
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 17 (1939)

Artikel: Ein neuer Weg zur Seinsphilosophie

Autor: Trstenjak, Anton

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762534

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762534
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ein neuerWegzurSeinsphilosophie.
Von Dr. Anton TRSTENJAK.

Unter den neueren Philosophien, die für die heutige « Wende zum
Objektivismus » und für den « Aufstieg zur Metaphysik » bahnbrechend
sind, kommt nicht in letzter Linie auch die Gegenstandstheorie von
Alexius Meinong in Betracht. Sie greift ja durch ihre Vorläufer Bolzano
und Brentano auf aristotelisch-scholastische Grundlagen zurück, so

daß sie der häufige Vorwurf, sie sei scholastisch, nicht unberechtigt
getroffen hat L Den besten Beweis dafür liefert uns Meinongs Schüler
Franz Weber, der scharfsinnige Opponent seines Lehrers 2, der im Laufe
der Zeit von der reinen Gegenstandstheorie zur wahren Seinsmetaphysik

gekommen ist. Weber bedeutet den ersten groß angelegten
selbständigen und systematischen Versuch, auf Grund der Gegenstandstheorie

zur Begründung der Seinsphilosophie zu gelangen 3. Als solcher

verdient er auch thomistischerseits die gleiche Beachtung, wie sie

Max Scheler, Nikolai Hartmann, Martin Heidegger und andere moderne
« Neubegründer » der Metaphysik gefunden haben. Wir wollen deswegen

an dieser Stelle den Entwicklungsweg, den Weber von der Gegenstandstheorie

zur Seinsphilosophie gegangen ist, in seinen Grundzügen verfolgen.

1 Vgl. hiezu A. Meinong, Zum Erweis des allgemeinen Kausalgesetzes
(Sitzungsberichte der Kais. Akademie der Wissenschaften in Wien, 189, IV,
19184), wo der Begründer der Gegenstandstheorie sich «Wohlgefallen läßt»,
« mit scharfsinnigen Denkern » des Mittelalters zusammengeordnet zu werden.

2 Ibid., 100 ff., Anm. 4.
Veber (in slovenischer, Weber in deutscher Rechtschreibung) ist seit 1920

Professor der Philosophie an der Universität Ljubljana. Seine (ca. 15)
philosophischen Werke sind alle in slovenischer Sprache verfaßt. Berichte über seine
Philosophie in deutscher Sprache siehe neben den eben zitierten Werken auch
in Meinong, Über emotionale Präsentation, Wien 1917, 43; Uberweg, Grundriß
der Geschichte der Philosophie, IV, Berlin 1923, 538 ; Raym. Schmidt, Die deutsche
Philosophie der Gegenwart in Selbstdarstellungen, I, Leipzig 1921 ; Ernst Schwarz,
Beiträge zur Lehre von der intellektuellen Phantasie (Meinong, Studien, I), Graz-
Wien-Leipzig 1925 ; derselbe, Über den Wert, das Soll und das richtige
Werthalten, Graz 1934 ; Hans Hartmann, Das denkende Europa, Berlin 1936 ; Alma
Sodnik, Fr. Webers System der Ästhetik (Archiv f. Gesch. d. Phil. u. Soziol.,
Berlin 1931) ; Hermann LeHanc, Über das «unmittelbare Gegebensein» in der
äußeren Wahrnehmung (Archiv für die gesamte Psychologie, Leipzig 1938, 102.
S. 2C3 ff.).



328 Ein neuer Weg zur Seinsphilosophie

I.

In der « Einleitung in die Philosophie » und im « System der

Philosophie », seinen Erstlingsarbeiten, steht Weber als ausgesprochener

Gegenstandstheoretiker vor uns 1. Die Hauptaufgabe seiner Philosophie
sieht er in der vorgängigen Definition des Wesens des Gegenstandes.
Als Ausgangspunkt dazu dient ihm — ähnlich wie Meinong — das

Präsentationsverhältnis zwischen dem psychischen Erlebnis und dem
ihm entsprechenden Gegenstand. « Gegenstand ist, was von den Erlebnissen

präsentiert als letztes Residuum dieses Präsentationsverhältnisses

absolut unabhängig von seiner Existenz, resp. Bestand, sowie

auch von seinem Präsentanten als solchen 1. das Außersein, 2. eine

Unendlichkeit von Soseinen aufweist, 3. in zwei nur logisch zu trennende

Komponenten : Materie und Form, 4. in erster Linie nach der Materie
in reale, ideale und unmögliche Gegenstände, in erster Linie nach der
Form in Objekte, Objektive, Wertheiten (nicht Dignitative meines

Lehrers) und Sollheiten (nicht Meinongs Desiderative) zerfällt und
5. « Nichts » als Grenzfall der geformten Materie, resp. des negativen
Außerseins einschließt »2.

In dieser Definition des Gegenstandes ist nicht nur seine ganze
Gegenstandstheorie in nucleo enthalten, sondern ebenso der Schlüssel

zum Verständnis seiner philosophischen Weiterentwicklung in der

Richtung zur Seinsphilosophie gegeben.
Vor allem offenbart sich darin seine Gegenstandstheorie als «

daseinsfreie » Wissenschaft. Ihre Gegenstände sind absolut unabhängig
von der Existenz. Die Urteile der Gegenstandstheorie sind demnach
existenzfrei. Das besagt sachlich das gleiche wie die ihr verwandte
phänomenologische « Einklammerung » bzw. « Ausschaltung » der
Existenzsetzung 3. Damit ist zugleich klar die Grenze zwischen seiner

Philosophie und der Metaphysik gezogen. Die Metaphysik « agit de

ente ut ens », sie bezieht sich also auf das Seiende als solches. Das

besagt zwar noch nicht, daß die Metaphysik sich nur auf das Wirkliche

oder Realexistierende bezieht, sondern nur, daß die Wirklichkeit
nicht ausgeschlossen wird, vielmehr auch das Nichtwirkliche nur

1 Uvod v Filozofijo, Ljubljana 1921 ; Sistem filozofije, Ljubljana 1921.
2 Sistem, 330 f.
3 Vgl. Husserl, Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen

Forschung, Halle a. d. S. 1913, 53 ff. ; Meinong, Selbstdarstellung, 1. c., 13 (und
Anm. 2 u. 3).



Ein neuer Weg zur Seinsphilosophie 329

in Hinordnung auf das Wirkliche erkannt werden kann im Sinne
des Aquinaten : « Unumquodque cognoscibile est secundum quod est

in actu » h

Der Unterschied zwischen der Gegenstandstheorie und der thomi-
stischen Metaphysik besteht also nicht darin, daß die Gegenstandstheorie

sich auf den Gegenstand überhaupt bezieht, der alles, auch
das Nichts einschließt, denn das gilt auch vom thomistischen ens ut sic

und seiner Analogie, sondern vor allem darin, daß die Gegenstandstheorie

die Wirklichkeit als solche, die der Metaphysik als Hauptziel
vorschwebt, außer Aktion setzt. Es ist wichtig zu betonen, daß Weber
schon in seinen ersten Werken sowie Meinongs Schüler Benussi mit
dem Terminus « existenzfrei » nicht zufrieden war 2. Demgemäß ist
auch die Einteilung der Gegenstände eine solche, die nirgends die

Substanz und die mit ihr verbundene Wirklichkeit einschließt. Die
Gegenstände sind nämlich nichts anderes als letztes Residuum des

Präsentationsverhältnisses. Das will zwar nicht heißen, daß die Gegenstände

von der faktischen Existenz eines Präsentationserlebnisses
abhängig wären, sie sind a-subjektiv, wohl aber, daß jeder Gegenstand
wenigstens das Außersein des Erlebnisses als seines Präsentanten zur
Voraussetzung hat. Das Außersein bedeutet hier dasselbe wie bei

Meinong : das bloße gegenständliche Gegebensein der unmöglichen
Dinge (z. B. des Nichts, eines runden Vierecks und dgl.) als den dritten
Seinsmodus neben dem Existieren realer und dem Bestehen idealer

Gegenstände. Da freilich auch jedem wirklich existierenden und ideal
bestehenden Dinge das pure Außersein a fortiori zukommt, so spricht
er auch hier vom Außersein der Erlebnisse : sie werden bei jedem
Gegenstand wenigstens als begriffliches Korrelat, als bloßes Gegebensein

konnotiert 3. Wenn also der Gegenstand wenigstens das Außersein

des Erlebnisses als seines Präsentanten voraussetzt, so wird damit
nichts anderes ausgedrückt als die transzendentale Relation des
Gegenstandes (Präsentat) zum Erlebnis als seinem Präsentanten. Jedem
außerpsychischen Gegenstande entspricht a priori ein Erlebnis als sein

Präsentant, zwischen der Erlebniswelt und ihren Gegenständen herrscht
also eine apriorische, zeitlose, nicht empirisch-kausal bedingte Harmonie,
so daß uns mit systematischem Aufweis und Aufbau der Grundtypen
von Erlebnissen auch die Grundklassen der gesamten Gegenstands-

1 I 87, 1. Vgl. I 5, 2 ; C. G. II 98 ; De Verit. II 4 ad 7 ; In Boet. De Trinit.
IV, 2 c.

2 Vgl. Sistem, 220. 3 ygi sistem, 327.



330 Ein neuer Weg zur Seinsphilosophie

weit gegeben sind. Da man aber in jedem Erlebnisse zwei nur logisch
zu trennende Komponenten unterscheiden kann : den Akt selbst und
seinen Inhalt, die aktmäßige und die inhaltliche Seite, so richten sich
auch die verschiedenen Grundtypen von Erlebnissen nach diesen zwei

Gesichtspunkten. Inhaltlich zerfallen alle Erlebnisse in Vorstellungen,
Gedanken, Gefühle und Strebungen. Auf der gegenständlichen Seite

entsprechen den Vorstellungen die Objekte, den Gedanken Objektive,
den Gefühlen die Wertheiten und den Strebungen die Sollheiten.
Aktmäßig zerfallen alle Erlebnisse in « echte » und « unechte ». Der Unterschied

zwischen den echten und unechten Vorstellungen entspricht dem
Unterschied zwischen unmittelbarer Wahrnehmung oder Empfindung
und bloßer Phantasievorstellung. Echter Gedanke ist wahre

Überzeugung, unechter die bloße Annahme im Sinne Meinongs.
Diese Erlebnisse sind nicht einander koordiniert, sondern

unterstehen dem Gesetze der psychologischen Grundlagen, demgemäß die
Erlebnisse niedriger Ordnung als psychologische Grundlagen den
Erlebnissen höherer Ordnung dienen. Das Grunderlebnis niedrigster
Ordnung sind die Empfindungen und Vorstellungen (unter der
Vorstellung ist sowohl die sinnliche Wahrnehmung als auch der geistige
Verstandesbegriff oder die Idee zu verstehen), sie sind die niedrigsten
und somit notwendigsten psychologischen Grundlagen für alle Gedanken,
Gefühle und Strebungen. Ebenso sind die Gedanken psychologische
Grundlagen für die Gefühle und die Gefühle für die Strebungen. Es

können also die Gedanken ohne Gefühle und Strebungen auftreten,
nicht aber umgekehrt. Das gleiche gilt von den entsprechenden
Gegenständen und ihren gegenständlichen Grundlagen. Die niedrigsten
Grundlagen in der Architektonik der Gegenstände sind die den primitiven

Empfindungen entsprechenden Objekte, wie Farbe, Geräusch,
hart, weich, hier, dort usw. Diese Objekte dienen allen höheren als

notwendige gegenständliche « Primargrundlagen ». Sie fundieren
unmittelbar die Objekte der Vorstellungen höherer (zweiter) Ordnung
wie Tisch, Stein, Erde usw. ; und höchster (dritter) Ordnung wie

Melodie, Verschiedenheit usw. Gegenstände erster und zweiter Ordnung
können gegebenenfalls real existieren, die der dritten können nie

existieren, sondern nur « bestehen ». Objekte der ersten zwei Ordnungen
sind real, die der dritten nur ideal. Diese wiederum fungieren als

notwendige Grundlagen für die Sachverhalte (Meinong : Objektive, d. h.

Gegenstände der Gedanken). Die Sachverhalte sind Grundlagen für
die Wertheiten und Sollheiten. Wie die ganze psychische Architektonik



Ein neuer Weg zur Seinsphilosophie 331

sich auf den primitiven Vorstellungen aufbaut, ebenso ist die gesamte
gegenständliche Welt auf den einfachen Primargrundlagen aufgebaut.
Mit diesen Primargrundlagen, die nur phänomenalen Charakter haben,
steht und fällt die gesamte Gegenstandswelt. Wichtig ist dabei
hervorzuheben, daß man von den Erlebnissen niederer Ordnung zu denen

höherer Ordnung und den korrespondierenden Gegenständen höherer

Ordnung (und umgekehrt) immer nur mittels besonderer Gestaltungserlebnisse

gelangt. Die Gegenstände höherer Ordnung sind mithin
nur als Erzeugnisse dieser Gestaltungserlebnisse anzusehen. So ist
jetzt auch begreiflich, warum dem Gegenstandstheoretiker nur die

Primargrundlagen reale, alle anderen Gegenstände dagegen nur ideale

Gebilde sind. Diese Gebilde sind zwar unabhängig vom menschlichen

Verstand, ja, sogar umgekehrt, der Verstand ist a priori von ihnen

abhängig, trotzdem sind sie aber nicht die Wirklichkeit und somit
« der Endgegenstand » in strengem Sinne des Wortes, sondern nur
« die objektive Welt der Gegenstände », was sein echtes Gegenstück
im phänomenologischen Residuum reiner Wesenheiten bei Husserl
findet.

Das Gesetz der psychologischen und der gegenständlichen Grundlagen

gilt auch für die aktmäßige Unterscheidung von Erlebnissen

und der von ihnen präsentierten Gegenstände. Die echten Erlebnisse

sind notwendige psychologische Grundlagen für die bloßen Phantasieerlebnisse.

Nicht aber umgekehrt. Die unechten Erlebnisse, das ist,
die Phantasievorstellungen und die Annahmen stehen als solche außerhalb

der Richtigkeitsfrage. Nur die echten Vorstellungen und
Überzeugungen haben ihrem Wesen nach prinzipiell immer den Charakter
der Richtigkeit oder Unrichtigkeit. Folglich haben die echten
Elementarvorstellungen immer prinzipiell wenigstens die Möglichkeit, daß sie
als ihren Gegenstand die räumlich dynamische Wirklichkeit der
sogenannten Außenwelt haben. Wenn auch die Halluzinationen von
den wirklichen Wahrnehmungen und Erkenntnissen im Einzelfall
schwer zu unterscheiden sind, so folgt daraus doch unbedingt, daß
den echten Vorstellungen (der ersten und der zweiten Ordnung) die
nichtexistierende phänomenale Außenwelt nur den « Hilfsgegenstand »

bildet, dem aber im Sinne der zeitlosen Notwendigkeit eine faktisch
existierende nicht psychische Außenwelt als ihr « Endgegenstand »

entsprechen muß1. An einer anderen Stelle 2 unterscheidet er deshalb

1 Siehe Uvod, 103, 317. 2 Sistem, 223.



332 Ein neuer Weg zur Seinsphilosophie

zwischen der « gegenständlichen » und « transzendenten » Wirklichkeit,
wobei die erstere die bloß phänomenale des Hilfsgegenstandes bedeutet,
während die Wirklichkeit des Endgegenstandes schlechthin für
transzendent im Gegensatz zur gegenständlichen erklärt wird. Die
Wirklichkeit im vollen Sinne, d. i. die Transzendenz in ihrer individuellen
Konkretheit bleibt dem Gegenstandstheoretiker verschlossen ;

zugänglich ist ihm nur die gegenständlich präsentierte Welt, die in den

rein phänomenalen Primargrundlagen fundiert ist. Jeder Versuch
einer letzten gegenständlichen Begründung der wahren Erkenntnis
objektiver Wirklichkeit ist und bleibt seitens der Gegenstandstheorie
schon von vornherein ausgeschlossen, obwohl gerade Meinong mit
allen Gegenstandstheoretikern sich dies in seiner Reaktion gegen den

Psychologismus zum eigentlichen Ziel gesetzt hat. Dies bildet nach
Webers Meinung die Achillesferse der Gegenstandstheorie h Warum
Erstens, weil Meinongs Wirklichkeit im besten Falle immer nur die

gegenständliche Wirklichkeit ist, von der man nie mit Gewißheit

behaupten kann, daß sie objektiv existiert oder nicht existiert ; und
zweitens deswegen, weil man von der bloß gegenständlich-inhaltlichen
Betrachtung der Erkenntnis nie zum Unterschied zwischen richtiger
und unrichtiger Erkenntnis gelangen kann. Diesen Unterschied offenbart

uns nur die Aktseite von Erkenntnissen 2.

Unter diesem Gesichtspunkt erst zerfallen nämlich alle Urteile
einerseits in bloße Annahmen, die überhaupt außerhalb der Wahrheit
bzw. Unwahrheit stehen, und andererseits in die Überzeugungen, die

wiederum autonom oder heteronom sein können. Heteronome

Überzeugungen sind jene, deren Gewißheit auf bloß subjektiv-psychologische
Faktoren (Suggestion, Gesellschaftsvorurteile u. dgl.) zurückzuführen
ist. Autonome Überzeugungen dagegen haben die Grundlage ihrer
Gewißheit in der objektiv-transzendenten Wirklichkeit selbst. Freilich

ist damit nur die prinzipielle Lösung der Erkenntnisfrage erreicht.
Diese Definition der Erkenntnis und des Irrtums kann nicht die

1 Sistem, 208.
2 Die von seinem Lehrer Meinong noch nicht genauer ausgearbeitet worden

ist ; deswegen ist er auch nie über das bloße gegenständliche Präsentationsverhältnis

hinaus zur Transzendenz gekommen. Den Ansatz dazu findet man nur
in seiner Unterscheidung zwischen der bloß kontemplativen Erfassungsweise

Annahmen) und der penetrativen Überzeugungen). Vgl. Über Annahmen,
Leipzig, 2. Aufl., 4. u. 5. Kap. Die aktmäßige, also nicht rein gegenstandstheoretische

Untersuchung ist bei ihm im Wesentlichen auf den Unterschied
zwischen Akt und Inhalt beschränkt geblieben.



Ein neuer Weg zur Seinsphilosophie 333

Antwort auf die Frage geben, wann wir gegebenenfalls auch tatsächlich
die Wirklichkeit treffen oder verfehlen, wann wir wirklich im Besitze
der wahren Erkenntnis oder des bloßen Irrtums sind. Dies zu
entscheiden ist uns wegen der prinzipiellen Beschränktheit unserer
Erkenntnis schon von vorn herein unmöglich. Die Wirklichkeit, von
der die Richtigkeit oder Unrichtigkeit unserer Erkenntnis abhängig
ist, kann mithin grundsätzlich nie Gegenstand-Inhalt unserer
Vorstellungen oder Urteile werden, sie ist als solche die prinzipielle inhaltliche

Unbekannte der Welt und des Lebens, die man aber ebenso

notwendig einfach voraussetzen (postulieren) muß, wenn man wenigstens
die Idee der Wahrheit bzw. des Irrtums erkennen will ; sie ist also im
vollen Sinne des Wortes Transzendenz für unseren Verstand L Damit
ist zwar der extreme Skeptizismus grundsätzlich überwunden, aber

zugleich Platz für einen gewissen Agnostizismus eingeräumt2.
Weber beginnt also schon in seinen ersten Werken, namentlich

in seinem « System der Philosophie », das doch von Meinong selbst
als « Einführung in die Gegenstandtheorie » genannt wurde 3, sich von
seinem Lehrer zu entfernen. Worauf es ankommt, ist die eben erwähnte
Herausarbeitung der aktmäßigen, vor allem modalen Seite von Erlebnissen

im Gegensatz zur ausschließlich inhaltlichen, d. i.
gegenstandstheoretischen Erörterung der Wirklichkeitserkenntnis 4.

Zum gleichen Ergebnis führt eine zweite Einteilung der
Gegenstände, die ebenso den Schüler im Gegensatz zu seinem Lehrer
charakterisiert. Die erste Einteilung (in Objekte, Objektive, Wert- und

Sollheiten) war laut seiner Gegenstandsdefinition das Resultat der
bloß formalen Betrachtungsweise. Unter dem materialen Gesichtspunkt,

der neben der bloßen Form auch den Träger dieser Form in
Betracht zieht, zerfallen ihm nun alle Gegenstände in zwei Klassen :

in die Washeiten (Quidditas) und ihre Eigenschaften oder Qualitäten.
Es ist bezeichnend, daß Weber für diese sonst ausführlich behandelte
Einteilung der Gegenstände in der oben angeführten Definition keinen
Platz findet. Sie gehört sozusagen nicht streng organisch in das System
der gegenstandstheoretischen Untersuchung der Welt. Und es ist

1 Vgl. Ocrt psihologije, Ljubljana 1924, 92.
2 Vgl. Ocrt, 64 f.
3 Selbstdarstellung, 1. c. 54.
4 Vgl. hiezu System, 220 f. ; und Ernst Schwarz, Beiträge zur Lehre von der

intellektuellen Phantasie, 1. c., 1 ff., der mit besonderem Nachdruck auf diesen
Vorzug der Philosophie Webers hinweist.



334 Ein neuer Weg zur Seinsphilosophie

dem auch tatsächlich so. Zwar kennt auch sein Lehrer Meinong die

Unterscheidung zwischen der Washeit und ihrer Qualität ; doch ist bei
ihm die Washeit weiter nichts anderes als ein Objekt höherer Ordnung ;

genauer geht er auf diese Einteilung und das Wesen der so gefaßten
Washeit nie ein. Bei Weber dagegen findet gerade dieser Gedanke
eine ausführliche Behandlung, die ihrem Wesen nach tiefer geht als

die bloß gegenstandstheoretische. Für Weber kann jede Qualität
ihrem Wesen nach nur im Sinne der Zugehörigkeit zu etwas, was nicht
die Qualität selbst ist, existieren, und dieses Etwas als den Träger
von Eigenschaften nennt Weber Washeit oder in gewöhnlicher
Ausdrucksweise das Ding. Jeder von den vier genannten Gegenstandstypen

ist eine Washeit, denn jeder stellt sich uns als Träger gewisser

Eigenschaften resp. Qualitäten dar I. Die Washeit (z. B. Tisch, Pferd usw.
ist keine bloße Summe von Qualitäten (Farben, Ausdehnungen usw.) ;

die Qualitäten sind also nicht Teile der zuständigen Washeit, die Washeit

ist von allen ihren Qualitäten etwas gänzlich Verschiedenes, Neues.

Aber auch umgekehrt : die Washeit ist zwar der Träger von Qualitäten,
doch zugleich auf diesen Qualitäten als ihren gegenständlichen Primar-
grundlagen aufgebaut, in ihnen fundiert, so daß ohne die Existenz der

Qualitäten auch die Washeit (das Ding) selbst als ihr Träger unmöglich
ist. Die Washeiten sind somit auch bei ihm schließlich nur Objekte
höherer Ordnung, die in den Primargrundlagen als den Objekten
niedrigster Ordnung analytisch notwendig fundiert sind, das heißt,
sie zerfallen mit analytischer Notwendigkeit ins reine Nichts, sobald

man sich ihre Qualitäten weggenommen denkt. « Es gibt keine Qualitäten

ohne Washeiten und umgekehrt, keine Washeiten ohne Qualitäten

2. Nach dieser Feststellung fühlt sich Weber verpflichtet, noch

eigens den etwaigen Gedanken, seine Washeiten Dinge seien vielleicht
die thomistischen Substanzen, abzulehnen3; denn in seiner Definition
der Washeit, die einerseits zwar nur Gegenstand höherer Ordnung,
andererseits aber doch etwas gänzlich Verschiedenes ist von allen ihren
Qualitäten, die ohne die Zugehörigkeit zur Washeit überhaupt nicht
existieren können, ist eigentlich die Definition der aristotelisch-thomi-
stischen Substanz gegeben. Weber hat diese Substanz hier nur
deswegen noch nicht entdeckt, weil er konsequenter Gegenstandstheoretiker
bleiben wollte ; aber schon hier und gerade hier hat er die Unzuläng-

1 Sistem, 331.
3 Sistem, 331, 369.

2 Siehe Uvod, 81.



Ein neuer Weg zur Seinsphilosophie 335

lichkeit der bloß gegenstandstheoretischen Begründung der Wirklichkeit

von allem Anbeginn an gefühlt.
Da sich die Einteilung der Gegenstände in Washeiten und Qualitäten

auch auf psychische Gegenstände bezieht, so ist ihm das
Verhältnis zwischen dem Ich und seinen Erlebnissen auch gleich dem

Verhältnis zwischen Washeit und Qualität. Daraus folgt « mit
analytischer Notwendigkeit », daß das Ich zwar keine bloße Summe von
Erlebnissen ist, daß aber auch vom Ich nichts mehr übrig bleibt,
sobald man sich von ihm alle seine Erlebnisse wirklich wegdenkt, dies

aus dem einfachen Grund, weil jede Washeit durch ihre Qualitäten,
hier Erlebnisse, erst bedingt wird. Umgekehrt gibt es auch keine

Erlebnisse ohne ihren Träger — das Ich. Das ist das Gesetz der
grundsätzlichen Koordination zwischen dem Ich und seinen Erlebnissen1.
Die Existenz des Ich als einer dritten Realität neben den Erlebnissen
als Präsentanten und den Gegenständen als ihren Präsentaten hat
Weber schon in seinen ersten Werken mit Nachdruck betont und
sorgfältig bewiesen. Die Tatsache des Selbstbewußtseins zwingt uns
zur Erkenntnis, daß das Ich ebenso unmittelbar gegebene Realität
ist wie seine Erlebnisse, also eine Elementarwasheit darstellt ; daß

ferner dieses Ich streng zu unterscheiden ist von allen seinen Erlebnissen

und von der physischen Außenwelt ; und schließlich, daß das

Ich mitsamt seinen Erlebnissen gemäß dem Gesetze der zeitlosen

Abhängigkeit des Psychischen vom Physischen unterworfen ist. Das Ich
ist abhängig von den Erlebnissen, Erlebnisse von den echten

Vorstellungen niedrigster Ordnung, gemäß dem « Gesetz der psychologischen
Grundlagen », die Erlebnisse von den physischen Gegenständen ; die

physischen Gegenstände sind aber alle, gemäß dem « Gesetz der
gegenständlichen Grundlagen », in den Primargrundlagen fundiert, also ist
letzten Endes die gesamte psycho-physische Welt auf den bloß phänomenal

sich offenbarenden Farben, Formen, Ausdehnungen u. dgl.
aufgebaut. Diesem Gesetze ist demnach auch das event, denkbare
höhere Ich notwendig unterworfen, mit anderen Worten : sollte es

einen Gott als das überempirische Ich geben, so wäre auch dieser von
der faktischen Existenz dieser auf Primargrundlagen aufgebauten
Außenwelt abhängig. All die erwähnten Gesetze der Abhängigkeit
der psychischen Präsentationserlebnisse von ihren Gegenständen ; der

Gegenstände bzw. Erlebnisse höherer Ordnung von denen niedriger

1 Uvod, 84, 332 ; Sistem, 369.



336 Ein neuer Weg zur Seinsphilosophie

Ordnung usw. sind a priori zeitlos, keinesfalls aber empirisch kausal,
bloß statischer, nicht dynamischer Ordnung.

Die dynamisch-kausale Betrachtung bleibt in der Gegenstandstheorie

beinahe dahingestellt, was vollkommen im Einklang mit ihrem
existenzfreien Charakter steht ; denn wo man auf keine wirkliche
Existenz stößt, dort kann auch von keiner Kausalität und kausaler

Beziehung im strengen dynamischen Sinne des Wortes die Rede sein 1.

Deswegen wird auch die von ihm postulierte wirklich existierende
Welt im räumlich dynamischen Sinne nur von der gesetzmäßigen
Gesamtheit der Erlebnisse prinzipiell notwendig vorausgesetzt, während

man dies von einem einzelnen Erfassungserlebnis faktisch nie mit
voller Sicherheit behaupten kann. So hat Weber hier die Gegenstandstheorie

seines Lehrers gegen seinen Willen, aber folgerichtig zu einem
erkenntnis-theoretischen Idealismus und Atheismus ausgebildet. Zwar

ringt mit diesem gegenstandstheoretischen horizontalen Gedankengang

zugleich der schon erwähnte aktmäßige und vertikale (Qualität
bzw. Erlebnis — zum Subjekt bzw. Träger) Gedanke, demgemäß die

physischen Elementarwasheiten und das Ich als psychische Elementar-
washeit ihrem Wesen nach unvernichtbar, also ewig sind a. Aber diese

von Weber selbst angelegte Betrachtungsweise kommt in seinen ersten

Jahren noch nicht zum vollen Durchbruch. Ja, es wird dadurch der
Atheismus in gewisser Hinsicht noch verstärkt : die dinglichen Was-
heiten-Materie sind ewig, Gott von ihnen abhängig. Maßgebend für
seine wissenschaftliche Untersuchung bleibt in allen seinen folgenden
Werken nur der streng gegenstandtheoretische Standpunkt : die

Beziehung zwischen Erlebnis und Gegenstand3.

1 Eine ähnliche, nur statisch-formale und keine dynamisch-kausale
Betrachtungsweise findet man auch in der Phänomenologie Husserls und seiner Schule.
Auch dort ist die Wirklichkeit der Welt eingeklammert und logische Folge
davon ist, daß alle Beziehungen der Dinge miteinander a priori, unabhängig von der
Erfahrung ihre Geltung haben und deswegen auch auf Grund des Prinzips vom
bloß formal-statischen hinreichenden Grund begründet werden können. Vgl. hiezu
z. B. Hedwig Conrad-Martins, Realontologie (Jahrbuch f. Phil. u. phän. Forschung,
Bd. VI), Halle a. d. S. 1924, 222 f. ; Martin Heidegger, Vom Wesen des Grundes
(Festschrift Edmund Husserl zum 70. Geburtstag gewidmet), Halle a. d. S. 1929,
71 ff.

2 Uvod, 331 ff.
3 Hieher gehören seine « Probleme der gegenwärtigen Philosophie » (Problemi

sodoben filozofije, Ljubljana 1923), Analytische Psychologie (Analiticna psiho-
logija, I, Ljubljana 1924), Abriß der Psychologie (Ocrt psihologije, Ljubljana 1924),
Ethik (Etika, Ljubljana 1923), Ästhetik (Estetika, Ljubljana 1925) und die
Abhandlung «Wissenschaft und Glaube» (Znanost in vera, Ljubljana 1921).



Ein neuer Weg zur Seinsphilosophie 337

Daß Weber einen gewissen Gegensatz zwischen dieser
gegenstandstheoretischen und seiner eigenen, vom Lehrer abweichenden

aktmäßigen und vertikalen Untersuchungsweise schon zu Beginn spürte,
dafür zeugt uns am besten der Schluß seiner « Einleitung in die
Philosophie ». Dort versucht er nämlich, in einigen Sätzen die rein
gegenstandstheoretischen Grundsätze der zeitlosen Abhängigkeit des Psychischen

vom Physischen in Einklang zu bringen mit der These von der

Ewigkeit der Elementarwasheiten, im besonderen des Ich als seelischer

Realität.

II.

Den ersten wichtigen Schritt in der Richtung zur Seinsphilosophie
machte Weber im Momente, als bei ihm der schon zu Beginn angebahnte
Weg vom Erlebnis zum Subjekt zur vollen Geltung kam. Dies geschah

vor allem in seiner « Philosophie », der grundsätzlichen Lehre vom
Menschen und seiner Stellung in der Schöpfung1, die er deswegen
auch selbst gleichsam als seine zweite Einleitung in die Philosophie
betrachtet. Darin kommt er zur klaren Einsicht, daß neben dem
bloßen Grundverhältnis zwischen Erlebnis und Gegenstand mindestens
ebenso wichtig das ganz andere Verhältnis zwischen Erlebnis und Subjekt

ist. Da also das erstere dadurch nicht zerstört, sondern im besten

Falle nur vertieft und insofern modifiziert wird, so bedeutet also dieser

neue Gesichtspunkt in seiner Philosophie keinen Bruch mit der
Gegenstandstheorie, sondern nur ihre systematische Weiterentwicklung und
die Synthese beider Standpunkte. Dieser neue Gesichtspunkt, der
schon durch einige vorausgehende Abhandlungen vorbereitet worden
ist2, ermöglicht ihm neue erkenntnistheoretische Grundlagen und
hiemit auch andere metaphysische Folgerungen. Unmittelbaren Anlaß
zu diesem wichtigen Schritt gaben ihm nach seiner eigenen Aussage
namentlich vier Fragen.

Erstens waren es die psychischen Dispositionen. Disposition ist
ihm ungefähr dasselbe wie die thomistische potentia subjectiva (habitus)
cogitandi, appetendi, die Fähigkeit des Subjektes, psychische Akte zu

1 Filozofija, nacelni nauk o cloveku in o njegovem mestu v stvarstvu'
Ljubljana, 1930.

2
« Emotionale Struktur der Persönlichkeit » (Emocionalna struktura oseb-

nosti, Ljubljanski zvon, 1928, IV), Problem der Vorstellungsproduktion (Problem
predstavne produkcije, Razprave znanstvenega drustva za humanisticne vede
v Ljubljani, 1928, IV. Bd), Ideelle Grundlagen des slavischen Agrarismus (Idejni
temelji slovanskega agrarizma, Ljubljana 1927).

Divus Thomas. 22



338 Ein neuer Weg zur Seinsphilosophie

vollziehen. Die Disposition ist demnach eine besondere psychische
Realität, die als Vermittlerin zwischen dem Subjekt und seinen Erlebnissen

steht. Sie gehört unmittelbar, die Erlebnisse nur mittelbar
zum Subjekt. Nun entsteht für ihn sofort die Frage : wenn die Dispositionen

viel enger zum Subjekt gehören als seine Erlebnisse, sogar so,
daß sie allein existieren können, ohne die effektiven Erlebnisse selbst,
ist dann nicht das Subjekt selbst in seiner Existenz unabhängig von
seinen Erlebnissen Mit anderen Worten : ist dann nicht das Ich
eine von den Erlebnissen unabhängige reale Substanz Er
beantwortet diese Frage in seinem « Abriß der Psychologie » im negativen
Sinne. Als Grundlage für seine Beweisführung dient ihm der Vergleich
mit dem Tisch im Verhältnis zu seinen Eigenschaften. Auch der Tisch
hat « Dispositionen » zu seinen Qualitäten (weiß, rot, rund usw. zu
sein)1. Nun denken wir uns aber einen Tisch, der zwar die Dispositionen
zu allen diesen seinen Eigenschaften hat, an dem aber keine von diesen

Eigenschaften auch effektiv, faktisch realisiert ist. Ein solcher Tisch
ist kein individuell existierender, sondern nur mehr ein allgemeiner
Begriff vom Tische überhaupt. So — schließt er — wäre es auch mit
dem Ich ohne effektive Erlebnisse, es existierte nicht mehr. Alles
was existiert, muß individuell durch seine Eigenschaften bestimmt
sein ; alle seine individuellen Eigenschaften müssen ihm auch
tatsächlich zukommen. Nun, Weber wollte hier seiner gegenstandstheoretischen

Denkweise treu bleiben, sah aber bald ein, daß er in dem

Punkte zu viel, deshalb auch nichts bewiesen hat. Denn wenn ein
individuell existierendes Wesen alle seine Eigenschaften effektiv realisiert

haben muß, keine bloß in potentia bleiben darf, so schließt ein
solches Individuum überhaupt jede akzidentelle Veränderung aus ;

es wäre ein schlechthin unveränderliches Wesen 2.

Zweitens war es die Frage einer bestimmten Klasse von
Erlebnissen, die ihrem innersten Sinne nach besonders scharfe Trennung
zwischen den Erlebnisakten und ihrem Subjekt verlangen. Hieher
gehört vor allem das Bittgefühl, die Bitte. Bei jeder Bitte kommt
nicht nur ein Etwas, um das man bittet, sondern vor allem auch ein

Jemand, den man um ein Etwas bittet, in Betracht. Wie es aber schon
in sich Widerspruch ist, sich eine Bitte ohne jemanden, an den die

1 S. 164 ff.
2 Der thomistisch gerichtete Denker weiß aber, daß auch die Disposition

etwas konkret Reales, also Individuelles ist, keine pure Potenz, sondern auch actus,
freilich in Bezug auf die effektiven Erlebnisse actus secundus) nur actus primus.



Ein neuer Weg zur Seinsphilosophie 339

Bitte gerichtet ist, vorzustellen, ebenso ist grundsätzlich unmöglich
zu behaupten, dieser Jemand wäre ein bloßes Erlebnis oder etwas
rein äußerlich Körperliches. Die Bitte ist also ohne den Unterschied
zwischen Erlebnis und Subjekt, das dieses Erlebnis eben « hat », schlechthin

undenkbar. Ähnliche Überlegungen gaben ihm Anlaß zu einer

ganz neuen « vertikalen » Einteilung der Erlebnisse, vor allem der

Gefühle, eine Einteilung, die man in der gegenstandstheoretischen
Philosophie sonst umsonst suchte, denn sie entspringt nicht dem Verhältnis :

Erlebnis-Objekt, sondern Erlebnis-Subjekt. Diese Beziehung ergibt
ihm zuerst die Unterscheidung zwischen den passiven « Eindrucksgefühlen

» und den aktiven « Aneignungsgefühlen ». Zu den ersten

gehören die rein animalischen Gefühle der Annehmlichkeit und
Unannehmlichkeit (Lust — Unlustgefühle), die ebenso wie der Mensch

auch ein an der Sonne liegendes gewöhnliches Würmchen erleben kann.
Der Mensch hat aber neben diesen passiven Eindrucksgefühlen noch
die Fähigkeit, sich dieser Annehmlichkeit bzw. Unannehmlichkeit
auch zu freuen, bzw. zu grämen. Er eignet sich den Gefühlseindruck

an, er macht sich die Lust bzw. Unlust zu seinem bewußten Eigentum :

sie gehören ihm, treffen sein eigenes Wesen als solches, er empfindet
neben dem Lust- bzw. Unlustgefühl auch Freude und Trauer, Glück
und Unglück. Diese Aneignungsgefühle sind aktiver Natur und können

nur auf Grund von besonders enger Beziehung zum erlebenden Subjekt
entdeckt werden. Die Aneignungsgefühle selbst sind wiederum
zweifacher Art : instinktiv reaktive, das sind bloß subjektive Freude- oder

Trauergefühle, und objektiv beurteilende (schätzende), judikative
Gefühle. Beiden ist gemeinsam der Umstand, daß der Gegenstand
vom Subjekt eigens gewertet (wertgehalten) wird, keine bloße Wertheit,
sondern « Wert » im vollen Sinne des Wortes ist. Die Aneignungsgefühle

sind also « Werthaltungen ». Bei bloß reaktiven Werthaltungen
zeigen sich uns die Gegenstände in erster Linie nur für uns wert, bei

judikativen Werthaltungen aber für alle Menschen, für jedes Subjekt
obligatorisch wert, weil sie wahre verstandesmäßige Schätzung als

Begründung zur Voraussetzung haben. Diese Zweiheit von Aneignungsgefühlen

ermöglicht uns aber eine ganz andere Einteilung der
Gegenstandswelt. Bei näherem Zusehen ergibt sich nämlich, daß mit der
Freude und Schätzung noch nicht alle Aneignungsgefühle erschöpft
sind. Darin sind nur die sogenannten Ding- (Sach-)werthaltungen
enthalten. Neben dieser ersten Gefühlsart kennt man noch zwei andere, die
ein ganz ähnliches Verhältnis aufweisen, wie die eben dargelegte Zwei-



340 Ein neuer Weg zur Seinsphilosophie

heit von Freude und Schätzung. Es sind dies 1. Liebe und Haß einerseits,

Achtung und Verachtung anderseits ; 2. Gebet und Verehrung.
Diese drei Arten von Werthaltungen unterscheiden sich von einander

nur im Objekt. Die ersteren beziehen sich nur auf die Dinge, deswegen
nennt man sie auch Dingwerthaltungen, die zweiten auf Personen,
daher Personwerthaltungen und die dritten auf das Heilige, deswegen

hagiologische Werthaltungen, wobei zu bemerken ist, daß letztere
schon von vornherein jede negative Abschattung ausschließen. Die
ersten zwei Gefühlsarten sind « Polargefühle », die letztere nicht, weil
da der negative Pol schon a priori fehlt h Jede Personwerthaltung
hat den Charakter der vollkommenen Unmittelbarkeit, die Person in
sich wird direkt, ihretwegen wertgehalten. Die Dingwerthaltungen
sind nur mittelbar : am Ding wird immer eine gewisse Wertheit
(hedonische, ästhetische usw.) gewertet ; erst wegen dieser und durch
diese wird das Ding selbst auch wertgehalten ; nie wird das Ding in
sich selbst wertgehalten. Auch den Menschen Person kann man
nur indirekt « wegen etwas », was nicht er selbst ist, werthalten ; dann
aber hat man ihn zum bloßen Ding erniedrigt, die Werthaltung ist
bloße Dingwerthaltung.

Das gegenseitige Verhältnis zwischen den reaktiven und judikativen
Werthaltungen ergibt, daß die letzteren in den ersteren die
empirischgenetische, die ersteren in den letzteren die nicht empirisch-zweckmäßige

Begründung bzw. Abhängigkeit haben. Die Dingwerthaltungen
sind empirisch genetische, die hagiologischen aber zeitlos sinnmäßige

Grundlage und zugleich Entwicklungsziel der menschlichen
Persönlichkeit. So hat uns die Beziehung : Erlebnis-Subjekt zu einer neuen

Einteilung der Erlebnisse geführt, deren Ergebnis im Aufweis der
Dreiheit von Ding — Person — das Absolute liegt, der Dreiheit von
Gegenständen, die der rein gegenstandstheoretischen Einstellung vorher

grundsätzlich unzugänglich waren.
Hiemit ist ungefähr auch schon der dritte Faktor gegeben, den

Weber unter den besonderen Gründen für seine neue Philosophie
anführt ; es ist die Unterscheidung zwischen den bloß « peripheren » und

1 Denn das Eigenobjekt des Gebetes und der Verehrung ist das schlechthin
singulare, nicht numerische Wesen, das höchste Gut, das Absolute, wo a priori
jeder gleichartige Gegensatz Widerspruch in sich wäre. Scheinbar negatives Gebet
oder negative Verehrung Verunehrung) Gottes ist nichts anderes als ein besonderes

Beispiel der genannten negativen Personwerthaltung, die Gottheit wird
subjektiv anthropomorphisiert und so Objekt des Hasses u. dgl.



Ein neuer Weg zur Seinsphilosophie 341

den « zentralen » Erlebnissen. Zur Veranschaulichung dieser Unterscheidung

dient Weber als Beispiel der Unterschied zwischen dem unheimlichen

Zahnschmerz und der tiefen Trauer. In beiden Fällen gehört das

Gefühl zwar dem Subjekt ; aber im ersten Falle bleibt das Gefühl trotz
der starken Intensität sozusagen an der Peripherie, tangiert nicht
seine Person als solche, sein innerstes Wesen wie die stille Trauer.
Im ersteren Falle wird nur die « Seele », im letzteren auch der Geist

berührt, im ersteren nur die Peripherie, im zweiten das Zentrum des

Subjektes selbst. Warum Weil das Zahnweh und ähnliche Gefühle

in jene Sphäre des menschlichen Innenlebens gehören, die auch der

Tierwelt eigen ist ; die stille Trauer, die Ehrfurcht, Liebe und Haß,
Gebet und dergleichen aber in jene Sphäre, die man in der gesamten
animalischen Welt umsonst suchte. Das Zentrum der menschlichen

Natur bildet also die Persönlichkeit, die von der animalischen, ihr
untergeordneten Seite sozusagen umgeben ist. Um dieses persönliche
Zentrum herum reihen sich unmittelbar die geistigen, und zwar zuerst
die instinktiv geistigen, dann die rational geistigen und endlich die
animalisch sensitiven Erlebnisse.

Diese immer genauere Unterscheidung zwischen dem Menschen

als Person und der dinglichen (belebten und unbelebten, animalischen

und vegetativen) äußeren Natur wird vollends klar und endgültig
begründet erst mit der Darlegung der normativen Seite der menschlichen

Erlebnisse, die für Weber den vierten Faktor bedeutet, durch
welchen sein Weg zum Subjekt die letzte erkenntnis-theoretische und

metaphysische Vertiefung gewinnt. Wie auf Grund der früheren
Untersuchungen der emotionale, so wird hier der rationale Kern der menschlichen

Person im Gegensatz zur bloß dinglichen Natur erschlossen.

Für alle spezifisch menschlichen Erlebnisse gilt nämlich, daß sie

richtig oder falsch, gut oder schlecht sind. Allen jenen Erlebnissen,
die noch wesentlich auf der bloß animalischen Stufe stehen, wird
allgemein und mit Recht der Charakter der strengen Normativität
abgestritten ; so z. B. den sinnlichen Empfindungen und Vorstellungen,
weiter den Handlungen, die aus reinem Lusttrieb gesetzt werden u. dgl.
Worauf es ankommt, ist die Tatsache, daß alle diese Erlebnisse dem

Subjekt sozusagen aufgezwungen werden, das Subjekt verhält sich

passiv ihnen gegenüber. Solche Erlebnisse haben im besten Falle nur
rein äußere Richtigkeit, bzw. Unrichtigkeit, sie stehen als solche
grundsätzlich über dem Gegensatz vom Verstand und Unverstand. Nur
dort kann man im wahren Sinne des Wortes von Richtigkeit bzw. Un-



342 Ein neuer Weg zur Seinsphilosophie

richtigkeit der Erlebnisse reden, wo diese Richtigkeit dem Subjekt
nicht von außen her aufgezwungen wird, sondern von ihm selbst
ausgeht, so daß es für diese Richtigkeit bzw. Unrichtigkeit auch selbst

verantwortlich gemacht wird. In dem Fall redet man dann von der
inneren oder freien Richtigkeit bzw. Unrichtigkeit. Daraus erhellt,
daß diese Richtigkeit nur jene Subjekte besitzen können, die nicht
nur akzidentelle, sondern auch substantielle Selbsttätigkeit besitzen.

Da aber dies bei rein animalischen Subjekten nicht zutrifft, so ist der
Mensch der einzige empirische Träger der Rationalität. Weber
unterscheidet zwischen Fremd- und Selbsttätigkeit. Auch die unbelebte Welt
der Dinge hat gegebenenfalls ihre Tätigkeit (Bewegungen, Veränderungen

usw.) ; aber diese Tätigkeit entspringt nicht dem Subjekt selbst,
sondern wird von außen empfangen (omne quod movetur, ab alio

movetur) ; dies nennt Weber akzidentelle Fremdtätigkeit, die über
dem Gegensatz von Selbstaktivität oder Passivität steht. Lebende

Organismen haben auch nur akzidentelle Tätigkeit, aber sie wird nicht
bloß von außen bewirkt, sondern sie entspringt den Organismen selbst ;

das ist die akzidentelle Selbsttätigkeit. Die Tiere haben neben dieser

Tätigkeit auch Erlebnisse (Begehrungen), die als solche zwar bloß

akzidentelle Eigentätigkeit darstellen, von denen aber das Tier oft
gleichsam hingerissen wird, so daß man auch da von einer substantiellen,

obwohl nur passiven Fremdtätigkeit sprechen kann h Der
Mensch allein besitzt neben all diesen Tätigkeiten auch die substantielle

Selbsttätigkeit, das ist : bei ihm allein ist schon seine Substanz selbst

auch entweder aktiv oder passiv. Die Stätte dieser substantiellen

Selbsttätigkeit ist der Wille. Der Wille ist der einzige Faktor, der es

bewirkt, daß unsere Überzeugungen und Werthaltungen wirklich unser
Verdienst und unsere Schuld sind, mit anderen Worten, daß sie im
strengen Sinne richtig bzw. unrichtig sind. Auch dann « wollen » wir,
wann der gewöhnliche Mensch meint, er habe bloße Überzeugungen,
und auch in jenem Falle sind wir « überzeugt », wenn der gewöhnliche
Mensch glaubt, er habe bloß den Willen : « Der Unterschied besteht

nur darin, daß unser Wille im ersten Falle seinen Präsentationsgrund
darin hat, wovon man überzeugt ist, und daß im zweiten Falle das,

wovon man überzeugt ist, seinen Präsentationsgrund in unserem Willen
hat ». Es ist also bloße Präsentationsbegründung gegeben, d. h. im

1 Diese Tätigkeitstheorie wurde in dieser genauen Formulierung nicht in
seiner Filozofija, sondern erst später (Knjiga o Bogu, 1934) ausgearbeitet.



Ein neuer Weg zur Seinsphilosophie 343

ersten Falle ist der Wille keine (objektive) Wirkung der Wirklichkeit,
so wie er im zweiten Falle keine (objektive) Ursache der Wirklichkeit
ist h Daß der Wille tatsächlich frei ist, wird folgendermaßen bewiesen.

Jedes natur-kausale Geschehen ist nichts anderes als gesetzmäßiges

Hervorgehen eines real-dynamischen Fundates aus dem anderen.
Statisches Fundat ist Gegenstand höherer Ordnung, das a priori —
zeitlos in den gegenständlichen Fundamenten niederer und niedrigster
Ordnung fundiert ist ; so all die Naturdinge, zu denen auch die
Pflanzen- und Tierseele gehört, da auch diese nur ein Fundat höherer

Ordnung ist, das in den Erlebnissen als seinen Fundamenten fundiert.
Dynamisches Fundat ist aber das, was man allgemein Prozeß nennt,
also auch jede natur-kausale Beziehung. Dynamisches Fundament

Ursache, Fundat Wirkung. Mit anderen Worten : alle
Naturkausalität ist bloße Fremdtätigkeit. Nun stellt uns der menschliche

Wille als substantielle Selbsttätigkeit des Menschen eine Kausalität
von besonderer Art dar : er unterscheidet sich von den übrigen
dynamischen Fundaten darin, daß er nicht aus anderen Fundaten, sondern

aus eigenen Fundamenten stammt, und er unterscheidet sich von den

statischen Fundaten dadurch, daß hier das Hervorgehen aus den

Fundamenten nicht a priori zeitlos — notwendig, sondern zeitlich
kausal — nicht notwendig oder frei ist, mit anderen Worten, daß hier
der Wille kein Gegenstand höherer Ordnung ist, sondern die niedrigste
reale Primargrundlage-Substanz selbst ist. Der Wille ist also streng

genommen überhaupt kein Erlebnis, sondern die tätige Bewegung
dessen, der diese Erlebnisse hat ; der Wille ist die substantielle
Selbsttätigkeit und umgekehrt2. Der Wille ist aber kein ursachloses

Geschehen, denn die Ursache ist eben im eigenen Subjekt als Fundament
des Willens. Er ist aber doch frei, weil seine Tätigkeit kein bloß natur-

1 Filozofija, 83 ff. ; 165 ff., Anm. 25.
2 Knjiga o Bogu, 196, 224 und Filozofija, 1. c. 83 ff. Einer ähnlichen Ansicht

begegnet man auch bei Scheler : « Der Geist ist reine und pure Aktualität,
hat sein Sein nur im freien Vollzug seiner Akte. Das Zentrum des Geistes, die
Person, ist also weder gegenständliches noch dingliches Sein, sondern nur ein
in sich selbst tätig selbst sich vollziehendes (wesenhaft bestimmtes) Ordnungsgefüge

von Akten». Die Stellung des Menschen im Kosmos, Darmstadt 1930, 58.
» Nur der Geist in seiner Form als reiner Wille ...» (Ibid., 65). Auch bei Scheler
hat nur der Mensch « die voll ausgeprägte konkrete Ding- und Substanzkategorie »

(Ibid., 53). Es ist übrigens interessant, daß beide Werke mit beinahe wortwörtlich
gleichem Titel und verwandten Ansichten zu gleicher Zeit (1928) aus Vorträgen
entstanden und ein paar Jahre (1930) später erschienen sind ; vgl. Schelers Einleitung;
ähnlich wie dort ist auch Webers « Philosophie » bloß ein Nachdruck seiner zwei
Jahre vorher gehaltenen Radiovorträge.



344 Ein neuer Weg zur Seinsphilosophie

kausales Geschehen bedeutet, weil er kausal nicht aus einem anderen
Geschehen entspringt, sondern aus eigenem Fundament, das kein pures
Geschehen, sondern bereits der Verursacher des Geschehens ist. Diese

Betätigungsunabhängigkeit des Subjektes von allen äußeren
dynamischen Fundaten einerseits und andererseits das realdynamische
Selbsthervorbringen von Erlebnisakten ist das Wesen der Freiheit
und der Grund für die menschliche Verantwortlichkeit, denn bei der
letzteren handelt es sich immer nur um das Verhältnis zwischen dem

Erlebnis und seinem Subjekt.
Da aber alle übrige Natur : die Ding-, Pflanzen- und Tierwelt

schon grundsätzlich ohne jegliche substantielle Selbsttätigkeit ist, keine

eigene substantielle Dynamik aufweist, und alle Dynamik nur die

Dynamik der Erlebnisse bzw. der Eigenschaften ist, folglich auch in
statischer Hinsicht bloß Gegenstand höherer Ordnung, in dynamischer
aber nur die Naturkausalität darstellt, so folgt daraus, daß diese Natur
ebenso grundsätzlich außerhalb der Verantwortlichkeit und der
Rationalität steht.

Diese Ausführungen ergeben uns so das ganze Bild der menschlichen

Persönlichkeit, deren seinsmäßigen Aufbau man gleichsam mit
verschieden in einander um den Wesenskern eingelagerten Seinsringen
vergleichen könnte. Den äußersten Ring bilden die animalischen Erlebnisse

und Eigenschaften, die grundsätzlich außerhalb der Selbsttätigkeit
bzw. Passivität stehen, da sie nur als Folge der menschlichen Leib-

Seeleverbindung anzusehen sind. Der erste Ring gehört somit noch

zur Natur, ist kein spezifisch persönlicher Bestandteil des Menschen.

Den äußeren Ring des spezifisch persönlichen Charakters bildet das

aneignende Gefühlsleben, die Werthaltungen. Den mittleren persönlichen

Ring bildet das rational-normative menschliche Leben. Den
innersten, das ist das eigentliche Wesen der Person, hat man aber
in seiner substantiellen Selbsttätigkeit Substanzialität selbst gefunden.
Person Substanz L Es ist aber wichtig zu betonen, daß zwischen
diesen (vier) Ringen ein gesetzmäßiges Abhängigkeitsverhältnis herrscht.
Der Gefühlskern der menschlichen Persönlichkeit verhält sich zur

1 Filozofija, 177. Im dritten Abschnitt werden wir sehen, daß Weber diese
dynamische Begründung der Substanz in etwa korrigiert bzw. durch andere
erkenntnistheoretische Voraussetzungen ersetzt, die ihm auch die äußere Natur
(Dinge, Pflanzen und Tiere) als Substanz aufzufassen verhilft. Dies gehört zur
ständigen, merkwürdigen Erscheinung in der Philosophie : wo die genügende
seinsmäßige Begründung fehlt, dort tritt an ihre Stelle als Ersatz eine mehr oder
weniger dynamisch volontaristische Auffassung des Seins. Beispiele seit Cartesius



Ein neuer Weg zur Seinsphilosophie 345

rationalen Seite wie die Folge zu ihrem Grund. Dies gilt von den

judikativen Werthaltungen schon ihrer Definition nach, aber auch

von den reaktiven, denn die wahre Freude als reaktive Werthaltung
ist nur an ganz bestimmt determinierten, von allen anderen streng
unterschiedenen Einzelgegenständen möglich (ein bloß allgemeiner
Gedanke an einen unbestimmten Geldverlust wird höchstens eine negative
Geiühlsstimmung, aber kein Aneignungsgciühl der Freude verursachen),
dazu braucht es aber immer vorausgehende Kenntnis der Sachlage,

ja, selbst rational vergleichendes Denkens. Ebenso hat auch die

rational motivierende Seite im Vergleich mit dem unmittelbaren Wesen

der Persönlichkeit das gleiche Verhältnis wie die Wirkung zur Ursache.

Diesen Kern der menschlichen Persönlichkeit würde man also umsonst
im Bereich der reinen Natur suchen; folglich ist sie in dem Sinne
übernatürlichen Ursprunges h Der Mensch, der in seinem persönlichen
Leib-Seelewesen beide Seinsbereiche enthält, ist somit ein wahres

metaphysisches Grenzwesen : zuunterst ist die nichtpersönliche Natur
(keine Aktivität), zu oberst die absolute Persönlichkeit Gottes (actus
purus), in der Mitte die menschliche Persönlichkeit als polare
Selbsttätigkeit bzw. Passivität. Der natürliche Pol seines Wesens entsteht
und vergeht mit der übrigen Natur, der übernatürlich-geistige ist
unsterblich.

Hierauf baut dann Weber seine geradezu bewundernswerte Anthropologie,

Soziologie und Kulturphilosophie auf, die er historisch am besten

in der Christlichen Ideologie bestätigt findet. « Denn erst mit dem

Auftreten des Christentums ist auch die Persönlichkeit gleichsam
entdeckt worden ». Der individuellen animalisch-geistigen Polarität
entspricht die gesellschaftliche Form des Menschen in der Familie (animalischseelisch)

einerseits, in der Nation (geistig-persönlich, Gegensatz Rasse

als bloß animalisch) und im Staate andererseits ; die kulturelle Form
der technisch-zivilisatorischen Entwicklung einerseits (Natur) und der
sozial-ethischen (Person) andererseits. Das Ideal der reinen Humanität
ist aber im Bereich der individuell sozialen Beziehung des Menschen

zur Natur und zum Mitmenschen Widerspruch in sich ; denn auch der
Staat als höchste soziale Form hat die ganze animalisch persönliche

und Kant bis auf Scheler hinauf gibt es genug. Scheler ist darin auch
steckengeblieben, Weber hat aber auch diesen voluntaristisch-dynamischen Standpunkt
überwunden.

1 Hier ist in nucleo ein Beweis für die Existenz Gottes enthalten. Vgl.
Filozofija, 121 ff.



346 Ein neuer Weg zur Seinsphilosophie

Natur des Menschen zu pflegen. Reine Humanität als Ideal reiner

Geistigkeit hat ihren Sinn nur in jener Gesellschaftsform, die als Hauptziel

die Erlösung des Menschen von den Bindungen an die Natur vor
Augen hat, in der Kirche. In ihr spielt sich die übernatürlich soterio-
logische Entwicklung des Menschen ab, sie bezieht sich nicht auf das

Verhältnis : Mensch — Natur — Mitmensch, sondern : Mensch — Gott.
Wie man früher die Dingwerthaltungen als Entwicklungsgrundlagen

der Personwerthaltungen und diese als Entwicklungsgrundlagen
der hagiologischen Werthaltungen feststellen konnte, so erweist sich

jetzt auch die ganze, diesen Werthaltungen zugeordnete, Gegenstandswelt

in ihrer bloß technisch zivilisatorischen (Dinge) Kulturentwicklung
als empirisch genetische Grundlage der sozial ethischen (Personen)
und diese als empirisch genetische Grundlage der übernatürlich soterio-

logischen (Gnade) Entwicklung. Umgekehrt aber ist die sozial ethische

Kultur Sinn und Zweck der bloß technisch zivilisatorischen, die bloß
als Mittel, keineswegs als Ziel anzusehen ist ; die ethisch soziale Kultur
endlich hat ihren Endsinn und ihr Ziel nur in der übernatürlich soterio-
logischen Entwicklung, die demnach Sinn- (Zweck-) grundlage und
zugleich Entwicklungshöhe allen menschlichen Fortschritts, mithin
die Entwicklung des wahren Gottesreiches auf Erden ist. So ist auch
seine Philosophie anthropo- und theozentrisch zugleich : anthropozentrisch

ist der Ausgangspunkt mit seinem gesamten Untersuchungsfelde

; ihr Sinn und Endziel ist aber durchaus theozentrisch 1.

So hat sich Weber auf seinem Wege zum Subjekt eine ganz neue

metaphysische Welt aufgetan. Der Gegenstandstheoretiker wurde zum
Metaphysiker. Er ist sich dessen klar bewußt ; deswegen erhebt sich
ihm am Schluß seiner « Philosophie » der Einwand, daß vielleicht der

Gegenstandstheorie in seinem jetzigen System der Wissenschaften
überhaupt kein Platz mehr gebühre. Dies beantwortet er im Einklang mit
seinen Ausführungen über die bloß dingliche Welt — das ist die Welt
der Gegenstandstheorie im Verhältnis zur geistlich-persönlichen — dahin,
daß er die junge Gegenstandstheorie für eine gänzlich unfruchtbare
und nutzlose Disziplin erachten würde, falls nicht gerade dieser Disziplin
der Charakter des nur formalen Mittels zur Weiterentwicklung von

1 Diese seine Ausführungen wurden von Weber in verschiedenen Werken
vertieft und weiter entwickelt ; besonders ist hier das neulich erschienene Werk :

Nacionalizem in krscanstvo, Ljubljana 1938 (Nationalismus und Christentum)
zu erwähnen. Sie verdienten, wegen ihrer staunenswerten Systematik, ihres
tiefschürfenden Scharfsinns und Gedankenreichtums eigens behandelt zu werden.



Ein neuer Weg zur Seinsphilosophie 347

anderen, schon durch Jahrhunderte erprobten philosophischen
Disziplinen, besonders der Metaphysik beizulegen wäre.

Nicht nur der Aufweis der Metaphysik als einer neuen, ja, wichtigeren
philosophischen Disziplin als die Gegenstandtheorie es ist, sondern

auch ihre rationale Begründung ist Weber dadurch gelungen. Denn
die Substanz, die Existenz der menschlichen und göttlichen Person ist
ihm kein bloßes Postulat (wie bei Kant), der Zugang zu ihr kein vitales,
gefühlsmäßiges oder volitives (wie bei Scheler und bei anderen

Existentialphilosophen) Erfassen, sondern wahre Verstandeserkenntnis,
die ja, dank der gegenstandtheoretischen Grundlage seiner Philosophie,
wo Gedanken notwendige psychologische Grundlagen für emotionale
Erlebnisse bilden, der bloß emotionalen Kenntnis vorausgehen muß.

Wir haben hier keine dem Agnostizismus huldigende kantianische
Ablehnung der Metaphysik, sondern wahre Metaphysik als Wissenschaft.

Nur eines ist Weber auf dieser Stufe noch nicht gelungen : es ist der

Weg zum transzendenten Objekt, genauer, zur realen-substantialen
Existenz der Außenwelt. Die gesamte Außenwelt ist ihm nur Gegenstand

höherer Ordnung, das ist, eigentlich ein ideales Gebilde, das nur
durch unsere Verstandesgestaltung entsteht und so nur phänomenale
Geltung hat. Der Weg zu dieser Wirklichkeit ist das Resultat der

dritten Stufe auf dem Wege zur Seinsphilosophie, das ist der
erkenntnistheoretische Schritt zum transzendenten Objekt.

III.
Es ist bei Weber für die systematische Folgerichtigkeit seines

Entwicklungsganges zur Seinsphilosophie bezeichnend, daß er auch den

letzten Schritt zur Transzendenz auf Grund der Vertiefung seiner schon

anfangs unabhängig von seinem Lehrer angesetzten Analyse der
aktmäßigen, modalen Seite der Erlebnisse getan hat. Dieser entscheidende
Schritt ist letzten Endes wiederum nichts anderes als logischer Weiterausbau

seiner zweiten Stufe, des Weges vom Erlebnis zum Subjekt.
Zum Ergebnis, daß das menschliche Subjekt von seinen Erlebnissen
unabhängige Substanz ist, kam er nämlich durch die Unterscheidung
zwischen Zentral- und Periphererlebnissen. Sie bringt ihn auf den

Gedanken, daß man nicht nur bei der Erkenntnis von menschlichen

Subjekten, sondern überhaupt beim Erfassen jeglichen beliebigen
Gegenstandes zwei modal verschiedene Vorstellungsweisen unterscheiden
kann und muß. Die Gegenstandstheorie hat nur das inhaltliche
Präsentations- bzw. Vergegenwärtigungsverhältnis zwischen dem Verstand



348 Ein neuer Weg zur Seinsphilosophie

und seinem Gegenstand gekannt. Die notwendige Folge davon war,
daß auch das Gestaltungserlebnis, mittels dessen man zum Erfassen

von Gegenständen höherer Ordnung gelangt, nur inhaltliche-quantita-
tive, aber keine wesentliche qualitative (artliche) oder modale
Unterschiede aufweisen konnte. So waren alle Dinge nur Gegenstände höherer

Ordnung, das ist, inhaltliche Zusammensetzungen aus verschiedenen
Teilinhalten (Farben, Ausdehnungen usw.), also nichts als zeitlose

Folge von diesen Eigenschaften 1
; nichts wesentlich Neues oder

Eigenartiges neben oder hinter diesen Eigenschaften, was auch unabhängig
von ihnen sein eigenes Wesen hätte. Diesen Gestaltungsweg, der in
der reinen gegenstandstheoretischen Präsentation oder Vergegenwärtigung

den Ausgangspunkt hat (und dies alles in den primitiven
sinnlichen Anschauungen), nennt Weber in den Werken dieser letzten
Wendung zur Seinsphilosophie : « Außenerfassung » im Unterschied zur
« Tiefen-erfassung » der Gegenstände 2. Diese Tiefenerfassung ist nichts
anderes als die auf die äußere Dingwelt übertragene Zentralerfassung
der psychischen Subjekte im Gegensatz zum Periphererlebnis. Jetzt
ist es ihm auf einmal klar, daß die reine Oberflächenerfassung höchstens
immer kompliziertere Summen von Eigenschaften uns präsentieren,
nie aber das Ding selbst geben kann. Durch den Gestaltungsprozeß
kann man im besten Falle nur das erreichen, was über den Primar-
qualitäten aufgebaut ist, somit bloße Super-stanzen, keine Sub-stanzen.
Es ist freilich zuzugeben, daß man sich jene Entität, die unter oder

hinter den anschaulich sich gebenden Eigenschaften steckt, nicht in
dem üblichen gegenstandstheoretischen Sinnen vorstellen, sondern höchstens

nur « treffen » oder « verfehlen » kann 3. Mit anderen Worten :

1 Es war also gegenstandstheoretisch unbegründet zu behaupten, daß die
Dinge als Gegenstände höherer Ordnung (Washeiten) andererseits doch keine
bloße Summe von Eigenschaften sind ; diese Behauptung war sozusagen reiner
Ausdruck des gesunden Menschenverstandes, der sich von der grauen Theorie nicht
zum Schweigen bringen läßt. In seinen ersten Schriften war für Weber alles
entweder Washeit oder Qualität, jetzt stellt er ohne jegliches Bedenken fest, daß
eigentlich alles, was wenigstens etwas und kein bloßes Nichts ist, eine Washeit ist,
denn jetzt hat die Washeit ihre Rolle der wahren Substanz abgetreten und ist
hiemit zum bloßen « ens ut sic » (scholastisch) herabgesetzt worden.

2 Es ist dies seine « Knjiga o Bogu», Ljubljana 1934 (Das Buch über Gott), ein
großangelegtes Werk, wo er seine « Fünf Wege zu Gott » darlegt ; und « Vpraäanje
stvarnosti », Ljubljana 1939 (Die Frage der Wirklichkeit), Veröffentlichung der
Akademie der Wissenschaften, sein letztes Werk, wo er seine gesamte Erkenntnistheorie

als reife Frucht seiner philosophischen Entwicklung wiedergibt.
3 Der Ausdruck treffen kommt auch bei Meinong — aber in ganz anderem

Sinne — vor. Vgl. Selbstdarstellung, 1. c., 124 ff., wie überhaupt bei allen phäno-



Ein neuer Weg zur Seinsphilosophie 349

das reine Präsentieren von Gegenständen bietet nur die Akzidenzien,
nie aber die Substanz, immer nur die Phänomene, Offenbarungen des

Dinges, nie aber das Ding an sich selbst. Dazu braucht es also eines

anders gearteten Erfassungsaktes, der keine bloße Gestaltung der

Außenerscheinungen, sondern die Tiefenrichtung zum Dinge selbst

verfolgt, es « trifft » oder « verfehlt ». Die Außenerfassung geht von
Eigenschaft zu Eigenschaft, die Tiefenerfassung geht von den
Eigenschaften zu ihren Trägern, den Dingsubstanzen selbst. Die gestaltende
Außenerfassung ist nur auf Grund von verschiedenen Eigenschaften
möglich : erst wenn eine genügende Anzahl von Qualitäten gegeben

ist, kann man auch die Gestalt, die Washeit als Ganzheit, als Gegenstand

höherer Ordnung auffassen. Die Tiefenerfassung kann aber das

Ding in seiner Wirklichkeit schon kraft einer einzigen Erscheinung
treffen. Die Dinge stehen also nicht in zeitloser Abhängigkeit von ihren

Qualitäten, verschwinden nicht ins reine Nichts, sobald man sich alle

Qualitäten weggenommen denkt, wie dies in früheren Werken behauptet
wurde, sondern es verschwinden nur Erkenntnismittel, ohne welche

unserem Verstände nur die Möglichkeit, noch je zur Erkenntnis der

zuständigen Substanzen zu gelangen, genommen wird1. Es ist
vielmehr umgekehrt : die Qualitäten sind in ihrer Realität vollkommen

von den Dingen als ihren Trägern abhängig. Ja, noch mehr. Die

Qualitäten haben überhaupt keine eigene Wirklichkeit : « Die Wirklichkeit

der Natureigenschaft ist und bleibt nur Wirklichkeit des zuständigen

Naturdinges »2. Die Farbe, Wärme u. dgl. haben nur insofern

Wirklichkeit, als sie in einem Gefärbten (sei. Ding), Erwärmten u. dgl.
als ihren Trägern verwirklicht sind. Ohne die dingliche Substanz
verschwindet die gesamte Außenwelt. Nun ist auch klar, daß man sich
das Ding als Substanz, als den Träger von sinnlich sich präsentierenden
Eigenschaften selbst nicht präsentieren, sondern höchstens nur « treffen »

menologischen Denkern die Wirklichkeit (Realität) einfach « getroffen » bzw.
« gestoßen », nicht aber präsentiert bzw. vergegenwärtigt wird. Vgl. Hedwig
Conrad-Martius, Realontologie, 1. c., 22; Wilchelm Reyer, Einführung in die
Phänomenologie, Leipzig 1926, 133 ; G. Lehmann, Die Ontologie der Gegenwart in ihren
Grundgestalten, Halle a. d. S., 133, 19 ff.

1 Mit dieser Ansicht, die in der « Frage der Wirklichkeit » zur vollen Theorie
ausgearbeitet wurde, ist Weber im Wesentlichen zum thomistischen
erkenntnistheoretischen Grundsatz angelangt, laut dessen man die Erkenntnis von
Substanzen auch nur durch die Vermittlung von Akzidenzien erreichen kann.
Vgl. S. Th. I 29, 1 ad 3 ; De Verit. IV, 1 ad 8 ; De ente et essentia c. 6 ; C. G. III, 97.

2 Knjiga o Bogu, 169.



350 Ein neuer Weg zur Seinsphilosophie

kann. Denn als solche ist die Substanz nichts anderes als Wirklichkeit
der Dinge selbst1.

Die Wirklichkeit aber ist inhaltlich leerer Faktor, der auf
nichtinhaltliche Art erfaßt werden kann. Man kann sich das Wirkliche
oder die Substanz beliebig vorstellen, aber jenen Faktor selbst, der es

bewirkt, daß das Wirkliche (Wesen — essentia) eben wirklich ist,
nämlich die Wirklichkeit (existentia) als solche kann man sich nie
inhaltlich vergegenwärtigen, denn aller Inhalt ist schon im « Wesen »

(eTSoç) enthalten. Das nur mögliche und das wirkliche Wesen
unterscheiden sich inhaltlich gar nicht voneinander, die Wirklichkeit eines

Wesens (z. B. eines Berges, Geldstückes) ist inhaltlich gänzlich nichtiger,
leerer Faktor, besagt den puren Modus, reine Art oder auch reinen

Seinsgrad (Meinong : Seinshöhe), als solche kann sie also nur schlicht

gedanklich entweder « getroffen » oder « verfehlt » werden, aber auch
dies nur durch die Vermittlung des durch sie realisierten und uns
anschaulich gegebenen Wesens. Wir stehen also hier vor einer, in der

Gegenstandstheorie bisher unbekannten Seite unserer Erkenntnis ;

intentionale Erkenntnis rein qualitativ modalen, nicht quantitativ
inhaltlichen Charakters. Man würde dies vielleicht am besten so
kennzeichnen : die Gegenstandstheorie kennt die bloß sinnlich fundierte
und auch nicht wesentlich über das Sinnliche hinausgehende Erkenntnis,
strenge Scheidung zwischen sinnlichem und geistig rationalem Er-
fassungsvermögen von Gegenständen vermißt man bei der
psychologischen Architektonik Meinongs. Hier bei Weber tritt aber jezt zur
ersteren Erkenntnisart noch eine zweite, nämlich das geistig rationale
Erfassungsvermögen von Gegenständen 2.

Hiemit stehen wir vor einer endgültigen rationalen Begründung
der Wirklichkeit. Weber ist von der Gegenstandstheorie zur Ontologie
im traditionalen Sinne des Wortes gekommen. « Wahre Ontologie ist
wesenserschauende Theorie von allem Getroffenen, die bloße
Gegenstandstheorie ist wesenserschauende Theorie von allem Präsentierten » 3.

1 Knjiga o Bogu, 177.
2 Zwar führt Weber in seinem « Buch über Gott » (S. 173 f.) zur Illustration

für diese Erkenntnisart auch Beispiele aus dem Tierleben an, wo man die
geistigrationale Erfassung der Welt vermißt, aber diese Beispiele sind bei ihm gerade
deswegen (cf. S. 152 ff.) in sehr beschränktem Sinne zu nehmen ; denn das Tier
hat kein wahres Ichbewußtsein und folglich auch keine bewußte rationale
Wirklichkeitserfassung. Genauer darüber in seiner « Frage der Wirklichkeit »,

§§ 5-8.
3 Knjiga o Bogu, 441.



Ein neuer Weg zur Seinsphilosophie 351

Nicht nur die menschlichen Subjekte, sondern auch die Außenwelt
bilden die Welt der Substanzen ; zwischen diesen zwei Arten von
Substanzen stehen die tierische und pflanzliche Substanz als « Übergangsstufen

».

Bisher diente Weber zur Erklärung der gegenseitigen Objekt-
Subjekt-Beziehung das erwähnte Gesetz der zeit- und ursachlosen

Abhängigkeit des Erkennenden vom Erkannten. Dies gilt ihm noch

jetzt für die bloß präsentierte Welt der Hilfsgegenstände ; für die

Erkenntnis der Wirklichkeit der Endgegenstände bedient er sich des

Vergleichs mit der Säule, an die man einen Menschen gehen läßt ;

was geschieht dann Er « trifft », er « stößt » an die Säule und macht

halt, er sieht (präsentiert sich) die Säule nicht und doch « trifft » er sie 1.

Diese Illustration weist also auf die zeitlich-ursächliche Abhängigkeit
des Treffens-Erkennens hin. Erst jetzt erhält auch die erwähnte
gegenstandstheoretische These, daß die wahre Erkenntnis von der « nicht
psychologischen Wirklichkeit des Gegenstandes » abhängig sein muß,
ihre richtige Begründung. Dieser Gedanke ist noch nicht in « Knjiga
o Bogu », wohl aber in seiner « Frage der Wirklichkeit » auch in seiner

letzten Konsequenz durchgeführt. Dort unterscheidet er im gleichen
Sinne an einer und derselben Erkenntnis zwei verschiedene Seiten :

die « Veranschaulichungs »- und « Versachlichungsfähigkeit ». Das

« Treffen » der Sachlichkeit hat hier die ursächliche Abhängigkeit
unserer Erkenntnis vom Objekt zur Folge, und diese Beziehung muß
ihrer Natur nach sogar der nicht kausaler Präsentationsbeziehung
vorausgehen. Gerade in diesem Punkt liegt der Vorteil Webers vor Scheler,

Heidegger und anderen phänomenologisch-existentialen Begründungen
der Transzendenz. Bei Weber ist das Treffen der Existenz
rationalursächlich begründet, bei den anderen tritt als Ersatz dafür der bloß
irrational-volitive Zugang zur Wirklichkeit2. Hiemit steht Weber
schon im wesentlichen auf dem thomistischen-erkenntnistheoretischen
Standpunkt. Auch nach der thomistischen Ansicht ist zwar die kausale

Beziehung zwischen Objekt und Subjekt für das Zustandekommen der
Erkenntnis notwendig, doch die Erkenntnis als solche bedeutet keine

1 Ibid., 9 f.
2 Siehe Scheler, Die Wissensformen und die Gesellschaft (Neuer Geist Verlag),

1926, 455 fi. ; derselbe, Die Stellung des Menschen im Kosmos, 1. c., 58 ff., wo er
seine volitive Theorie der Erkenntnis (als « Erlebnis des Widerstandes der Welt »)

entwickelt ; vgl. AI. Heidegger, Sein und Zeit, Halle a. d. S. 1935, 47 f., 210 ff.,
und Fr. Weber, Vprasanje stvarnosti, Ljubljana 1939, 78 ff.



352 Ein neuer Weg zur Seinsphilosophie

Kausal-, sondern bloße Ähnlichkeitsrelation, die Erkenntnis ist imago
vel exemplar vel « similitudo substantiae rei intellectae ».

Jetzt folgt der Höhepunkt seiner Philosophie : der Weg zu Gott.
Zwar hat er zeitlich den Weg zu Gott früher als den Weg zur

Wirklichkeit der Außenwelt gefunden, aber der systematische Gedankengang

bei ihm ist sachlich doch so, wie wir ihn dargelegt haben : vom
Erlebnis zum Subjekt, dann zum Objekt (Noumenon) und endlich zur
absoluten Wirklichkeit, zu Gott. Unsere Darlegung findet ihre beste

Bestätigung in seiner Erkenntnistheorie (Frage der Wirklichkeit), deren

Abschluß ein neuer zusammenfassender Gottesbeweis bildet. Es ist
trotzdem interessant, festzustellen, daß wenigstens die zeitliche
Entwicklungsfolge bei Weber große Ähnlichkeit mit Descartes aufweist,
der auch von der ersten Gewißheit seines eigenen Subjektes (cogito

ergo sum) aus nicht direkt an die Begründung der realen Außenwelt
überzugehen wagt, sondern dies erst auf dem Umwege über die Existenz
Gottes erreicht, ein Zeichen, wie tief drinnen im modernen Menschen

der Zweifel an der Realität der Außenwelt steckt, wie schwer er sich
somit tut, zur richtigen Begründung der Transzendenz und mithin
zur Metaphysik zu gelangen.

Er findet fünf Wege (Gottesbeweise) zu Gott, doch wenn man sie

unter dem Gesichtspunkt seiner Entwicklung zur Seinsphilosophie
betrachtet, können alle fünf auf zwei Hauptwege zurückgeführt werden,
nämlich auf die eben geschilderten : den Weg von den Erlebnissen

über das persönliche Subjekt zur absoluten Person, und jenen von
den Erlebnissen über das transzendente Objekt zur absoluten
Wirklichkeit. Gerade in diesem Zusammenhang sieht man auch in neuem
Licht die außerordentliche synthetisch-systematische Kraft seines

Geistes. Jeder von diesen zwei Grundaspekten löst sich wiederum in
zwei besondere Wege auf : der Weg zur transzendenten Wirklichkeit
in den « Wirklichkeitsweg » im strengen Sinne — der als solcher auch
allen übrigen vier Beweisen notwendig zu Grunde liegt, wenn sie gültig
sein wollen 1 — und in den « Gültigkeitsweg ». Der Subjektsaspekt
ergibt ihm wiederum zwei Wege : den Persönlichkeitsweg und den

axiologischen. Als Zusammenfassung von all diesen Wegen gilt ihm
der wesenserschauende Weg zu Gott.

Der Wirklichkeitsweg hat folgende Beweisführung. Die Wirklichkeit

als solche ist inhaltlich leerer und konstitutiv (vom Wesen das

1 Knjiga o Bogu, 102 ff., 262, 274 ff., 427 ff.



Ein neuer Weg zur Seinsphilosophie 353

Wirkliche) abhängiger Faktor. Dies erhellt aus der wechselseitigen

Beziehung zwischen dem Wirklichen (essentia) und der Wirklichkeit
(existentia) als solcher. Das Wirkliche kann man sich immer auch
ohne die Wirklichkeit als solche vorstellen, nicht aber umgekehrt.
Das Wirkliche hat eigenen Inhalt, die Wirklichkeit ohne das Wirkliche
ist ohne jeglichen Inhalt. Ebenso ist auch in sich das Wirkliche als

solches, d. i. als eigenes Wesen, in seiner Ordnung vollkommen
unabhängig von der Wirklichkeit als solcher : zwei vollkommen gleiche
Wesen, z. B. Steine, die sich nur darin unterscheiden würden, daß das

eine « wirklich », das andere « unwirklich » wäre, sind von vornherein

unmöglich. Das hieße als Individuationsprinzip die Existenz setzen.

Umgekehrt verschwindet uns die Wirklichkeit ohne Rücksicht auf das

zuständige Wirkliche sofort mit Notwendigkeit ins reine, absolute
Nichts. Und doch ist gerade die Wirklichkeit jener Faktor, der das

Wirkliche eben zum Wirklichen macht, aus dem Zustand der Möglichkeit

in den Zustand der Wirklichkeit versetzt ; sie ist also doch die

allerwichtigste reale Bestimmung des Wesens. Durch einen inhaltlich-
konstitutiv leeren Faktor, d. i. durch ein reines Nichts kann aber kein
unwirkliches Wesen zum wirklichen bestimmt werden. Also muß auch die

Wirklichkeit des Wirklichen eine eigene inhaltliche Konstitution haben,

unabhängig vom Wirklichen, das sie erst zum Wirklichen bestimmt.
Nun ist aber diese Begründung der Wirklichkeit umsonst in der horizontalen

Linie von einem Wirklichen zum anderen (vom Objekt zum

Objekt) zu suchen ; denn da wiederholt sich das gleiche Verhältnis
immer von neuem und so in infinitum. Also muß man die letzte
Begründung (« Rettung ») der Wirklichkeit in der Richtung zum
Subjekt, und dies in vertikaler Linie, d. h. im Subjekt suchen x, das
grundsätzlich über dem Gegensatz von Wirklichkeit und Wirklichem steht,
wo das Wirkliche Wirklichkeit (essentia esse) ist ; im Wesen also,
zu dem sich « Wirklichkeit des Wirklichen » (erschaffene Wirklichkeit)
nur im analogen Sinne verhält, wie actus non purus zum actus purus.
Es ist dies nichts anderes, als der bekannte Kontingenzbeweis, der

ja allen gültigen Gottesbeweisen zugrunde liegt ; der Unterschied

1 Deswegen haben schon viele versucht, den Ursprung der Wirklichkeit
in unserem denkenden Subjekt zu suchen. Darin liegt gleichsam die gesamte
Geschichte des kritischen Idealismus, der in Kant seinen Anfänger hat. Das ist
aber falsch. Unser Subjekt erfaßt zwar das Wirkliche und die Wirklichkeit,
doch es bringt sie nicht hervor, es erzeugt sie nicht, setzt sie vielmehr schon
voraus. Die letzte Begründung muß man also bei jenem Subjekt suchen, bei
dem das Erfassen resp. das Treffen gleich dem Erschaffen der Wirklichkeit ist.

Divus Thomas 23



354 Ein neuer Weg zur Seinspbilosophie

besteht nur darin, daß Weber bei der empirischen Wirklichkeit nach
dem hinreichenden Grund ihres Wesens (Inhalts), die Thomisten aber

umgekehrt beim Wesen nach dem zureichenden Grunde seiner
Wirklichkeit fragen. Die Thomisten suchen nach dem Grund der
Vereinigung des Wesens mit der Wirklichkeit, die nicht im Wesen selbst

enthalten ist, Weber nach dem Grund der Vereinigung der Wirklichkeit

mit dem Wesen. Der Weg ist verschieden, führt aber beide Male

zum gleichen Ziel.
Das ist die erste Variante des Wirklichkeitsweges : ihre

Beweisführung nahm ihren Ausgang in der Beziehung der Wirklichkeit zum
Wirklichen.

Eine zweite Variante geht in der Richtung vom Wirklichen zum
Wirklichen (von Wirklichkeit zu Wirklichkeit), wie das eine aus dem

anderen folgt, in verschiedenen realen Abhängigkeits- (Implikations-)
Verhältnissen steht. All diese Wirklichkeitsimplikationen fußen schließlich

in der Räumlichkeit und Zeitlichkeit. Nun erweisen sich aber
diese zwei Realbestimmungen der Wirklichkeitsbeziehungen ähnlich
wie früher die Wirklichkeit selbst als inhaltlich und konstitutiv gänzlich
leere und nichtige Faktoren, die sofort ins absolute Nichts versinken,
sobald man sie von all dem wegdenkt, dem sie als reale Bestimmungen
zugeschrieben werden1. Daraus erhellt, daß sachliche, nicht bloß

formal-begriffliche Räumlichkeit und Zeitlichkeit an der wirklichen
Welt nichts anderes sind als ein besonderer Zweig der Wirklichkeit selbst,

von der man das gleiche feststellen konnte. Reale Räumlichkeit und
Zeitlichkeit Wirklichkeit. Nun wird die Räumlichkeit und Zeitlichkeit

ähnlich wie früher die Wirklichkeit begründet. Sie kann nie in
der Richtung vom Objekt zum Objekt begründet werden, denn das

letzte Objekt hat die Zeiträumlichkeit von dem vorletzten, dieses von
einem dritten usw. ; dies ginge in Infinitum und die reale Zeiträumlichkeit

bliebe eine unendliche Relativität, was eigentlich Widerspruch
in sich ist; denn jede Relation ist wenigstens letzten Endes unumgänglich

auf Faktoren aufgebaut, die nicht mehr bloß relativ, sondern
absolut sind. Das besagt auch Meinongs « Prinzip der Infima »2.

1 Man kann sich nicht zwei Erscheinungen vorstellen, die in allem vollkommen
gleich wären, nur in der realen Zeit- und Räumlichkeit würden sie sich
unterscheiden. Nicht aber umgekehrt. Weber verteidigt ausdrücklich die grundsätzliche

Möglichkeit verschiedener Gegenstände mit adäquater räumlich-zeitlicher
Koinzidenz.

2 Knjiga o Bogu, 51. Cf. Meinong, Selbstdarstellung, 1. c., 15 f. ; derselbe,
Gegenstände höherer Ordnung (Ges. Abhandlungen, II, Leipzig 1913, 385 ff.).



Ein neuer Weg zur Seinsphilosophie 355

Folglich muß man auch da die letzte Begründung in der Richtung
zum Subjekt suchen. Dies kann aber nicht das menschliche Subjekt
sein, denn dann müßte es die Fähigkeit besitzen, mit dem Erfassen

und dem Wollen die Wirklichkeit und deren ursächliche Implikationsverhältnisse

nicht nur zu « treffen » und zu « wollen », sondern zugleich
auch zu erzeugen, erschaffen. Es muß also in vertikaler Linie ein Subjekt
sein, das die absolut erste Ursache aller Wirklichkeit (causa prima)
ist. « Dies aber nicht als univoker Anfang alles menschlichen Geschehens,
sondern als jener Anfang, der erst aller Ursächlichkeit ihr und nur
ihr eigene Inhaltsbesonderheit gibt », sie mit seinem Willen zugleich
erschafft1. Wie uns durch die erste Variante Gott als ens a se und
absolute Erkenntnis (Logos), so wird er uns durch die zweite Variante
als causa prima und absoluter Wille (Ethos) bewiesen.

Eine dritte Variante hat ihren Ausgangspunkt in der These, daß
die Wirklichkeit den Charakter der unebenmäßigen Polarität hat.
Mit anderen Worten : der Wirklichkeit entspricht als kontradiktorisch
entgegenstehender Pol immer die Nichtwirklichkeit, mit dem
Unterschied, daß die Nichtwirklichkeit nicht den gleichen Wert (Rang) hat
wie die Wirklichkeit selbst. Sie ist vielmehr von der Wirklichkeit
konstitutiv abhängig, d. h. die Wirklichkeit ist nicht Negation der

Nichtwirklichkeit, sondern umgekehrt. Also setzt die Nichtwirklichkeit

die Wirklichkeit nicht nur erkenntnis-theoretisch, sondern auch

ontologisch voraus. Solche polare Faktoren können aber ihre letzte
Begründung nur in einem Faktor haben, der außerhalb des
Unterschiedes von wirklich und nichtwirklich steht und zugleich (gemessen
an diesem Unterschied) die Stelle des positiven Faktors einnimmt,
hier also die Urwirklichkeit, die ihrem Wesen nach die Nichtwirklichkeit

ausschließt, wo also Wirklichkeit (existentia) Wesen (essentia)
ens a se ist. Diese drei Varianten sind somit zugleich drei Stufen

des Wirklichkeitsweges zu Gott. Aus allen drei erhellt der Reihe nach,
daß jede Wirklichkeit erstens Wirklichkeit von etwas (existentia
essentia), zweitens durch etwas (causae secundae) und drittens durch
Jemanden (Gott als causa prima creatrix) sein muß 2.

Die Grundlage des zweiten Weges liegt in der Gültigkeit, die sich

1 Knjiga o Bogu, 66. Dies ist im Grunde genommen die prima (ex motu
und secunda (ex rationae causae efficientis) via s. Thomae. S. Th. I q. 2 a. 3.

2 Damit hat Weber auch die alte scholastische Kontroverse, ob die Existenz
von der Essenz nur gedanklich oder auch real verschieden ist, zugunsten der
streng thomistischen Ansicht vom realen Unterschiede entschieden.



356 Ein neuer Weg zur Seinsphilosophie

ähnlich zum Gültigen verhält wie die Wirklichkeit zum Wirklichen ;

deswegen ist auch die Beweisführung verwandt mit der des ersten

Weges. Auch die Gültigkeit (der Wahrheiten, der Grundsätze usw.)
kann man sich nicht vorstellen, sondern sie kann nur « getroffen » oder
« verfehlt » werden ; sie ist also inhaltlich nichtiger und konstitutiv
vom zuständigen Gültigen abhängiger Faktor, der aber doch seine

reale Begründung haben muß ; denn durch das reine Nichts kann sich
kein gültiger Sachverhalt vom ungültigen unterscheiden. Da aber im
Bereich des gültigen — vom Objekt zum Objekt — diese Begründung
in infinitum keine einzige Gültigkeit, die eigenen Inhalt in sich ohne

Beziehung auf das Gültige hätte, finden kann, so muß man sie also

wiederum in der Richtung zum Subjekt suchen, das der Gültigkeit
ihren Inhalt verleiht. Das kann aber kein geschaffenes Subjekt sein,
das die Gültigkeit des Gültigen schon vorfindet und nicht selbst

erzeugen kann, sondern jenes Subjekt, das grundsätzlich außerhalb des

Unterschiedes zwischen der Gültigkeit und dem Gültigen steht, also

die Urgültigkeit selbst, Nomos a se h

Dies scheint auf den ersten Blick ein nomologischer Gottesbeweis

zu sein ; bei genauerem Zusehen jedoch erweist sich dieser Weg als

eine Art ideologischer Gottesbeweis, was besonders aus seiner zweiten
Variante klar ersichtlich wird. Die thomistische Kritik wird wohl
diesem Beweis gegenüber am meisten mißtrauisch sein ; denn Weber

steht mit ihm vor einer unausweichlichen Alternative : entweder ist
diese Welt der Gültigkeiten wirklich eine transzendente Realität neben

der Wirklichkeit als solcher ; so ist dies zwar ein selbständiger Beweis
neben dem Wirklichkeitsweg ; aber da ist das Suppositum selbst zu
negieren ; oder diese Gültigkeit ist nur die ideal geltende Seite der
Wirklichkeit bzw. des Wirklichen selbst (die Auffassung des thomi-
stischen Realismus) ; dann ist der Gültigkeitsweg kein selbständiger
Beweis neben dem ersten.

Es scheint doch, daß gerade hier noch der letzte Rest des Bolzano-
Brentano-Meinongschen Transzendentalismus zu suchen ist, denn nach

Weber « schafft », « erzeugt » Gott die Gültigkeit2. Andererseits wiederum
findet man bei ihm Stellen, die die innere Verbindung der Gültigkeit

1 Beide Beweise ließen sich thomistisch gesprochen auch auf folgende
Gedanken zurückbringen : Wirklichkeit und Gültigkeit sind zwei konstitutiv
abhängige Faktoren, so daß ihr einziges inneres Wesen dependentia essentialis
(transcendentalis) a Deo ist.

2 Knjiga o Bogu, 98.



Ein neuer Weg zur Seinsphilosophie 357

mit der Wirklichkeit besonders stark hervorheben — gegen den

Einwand, von der bloßen Möglichkeit auf die Wirklichkeit zu schließen, wie
Anseimus es getan; — die Wirklichkeit ist die endgültige Grundlage der

GültigkeitI. Ja, gerade dieser Gedanke ist sachlich der Hintergrund für
seine zweite Variante. Die Gültigkeit hat nämlich ihre notwendige
Stätte, ohne die sie ins Nichts versinken würde, nur in der wirklichen
Welt, das Gültige ist zugleich das Wirkliche 2. Und wie die zweite
Variante des Wirklichkeitsweges vom Implikationsverhältnis ausging,
so auch diese. Die horizontale Hauptimplikation ist das Verhältnis
der Gültigkeit zum Gültigkeitsinhalt (z. B. Verschiedenheit zweier

Farben) und zur Gültigkeitsstätte (z. B. hier die Farben), d. i. zum
Gültigen selbst, für welches diese Gültigkeit (Inhalt) eben gilt. Nun
erweist sich aber jeder Versuch einer endgültigen Begründung der

Gültigkeit bloß in dieser horizontalen Implikationsreihe als unmöglich.
Worauf es schließlich ankommt, ist dies : Die Endstätte jeder
Wirklichkeit ist auch nach Weber die Wirklichkeit oder das Wirkliche
selbst, von der wir schon wissen, daß ihre Hauptimplikation in der
Zeit-Räumlichkeit basiert. Alles was räumlich-zeitlichen Charakter
hat, ist nämlich seinem Wesen nach veränderlich, vergänglich, nur
empirisch gültig ; die Gültigkeiten aber sind zeitlos, unveränderlich,
ewig. Also muß man ihre nicht nur inhaltliche, sondern letzte
Ursprungsbegründung in vertikaler Richtung in einem Subjekte suchen,

in dessen Denken sie nicht nur ihren Inhalt, sondern auch Ursprung
haben. « In diesem Punkte hat der alte Piaton vollkommen recht »3.

Der Persönlichkeitsweg stützt sich auf die Tatsache, daß der
Mensch als Person metaphysisches Grenzwesen ist, d. h. einerseits
gehört er zur Natur (der Leib) mit ihrer Kausalität (bloß akzidentelle
und unfreie Tätigkeit) und Eigenschaften (die sinnlichen Erlebnisse),
andererseits aber zur außernatürlichen Welt des Geistes, seiner
Rationalität und Freiheit, deren Ursprung man schon grundsätzlich
umsonst im Bereiche der äußeren Natur sucht. Folglich muß man zur
letzten Begründung des persönlichen Wesens im Menschen in vertikaler

Richtung, d. i. in der Existenz der absoluten Persönlichkeit — in
Gott suchen. Der Mensch als Persönlichkeit (Natur Geist) ist somit
wirkliches Ebenbild Gottes, der das Urbild und der Urgrund von
Natur und Geist ist. Anders ausgedrückt (zweite Variante des

Beweises) : die gesamte empirisch gegebene Schöpfung ist sowohl in

1 Ibid., 116, 121. 2 Ibid. 141. 3 Ibid., 131.



358 Ein neuer Weg zur Seinsphilosophie

statischer als dynamischer Hinsicht konstitutiv unvollendet. In statischer

Hinsicht zerfällt sie nämlich in Substanz-Akzidenz-Polarität,
in dynamischer Hinsicht in die akzidentelle (natur-kausale) und substantielle

(persönlich-freie) Tätigkeit. Nach beiden Hinsichten ist sie wesentlich

unvollkommen und findet ihre endgültige Begründung und ihren
Sinn nur in der unpolaren — vollkommenen Ursubstanz — Urfreiheit1.
Mit anderen Worten (dritte Variante) : diese zwei Polarzweiheiten
gehören in die Reihe der schon besprochenen unebenmäßig-polaren
Faktoren, von denen schon festgestellt wurde, daß sie zu ihrer letzten
Begründung den vertikalen Übergang zu jenem Faktor brauchen, der
über dem Gegensatz (positiv-negativ) steht, dabei aber selbst die
Stelle des positiven Faktors einnimmt. Daraus erhellt, daß es also

eine absolute Ursubstanz — Urtätigkeit — Urfreiheit geben muß.
Die frühere Definition Gottes erhält somit folgende Ergänzung : Logos

Ursubstanz — Ethos Urtätigkeit — Nomos Urfreiheit.
Der axiologische Weg hat seinen Ausgangspunkt in der oben

entwickelten gesetzmäßigen Dreiheit von Werthaltungen und den
ihnen zugeordneten Werten. Wie die Sach-, Leben- und Personwerthaltungen

schon in sich a priori unmöglich und sinnlos wären, wenn
man wenigstens grundsätzlich nicht von der Wirklichkeit (faktischen
Existenz) der ihnen zugeordneten Wertheiten sprechen könnte 2, ebenso

muß man das Gleiche von den hagiologischen Werthaltungen
feststellen. Nun haben aber die hagiologischen Werthaltungen als ihren

Gegenstand Gott, u. zw. dies so notwendig, daß jede hagiologisch
falsche (abgötterische) Werthaltung wenigstens die Vergöttlichung
ihres Gegenstandes zur Voraussetzung haben muß. Also ist die
Existenz Gottes wenigstens grundsätzlich notwendig. Mit anderen
Worten : bei den hagiologischen Werthaltungen fällt die von ihrem
Sinn prinzipiell notwendig vorausgesetzte Existenz wenigstens der
Gesamtheit von Gegenständen — auch wenn in Einzelfällen irgendeiner

1 Hierin ist die quarta via s. Thomae, das Argumentum climacologicum
(und henologicum) enthalten ; S. Th. I q. 2 a. 3. Die Beweisführung bei Weber
ist ausführlich, gehört zu seinen besten philosophischen Leistungen.

2 Dieser Satz scheint manchem unbewiesen, ja paradox zu sein, deswegen
hat Weber gerade auch hier viel Kritik erfahren, ist aber doch nichts anderes
als die von jedem anderen kritischen Realisten zugegebene Fundamentaltatsache,
daß unsere Erkenntnis den real-objektiven Charakter und hiemit überhaupt
jeglichen Sinn sofort verliert, wenn die Welt nicht wenigstens in ihrer Gesamtheit

— abgesehen von den Einzelfällen — existiert ; oder was dasselbe ist, wenn
nicht wenigstens ein Gegenstand der Erkenntnis auch real existiert.



Ein neuer Weg zur Seinsphilosophie 359

von den wertgehaltenen Gegenständen faktisch nicht existiert die

Werthaltung falsch ist — zusammen mit dem absolut singulären Gegenstand

; das heißt : dieser singulare absolute Wert Gott existiert
notwendig. Eine zweite Variante von diesem Beweis stützt sich wiederum
auf die Tatsache, daß auch der Wert und Unwert unebenmäßig polare
Faktoren sind.

Da man bei jedem Wert drei Komponenten zu unterscheiden hat :

seine Beziehung zum eigenen Wesen (der Wert), zum Subjekt als

seinem Träger («das Werte»), und zu den anderen Werten (Wert-
bewirker — Wertbewirktes), so ist auch Gott als hagiologischem Urwert
die Heiligkeit, das Heilige und der Heiligmachende zugleich ; diese

Dreieinigkeit, die übrigens an die trinitarische Distinktion : Unguentum
— Unctus — Ungens — erinnert, entspricht der oben gegebenen
Dreiheit von Logos, Ethos, Nomos.

Diese vier Wege zu Gott finden gleichsam eine Art Zusammenfassung

im fünften, wesenserschauenden (der enge Rahmen dieser

Abhandlung gestattet uns leider nicht, ihn genauer darzulegen), der
dieselbe göttliche Dreieinigkeit im Lichte der Urwesenheit
(-Vollkommenheit), Urselbständigkeit und Ureigentümlichkeit Urindi-
vidualität) erschauen läßt. Der jahrzehntelang gottsuchende und nach

Erkenntnis ringende Geist schließt — am Ziel seines Weges angelangt —
seine genialen Untersuchungen mit dem erschütterndem
Glaubensbekenntnis eines Philosophen : « Non tento, Domine, penetrare altitu-
dinem tuam, quia nullatenus comparo illi intellectum meum ; sed desidero

aliquatenus intelligere veritatem tuam, quam credit et amat cor meum ;

sed credo, ut intelligam ; nam et hoc credo, quia nisi credidero, non
intelligam »1.

1 Der hl. Anseimus, Prosl., c. 1 ; cit. nach Weber, Knjiga o Bogu, 443.


	Ein neuer Weg zur Seinsphilosophie

