Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 17 (1939)

Artikel: Formale und objektive Heiligkeit
Autor: Horvath, Alexander

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762531

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762531
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Formale und objektive Heiligkeit.

Von Dr. Alexander HORVATH O. P.

ERSTER TEIL

Die Heiligkeit Gottes.
a) Vorbemerkungen.

Es gibt in der theologischen Literatur kaum einen Begriff, dessen
Gebrauch so hdufig wire als der der Heiligkeit. Die Gottbezogenheit
des gesamten Materials bringt es mit sich, daB jede theologisch wert-
volle Behauptung oder Aussage den Charakter eines heiligen Gegen-
standes an sich trigt!. AuBer dieser miteinbegriffenen Bedeutung
finden wir die Heiligkeit als eine ausdriickliche Bezeichnung von
Personen und Sachen in einer Mannigfaltigkeit, die man auf den ersten
Blick kaum iibersehen kann. Man braucht nur die Heilige Schrift
aufzuschlagen und bloB einiges von den Gesetzesvorschriften des
Alten Bundes aufwirts bis zur Heiligkeit Christi und Gottes ganz
oberflichlich ins Gedichtnis zu rufen, um sich der Tatsache bewuBt

1 Wie ernst der hl. Thomas dies nimmt, kann man aus I 1 entnehmen.
Die Theologie ist fiir ihn eine doctrina sacra. Die einzelnen Fragen mdégen fiir
sich einen profanen Einschlag haben und auch Gegenstinde anderer Wissens-
gebiete darstellen. Sie sind aber weder in ihrer eigenen ErfaBbarkeit, noch in
ihrer wissenschaftlichen Begriindung theologische Werte. Fiir den Theologen
kommen sie lediglich als Materialobjekt in Betracht. Der Zusammenhang mit
den geoffenbarten Wahrheiten gestaltet sie zu Formalobjekten der heiligen Wissen-
schaft und die Unterordnung unter das Subjekt der Theologie fiigt sie in den
Organismus der sacra doctrina ein. Das Licht des Erstgeglaubten und theologisch
Formulierten muB alles beleuchten und prinzipiell ordnen, was fiir dieses eigen-
timliche Wissensgebiet erfaBbar und wissenschaftlich beweisbar ist. Das Erst-
geglaubte ist aber Gott in seiner dem Verstand unzuginglichen und nur durch
die Offenbarung erkannten Natur, deren wissenschaftliche Formulierung das
esse per se subsistens in tribus personis darstellt. Dies ist aber das Meist-
verborgene, als Sein und Wahrheit das zuerst, an sich Bestehende, das Heilige.
Es ist daher alles, was mit diesem Subjekt, mit dieser Grundlage der Theologie
in Zusammenhang steht, abgeleitet heilig, feststehend, und zwar in jener Aus-
dehnung und in jenem Grade, der der Gottesnihe des betreffenden Seins und
der Wahrheit entspricht.

Divus Thomas. 17



258 Formale und objektive Heiligkeit

zu werden, wie schwierig es ist, den Begriff der Heiligkeit richtig zu
bilden 1.

Noch mehr kommt dies zum Vorschein, wenn man die abgeleiteten
Formen der Heiligkeit in Betracht zieht, die insbesondere im Latei-
nischen die Weihe einer Person oder einer Sache ausdriicken, wie
sacerdos, sacramentum, sacrificium usw.

Handelt es sich hier um eine bloBe Namensgleichheit, oder ist
auch eine sachliche Ubereinstimmung festzustellen ?

Die Beantwortung der Frage, ob Aquivokation oder Analogie
vorliege, wird durch den Umstand noch eigens erschwert, daB3 die
Anwendung des Wortes « heilig » iiber die Grenzen der Theologie hinaus-
geht und sowohl im taglichen Leben als auch in den Zweigen der
Profanwissenschaften stattfindet. DalB3 die Mythologie die Bezeichnung
der Heiligkeit kennt und sehr hdufig anwendet, ist ohne weiteres klar.
Aber es wirkt sehr stérend, wenn beispielsweise von Heiligkeit des
Eigentums, der Familiengebriuche, der Gesetze, oder gar der aber-
gliubischen Gewohnheiten gesprochen wird.

Unter solchen Voraussetzungen erscheint es nahezu aussichtslos,
eine gemeinsame Grundlage zu suchen, von der aus der Seins- und
Wahrheitsgehalt so vieler grundverschiedener Dinge und Bezeichnungen
gewonnen werden konnte. Fassen wir das Gesamtgebiet, auf dem
irgendwie von « Heiligkeit » gesprochen wird, ins Auge, so ist es zweifel-
los, daB wir es mit einer bloBen Aquivokation zu tun haben. Das
als « Heilig » Bezeichnete ist sowohl in sich, als auch in seinen Bezie-
hungen derart verschieden, da man mehr als eine bloBe Namens-
gleichheit nicht feststellen kann. Wenn der Schauspieler, der Dichter,
der Richter usw. Priester, Triger eines heiligen Amtes genannt werden,
so ist in den einzelnen benannten Personen der « heilige Dienst » derart
verschieden, daB man ihn sachlich kaum vergleichsweise gleichstellen,
an das Vorhandensein einer wirklichen Beziehung zu etwas Gemein-
samen aber gar nicht denken kann. Die Quelle der « Heiligkeit » und
deren Grundlage ist {iiberall eine andere: nomen commune, ratio
significata simpliciter diversa. Dasselbe ist zu sagen vom Opfer, Sakra-
ment, wie auch von anderen Dingen, denen das Beiwort «heilig»
gegeben wird. Man ist freilich geneigt, insbesondere bei mate-
rialistischer Betrachtung der Religionsphinomene, sachlich alles gleich-

1 Vgl. F. Vigouroux, Dictionnaire de la Bible : Sainteté ; E. Kalt, Biblisches
Reallexikon : Heiligkeit.



Formale und objektive Heiligkeit 259

zusetzen, was als «heilig » angesprochen wird, da die Beziehung zu
etwas « Verborgenem » iiberall besteht. Fiir die philosophische, ins-
besonders aber fiir die theologische Betrachtung ist aber nicht eine
verschwommene, unbestimmte Beziehung zum Verborgenen malgebend,
um die namensgleiche Bezeichnung aus dem Gebiete der reinen Aqui-
vokation herauszuheben, sondern die gegenstandliche Gleichheit des
einen, gemeinsamen Terminus. Findet man mehrere solche Termini,
so miilten sie entweder auf eine gemeinsame Quelle zuriickgefiihrt
werden konnen oder unter sich vergleichbar sein. In diesem Falle
konnte man von einer analogen Gleichheit reden.

Ziehen wir aber den objektiven Inhalt der summa analogata in
Betracht, so ist das, was den Religionsdienst der Primitiven zu einem
heiligen gestaltet, mit dem reinen Gottesbegriffe anderer, mehr ent-
wickelter Formen, insbesonders aber der geoffenbarten Religion, sach-
lich weder identisch noch vergleichbar. Nur die ganz leere, inhaltslose,
jede Bestimmung in sich aufzunehmen fihige logische Form, die reine
Potenz der Denkbarkeit eines hoheren Wesens, ist gemeinsam : der
sachliche Wert ist einfachhin verschieden, nur die Denkmdéglichkeit ist
gleich. Daher sind auch die Worte, als Ausdruck des innern Denk-
vorganges, sachlich verschieden und bloB dem Laute nach gleich.
Unter dem gleichen Worte werden grundverschiedene Gegenstinde
gedacht. Damit ist auch die Frage nach der analogen Vergleich-
barkeit der « heiligen » Dinge, des « Heiligen » entschieden. Nach Pro-
portionen konnen bloB entitativ gleichbestimmte Inhalte geordnet
werden. Die species, die Art des Seins mulB immer dieselbe bleiben,
damit wirkliche, entitative Analogien festgestellt werden koénnen. Dies
ist aber selbst bei theologisch « heilig » genannten Dingen unmdéglich.
Die Art der Heiligkeit der Sakramente ist beispielsweise eine andere
als die des Opfers, des Eides, oder gar jene der Personen. Noch mehr
gilt dies von #hnlichen Einrichtungen, denen man auf dem Gebiete
der Religionsgeschichte begegnet, insbesonders aber von den Aussagen
im profanen Leben. Mit der entitativen Analogie kommen wir daher
zu nichts, wenn wir das Gesamtgebiet, auf dem der Ausdruck « heilig »
seine Anwendung findet, umfassen wollten. Hochstens die Denk-
analogie, die metaphorische Ahnlichkeit bliebe iibrig, die aber fiir
eine philosophisch-theologische Betrachtungsweise unzulinglich ist.

Als gemeinsame Grundlage kénnte noch der psychologische Zu-
stand, das subjektive Verhalten in Betracht gezogen werden, um
simtliche Aussagen iiber Heiligkeit unter dem gleichen Gesichtspunkt



260 Formale und objektive Heiligkeit

zusammenfassen zu koénnen. Aber auch dieser Versuch scheitert.
Psychische Zustinde kénnen nur nach ihren objektiven Beziehungen
bestimmt und begrifflich gestaltet werden. Somit miilten wir zu
unserer frithern erfolglosen Uberlegung zuriickkehren. Das subjektive
Verhalten ist auBerdem in sich so mannigfach, daB man wieder eine
Ur-empfindung suchen miillte, aus der die iibrigen Empfindungen
abgeleitet werden konnten. So kimen wir wieder bei der leeren logischen
Denkbarkeit als Gegenstand einer solchen Ur-empfindung an, die
nach dem Gesagten zu einer innern, sachlich-entitativen Zusammen-
fassung aller untergeordneten Glieder ungeeignet ist. Deshalb bleibt
nur die SchluBfolgerung, daf Heiligkeit fiir das gesamte Aussagegebiet
blof eine Namensgleichheit (Aquivokation) bedeutet, die eine sachliche
Ubereinstimmung nicht im mindesten mit sich fiihrt. Ist es erlaubt
von species aequivocae zu reden, so ist die rein logische, inhaltslose
Unbestimmtheit der Heiligkeit in soviele Arten einzuteilen, als mehr
oder weniger gleichlautende Formen der Heiligkeit, sei es im Kulte,
sei es im tdglichen Leben, oder in den verschiedenen Wissenszweigen
vorkommen. Dies genau festzustellen, ist von keinem wissenschaft-
lichen Interesse .

Die analogen Arten der Heiligkeit miissen nach sachlichen Gesichts-
punkten, nach Seins- und Wahrheitsgehalt bestimmt werden. Fiir
die analogia habitudinis ist das summum analogatum maBgebend. In
ihm ist das Heiligsein als eine innere, entitative, absolute Bestimmung
vorhanden, in den andern aber bloB der Beziehung nach, als eine
relative Seinsweise, die jedoch keineswegs eine logische Aussage bleiben
will, sondern eine reale Grundlage voraussetzt, die die Beziehung
begriindet und ihr die Festigkeit verleiht. Diesen Weg schligt der

1 Wichtiger ist es, dies fiir einzelne Gebiete zu fixieren. So ist z. B. bei den
Sakramenten, soferne sie schon auf das genus signi beschrinkt sind und eine
gewisse Anteilnahme an verborgenen Giitern bedeuten, die Unterscheidung sehr
gut angebracht, nach welcher man sakramentale Benennungen in signa rei
occultae und in signa rei sanctificantis einteilt. Es wiren dies zwei dquivoke
Arten. Unter den ersten kann man sowohl abergliubische Gebriuche, als auch
Kultakte heidnischer Religionen unterbringen. Zur zweiten wiirden Sakramente
aller Zeiten, wie auch ratifizierte Sakramentalien gehéren. Die Namensgleichheit
ist vorhanden und beruht auf gewissen untergeordneten, materiellen Ahnlich-
keiten, die den Religionshistoriker oft dazu verleiten, eine formelle sachliche
Ubereinstimmung festzustellen. Die «res significata» ist indessen vollig ver-
schieden : das unbestimmt Verborgene und mit magischen Mitteln Erreichbare
einerseits, das die Seele Umgestaltende oder zur Umgestaltung Vorbereitende
andererseits.



Formale und objektive Heiligkeit 261

hl. Thomas in IIT 60, 1 ein, wo er die verschiedenen Aussageweisen
von «heilig», «sacrum», prift. Die res sacra wire nach ihm?
jenes eine, von dem die Bestimmung des Heiligseins auf alles andere
herabstréomt. Das an sich Heilige ist aber das Verborgene, das Unsag-
bare, ja wenn man recht versteht, das Ungestaltete, im téglichen,
durchsichtigen Begriff nicht Kiindbare. Diesen Weg schlagen auch
wir ein, indem wir die Scheidung des Durchsichtigen und Unbegreif-
lichen zur Grundlage unserer Analyse machen.

Die Proportionsanalogie griindet sich auf den Vergleich des innern
Seinsgehaltes der Dinge. Der Vergleich setzt quantitative oder quali-
tative Bestimmungen voraus. Fiir die Philosophie und Theologie
kommen nur die letzteren in Betracht ; die Quantitit (Proportion) der
Qualititen wird gesucht, und aus einer solchen Bestimmung entsteht
die Ordnung der Dinge untereinander nach Vollkommenheitsgraden
der Seinsihnlichikeiten. Eine solche Analogie hat der hl. Thomas vor
Augen, wenn er die Heiligkeit der Geheimnisse des Konigs und Gottes
miteinander vergleicht 2. Beide sind heilig, da die Unverletzlichkeit
des Verborgenen sie zu res sacrae gestaltet. Die Grundlage des Heilig-
seins ist gemeinsam, wenn auch dem Grade nach sehr verschieden
und bloB nach Ahnlichkeitsproportionen vergleichbar. LiBt sich
auBerdem nachweisen, dal in einer Gruppe von Dingen, die heilig
genannt werden, die Seinsgrundlage nur durch Anteilnahme vorhanden
ist, so miissen wir die Proportionsanalogie durch die oben besprochene
erginzen und die Ableitung der Heiligkeit auch nach irgendeiner
Beziehung der Kausalitit, des Zeichens usw. vornehmen. Da nun,
theologisch gesehen, die eigentliche Heiligkeit immer eine Teilnahme
an Gottes Heiligkeit ist, von ihm auf jedes Geschaffene herabstromt,
so sind beide Wege miteinander derart verbunden, daB eine strenge Tren-
nung nicht unbedingt erfolgen muB 2. Ohne eine solche Beziehung auf ein
Gemeinsames (die Heiligkeit Gottes) wire wohl des Konigs und Gottes
Geheimnis bloB nach Namensgleichheit heilig. Nur weil die Konigs-
wiirde Abglanz der Wiirde Gottes ist, und somit die Beziehung zu Gott
darin immer mitgedacht wird, kann man die Grade der Unverletzlich-
keiten nach der Proportionalitit des Heiligseins ausdriicken.

1 III 60, 1 ad 3.

? Ibid. ad 2.

3 Die sogenannte quarta via bei den Gottesbeweisen ist nach diesen Prinzipien
konstruiert, wie auch die umgekehrte Richtung in I 44, 1, wo es sich um die
Ableitung des geschaffenen Seins von Gott handelt.



262 Formale und objektive Heiligkeit

Nach dem Gesagten diirfte unsere Absicht klar umschrieben sein.
Wir wollen die Bestimmbarkeit der Dinge nach der Heiligkeit im theo-
logischen Sinne klarlegen. Es bleiben daher alle jene Aussagen des
tdglichen profanen Lebens aus unserer Untersuchung ausgeschlossen,
die entweder bloB Metaphern der Heiligkeit sind oder ohne jegliche
entitative Grundlage oder Beziehung zu Gott gemacht werden. Aus
diesem Grunde beachten wir selbst die Phinomene, die der Heiligkeit
dhnlich wiren, aber zu Gott in keiner Beziehung stehen, nur insoferne,
als sie etymologisch von Bedeutung sind. Abergliubische Gewohn-
heiten und Gebriuche, heidnische ReligionsiuBerungen, soferne in
ihnen nicht die anima naturaliter christiana zum Vorschein kommt,
gehoren nicht in den Bereich unserer Analyse. Fiir den Theologen
ist die Heiligkeit eine Ureigenschaft Gottes, des Ansichseienden. Es
kann daher im eigentlichen Sinne nur dasjenige heilig genannt werden,
was mit der Heiligkeit Gottes in Beziehung gebracht werden kann.
Wie vielfach kann Gottes Heiligkeit gefaBt werden ? und wie stromt
sie auf die geschaffenen Dinge iiber ? Diese Fragen erwecken augen-
blicklich unser Interesse.

b) Zur Wortbedeutung der Heiligkeit.

Zunichst mochten wir einiges, was fiir unsere Untersuchung von
Belang ist, {iber die Etymologie sagen, um den klaren Sinn des
Begriffes gewinnen zu kénnen. Dal der hl. Thomas etymologisch nicht
das Richtige getroffen, sachlich aber, nach gewissen Schwankungen
des Sentenzenkommentars, in der Summa klar gesehen hat, ist bekannt .
Der groBe Reichtum der griechischen Sprache in den entsprechenden

I Im Sentenzenkommentar wird er hauptsichlich durch die Beschreibung
des Pseudo-Areopagiten geleitet : Sanctitas est ab omni immunditia libera et
perfecta et immaculata munditia (I. Dist. X 4 ad 3). Daher nimmt er auch die
firmitas im Sinne einer confirmatio in bono per donum gratiae vel gloriae
(I. Dist. XV, T 1 ad 1). Hierin erblickt er eine eigene, von der Siindenreinigung
verschiedene Form der Heiligung, zu der als dritte Art der Heiligkeit die accomo-
datio ad usum divini cultus kommt, die er auch unter dem Begriff der munditia
unterbringen will. In II-II 81, 8 ist die Scheidung ganz klar. Munditia und
firmitas sind zwei Begriffstypen, unter welchen er die Heiligkeit als wirkliche
formale und objektive Bestimmung ordnet und somit den Weg zeigt, auf dem
man die theologisch richtige Wertung solcher Aussagen finden kann. Dasselbe
finden wir in seiner Lehre iiber die sakramentale Heiligung, wo er die Weihe
zum Gottesdienst als consecratio nicht mehr dem Begriffe der Reinheit oder
Reinigung unterstellt (III 63, 6 ad 2).



Formale und objektive Heiligkeit 263

Ausdriicken war ihm unbekannt. Nur sein auBerordentlich feiner Sinn
fiir sachliche Unterscheidungen fiihrte ithn auf den Weg, wo er die
richtige Anwendbarkeit des Begriffes so gefunden hat, als wenn ihm
die klassische Wortreihe bekannt gewesen wire. DaB das &ytov etymo-
logisch mit dem Unirdischen nichts gemein hat, wissen wir genau.
DaB aber das sachliche Gegenteil doch in dem Irdischen zu finden ist,
steht ebenso fest.

Das aywv ist zweifelsohne auf &{w, &fopar zuriickzufithren, das
meist in Medialform gebraucht wird und einen von der Ehrfurcht
ergriffenen Seelenzustand bedeutet. Dasselbe ist von dem andern
Zeitwort zu sagen, zu dem uns die genannten Worter weisen, von
ayauat, das das bewundernde Verhalten eines Subjektes ausdriickt.
So weist uns die Etymologie zum affektiven Leben, zu einem Seelen-
zustand, der durch Scheu, Ehrfurcht und Bewunderung charakterisiert
wird 1. Man kann sagen, daBl das Subjekt gleichsam bezaubert dasteht,
ohne daB eine weitere Gemiitsbewegung der Liebe, Furcht und dgl
sein Verhalten ndher bestimmen wiirde. Dies diirfte jene Ur-empfin-
dung sein, von der wir oben gesprochen haben, die mit einem mora-
lischen Verhalten oder Wert noch nichts gemein hat, sondern bloB
das Prinzip, den allerersten Anfang desselben bildet. Als solches, als
rationales Verhalten, tritt uns diese Ehrfurcht in der Tugend der
Gottesverehrung entgegen, die Thomas in II-II 81 so wunderbar
beschreibt und die er sachlich mit der sanctitas identifiziert. Durch
die Erziehung, durch rationale Uberlegung entwickelt sich das irratio-
nale, gleichsam bezauberte Verhalten des Menschen zu einer bestdndigen
Gesinnung, zu einem moralischen Wert, in dem die reflexiv bewulBte
Hochschitzung, Scheu und Ehrfurcht vor einem wiirdigen Gegen-
stande ohne Beimischung anderer Gemiitsbewegungen ausgedriickt wird.
Aus dem gleichsam unverniinftigen oder vorverniinftigen Bezaubertsein
entsteht die vernunftgemdifle Verbundenheit des Subjektes, die religio.
Thomas hat also Recht, wenn er die religio als ein Gebundensein der Seele
an einen iiberwiltigenden Gegenstand, an Gottes Majestit, beschreibt.

Nach dieser anfinglichen Untersuchung miissen wir also die
Waurzel fiir die impositio nominis der Heiligkeit in der reinen Scheu,
in der erschiitternden Bewunderung der Seele suchen, die, nach dem
Warum dieses Zustandes forschend, die objektive Ursache desselben
mit dem gleichen Namen bezeichnet, den sie dem eigenen Zustand

1 Selbst dyav bedeutet eine impulsive Handlung aus Vorliebe, Bewunderung
u. a., bei Aristoteles aber das Leidenschaftliche iiberhaupt.



264 Formale und objektive Heiligkeit

gegeben hat. Daher kommt in Bezeichnungen wie ayos, ayvéds, aytog
und selbst in ayafds (dessen eigentliche Bedeutung « bewunderungswert »
ist) das Ehrfurchtgebietende, Scheuerregende zum Vorschein!. Alles,
was dem Verstande unzuginglich ist, diirfte dieser allgemeinen Gegen-
stindlichkeit unterstellt werden koénnen. So kommen wir zum Ver-
borgenen, zu dessen Gestaltung menschliche Krifte nicht ausreichen,
das fiir die Vernunft unbegreiflich und unsagbar ist. Dies ist der
Gegenstand der ehrfiirchtigen Scheu, ist das Heilige als Objekt. So
kommen wir zu einem andern Begriff, unter welchem uns Thomas
die Heiligkeit vorlegt, zum pust7ssiov, zum sacrum secretum. Es mag
etwas anfinglich verborgen und unbegreiflich erscheinen, sogar Scheu
erregen ; fiir das gelduterte Denken verliert es aber den Reiz, sobald
es in einem klaren, umfassenden Begriffe ausgesagt und somit gestaltet
wird. So entsteht das Durchsichtige, das Profane, als Gegensatz zu
dem fiir den Verstand Ungestalteten, dem Heiligen 2. Daher kommt es,
daB allem mit « heilig » Bezeichnetem entweder die Gottheit, oder die
Gottesbeziehung eigen ist, da nur die Gottheit vollig unbegreiflich ist
und nur die Beriihrung mit ihr etwas von dem Alltédglichen, Profanen,
in das Reich des Heiligen iiberfithren kann3. So tritt in den Begriff
der Heiligkeit die Reinheit ein, insoferne wir darunter das Erhabene
verstehen. Der Gegenstand ist iiber alles Irdische erhaben, unvermischt,
und die davon betroffene Seele ist in einem Zustande, der sie iiber
alle irdischen Gefiihle erhebt, und durch einen direkten Verkehr mit
einer iiberwiltigenden Wiirde von jeder niedrigen Gesinnung ldutert.

1 Dieser Zusammenhang ist in mannigfachen Sprachwendungen festzustellen,
besonders bei aberglaubischen Gebrauchen. So z. B. «besprechen» (énwér incantatio,
igézés), wo die magische, bezaubernde Wirkung verborgener Worte oder Krifte
ausgedriickt wird. Dies nur als eine voriibergehende Bemerkung, um unsern
Vorgang zu beleuchten, da eine weitere Untersuchung fiir unsern Zweck belanglos ist.

® llpogaive : sichtbar machen, erscheinen lassen. Hat Thomas mit der
Etymologie des Unirdischen kein Glick gehabt, so 1iBt sich ohne besonderes
Wohlwollen auch sein sachliches Recht behaupten: unheilig (profan) ist, was
den logischen Schemen wie auch dem Begrifflichen irdischen Wissens véllig unter-
worfen ist. Ist Erkenntnis ein Gleichwerden des Verstandes mit seinem Gegenstand,
gleichsam eine Unterordnung oder Gleichstellung desselben mit dem Sein des
Erkennenden, so ist zweifellos dasjenige irdisch, den irdischen Proportionen der
Erkenntnis entsprechend, was dem Denkapparate gehorcht, durch dasselbe in
das Sein des Erkennenden eingefiigt werden kann. Uberirdisch ist dem gegeniiber,
was iiber solchen Beziehungen steht, durch irdische Krifte nicht durchsichtig
gemacht werden kann.

3 So auch Thomas : Proprie autem sanctitas dicitur per respectum ad Deum.
Ad Rom. cap. 12, lect. 1.



Formale und objektive Heiligkeit 265

Dem Heiligen direkt untergeordnet sein, kann ohne Reinigung und
Liuterung des Untergeordneten nicht geschehen 1.

Ganz dhnliche Beziehungen finden wir in den iibrigen griechischen
Bezeichnungen der Heiligkeit. Die Schattierungen sind oft sehr fein
und schon, sind aber fiir unsere Untersuchung nicht von allzugroBer
Bedeutung. Das sepvév und das damit zusammenhingende séfouat, wie
auch itepdv in seinen zahlreichen Verbindungen, tragen insgesamt das
gleiche Geprage an sich. Im letzteren werden die Gottesbeziehungen
ganz besonders hervorgehoben. Alles was die Gotter betrifft, nennt
der Grieche isgév. Daher sind auch die gottihnlichen Michte, die
Herrscher, tezof. Was der Mensch den Gottern weiht, wird tegdv,
geheiligt, von den profanen Beziehungen befreit. In dieser Form hat
das Wort ein ganz besonderes Interesse fiir die Theologie. Religio als
Ehrfurcht vor Gott ist durch Worter, die dem Kreise des s:fowar an-
gehoren, auszudriicken ; als Gottesdienst aber wird sie durch die Aus-
driicke bezeichnet, die dem Stamme des icpév angehdren. Hierdurch
kommt insbesondere die priesterliche Funktion der Religion und der
Heiligkeit zum Vorschein, gleichsam ihre dienende, vermittelnde
Stellung jenen Tugenden gegeniiber, die den Menschen unmittelbar
mit Gott vereinigen. « Hieratisch» und « hierarchisch» sind in der
Theologie geliufige Begriffe. In beiden ist die Weihe, das Hintragen
zu Gott, die Ubergabe an ihn, mit einem Wort : die Bewirkung von
Gottesbeziehungen, die Grundlage, aber auch das Ziel einer dienenden
Titigkeit. Hierin liegt jene Aufgabe der Heiligkeit ausgedriickt, von
der der hl. Thomas sagt ?: sanctitas autem dicitur secundum quod
homo non solum haec (quae ad cultum divinum pertinent), sed etiam
aliarum virtutum opera refert ad Deum. Aber auch die vermittelnde
Rolle der Heiligkeit liegt in diesen Ausdriicken verborgen. Die ur-
spriingliche Bedeutung von tezév bezieht sich auf die Heiligkeit der
Gottheit sowohl in sich als auch in ihrer Ableitung auf die irdischen
Dinge. Das tepéw und damit zusammenhingende Bildungen bedeuten
also eine von der Gottheit herabstrémende und durch den « heiligen »

! Diese Begriffe sind vorerst noch nicht im ethischen Sinne zu nehmen,
noch weniger als eine iibernatiirliche Ausstattung der Seele aufzufassen. Dies
tritt in die theologische Formulierung der Heiligkeit ein. Vorliufig geniigt es,
wenn man darunter etwas Ahnliches versteht, wie es die aristotelische Katharsis
der Tragdodie ist, oder sie in einem so allgemeinen Sinn auffaBt, wie dies in den
Beispielen des hl. Thomas geschieht, in welchen er die Berithrung der Seele mit
niedrigen Dingen eine contaminatio nennt. So z. B. II-II 81, 8. Tatsichlich

finden wir, daB fast alle griechischen Wérter, die die Heiligkeit bezeichnen, auch
zur Bezeichnung der Reinheit und Keuschheit verwendet werden. 2 II-11 81, 8.



266 Formale und objektive Heiligkeit

Diener vermittelte Weihe und Gnade. Eine von den Menschen beab-
sichtigte Weihe und Heiligung und Ubergabe an die Gottheit bleibt
wirkungslos, wenn sie der Gottheit nicht angenehm ist, von ihr nicht
angenommen, gleichsam ratifiziert ist. Die Art und Weise, wie auch
der Grad dieser Ratifikation und Annahme ist in den beiden Aus-
driicken bezeichnet. Im hieratischen Dienste kommt bloB die Absicht
der Weihe zum Vorschein. Ob der Diener in eigenem Namen, nach
eigenem Gutdiinken handelt, und ob somit die Annahme durch die
Gottheit, die Verleihung von Huld und Gnade zugesichert sind, ist in
diesem Begriffe nicht ausgedriickt. Jeder Gottesdienst ist hieratisch,
Weihe und Heiligung suchend, aber die gnidige Annahme von seiten
der Gottheit gehort nicht zu seinem Wesen. Ganz anders der hier-
archische Dienst, zu dessen Begriff eine gewisse Ratifikation der gottes-
dienstlichen Handlungen unbedingt gehort. Der Auftrag zu solchen
Verrichtungen dringt das eigene Gutdiinken zuriick, und somit erhilt
ein solcher Gottesdienst den Charakter einer eigenen Weihe. Kommt
der Auftrag von einer menschlichen Autoritit, so ist die Ratifikation
eine unvollkommene, und der hierarchische Zug vermag diesen Dienst
iiber das rein hieratische nicht wesentlich emporzuheben. Dies
wire der staatspriesterliche heilige Dienst, den wir bei den Staats-
religionen der Griechen, Romer usw. feststellen konnen. Kommt aber
der Auftrag von Gott, so ist der hierarchische, heilige Dienst vollkommen,
insbesondere dann, wenn er nach den Anordnungen eines Obersten
Priesters geschieht, wie dies im Christentum secundum ritum Christi
genau festgestellt ist 1.

1 Man kénnte das Gesagte nach dem folgenden Schema darstellen :
im eigenen Namen.

(oime Auftrag Gottes
hieratisch im anto- | im Namen einer Gemeinschaft.
nomastischen Sinne

tm  abgeschwdichten Sinne: wegen der
Schattenhaftigkeit des Dienstes (in spe
futurorum bonorum) und bloB nach der
moralischen Existenz des Hohenpriesters :
der Dienst des Alten Testamentes.

Hieratisch )

im Auftrag Golles
hierarchisch

im eigentlichen Sinne : infolge der sicheren
Zusage der Huld, Gnade und der realen
Teilnahme an den Giitern Gottes und
unter der realen Fithrung des Obersten
| Priesters : im Neuen Testament.




Formale und objektive Heiligkeit 267

Eine sehr lehrreiche Bedeutung von tepdv ist « gotterfiillt », « gott-
voll », die auch der hl. Thomas kennt. Im Sinne von Gottangehoérig-
keit ist alles heilig, was ist . So im theologischen Sinne bei Thomas :
creaturae sensibiles significant aliquid sacrum, scilicet sapientiam et
bonitatem divinam, inquantum sunt in seipsis sacra 2. Dies ist die
Uberleitung zur Heiligkeit im Sinne einer Reinheit, die den Dingen
selbst innewohnt, somit eine Anniherung an die Anteilnahme an der
gottlichen Natur bedeutet, was das meist Charakteristische einer Art
der theologisch wertvollen Heiligkeit, der sanctitas formalis, ist. Durch
den Pseudo-Areopagiten kam bei Thomas eine sonst im Klassischen
nicht gebrauchte Verbindung im Worte « Hierotheus » in Gebrauch 3. Es
ist dies die Bezeichnung der gotterfiillten Person, die nicht durch eigene
Bemiihung, sondern durch géttliche Erleuchtung Einsicht in géttliche
Dinge gewonnen hat. Diese Bedeutung entspricht ganz genau dem
klassischen évfovgialetv, das urspriinglich die in verschiedenen Formen
eintretende Gottbegeisterung bezeichnet.

Hier konnen wir auch auf die Berithrungspunkte der Heiligkeit
mit teiéw hinweisen. Es wird oft im Sinne von « weihen » gebraucht,
obwohl die urspriingliche Bedeutung auf « vollenden » u. dgl. eingestellt
ist. Hieraus gewinnen wir die Einsicht, daB wvom Vollbegriff des
Heiligen nach der griechischen Mentalitit die Vollkommenheit unzer-
trennlich ist. Das gleiche Wort bezeichnet die Vollendung, die Voll-
kommenheit, welches das Weihevolle ausdriickt: die Weihe ist die
Vollendung eines Dinges, das Hochste, wozu es erhoben werden kann.
Deshalb hieBen in die Mysterien eingeweihte Personen télctor und die
verschiedenen Weihefunktionen werden auch durch Woérter bezeichnet,
die aus dieser Wurzel gebildet sind. Daher ist teieiv mit dem
Vollendeten in Beziehung zu bringen.

Es lieBe sich diese Analyse noch weiter ausdehnen. Fiir unsern
Zweck diirften aber die angefiihrten kargen Bemerkungen ausreichen.
Wir wollten aus dem reichen Schatze des Griechischen jene Ziige
sammeln, die fiir die theologische Formulierung der Heiligkeit und
fur die Rechtfertigung des hl. Thomas in Betracht kommen konnen.

Nach der bisherigen Untersuchung tritt uns also das Heilige als
das Erhabene, Uberwiltigende entgegen, sofern es in dieser Eigenschaft
einfachhin vollendet, vollkommen ist. In seinen Beziehungen zum Gemiit

1 Einige Belegstellen s. in Pape, Handworterbuch der Griechischen Sprache.
2 III 60, 2 ad 1. 311, 6 ad 3.



268 Formale und objektive Heiligkeit

kommt es zunidchst als Scheu- und Ehrfurchierregendes in Betracht,
wobei andere Gemiitsbewegungen ausgeschlossen sind, woraus aber
die Bewunderung, die hichste Anerkennung und Verbundenheit natur-
gemilB flieBen. Dem menschlichen Verstande tritt es als Verborgenes
entgegen, als etwas fiir seine Auffassungsweise schlechthin Ungestaltetes,
Unsagbares, iiber alle irdischen Begriffsbeziehungen Erhabenes, deshalb
i sich vollkommen Reines. Somit hitten wir das Material gesammelt,
aus dem der erste Teilbegriff des Aquinaten aufgebaut ist: « Nomen
sanctitatis duo videtur importare: uno quidem modo munditiam ;
et huic significationi competit nomen graecum : dicitur enim aytoc
quasi sine terra» !,

« Alio modo importat firmitatem: unde apud antiquos sancta
dicebantur, quae legibus erant munita, ut violari non deberent ; unde
et dicitur aliquid esse sancitum, quod est lege firmatum ». Der Unter-
schied zwischen der lateinischen und griechischen Mentalitit kommt
hier klar zum Vorschein. Im Griechischen ist die Anlehnung an das
Naturgegebene fiir den vollen Begriffsinhalt maBgebend. Die Bedeu-
tung von « kriiftig », « tiichtig » ist bei fegdv mdoglich, bei den
Wortern aber, die zum Stamme AI' (¢{opat) gehéren, scheint dies derart
zu Grunde zu liegen, daB ayzfsv als letztabgeleitete Form direkt dies
bedeutet. Der Zusammenhang von «rein » und « kriftig » — munditia
et firmitas — ist demnach im Griechischen ganz natiirlich. Die
lateinische Mentalitit, die vom juridisch Gegebenen beeinflult ist,
findet den Zusammenhang nicht so leicht. Selbst den Gewdhrsminnern
des hl. Thomas gelingt es nur auf einem groBen Umweg, dies zu
erreichen : die Reinheit kommt in den Begriff der sanctitas nur durch
das reinigende Blut : sanguine tinctum 2. DaBl sanctum mit sancio zusam-
menhingt, steht fest ; ob aber hierbei der juridische, wenn auch nicht
positiv rechtliche Sinn maBgebend ist, oder dieser urspriinglichen reli-
giosen Gebriuchen entnommen ist, kann nicht genau festgestellt werden.
Jedenfalls steht hier die Erklirung des Heiligseins, des kraft einer

1 JI-IT 81, 8. Diese Erhebung des Heiligen iiber das Alltigliche, Profane
und Irdische wird auch in den privativen und kontriren Begriffen ausgedriickt.
BéfAniog ist das Unheilige, Entweihte, weil es allen zugiinglich, niedrig ist und mit
FuBen getreten werden kann (aus Baive), das Gegenteil vom Erhabenen, Ver-
borgenen. Im ypaivery, prafvery und pwidery wird das Moment der Besudelung,
der Verunreinigung, die Vermischung mit niedrigen Elementen hervorgehoben ;
alles, was mit diesen Ausdriicken bezeichnet wird, ist unheilig, entweiht, ent-
heiligt, weil unrein.

* II-1I 81, 8.



Formale und objektive Heiligkeit 269

Bestimmung Geheiligten viel mehr im Vordergrund als bei den
griechischen Bezeichnungen.

Die firmitas, die der hl. Thomas sucht, ist sehr klar und eindeutig
im éotov enthalten und ausgedriickt. Es bedeutet : das durch gott-
liches und natiirliches Gesetz Geheiligte, wie auch die den alther-
gebrachten Sitten entsprechenden Gepflogenheiten. Es steckt also
hinter diesem Ausdruck das Heilige als bindend, festgelegt, als Quelle
von Recht und Gerechtigkeit und in letzter Instanz als ewiges Gesetz
oder als Personifikation desselben, das hochste Gut als letzter Zweck.
Diese Elemente fa8t Thomas zusammen, wenn er die Festigkeit des
Heiligen beschreibt und sagt: Firmitas etiam exigitur ad hoc, quod
mens Deo applicetur ; applicatur enim ei sicut ultimo fini et primo
principio ; huiusmodi autem oportet maxime immobilia esse!. “Ogtov
bezeichnet ferner die Pflichten des Menschen der Gottheit gegeniiber.
Deshalb erginzt Thomas die oben gegebene Beschreibung der Heilig-
keit mit dem Zusatz: inquantum homo servat ea, quae sunt iusta
quoad Deum ? ; und in II-IT 81, 8 sagt er : sanctitas dicitur, per quam
mens hominis seipsam et suos actus applicat Deo. Im é5:0v kommt also
sowohl das Objekt der menschlichen Handlungen als etwas Erstrebens-
wertes, Wiirde- und Wertvolles zum Vorschein, wie auch die subjektive
Gesinnung, sich solchen Gegenstinden gegeniiber ehrfiirchtig zu ver-
halten und verbunden zu sein ®. Firmitas als Ehrfurcht und Beachtung
gebietende Wiirde von seiten des Objektes wie auch feste Ausriistung,
Tugend und Tiichtigkeit von seiten des Subjektes zum ehrfurchtsvollen
Verhalten und Wandeln, sind charakteristische Ziige der Heiligkeit
nach dieser Teilsicht des Begriffes.

Munditia und firmitas sind nach Thomas zwei verschiedene Teil-
begriffe der Heiligkeit. Dies bestitigt auch die soeben gegebene kurze
philologische Ubersicht 4. Die beiden Ziige vereinigen sich im Begriffe

! Ibid. Die Analyse von &ixatev fithrt zu dhnlichen Resultaten. Das
objektiv festgesetzte Recht, als Norm, im Sinne von Recht und Gerechtigkeit,
gestaltet weiter unseren Begriff, wie auch &wxaiosivn, zeigt uns die Heiligkeit als
einen subjektiven Zustand (dispositio, habitus) der Verbundenheit, der richtigen
Einstellung zum Heiligen.

2 Ad Rom. cap. 12, lect. 1.

3 Uber die Anwendung von émérqs im N.T. vgl. Vigouroux a.a.O.

! Die nahere Analyse der lateinischen Ausdriicke bringt nichts Neues zum
Vorschein. Eine interessante Bedeutung von sacrum ist « gottverfallen », « ver-
wiinscht ». Man wird hier nicht unbedingt ein Uberbleibsel von primitiven Tabu-
Vorstellungen suchen, obgleich in derartigen Ahnlichkeiten und Beziehungen
oft sehr lehrreiche Hinweise zu finden sind. Das sacrum im angegebenen Sinne



270 Formale und objektive Heiligkeit

des Ehrfurchtgebietenden, das eben in zwei Richtungen sich bestitigt :
in der Erhabenheit als rein (munditia), in der Wiirde als Festigkeit,
nicht zu iibertretender Grenzpunkt (firmitas). Das Gleiche ist auch
vom subjektiven Verhalten zu sagen. Die einfache Scheu und
Ehrfurcht ist eine Reinigung der Seele infolge des Kontaktes mit dem
Reinen, oder die objektive Reinheit ermdglicht eine solche Beriihrung
des Heiligen durch die Seele. Die feste, unverinderliche (immobilitas)
Gesinnung, nach den Forderungen der Wiirde des Gegenstandes zu
handeln, ist eine Kriftigung der Seele, ihre Verankerung in ewigen
Werten. In dieser Linie bewegt sich die theologische Untersuchung
iiber die Heiligkeit, wo diese Ausdriicke ihren eigentlichen, nicht mehr
austauschbaren Sinn erhalten.

c) Die allgemeinen Seinsgrundlagen der Heiligkeit Gottes.

Bei unserer Analyse kénnen wir einen zweifachen Weg einschlagen.
Der erste fithrt zum Endresultat durch die genaue Untersuchung und
Abgrenzung aller jener Dinge, die die Heilige Schrift oder der Sprach-
gebrauch der Kirche heilige zu nennen pflegt. Eine sehr lehrreiche
und notwendige Analyse fiir eine exegetische Studie. Wir schlagen
den zweiten Weg ein, indem wir, vom rein theologischen Gottes-
begriff ausgehend, untersuchen, was fiir eine Bestimmung und Eigen-
schaft der Gottheit im Heiligsein, in der Heiligkeit, ausgedriickt sind,
und wie diese auf die geschaffenen Dinge iiberstrémen. Der erste Weg
ist die via inventionis vel acquisitionis (synthesis), der zweite die via
iudicii (analysis). !

Gottes Wesenheit tritt dem menschlichen Verstande schon bei
der allerersten Begegnung als etwas absolut Verborgenes, Unbegreif-
liches und Unsagbares entgegen. ? Auch die subtilsten Untersuchungen
vermogen hieran nichts zu dndern. Je inniger das Verlangen nach
Gott, je schirfer die Formulierung, desto vergeblicher erscheint der

driickt sowohl den Rechtsgrund, wie auch den siithnenden Charakter des Verfalls
aus. Im Sinne einer eigenen Beschlagnahme durch Gott, zur Erinnerung an
groBe Wohltaten, ist die Gesetzesvorschrift der Erstgeburt zu verstehen : omne
primogenitum sanctum Domino (Exod. 13, 2; Lc. 2, 23).

11 79, 8.

2 « Qui solus habet immortalitatem et lucem inhabitat inaccessibilem ; quem
nullus hominum videt, sed nec videre potest» (I. Tim. 6, 16). « Deus lux est
et tenebrae in eo non sunt ullae» (I. Jo. 1, 5). In diese Unerkennbarkeit des
absolut transzendenten Wesens Gottes verirrt sich die falsche Mystik und jene
negative Theologie, die den wissenschaftlichen Bestrebungen des Verstandes
jeden Wert, jede Anwendbarkeit auf Gott abspricht.



Formale und objektive Heiligkeit 271

Versuch, das Sein Gottes fiir den Verstand zu gestalten, zu umschreiben.
Selbst die Offenbarung hebt den Schleier nicht. Wir miissen uns mit
dem « Ego sum Qui sum » begniigen und diese absolute Transzendenz
und Verborgenheit Gottes zur Grundlage einer wissenschaftlichen Auf-
fassungsweise machen. Alles was darauf folgt, ist ein Versuch, dieses
verborgene Sein zu zergliedern nach den Schemen und Aussageweisen
des menschlichen Verstandes. Die gréf8te Ehrfurcht, die keuscheste
Scheu gebietet Gottes Wesenheit dem suchenden Verstande. Nicht
bloB unzuginglich ist sie, sondern sie mahnt uns, daf jeder Versuch,
sie mit menschlichen Mitteln zu erfassen, ihre Herabsetzung und Ver-
unreinigung mit sich fithren wiirde. Sie ist so erhaben {iber alles
Geschaffene, daB sie von ihm nicht nur nicht empfangen kann, sondern
in demselben durch natiirliche Krifte auch in sich nicht in voller
Reinheit und Wahrheit aufleuchten kann.

Solange Gottes Wesenheit als absolute Transzendenz gefaBt wird,
ist jede Unterscheidung in ihr kraftlos. Nicht bloB das bezeichnete
Ding (res significata) bleibt in sich unterschiedslos dasselbe, sondern
auch die zu unterscheidenden Eigenschaften und Merkmale (rationes
significatae) flieBen derart ineinander, dal3 sie selbst bei entsprechender
Reflexion als bloBe synonyme Bezeichnungen erscheinen, da in ihrer
Anwendung auf die Transzendenz Gottes dem menschlichen Verstande
nichts aufleuchtet, was sie untereinander unterscheiden wiirde *. Wollen
wir in dieser Form Gott als Sein, Liebe, Gerechtigkeit usw. fassen,
so treffen wir iiberall auf das gleiche Hindernis : {iberall tritt uns das
gleiche Lichtmeer von seiten des Objektes und die gleiche Finsternis
von seiten des Verstandes entgegen, sodaBl wir nichts anderes als das
Ineinandergehen unserer Begriffe wahrnehmen. In diesem Sinne ist
auch die Heiligkeit Gottes identisch mit seiner absoluten Transzendenz:
Absolute Evhabenheit und Wiirde in sich, scheuerregend fiir die Kreatur.

Diese fiir den Menschen ungestaltete und unsagbare Wesenheit
Gottes hindert uns indessen nicht, sie mit Wahrung ihrer absoluten
Transzendenz auch menschlich zu gestalten. Mit ehrfiirchtiger Scheu

1 Hier ist der Grund jener Ubertreibung, die prinzipiell alle Aussagen {iber
Gott fiir Synonyme erklirt. Die von Gott ausgesprochenen Namen sind signa
conceptionis intellectus de re significata per nomen, wie Thomas I 13, 4 bemerkt.
Sie konnen ineinandergehen, wenn der Verstand infolge des iiberwiltigenden
Inhaltes des Gegenstandes gleichsam die Herrschaft iiber sie verliert ; sie miissen
es aber nicht, wenn die Vernunft den Weg gefunden hat, im Objekt die dem Namen
entsprechende Seinsgrundlage bezeichnen zu kénnen. So kommt Thomas zur
Leugnung der prinzipiellen Synonymitit und zur Annahme der Analogie.



272 Formale und objektive Heiligkeit

mub an dieses Werk herangetreten werden, mit dem BewuBtsein, dal
die res significata in ihrer vollen Transzendenz in unsere Begriffe auf-
genommen, richtiger, durch sie bezeichnet werden muB. Gerade hier-
durch unterscheidet sich die Theologie von anderen Wissenschaften,
die ihre Vollendung in der Unterjochung ihres Gegenstandes besitzen
und mithin an ihn nicht mit Ehrfurcht, sondern mit herrischem BewuBt-
sein herantreten diirfen. Diesen Weg der Theologie schligt der hl. Thomas
ein, wenn er erklirt, daB jeder von Gott ausgesprochene Name « relin-
quit rem significatam ut incomprehensam et excedentem nominis
significationem»!. Gott ist erhabene Majestiit nicht bloB in seinem Sein,
sondern auch in seiner Erkennbarkeit; er ist unvermischbar (in-
commixtibilis) sowohl im realen, als auch im intentionalen Sein.

Dies vorausbemerkt, kénnen wir es wagen, selbst das transzendente
Wesen Gottes durch einen Begriff unserer Auffassungsweise nidher zu
bringen, nach derselben zu gestalten, ohne seinen Wahrheitsgehalt
vollstindig auszudriicken, aber auch ohne ihn zu verfilschen oder in
eine ginzlich negative Gedanken- und Inhaltslosigkeit zu verfallen.
Das Ansichseiende, das esse per se subsistens, ist dieser Begriff, in dem
weder das Sein niher (als Natur oder Subsistenz) bestimmt ist, noch
das «Ansich» etwas anderes bedeutet als den AusschluB3 einer Beschrin-
kung : ein drmlicher Begriff ! Aber es ist in thm die volle Leistungs-
fihigkeit unseres Verstandes enthalten : Das Wesen Gottes erscheint
in ihm, wenn auch nicht in vollem Glanze, so doch erkennbar, sowohl
in sich als auch in seiner Unterscheidung von den Geschopfen, in einer
Form, die den Proportionen des menschlichen Verstandes entspricht.
Negationen sind nur dann wertlos und fithren den Verstand nur dann
ins Dunkel des Inhaltslosen, vollends Ungestalteten und in keiner
Weise Aussagbaren, wenn sie sich auf das Sosein, nicht aber auf die
Schranken und Unvollkommenheiten beziehen. Die Aufhebung der
Schranken bedeutet noch nicht das Verschwinden des Soseins, sondern
nur dessen neue Auffassungsform : es bleibt der ganze positive Inhalt,
der durch die Entfernung der Grenzen (durch die negative Abstraktion)
zwar nicht in sich, wohl aber fiir den betrachtenden Verstand im
héchsten MaBe reich geworden ist. Diese Negationen sind fiir den
Verstand Hilfsmittel, das Ungestaltete zu gestalten, das Unbegreifliche
zu ergreifen, nicht weniger als die logischen Schemen und die ver-
schiedenen Titigkeiten bei der positiven Abstraktion Hilfsmittel sind,

171 13, 5. Vgl auch die Kommentare Kajetans dazu.



Formale und objektive Heiligkeit 273

um in die Nidhe der ungestalteten und unbegriffenen Realitit zu gelangen.
Diese Grundsitze des Aquinaten verleihen seiner Theologie jene Niich-
ternheit, die von ihr jede mystische Schwirmerei fernhilt, aber auch
der Verzweiflung des Agnostizismus keinen Platz einriumt ®.

Besitzen wir im esse per se subsistens einen Begriff von realem
Wert, so erhilt auch unsere weitere Untersuchung eine feste Grund-
lage. Das Ansichseiende ist nur mit dem AusschluB der Potenzialitit
denkbar. Jede Zusammensetzung, jede Vermischung mit dem was
nicht Ansichsein wire, ist ausgeschlossen. Es erscheint uns somit
die puritas, die munditia, die vollige Seinsreinheit Gottes als etwas,
was mit dem Wesen Gottes notwendig verbunden ist. Dies ist gleichsam
die allererste Bestimmung, die uns entgegentritt und das Wesen Gottes
eindeutig gestaltet. Gott ist iiber alles erhaben, verborgen, Ehrfurcht
und Scheu erregend, weil sein Wesen voéllig rein, von jeder Potenzialitit
frei ist. Streng genommen ist diese Seinsreinheit fiir unsern Verstand
nicht das Wesen Gottes, sondern eine Folgeerscheinung desselben. Sie
ist aber in dieser Form auch nicht eine Eigenschaft, sondern eine
Auffassungsweise, die mit dem Wesenszug vollig gleichwertig ist. In
allen Fillen findet aber hierin der Verstand den tiefsten Seinsgrund,
warum Gottes Wesen verborgen ist, und deshalb diirfen wir die Wesens-
heiligkeit Gottes in der vollen Reinheit (munditia), in der villigen
Erhabenheit iiber jede Potenzialitit erblicken ®.

Zum Begriff des Ansichseienden gehért ferner die vollige Unab-
hingigkeit. Im Sein geniigt es sich selbst. Weder im Werden noch
im Bestehen kann es auf ein anderes Prinzip zuriickgefithrt werden :
es ist in sich selbst. Die Seinsfestigkeit Gottes, die firmitas, ist eine
weitere Bestimmung, nach welcher unser Verstand das verborgene
Wesen Gottes gestaltet und worin er den Grund der Erhabenheit
Gottes findet. Mit dem Begriffe der vélligen Seinsfestigkeit nihern
wir uns Gott ; durch ihn stellen wir uns einen weiteren Zug seiner
Seinsheiligkeit vor. Seinsreinheit (munditia) und Seinsfestigkeit sind
die zwei Teilsichten, unter denen das erhabene, verborgene Wesen Gotles
uns nicht als Wesenheit, sondern als Heiligheit entgegentritt. In dieser
Fassung steht ein Gegenstand vor uns, der nicht kraft einer bloBen
Schwiiche des menschlichen Gemiites, sondern an sich, kraft des
eigenen iiberwiltigenden Seinsgehaltes geeignet ist, Ehrfurcht und

1 Diese Grundsitze entwickelt Thomas sehr hiufig, im Zusammenhange
am besten in T 13.
* Diese Seite der Heiligkeit Gottes bespricht Thomas I 3.

Divus Thomas. 18



274 Formale und objektive Heiligkeit

Scheu zu erregen, das Gemiit in stidndiger ehrfurchtsvoller Haltung
zu bewahren, dazu zu verbinden, darin zu erhalten. Diese beziehungs-
weise Seinsheiligkeit Gottes ist die Grundlage der subjektiven heiligen
Gesinnung des Geschopfes, somit der naturrechtlichen, die Natur der
natura naturans und der natura naturata in rechte Verbindung
stellenden Beziehung. Die unendlich erhabene Wiirde Goltes, als ehr-
furchigebietender Gegenstand, fafit die beiden bisher besprochenen Momente
zusammen und stellt uns die Seinsheiligkeit Gottes unter eimem fiiy den
menschlichen Verstand zugdanglichen Begriff vor. Alles, was wir frither
iiber das aywv als Objekt und iiber den Zustand des Gemiites als
alduevov gesagt haben, bewahrheitet sich auch fiir die theologische
Analyse. Somit hitten wir eine feste Grundlage, die von Thomas
betonten Ziige der Heiligkeit weiter zu verfolgen und ihre Anwend-
barkeit auf Gott ndher zu untersuchen.

Verlassen wir nun die transzendente Wesenheit Gottes, indem
wir dieselbe als Natur und als Subsistenz fassen. Es unterliegt gar
keinem Zweifel, daB auch diese Begriffe zunichst im transzendenten
Sinne auf Gott anwendbar sind, indem sie nicht bloB von seiten der
res significata, sondern auch als rationes significatae ineinandergehen .
Aber auch in der letzteren Eigenschaft miissen sie formell unterscheidbar
sein und nach ihrer materiellen Identitit (ex parte rei significatae)
Gott fiir den Verstand gestalten. In dieser Form fassen wir sie jetzt,
da dies sich fiir unsere Analyse auBerordentlich fruchtbar erweist.

d) Die formale Heiligkeit Gottes.

Unter Natur versteht der hl. Thomas das substantielle Wesens-
prinzip der gesamten dynamischen Ordnung : principium intrinsecum
motus 2. Gottes Natur ist demnach seine Wesenheit, insoferne sie das

1 So fassen wir diese Begriffe im Anhang, wo wir eine Ubersicht der Eigen-
schaften Gottes bieten wollen. Es ist wohl zu bemerken, dal weder dieses Schema,
noch die andern, die wir geben, eine Einteilung (divisio) im logischen Sinne
darstellt. Die einzelnen Glieder sind nur Teilsichten, unter welchen der Urbegriff
aufgefaBt werden kann, deren Synthese er bildet, die aus ihm abgeleitet werden
konnen. Sie sind mit einem Wort die Analyse der auf der via inventionis erzielten
Synthese.

2 III 2, 1, wo er sich auf Aristoteles beruft, der die Natur folgendermaBen
beschreibt : natura est principium alicuius et causa movendi et quiescendi, in
quo est primum per se et non secundum accidens (II. Phys. c. 1, lect. 3).
Thomas kommentiert diese Stelle ebd. lect. 1. Wesenheit bezeichnet dasselbe
fir die statische Ordnung, was Natur fiir die dynamische ist.



Formale und objektive Heiligkeit 275

Prinzip seiner Titigkeit, also vor allem jener Eigenschaften ist, aus
welchen etwas in Gott oder aus Gott hervorgeht. Das Wesen ist das
principium quo des Seins, sofern das Sein als letzter Akt nach MaB-
gabe des wesentlichen Seinsgehaltes einem Dinge zuteil wird ; die Natur
ist das principium quo, nach dessen Energiegehalt die AuBerungen,
die letzten Akte der Dynamik, der Tétigkeit sich richten miissen. Wie
die Natur, so sind die nihern Prinzipien der Titigkeit und die Tatig-
keit selbst als allerletzter Akt Wesen und Natur, sind Vollkommen-
heiten, Akte, und zwar zu Grunde liegende Akte, actus primi, évépyeta
fiir die Seins- und Titigkeitssphiren eines Dinges. Im Begriffe der
Natur tritt uns also vor allem die Teilsicht der Kraft, der Tiichtigkeit
entgegen : Prinzip aller KraftiuBerungen ; wobei Kraft nicht eine
bestimmte Form der Energie, sondern allgemein die Fihigkeit dyna-
mischer AuBerungen, Akte, bedeutet. Ist der Seinsgehalt des Wesens
beschrinkt, so ist auch die Sphire der KraftiuBerungen umschrieben.
Fehlen die Schranken der Wesenheit, so ist auch das Betitigungsfeld
unumschrinkt.

Wird die Natur fiir sich als Kraft- und Titigkeitsprinzip
bestimmt, so dienen zu ihrer weiteren Gestaltung Merkmale, die
gleichsam ihre Qualititen, Eigenschaften darstellen, oder ihre Lage
(status, dispositio) bezeichnen. Thr Wohlgeordnetsein kann nach
Gut und Schlecht, Kriftig und Kraftlos bestimmt werden. So kommen
wir zu Begriffen, die die Natur unter einem andern Gesichtspunkt
kennzeichnen, neue Teilsbestimmungen derselben vorstellen. Rein,
unversehrt, unrein und verdorben sind Teilsichten der munditia
und immunditia ; kriftig und kraftlos rufen uns die firmitas und
infirmitas ins Gedichtnis.

Ubertragen wir den Begriff der Natur auf Gott, so bleibt die
Teilsicht der Kraft und Energie unverindert. Sie tritt uns als
Leistungsfihigkeit des gottlichen Wesens entgegen, wobei die Fihig-
keit keineswegs eine Potenzialitit bezeichnet, sondern einen Akt, der
der Wesenheit Gottes vollends proportioniert ist. Das Wesen Gottes
ist aber vor allem durch die Erhabenheit iiber jede Potenzialitit
gekennzeichnet. Die voéllige Reinheit (actus purus), die puritas und
munditia ist ein solches unterscheidendes Moment der Wesenheit Gottes,
das jede Seinsbestimmung, mit der Gott fiir den Verstand gestaltet
wird, an sich tragen muB. Ohne sie kann die res significata
vom Verstande nicht erreicht werden. Gottes Natur, seine Kraft
(firmitas) ist demnach rein, also ein reines Prinzip reinster Titigkeit.



276 Formale und objektive Heiligkeit

Ist die Natur in den Dingen, von denen wir ihren Begriff bilden, die
geformte, mit Sein und mit Kriften ausgestattete Materie, so ist sie
in Gott die reinste Form, die reinste Kraft. Hiermit ist nicht bloB
die Identitit zwischen der Natur Gottes, dem nichsten Prinzip der
Tatigkeit und der Tétigkeit selbst ausgesprochen, sondern auch die
Fehlerlosigkeit derselben. Die transzendente Wiirde Gottes erheischt
auch eine entsprechende Tadellosigkeit in seiner Titigkeit. Sofern
also das substanzielle Prinzip derselben in sich der Wirde Gottes
entsprechend ausgestattet ist, sodal aus ihm nur Gottes wiirdige,
in jeder Weise reine Handlungen folgen, sprechen wir von der Heilig-
keit der Natur Gottes, die sowohl die Kraftfiille (firmitas) als auch
die Reinheit (munditia) in einem ganz bestimmten, dem principium quo
angepaBten Sinne in sich enthilt. Und weil die Natur Gottes als reine
Form gefaBBt werden mul}, sodaB ein materielles Element keineswegs
als Prinzip oder Mitprinzip der Titigkeiten in Betracht kommen kann,
nennen wir dieses Heiligsein Gottes formale Heiligkeit 1.

Die formale Heiligkeit Gottes besteht mithin in seiner Naturwiirde,
die durch unendliche Kraftfille, Tiichtigkeit (firmitas, potentia, virtus)
und durch die hochste Reinheit ausgezeichnet und von allen geschaffenen
Dingen wunterschieden wird. Die Erhabenheit des Titigkeitsprinzips
und die erhabene, makellose Titigkeit werden vor unsern Augen
lebendig, wenn wir iiber die formale Naturheiligkeit Gottes sprechen.
Es wird hierin nicht die allgemeine Seinsvollkommenheit Gottes als
AusschluB eines jeglichen Mangels ausgesprochen, sondern die Fehler-
und Makellosigkeit der Dynamie. In diesem Sinne ist die Natur-
heiligkeit ein substanzielles Pridikat Gottes, gleichsam eine Begleit-
erscheinung, eine notwendige Auffassungsweise der erhabenen Natur
Gottes. Zu einer Eigenschaft wird die formale Heiligkeit, soferne wir
Gottes Titigkeit im Sinne der moralischen Titigkeit bestimmen.

Die Natur ist in dem geschaffenen Dinge nicht unmittelbar titig 2.
Deshalb kénnen wir bei der Ubertragung unserer Begriffe selbst die
Natur Gottes nicht als unmittelbar titig auffassen, ohne Gefahr zu
laufen, die formalen Unterschiede zu verwischen, ohne welche unsere

1 Auch in den geschaffenen Dingen ist die Form das Titigkeitsprinzip,
wenn auch die Materie ein Mitprinzip ist. Die Benennungen werden immer von
den meist charakteristischen Merkmalen genommen. Aus diesem Grunde heillit
auch bei den Geschopfen die abgeleitete, ihre Natur veredelnde Heiligkeit, eine
formale.

1 54, 1-3.



Formale und objektive Heiligkeit 277

Aussagen zu wertlosen synonymen Gebilden werden!. Die Seins-
und Kraftfiille Gottes in ihrer Evhabenheit und Reinheit begriindet die
Naturheiligkeit Gottes. Alles was von der Natur Gottes ausgeht, ist
wesentlich heilig und nichts kann von ihr stammen, was einen Mangel
dieser Reinheit und Heiligkeit aufweisen wiirde. Die ndchsten Prinzipien
der Titigkeit sind von der gleichen unendlichen Seins- und Kraftfiille,
wie die Natur Gottes, deren Eigenschaften sie sind. Verstand und
Wille stellen diese Prinzipien dar, zu denen die Macht (potentia) kaum
als eine dritte Eigenschaft hinzutritt, sondern bloB die Verbindung
der zwei genannten Krifte reprasentiert 2. Naturhaft ist ihre Betitigung
heilig, rein, makellos und fehlerfrei, weil ihre Wurzel, die Natur, wesent-
lich so beschaffen ist. In dieser Heiligkeit ist nichts anderes eingeschlos-
sen, als daB alles, was in Gott oder von Gott ausgeht, sowohl in einer der
Natur Gottes, als auch der Natur des Vorganges entsprechenden Weise
hervorgeht und daB in diesem Vorgange nichts zu finden ist, was den
geringsten Mangel oder die leiseste Makel aufweisen wiirde.

Die Vorginge in Gott sind zweifach. Von der ersten Art unter-
richtet uns bloB die Offenbarung, indem sie, unter der Analogie der
inneren Ausgénge (processio) im geschaffenen Geist, ein dhnliches Hervor-
bringen (productio) in Gott vorlegt. Daf3 hierin die heiligsten, kraft-
vollsten Titigkeiten innerhalb der Gottheit wirklich sind, wie auch
in bezug auf Verborgenheit die allergréften und nur Gott zuginglichen
Mysterien uns geoffenbart werden, unterliegt keinem Zweifel. Nur
eine unendliche Natur kann in dieser Form wirklich sein. In diesen
Ausgiingen erscheint uns die formale Heiligkeit Gottes in ihrer absoluten
Transzendenz eine und einzige, in inneren relativen Beziehungen drei-
gestaltig und daher dreieinig. Die gleiche Heiligkeit, als begleitendes
Merkmal der reinsten und kriftigsten gottlichen Natur, ist im Vater,
als im Prinzip der Dreieinigkeit, daher der reinsten und bewunderungs-
wertesten Tétigkeit, vorhanden. Dieselbe dem Sohne mitgeteilt, stellt
dessen relative Heiligkeit dar. Die gleiche Naturheiligkeit, als
Prinzip eines weiteren Ausganges, teilt wieder in einer gotteswiirdig
reinen und kraftvollen Tatigkeit die formale Heiligkeit der géttlichen
Natur dem Heiligen Geiste mit, in dem sie der Wiirde und Erhabenheit
nach mit der absoluten Heiligkeit Gottes konsubstanzial ist, der inneren

1 Deshalb verlegt Thomas das Prinzip auch der inneren Ausginge nicht
in die Natur, sondern in den Verstand und Willen Gottes, weil sonst der Unter-
schied der Personen nicht zu begriinden wire.

21 25 1 ad &



278 Formale und objektive Heiligkeit

relativen Beziehung nach aber nicht Fruchtbarkeit, sondern bloB
objektive Heiligkeit darstellt. In diesem Wirklichsein des esse per se
subsistens in tribus personis tritt uns die objektive Heiligkeit Gottes
entgegen, von der wir spdter reden werden,; in den Prinzipien dieses
Wirklichseins aber sehem wir die imnere formale Heiligkeit Goltes, die
nach dem gottwiirdigen Ablauf dieser Vorginge zu bestimmen 1st.

Die zweite Art der Vorginge in Gott ist jene, die nach aulen
hervortritt in der Verwirklichung des geschopflichen Seins. Auch
diese Vorginge sind heilig, sowohl der Reinheit, Kraftfiille, wie auch
der Verborgenheit nach. Alles was geschieht, trigt die Ziige der
Weisheit, Giite, Liebe, Gerechtigkeit Gottes an sich, sodaB daran, als
Objekt, nichts ausgesetzt zu werden vermag!. Aber die fiihrenden
Ideen Gottes sind verborgen und unbegreiflich 2. Daher finden wir
die Verborgenheit und Unbegreiflichkeit als einen Bestandteil der
formalen Heiligkeit in jeder Beziehung.

Die formale Heiligkeit als eine maturhafte Eigenschaft Gottes wire
demmnach die der Wiirde Gottes entsprechende Betitigung seiner Macht,
sofern jeder immere oder dufere Vorgang vollkommen jenen Gesetzen
entspricht, die thn regeln und daher selber fehler- und makellos ist. Da
der letzte Grund dieser Vorginge und ihrer Gesetze aus der verborgenen
Natur Gottes zu entnehmen ist und dem menschlichen Verstande
unzuginglich bleibt, so ist auch diese Heiligkeit in ihrer beziehungs-
weisen Auffassungsform im Ehrfurcht und Scheu erregenden Gegen-
stande verankert. Ehrfurcht und Scheu und die aus ihnen flieBende
Verbundenheit wachsen umso mehr, je tiefer der Verstand in das
Geheimnis der gottlichen Weisheit und Wesenheit eindringt, und er-
reichen ihren hochsten Grad in der visio beatifica, wo die Heiligkeit
als subjektives Verhalten der Gottheit gegeniiber, als ein Zustand des
Betroffenseins (oppressio per maiestatem agéupevov), der scheuen Be-
wunderung in voller Entwicklung und als schonste Bliite der Gliick-
seligkeit entgegentritt.

Die Betitigungsweise der Macht Gottes ist zweifach : entweder
naturhaft oder frei® In beiden kommt die eben beschriebene Heilig-
keit und Reinheit zum Vorschein. Auf die freie Tatigkeit Gottes und

1 Von diesem Standpunkte aus verteidigt Thomas I 25, 5 einen Optimismus
vonseiten der ZweckmaiBigkeit der Welt.

? « O altitudo divitiarum sapientiae et scientiae Dei: quam incomprehensi-
bilia sunt iudicia eius et investigabiles viae eius!» Rom. II 33.

3 Uber die Beschreibung derselben vgl. I 19.



Formale und objektive Heiligkeit 279

auf ihre Prinzipien miissen wir aber jenen Begriff der Vollkommenheit
anwenden, den wir aus der freien, moralischen Titigkeit abgeleitet
haben. Fehler- und Makellosigkeit im Sinne des Ausschlusses jeder
Siinde sind charakteristisch fiir diese Art der formalen Heiligkeit und
Reinheit. Die Siindhaftigkeit aber ist ein Mangel, der aus einem
gewollten Widerspruch mit den bindenden Normen der Handlung
entsteht. Die Siinde entsteht aus der Ohnmacht, setzt also Mingel
in+den Prinzipien der Handlung, also entweder im Verstande oder im
Willen oder in deren niheren Ausriistung (habitus) voraus. Sind letztere
in sich gut geordnet, so sind sie Prinzipien der guten, wiirdigen, wohl-
geordneten Handlung. Gut und Bése sind Eigenschaften der mensch-
lichen Titigkeiten, durch die letztere als rein und wiirdig, oder als
befleckt und tadelnswert erscheinen. Das gefestigte und gereinigte
Gemiit, Verstand und Wille, als Fihigkeiten der reinen Seele, in ihrem
wohlgeordneten Sein, sind die Prinzipien eines wiirdevollen Seelen-
lebens, der formalen Reinheit und Heiligkeit.

Ubertragen wir dies auf Gott, so gewinnen wir den Begriff der
formalen Heiligkeit Gottes als einer Eigenschaft im strengen, uniiber-
tragbaren Sinne, und somit gelangen wir zum letzten Gliede unserer
Analyse. Positiv erscheint hier die Kraft- und Machtfiille (firmitas)
als eine Ausriistung mit allen jenen Energiequellen, die nach mensch-
lichen Begriffen Tugenden genannt werden. Es ist daher diese formale
Heiligkeit Gottes von den bisher besprochenen Arten nur insofern
verschieden, als wir die eine Kraftfiille Gottes in verschiedene Teil-
sichten zergliedern, unter einer Vielheit von Begriffen auffassen, unserm
Verstande zu mehr Licht verhelfen, ihm das Ungestaltete in mensch-
lich gestaltenden Weisen niher bringen. Da es sich hier um die freie
Tatigkeit Gottes handelt, muB die allererst bewegende Kraft in der
Liebe gesucht werden, sofern diese nicht die Wesenheit Gottes!, auch
nicht eine Wesensneigung seines Willens 2, sondern ein Wohlwollen
den Geschopfen gegeniiber bezeichnet . DaB die gesamte Titigkeit
Gottes nach auBen von der Liebe ausgeht, von ihr begleitet und getragen
wird, ist ein Grundpfeiler der Offenbarung. Die Liebe Gottes muB
keusch, rein, uneigenniitzig und das reinste Wohlwollen sein. Daher
muB auch die Tétigkeit Gottes die gleichen Eigenschaften aufweisen,
als deren Wurzel und bestimmende Kraft. Zur Rechtfertigung dieser

1 « Deus caritas est». I. Jo. 4, 16.
2 Hieriiber I 19.
3 1 20, besonders 1 ad 3.



280 Formale und objektive Heiligkeit

Tétigkeit, insoferne sie in allen ihren objektiven Beziehungen betrachtet
wird, reicht fiir den menschlichen Verstand die Liebe allein nicht aus.
Die Betrachtung der Unebenheiten im Universum, insbesondere aber
im menschlichen Dasein !, nétigen, neben der Liebe auch andere Krifte
heranzuziehen, die wir insgesamt unter dem Begriffe der Gerechtigkeit
zusammenfassen 2. Hierin erhalten wir einen Gesichtspunkt, unter
dem wir die Beschliisse Gottes als iiber jeden Voluntarismus und
iiber jede reine Willkiir erhabene Tatsachen betrachten koénnen, wobei
wir aber gemahnt werden, daB3 diese Gerechtigkeit nicht etwa durch
Anspriiche des Geschopfes, sondern rein nur durch Gottes Gesichts-
punkte bestimmt wird 3. Alles was durch die freie Titigkeit Gottes
gesetzt wird, ist ein AusfluB seiner durch die Gerechtigkeit bestimmten
Liebe. Gerade hiedurch erhilt Gottes Titigkeit den Charakter des
Verborgenen, Unergriindlichen. Wir vermégen nicht die Weltereignisse,
wie auch unser eigenes Leben nach den partikuliren Gesichtspunkten,
Griinden und Gegebenheiten in ihrer vollen Wahrheit, Rechtheit und
Gerechtigkeit vollkommen zu beurteilen. Eine richtige Abschitzung
derselben ist bloB nach der Zweckbestimmung Gottes mdglich, die
seiner Vorsehung zugrunde liegt 4. Da dieser universale, allumfassende
Gesichtspunkt uns unbekannt ist und nur als viterliche Fiirsorge in
der Offenbarung vorgelegt wird, erhalt die gesamte Vorsehung Goltles
den Charakter des Heiligen, des Verborgenen, des Unergriindlichen.
Bei der Forschung nach den Griinden der Beschliisse Gottes finden
wir Beruhigung in der Uberlegung, daB bei unseren moralisch tadel-
losen Handlungen eine Tugendkraft allein nicht ausreicht, um sie
makellos finden zu konnen. Es gehort dazu die Betiatigung des ganzen
Tugendorganismus, sodaB jede einzelne Kraft an der Rechtheit unserer
Téatigkeit ihren entsprechenden, proportionierten Anteil hat. So muB
es auch bei Gott sein. Fiir jede moralisch wertvolle Kraft finden wir
in der Kraftfiille Gottes eine entsprechende virtus exemplaris ®, sodal
in jedem partikularen BeschluB Gottes die bestimmende Kraft aller
einzelnen Tugendweisen enthalten sein muB. Dies von seiten der
rationes significatae. Von seiten der res significata aber wissen wir,
daB die gleiche ungeteilte und unteilbare Kraftfiille Gottes sich betitigt,

1 Vgl. I 20, 2-3; 23, 3 ad 1 und alles was sich auf die praedestinatio bezieht.
* Hieriiber spricht Thomas I 21.

31 21 ad 3.

' 1 22.

5 I-1I 61, 5.



Formale und objektive Heiligkeit 281

so daB von beiden Gesichtspunkten aus die Heiligkeit der Beschliisse
und Werke Gottes als Reinheit und Makellosigkeit gewdhrleistet wird.

Von der positiven Seite aus betrachtet, bezeichnet die formale
Heiligkeit als Eigenschaft Gottes die absolute sittliche (von uns nach
dieser Amnalogie aufgefafte) Reinheit der ndchsten Tdtigkeitsprinzipien
Gottes, sei es nach Verstand und Willen, sei es nach den tugendhaften
Ausriistungen. Die Voraussetzung dieser Reinheit (munditia) ist die
Kraftfiille, insoferne die genannten Prinzipien nicht bloB eine vollendete,
sondern auch Gottes wiirdige Tatigkeit ermoglichen. Die Folge dieser
formalen Gottesheiligkeit ist die erschiitternde, Scheu erregende Ver-
borgenheit, die das Gemiit zur keuschen Bewunderung und ehrfurchts-
vollen Hingabe bewegt.

Die negative Seite der formalen Heiligkeit besteht in der Siinde-
losigkeit. Wenn Siinde aus der Kraftlosigkeit (infirmitas) des handelnden
Prinzips entspringt, mithin entitativ eine Zusammensetzung aus Potenz
und Akt voraussetzt, so kann diese Teilsicht der formalen Heiligkeit
in Gott in einem ganz eminenten Sinne festgestellt werden als die
wesentliche metaphysische Unfihigkeit zum Siindigen. Die tiefe Be-
griindung des hl. Thomas ist I 63, 1 zu finden. Nicht nur die Kraft-
fiillle Gottes verleiht seiner Titigkeit die Fehlerlosigkeit, sondern ins-
besondere die Wesensverbindung derselben mit den Tatigkeitsnormen.
« Peccare nihil aliud est », sagt Thomas a. a. O., « quam declinare a rec-
titudine actus, quam debet habere, sive accipiatur peccatum in natura-
libus, sive in artificialibus, sive in moralibus. Solum autem illum
actum a rectitudine declinare non contingit, cuius regula est ipsa
virtus agentis ... Divina autem voluntas sola est regula sui actus,
quia non ad superiorem finem ordinatur ... Sic igitur in sola voluntate
divina peccatum esse non potest ». So finden wir, dafl auch die negative
Seite der formalen Heiligkeit, als Reinheit im Sinne der Stindelosigkeit
(munditia), von der Kraftfiille Gottes bedingt und als subjektive Makel-
und Fehlerlosigkeit gekennzeichnet ist.

Fassen wir das Gesagte zusammen, so ist der hochst charakteristische
Zug der formalen Heiligkeit, als einer Eigenschaft Gottes im strengen
Sinne, die Reinheit, welche positiv die sittliche Golteswiirde, negativ die
Fehler- und Makellosigkeit der Titigkeit Gottes bezeichnet. Hierin besteht
die ratio formalis incommunicabilis dieser Art der Heiligkeit, die sie
von allen andern Formen derselben unterscheidet. Alle andern Ziige
gehoren zu diesem Begriff entweder als Voraussetzungen oder als Folgen.
Zu den Voraussetzungen gehoren das Sein (esse), die Vollkommenheit



282 Formale und objektive Heiligkeit

(actus), die Einfachheit (als puritas actus) und die Kraftfiille (firmitas).
Zu den Folgen oder Eigenschaften sind zu zdhlen die Verborgenheit
oder Unbegreiflichkeit, wie auch der Scheu erregende Eindruck auf
das Gemiit. Letzterer kommt bei Gott insbesonders in Betracht als
heilige Gerechtigkeit, sofern er, wenn wir so sagen diirfen, von seiner
unendlichen Wiirde und Erhabenheit ergriffen, dasjenige zu tun gewillt
ist, was seiner Ehre angemessen ist. « Iustitia Dei respicit decentiam
ipsius, secundum quam reddit sibi quod sibi debetur»!. Nach
menschlichem Ma@stabe nennen wir dies Ehrgefiihl, das BewuBtsein
des eigenen Wertes und dessen richtige Einschitzung fiir innere und
duBere Beziehungen. Dies begriindet das debitum morale als Zustand
einer Form der Gerechtigkeit ; subjektiv ist es eine «constans» und
« perpetua voluntas reddendi cuique debitum secundum mensuram
dignitatis agentis». Hierin besteht die heilige, reine Gerechtigkeit Gottes,
und in diesem Sinne konnen wir von einer Verbundenheit, als von einem
subjektiven Verhalten Gottes sprechen.

Die letzten Sdtze fithren uns einerseits zur Analyse der objektiven
Heiligkeit Gottes, andererseits aber zeigen sie den innigsten Zusammen-
hang zwischen formaler und objektiver Heiligkeit. Das principium quo
vermégen wir ohne eine Objektbeziehung iiberhaupt nicht zu fassen
oder zu bestimmen. In welchem Sinne Gott als Objekt heilig ist,
werden wir im Folgenden untersuchen. Bisher hat es sich nur um die
subjektiven Prinzipien gehandelt, die Gottes Natur in sich und in
ihren nichsten Prinzipien rein und heilig gestalten. Das Wohlgeordnet-
sein Gottes als principium quo, allen anzustrebenden Gegenstinden
gegeniiber, haben wir seine formale Heiligkeit, seine reine Rechtheit
und Gerechtigkeit genannt. Wollen wir zwischen Rechtheit und Ge-
rechtigkeit Gottes niher und genauer unterscheiden, so brauchen wir
nur die Begriffe auf ihn zu iibertragen, die Thomas von der iustitia
gibt. Er spricht nach Aristoteles von einer iustitia metaphorica, welche
die Rechtheit bezeichnet, und von einer iustitia in sensu proprio,
welche die Gerechtigkeit im Sinne einer rechten Einstellung anderen
gegeniiber ausdriickt . Demnach setzen wir die Naturheiligkeit Gottes
mit Gottes Rechtheit (als principium quo) gleich, sofern diese eine
iustitia metaphorica bedeutet. Gegenstand derselben ist Gottes Wesen
als héchstes Gut (summum bonum), das in sich und fiir sich angestrebt
werden muB, als Fiille der Vollkommenheit in sich und auch als letzter

171 21, 1 ad 3.
2 S0 Verit. 28 : I-II 113, 1 und an anderen zahlreichen Stellen,



Formale und objektive Heiligkeit 283

Grund jeder anderen Giite und Vollkommenheit. Insofern Gott als
principium quo so beschaffen ist, daBl Er dieses héchste Gut und nur
dieses wollen und lieben kann, schreiben wir ihm die Heiligkeit als
Rechtheit im eigentlichen, die Gerechtigkeit im iibertragenen Sinne
zul. Betrachten wir aber die Heiligkeit, welche Gott auf Grund der
freien Tatigkeit und ihrer Prinzipien zukommt, so kénnen wir von der
Gerechtigkeit Gottes im eigentlichen Sinne sprechen, mit der Ein-
schrinkung, die wir oben gemacht haben, daB nidmlich nicht fremde
Forderungen, sondern einzig und allein die Wiirde Gottes als maB-
gebende Norm fiir dieselbe gelten kann. Diese Gerechtigkeit Gottes
kénnen wir nach Analogie unserer iustitia generalis (legalis) auffassen,
und daher setzen wir die oben beschriebene formale Heiligkeit Gottes
mit seiner «iustitia legalis » gleich, deren Objekt Gottes Majestit und

Herrscherrechte sind. i @
*

Dall die Heiligkeit im theologischen Sinne ein Seinsbegriff ist,
unterliegt keinem Zweifel. In ihrer Anwendung auf Gott bestimmt sie
allerdings nicht seine Wesenheit, wohl aber eine notwendige, mit dem
Sein Gottes naturhaft verbundene Eigenschaft. Mag sie bloB das trans-
zendente Wesen oder eine wirkliche Eigenschaft Gottes kennzeichnen,
die Seinsgrundlage ist doch immer die gleiche : die Reinheit und die
Festigkeit des gottlichen Seins. Beide Teilsichten vereinigen sich im
Erst-Sein Gottes, sodal3 die Heiligkeit an sich ein einfacher Begriff ist,
den aber unser Verstand unbedingt zergliedern mul3, um den {iberreichen
Inhalt desselben leichter fassen zu kénnen. Daher gehoéren die genannten
Teilsichten zum Wesen der Heiligkeit. Die Verborgenheit ist demgegen-
iiber nur fiir den geschaffenen Verstand in Betracht zu ziehen, fiir den
die Heiligkeit Gottes durch dieselbe zuerst gekennzeichnet wird, und
durch sie im BewuBtsein erhalten bleibt. Das ehrfurchtsvolle Verhalten,
das die Heiligkeit Gottes notwendig erzeugt, ist als eine Wirkung der-
selben auf das Gemiit anzusehen. Dies ist eine allgemeine, sowohl auf
Gott, als auch auf das Geschépf sich erstreckende Erscheinung, wenn
auch in verschiedener Form. Gott ist fiir sich nicht verborgen, aber die
Ehrfurcht, sei es als SelbstbewuBtsein (Ehrgefiihl), sei es als zelus honoris
proprii, als gottwiirdiges Verhalten, gehért notwendig zum Sein Gottes.
Fiir das Geschopf ist Gott fiir immer verborgen, das ehrfurchtsvolle Ver-
halten aber dullert sich bei ihm in der Form dienender Verbundenheit.

(Fortsetzung folgt.)
1 (Jber diese Sitze vgl. I 6; 19.



284 Formale und objektive Heiligkeit

ANHANG.

Im Folgenden mochten wir in einigen Tabellen nach den S. 274, Anm. 1
angedeuteten Grundsitzen teils die Eigenschaften Gottes, von denen im
Laufe unsrer Untersuchung die Rede war und zu welchen wir noch 6fters
zuriickkehren werden, veranschaulichen (Tabelle B), teils aber das Gesagte
(in den Tabellen A und C) zusammenfassen und auch die spiteren Unter-
suchungen iibersichtlich darstellen. Die lateinische Fassung wurde wegen
der notwendigen Kiirze gewihlt.

Tabelle B ist nach den folgenden Grundsitzen zusammengestellt :

Esse transcendens Div., [Sanctitas (mustvptov), res sacra], habitans
in luce inaccessibili, menti humanae incomprehensibile, tamen aliqua-
modo (in analogia, in umbra) perceptibile et significabile :

I. per conceptus distinctos, sed simpliciter adaequatos atque aequi-
valentes et invicem inferentes in determinata significatione esse transcen-
dentis Divini (quod ex se confuse, indeterminate et indistincte significat),
partialiter et secundum formalem rationem designantes quasi rationes
transcendentaliter essentiales, quarum utraque ex aequo infert totum
(esse transc. Divinum), quod determinate solum ex alterutra includente
aliam intelligi potest: in toto esse Div. exprimendo sunt aeque essen-
tiales. Communicatio idiomatum (inter se et cum toto) formalis.

I1. per conceptus adaequatos ratione totius, ut ad ipsum consequentes,
eiusque transcendentiam sec. simplicem aequivalentiam exprimentes sub
aliqua formalitate distincta ab aliis, indistincta a toto et in toto: ideo
ratione huius confusionis et indistinctionis ad formalem convertentiam
sumuntur, inter se autem solum materialiter et ratione totius commutari
et communicari possunt. Proprietates esse transcendentalis Divini in
sensu latiori.

ITI. per conceptus inadaequatos et sec. materialem tantum aequi-
valentiam cum toto significantes, inter se formaliter distinctos, inconverti-
biles, incommutabiles et incommunicabiles et solum ex suo esse in toto
et ratione totius materialiter convertibiles : proprietates esse transcendentis
Divini in sensu stricto, sive absolutae sive relativae.

Den rémischen Ziffern entsprechen in den Kolonnen der Tabelle jene
Aussagen, die die Eigenschaften Gottes — nach den angegebenen Grund-
sitzen — im weitesten, weiteren und engern Sinne ausdriicken.



285

sirenjoe erjeid |
119(1 (njowr) suoryerado xo

sirenjiqeyq
erpe1d : (UL ‘'SS) SrUOS
-1ad *A1(] QUOI3BIIqBYUI XD

wnq
-I3A Ppe Lulpnjiqey ‘wny
9BINJEU BAIJE[OI SBJIJOUES

Bsuyy
‘wny orInjeu rpuerado 39
1puassa ponb ndrouud in
1qI9 A\ SI[BUOSI?J SB}IJOUES

eyedronred
SB}1}0UES | WA[BIUIP
-100® WAUOoTUN "J3S

sruorun
eje1s : worenue)s
-qns wauolun ‘99s

STUOISSIUI 9UOT}
-BI [1puop assa n

"z "e '8¢ ‘I :anyep

®BI}X0 pe ouorjeuop mwo ut nb ‘meuosiad ajejrjoues snjoues ‘syeu
-onou rowe 3n “g snjuidg : stwonjeuop ndrouud n ‘wop g n

-1ooe jn oy ur ‘ordrourrd In exyeg ur

‘0108® 39 9SS3 09§ "Al(] ®BINJRU

BI}XD
pe snqruoissadoid
ur 9ejep 3In 2wuos
43 0uJ  FUOUDA

‘SOUOIJER[2I '09S BIOUNSIP ‘OBINjeU 93B}IIJOUBS WIND OIOWNU
woepea ‘0a(] Ul SI[RUOSIOJ Sejijoues : ojuapacord enbonn qe n ‘g njuidg ur ‘ejusid
[ Sl d I 3 LI I I

S AUl po mwﬁcﬁ.wuuo&ﬂ ‘038 IvANIPU "l N@mQ.ﬁBh_

. (unpunw 30 wWnuuy) ‘ALq suejsisqns os Iod osso wnsdr . vwdonavdu

DIDIUNUUO) N _

sejoues



Esse trans-
cendens Di-
vinum : Deus
in se « ut qui
est»

esse per se sub-
sistens ; ratione
actus II.; esse
irreceptum :
Subsistentia

ensim participa-
tum ; ratione ac-
tus I. (essentiae,
naturae) : Sub-
stantia

Puritas

sec. firmitatem

Maiestas

J§

sec. munditiam; actus purus ;

essendi : Neces-
sitas

indivisionis :
Unitas

ut ratio sui actus II. : Aseitas

ut ratio sui proprii actus I.:

sec. exclusionem compositionis :
ens simplicissimum ; Simplicitas

sec. exclusionem omnis poten-

tialitatis : ens perfectissimum ;
Perfectio

(in se: ens absolutum ;
Transcendentia

cum exclusione ordinis ad
aliud : Independentia

in se indistincte : Unicitas
{distincte ab aliis

in essendo, in ordine sta-
tico : Improductibilitas

in processionibus ; in or-
dine dynamico : Vita

excludendo omnem men-
suram : Infinitas

quoad permanentiam :
Invariabilitas



III.

in se : Supersubsistentialitas

|

sec. incommixtibilitatem cum aliis :{
in se : Summum ens

ut ratio omnis perfectionis : Bonitas

quoad actum II. ultimum : Existentia

|
|

| per modum principii quod : Personalitas{
per modum
obiecti

sec. ordinabilitatem in eo-
dem esse

per modum
principii

veritas forma-

lis, Sanctitas
. obiectiva
Sec. unionem absque pro-
In esse II. ac- | 4ctione
tionis (et me-
diate in esse
transcenden-
tenti) bonitas for-

malis, Sancti-
tas formalis

|

cum produc-
tione

|

amando :

Quoad circumscriptionem

quoad repraesentationem [
L

quoad actum II. perseitatis : Subsistentia l

réspectu entis participati, sec. dignitatem principii :

L

quoad esse : Supersubstantialitas

quoad cognoscibilitatem : Incomprehensibilitas

Jsec. communicabilitatem ad intra: Foecunditas

| sec. particibabilitatem ad extra : Virtus, Potentia

absoluta

relativa

respectu non-entis (nihil = tenebrarum = mortis) : Lux, Vita

Maiestas

Dominatio

( per modum principii quo, naturae, essentiae metaphysice sumptae (ut est radix
existentiae aliarumque rationum particularium) : Essentia, Natura naturans

absoluti : Deus

relativi : Pater, Filius, Spiritus S.
confirmabilis : Veritas I. obiectiva

appetibilis : Summum Bonum propter se
volitum.

Intellectus

quo, unionis
Voluntas

sec. processionem intellectus :

quod, pro- Pater

ductionis : .
sec. processionem voluntatis :
Spirantes

sec. simplicem adaequationem : Sapientia,

Scientia, Ars

sec. principia universalia :
lex aeterna ; iustitia legalis ;

sec. conformi- | pax ; Sanctitas obiectiva

tatem  cum 5 . in intentione : Pruden-
Voluntate :)sec.ordinatio- | tia, Providentia (Prae-
Tustitia nem in con- |destinatio)
creto: Pietas |in executione: Acti-
Misericordia | vitas; Creator, Conser-

vator, Gubernator

sec. simplicem motum voluntatis: Amor, Caritas

sec. alias rationes: virtutes morales exemplares

dicendo : Verbum

Amor, Donum, Spiritus S.
[in se : Immensitas

| respectu aliorum : Ubiquitas
mentalem : Incomprehensibilitas
in significando : Ineffabilitas

J in esse et agere excludendo motum : Immutabilitas

l quoad durationem : Aeternitas



288

B}SI09P ‘09S ‘03
-9I0UO0D UT 32 WI[ESIJAIUN WEU
-1939® WAS9[ "093S : ST}BIIULIY U0
-T}BI 9BAI}IAIQO SIJB}I}OUBS SEBI}
-ua8IX9 29s ! 9S ® ®I[E pe wWnj
-oadsar 1ad 1o(1 smeSsy erjiysnr

o1jIpUnUI
senuadIxa ‘09 ‘luog IwwIng
WIQIOWE 098 [ 9S Ul I9(T Brjiasnt

aenyniysnt -ourxd
: Jueqep wreurpio eruwo wanb
pe SIUg TN 3n {sngal ap
sipuesuadsip jn nurwop rwaxdns

9BARDAIqO speln
-oues wnidound :srjusidioserd
‘spueurplo  ‘sppuauodsip AL
sTye}Sate]) ‘s1pejLIojone sewaidns

siewroy siyejnipoues wnidrounid : wnsdy
193doid 35 osdy ur eruwo 39 wnpuadiip 9s 193doxd
wnuog WNWwWng 3$3 3N : Je[IPpUNUW WOUOIJEI ‘IS

SI[BULIOJ SB}I}OUES
! WINJOSIO WNPUNIIS IPUASS3 ‘[ SN3oe 3n

SejlIa J'wW
-11J ‘Tuog Twwung ‘rpuaise
(erdround) ssuoryer -oss

spejru
-1 UIOUOI}BI °J3S

BAI}OI1IQO SB)
-1JoUeS : WN3}IDNGO 3N

wajejenyuajod WAUWO SUSPN[IXd N : BIIpUNUW X

sppejIun
39 TPUISSd SIUOIFRI "03S

suajsisqns as Jod 9ssa 3n : 9jeIIWIY X3

19(] SE}13OUES



	Formale und objektive Heiligkeit

