
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 17 (1939)

Artikel: Formale und objektive Heiligkeit

Autor: Horváth, Alexander

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762531

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762531
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Formale und objektive Heiligkeit
Von Dr. Alexander HORVÄTH 0. P.

ERSTER TEIL

Die Heiligkeit Gottes,

a) Vorbemerkungen.

Es gibt in der theologischen Literatur kaum einen Begriff, dessen

Gebrauch so häufig wäre als der der Heiligkeit. Die Gottbezogenheit
des gesamten Materials bringt es mit sich, daß jede theologisch wertvolle

Behauptung oder Aussage den Charakter eines heiligen
Gegenstandes an sich trägt1. Außer dieser miteinbegriffenen Bedeutung
finden wir die Heiligkeit als eine ausdrückliche Bezeichnung von
Personen und Sachen in einer Mannigfaltigkeit, die man auf den ersten

Blick kaum übersehen kann. Man braucht nur die Heilige Schrift
aufzuschlagen und bloß einiges von den Gesetzesvorschriften des

Alten Bundes aufwärts bis zur Heiligkeit Christi und Gottes ganz
oberflächlich ins Gedächtnis zu rufen, um sich der Tatsache bewußt

•

1 Wie ernst der hl. Thomas dies nimmt, kann man aus I 1 entnehmen.
Die Theologie ist für ihn eine doctrina sacra. Die einzelnen Fragen mögen für
sich einen profanen Einschlag haben und auch Gegenstände anderer Wissensgebiete

darstellen. Sie sind aber weder in ihrer eigenen Erfaßbarkeit, noch in
ihrer wissenschaftlichen Begründung theologische Werte. Für den Theologen
kommen sie lediglich als Materialobjekt in Betracht. Der Zusammenhang mit
den geoffenbarten Wahrheiten gestaltet sie zu Formalobjekten der heiligen Wissenschaft

und die Unterordnung unter das Subjekt der Theologie fügt sie in den
Organismus der sacra doctrina ein. Das Licht des Erstgeglaubten und theologisch
Formulierten muß alles beleuchten und prinzipiell ordnen, was für dieses
eigentümliche Wissensgebiet erfaßbar und wissenschaftlich beweisbar ist. Das
Erstgeglaubte ist aber Gott in seiner dem Verstand unzugänglichen und nur durch
die Offenbarung erkannten Natur, deren wissenschaftliche Formulierung das
esse per se subsistens in tribus personis darstellt. Dies ist aber das
Meistverborgene, als Sein und Wahrheit das zuerst, an sich Bestehende, das Heilige.
Es ist daher alles, was mit diesem Subjekt, mit dieser Grundlage der Theologie
in Zusammenhang steht, abgeleitet heilig, feststehend, und zwar in jener
Ausdehnung und in jenem Grade, der der Gottesnähe des betreffenden Seins und
der Wahrheit entspricht.

Divus Thomas. 17



258 Formale und objektive Heiligkeit

zu werden, wie schwierig es ist, den Begriff der Heiligkeit richtig zu
bilden1.

Noch mehr kommt dies zum Vorschein, wenn man die abgeleiteten
Formen der Heiligkeit in Betracht zieht, die insbesondere im
Lateinischen die Weihe einer Person oder einer Sache ausdrücken, wie

sacerdos, sacramentum, sacrificium usw.
Handelt es sich hier um eine bloße Namensgleichheit, oder ist

auch eine sachliche Übereinstimmung festzustellen
Die Beantwortung der Frage, ob Äquivokation oder Analogie

vorliege, wird durch den Umstand noch eigens erschwert, daß die

Anwendung des Wortes « heilig » über die Grenzen der Theologie hinausgeht

und sowohl im täglichen Leben als auch in den Zweigen der
Profanwissenschaften stattfindet. Daß die Mythologie die Bezeichnung
der Heiligkeit kennt und sehr häufig anwendet, ist ohne weiteres klar.
Aber es wirkt sehr störend, wenn beispielsweise von Heiligkeit des

Eigentums, der Familiengebräuche, der Gesetze, oder gar der
abergläubischen Gewohnheiten gesprochen wird.

Unter solchen Voraussetzungen erscheint es nahezu aussichtslos,
eine gemeinsame Grundlage zu suchen, von der aus der Seins- und
Wahrheitsgehalt so vieler grundverschiedener Dinge und Bezeichnungen

gewonnen werden könnte. Fassen wir das Gesamtgebiet, auf dem

irgendwie von « Heiligkeit » gesprochen wird, ins Auge, so ist es zweifellos,

daß wir es mit einer bloßen Äquivokation zu tun haben. Das
als « Heilig » Bezeichnete ist sowohl in sich, als auch in seinen

Beziehungen derart verschieden, daß man mehr als eine bloße
Namensgleichheit nicht feststellen kann. Wenn der Schauspieler, der Dichter,
der Richter usw. Priester, Träger eines heiligen Amtes genannt werden,
so ist in den einzelnen benannten Personen der « heilige Dienst » derart
verschieden, daß man ihn sachlich kaum vergleichsweise gleichstellen,
an das Vorhandensein einer wirklichen Beziehung zu etwas Gemeinsamen

aber gar nicht denken kann. Die Quelle der « Heiligkeit » und
deren Grundlage ist überall eine andere : nomen commune, ratio
significata simpliciter diversa. Dasselbe ist zu sagen vom Opfer, Sakrament,

wie auch von anderen Dingen, denen das Beiwort « heilig »

gegeben wird. Man ist freilich geneigt, insbesondere bei
materialistischer Betrachtung der Religionsphänomene, sachlich alles gleich-

1 Vgl. F. Vigouroux, Dictionnaire de la Bible : Sainteté ; E. Kalt, Biblisches
Reallexikon : Heiligkeit.



Formale und objektive Heiligkeit 259

zusetzen, was als « heilig » angesprochen wird, da die Beziehung zu
etwas « Verborgenem » überall besteht. Für die philosophische, ins-
besonders aber für die theologische Betrachtung ist aber nicht eine

verschwommene, unbestimmte Beziehung zum Verborgenen maßgebend,

um die namensgleiche Bezeichnung aus dem Gebiete der reinen Äqui-
vokation herauszuheben, sondern die gegenständliche Gleichheit des

einen, gemeinsamen Terminus. Findet man mehrere solche Termini,
so müßten sie entweder auf eine gemeinsame Quelle zurückgeführt
werden können oder unter sich vergleichbar sein. In diesem Falle
könnte man von einer analogen Gleichheit reden.

Ziehen wir aber den objektiven Inhalt der summa analogata in
Betracht, so ist das, was den Religionsdienst der Primitiven zu einem

heiligen gestaltet, mit dem reinen Gottesbegriffe anderer, mehr
entwickelter Formen, insbesonders aber der geoffenbarten Religion, sachlich

weder identisch noch vergleichbar. Nur die ganz leere, inhaltslose,
jede Bestimmung in sich aufzunehmen fähige logische Form, die reine
Potenz der Denkbarkeit eines höheren Wesens, ist gemeinsam : der
sachliche Wert ist einfachhin verschieden, nur die Denkmöglichkeit ist
gleich. Daher sind auch die Worte, als Ausdruck des innern
Denkvorganges, sachlich verschieden und bloß dem Laute nach gleich.
Unter dem gleichen Worte werden grundverschiedene Gegenstände

gedacht. Damit ist auch die Frage nach der analogen Vergleichbarkeit

der « heiligen » Dinge, des « Heiligen » entschieden. Nach
Proportionen können bloß entitativ gleichbestimmte Inhalte geordnet
werden. Die species, die Art des Seins muß immer dieselbe bleiben,
damit wirkliche, entitative Analogien festgestellt werden können. Dies

ist aber selbst bei theologisch « heilig » genannten Dingen unmöglich.
Die Art der Heiligkeit der Sakramente ist beispielsweise eine andere
als die des Opfers, des Eides, oder gar jene der Personen. Noch mehr

gilt dies von ähnlichen Einrichtungen, denen man auf dem Gebiete
der Religionsgeschichte begegnet, insbesonders aber von den Aussagen
im profanen Leben. Mit der entitativen Analogie kommen wir daher

zu nichts, wenn wir das Gesamtgebiet, auf dem der Ausdruck « heilig »

seine Anwendung findet, umfassen wollten. Höchstens die

Denkanalogie, die metaphorische Ähnlichkeit bliebe übrig, die aber für
eine philosophisch-theologische Betrachtungsweise unzulänglich ist.

Als gemeinsame Grundlage könnte noch der psychologische
Zustand, das subjektive Verhalten in Betracht gezogen werden, um
sämtliche Aussagen über Heiligkeit unter dem gleichen Gesichtspunkt



260 Formale und objektive Heiligkeit

zusammenfassen zu können. Aber auch dieser Versuch scheitert.
Psychische Zustände können nur nach ihren objektiven Beziehungen
bestimmt und begrifflich gestaltet werden. Somit müßten wir zu

unserer frühern erfolglosen Überlegung zurückkehren. Das subjektive
Verhalten ist außerdem in sich so mannigfach, daß man wieder eine

Ur-empfindung suchen müßte, aus der die übrigen Empfindungen
abgeleitet werden könnten. So kämen wir wieder bei der leeren logischen
Denkbarkeit als Gegenstand einer solchen Ur-empfindung an, die
nach dem Gesagten zu einer innern, sachlich-entitativen Zusammenfassung

aller untergeordneten Glieder ungeeignet ist. Deshalb bleibt
nur die Schlußfolgerung, daß Heiligkeit für das gesamte Aussagegebiet

bloß eine Namensgleichheit (Äquivokation) bedeutet, die eine sachliche

Übereinstimmung nicht im mindesten mit sich führt. Ist es erlaubt
von species aequivocae zu reden, so ist die rein logische, inhaltslose
Unbestimmtheit der Heiligkeit in soviele Arten einzuteilen, als mehr
oder weniger gleichlautende Formen der Heiligkeit, sei es im Kulte,
sei es im täglichen Leben, oder in den verschiedenen Wissenszweigen
vorkommen. Dies genau festzustellen, ist von keinem wissenschaftlichen

Interesse1.
Die analogen Arten der Heiligkeit müssen nach sachlichen Gesichtspunkten,

nach Seins- und Wahrheitsgehalt bestimmt werden. Für
die analogia habitudinis ist das summum analogatum maßgebend. In
ihm ist das Heiligsein als eine innere, entitative, absolute Bestimmung
vorhanden, in den andern aber bloß der Beziehung nach, als eine

relative Seinsweise, die jedoch keineswegs eine logische Aussage bleiben

will, sondern eine reale Grundlage voraussetzt, die die Beziehung
begründet und ihr die Festigkeit verleiht. Diesen Weg schlägt der

1 Wichtiger ist es, dies für einzelne Gebiete zu fixieren. So ist z. B. bei den
Sakramenten, soferne sie schon auf das genus signi beschränkt sind und eine
gewisse Anteilnahme an verborgenen Gütern bedeuten, die Unterscheidung sehr

gut angebracht, nach welcher man sakramentale Benennungen in signa rei
occultae und in signa rei sanctificantis einteilt. Es wären dies zwei äquivoke
Arten. Unter dfen ersten kann man sowohl abergläubische Gebräuche, als auch
Kultakte heidnischer Religionen unterbringen. Zur zweiten würden Sakramente
aller Zeiten, wie auch ratifizierte Sakramentalien gehören. Die Namensgleichheit
ist vorhanden und beruht auf gewissen untergeordneten, materiellen Ähnlichkeiten,

die den Religionshistoriker oft dazu verleiten, eine formelle sachliche
Übereinstimmung festzustellen. Die « res significata » ist indessen völlig
verschieden : das unbestimmt Verborgene und mit magischen Mitteln Erreichbare
einerseits, das die Seele Umgestaltende oder zur Umgestaltung Vorbereitende
andererseits.



Formale und objektive Heiligkeit 261

hl. Thomas in III 60, 1 ein, wo er die verschiedenen Aussageweisen

von « heilig », « sacrum », prüft. Die res sacra wäre nach ihm1
jenes eine, von dem die Bestimmung des Heiligseins auf alles andere

herabströmt. Das an sich Heilige ist aber das Verborgene, das Unsagbare,

ja wenn man recht versteht, das Ungestaltete, im täglichen,
durchsichtigen Begriff nicht Kündbare. Diesen Weg schlagen auch

wir ein, indem wir die Scheidung des Durchsichtigen und Unbegreiflichen

zur Grundlage unserer Analyse machen.

Die Proportionsanalogie gründet sich auf den Vergleich des innern

Seinsgehaltes der Dinge. Der Vergleich setzt quantitative oder
qualitative Bestimmungen voraus. Für die Philosophie und Theologie
kommen nur die letzteren in Betracht ; die Quantität (Proportion) der

Qualitäten wird gesucht, und aus einer solchen Bestimmung entsteht
die Ordnung der Dinge untereinander nach Vollkommenheitsgraden
der Seinsähnlichkeiten. Eine solche Analogie hat der hl. Thomas vor
Augen, wenn er die Heiligkeit der Geheimnisse des Königs und Gottes
miteinander vergleicht 2. Beide sind heilig, da die Unverletzlichkeit
des Verborgenen sie zu res sacrae gestaltet. Die Grundlage des Heiligseins

ist gemeinsam, wenn auch dem Grade nach sehr verschieden

und bloß nach Ähnlichkeitsproportionen vergleichbar. Läßt sich

außerdem nachweisen, daß in einer Gruppe von Dingen, die heilig
genannt werden, die Seinsgrundlage nur durch Anteilnahme vorhanden

ist, so müssen wir die Proportionsanalogie durch die oben besprochene

ergänzen und die Ableitung der Heiligkeit auch nach irgendeiner
Beziehung der Kausalität, des Zeichens usw. vornehmen. Da nun,
theologisch gesehen, die eigentliche Heiligkeit immer eine Teilnahme
an Gottes Heiligkeit ist, von ihm auf jedes Geschaffene herabströmt,
so sind beide Wege miteinander derart verbunden, daß eine strenge Trennung

nicht unbedingt erfolgen muß 3. Ohne eine solche Beziehung auf ein
Gemeinsames (die Heiligkeit Gottes) wäre wohl des Königs und Gottes
Geheimnis bloß nach Namensgleichheit heilig. Nur weil die Königswürde

Abglanz der Würde Gottes ist, und somit die Beziehung zu Gott
darin immer mitgedacht wird, kann man die Grade der Unverletzlichkeiten

nach der Proportionalität des Heiligseins ausdrücken.

1 III 60, 1 ad 3.
2 Ibid. ad 2.
3 Die sogenannte quarta via bei den Gottesbeweisen ist nach diesen Prinzipien

konstruiert, wie auch die umgekehrte Richtung in I 44, 1, wo es sich um die
Ableitung des geschaffenen Seins von Gott handelt.



262 Formale und objektive Heiligkeit

Nach dem Gesagten dürfte unsere Absicht klar umschrieben sein.

Wir wollen die Bestimmbarkeit der Dinge nach der Heiligkeit im
theologischen Sinne klarlegen. Es bleiben daher alle jene Aussagen des

täglichen profanen Lebens aus unserer Untersuchung ausgeschlossen,
die entweder bloß Metaphern der Heiligkeit sind oder ohne jegliche
entitative Grundlage oder Beziehung zu Gott gemacht werden. Aus
diesem Grunde beachten wir selbst die Phänomene, die der Heiligkeit
ähnlich wären, aber zu Gott in keiner Beziehung stehen, nur insoferne,
als sie etymologisch von Bedeutung sind. Abergläubische Gewohnheiten

und Gebräuche, heidnische Religionsäußerungen, soferne in
ihnen nicht die anima naturaliter Christiana zum Vorschein kommt,
gehören nicht in den Bereich unserer Analyse. Für den Theologen
ist die Heiligkeit eine Ureigenschaft Gottes, des Ansichseienden. Es
kann daher im eigentlichen Sinne nur dasjenige heilig genannt werden,
was mit der Heiligkeit Gottes in Beziehung gebracht werden kann.
Wie vielfach kann Gottes Heiligkeit gefaßt werden und wie strömt
sie auf die geschaffenen Dinge über Diese Fragen erwecken
augenblicklich unser Interesse.

b) Zur Wortbedeutung der Heiligkeit.

Zunächst möchten wir einiges, was für unsere Untersuchung von
Belang ist, über die Etymologie sagen, um den klaren Sinn des

Begriffes gewinnen zu können. Daß der hl. Thomas etymologisch nicht
das Richtige getroffen, sachlich aber, nach gewissen Schwankungen
des Sentenzenkommentars, in der Summa klar gesehen hat, ist bekannt1.
Der große Reichtum der griechischen Sprache in den entsprechenden

1 Im Sentenzenkommentar wird er hauptsächlich durch die Beschreibung
des Pseudo-Areopagiten geleitet : Sanctitas est ab omni immunditia libera et
perfecta et immaculata munditia (I. Dist. X 4 ad 3). Daher nimmt er auch die
firmitas im Sinne einer confirmatio in bono per donum gratiae vel gloriae
(I. Dist. XV, I 1 ad 1). Hierin erblickt er eine eigene, von der Sündenreinigung
verschiedene Form der Heiligung, zu der als dritte Art der Heiligkeit die accomo-
datio ad usum divini cultus kommt, die er auch unter dem Begriff der munditia
unterbringen will. In II-II 81, 8 ist die Scheidung ganz klar. Munditia und
firmitas sind zwei Begriffstypen, unter welchen er die Heiligkeit als wirkliche
formale und objektive Bestimmung ordnet und somit den Weg zeigt, auf dem
man die theologisch richtige Wertung solcher Aussagen finden kann. Dasselbe
finden wir in seiner Lehre über die sakramentale Heiligung, wo er die Weihe
zum Gottesdienst als consecratio nicht mehr dem Begriffe der Reinheit oder
Reinigung unterstellt (III 63, 6 ad 2).



Formale und objektive Heiligkeit 263

Ausdrücken war ihm unbekannt. Nur sein außerordentlich feiner Sinn
für sachliche Unterscheidungen führte ihn auf den Weg, wo er die

richtige Anwendbarkeit des Begriffes so gefunden hat, als wenn ihm
die klassische Wortreihe bekannt gewesen wäre. Daß das ayiov etymologisch

mit dem Unirdischen nichts gemein hat, wissen wir genau.
Daß aber das sachliche Gegenteil doch in dem Irdischen zu finden ist,
steht ebenso fest.

Das aytov ist zweifelsohne auf aÇo), aÇop-at zurückzuführen, das

meist in Medialform gebraucht wird und einen von der Ehrfurcht
ergriffenen Seelenzustand bedeutet. Dasselbe ist von dem andern
Zeitwort zu sagen, zu dem uns die genannten Wörter weisen, von
àyauat, das das bewundernde Verhalten eines Subjektes ausdrückt.
So weist uns die Etymologie zum affektiven Leben, zu einem
Seelenzustand, der durch Scheu, Ehrfurcht und Bewunderung charakterisiert
wird1. Man kann sagen, daß das Subjekt gleichsam bezaubert dasteht,
ohne daß eine weitere Gemütsbewegung der Liebe, Furcht und dgl.
sein Verhalten näher bestimmen würde. Dies dürfte jene Ur-empfin-
dung sein, von der wir oben gesprochen haben, die mit einem
moralischen Verhalten oder Wert noch nichts gemein hat, sondern bloß
das Prinzip, den allerersten Anfang desselben bildet. Als solches, als

rationales Verhalten, tritt uns diese Ehrfurcht in der Tugend der

Gottesverehrung entgegen, die Thomas in II-II 81 so wunderbar
beschreibt und die er sachlich mit der sanctitas identifiziert. Durch
die Erziehung, durch rationale Überlegung entwickelt sich das irrationale,

gleichsam bezauberte Verhalten des Menschen zu einer beständigen
Gesinnung, zu einem moralischen Wert, in dem die reflexiv bewußte

Hochschätzung, Scheu und Ehrfurcht vor einem würdigen Gegenstande

ohne Beimischung anderer Gemütsbewegungen ausgedrückt wird.
Aus dem gleichsam unvernünftigen oder vorvernünftigen Bezaubertsein
entsteht die vernunftgemäße Verbundenheit des Subjektes, die religio.
Thomas hat also Recht, wenn er die religio als ein Gebundensein der Seele

an einen überwältigenden Gegenstand, an Gottes Majestät, beschreibt.
Nach dieser anfänglichen Untersuchung müssen wir also die

Wurzel für die impositio nominis der Heiligkeit in der reinen Scheu,

in der erschütternden Bewunderung der Seele suchen, die, nach dem

Warum dieses Zustandes forschend, die objektive Ursache desselben

mit dem gleichen Namen bezeichnet, den sie dem eigenen Zustand

1 Selbst âyav bedeutet eine impulsive Handlung aus Vorliebe, Bewunderung
u. ä., bei Aristoteles aber das Leidenschaftliche überhaupt.



264 Formale und objektive Heiligkeit

gegeben hat. Daher kommt in Bezeichnungen wie ayoç, àyvdç, ayioç
und selbst in àyaôoç (dessen eigentliche Bedeutung « bewunderungswert »

ist) das Ehrfurchtgebietende, Scheuerregende zum Vorschein 1. Alles,
was dem Verstände unzugänglich ist, dürfte dieser allgemeinen
Gegenständlichkeit unterstellt werden können. So kommen wir zum
Verborgenen, zu dessen Gestaltung menschliche Kräfte nicht ausreichen,
das für die Vernunft unbegreiflich und unsagbar ist. Dies ist der
Gegenstand der ehrfürchtigen Scheu, ist das Heilige als Objekt. So

kommen wir zu einem andern Begriff, unter welchem uns Thomas
die Heiligkeit vorlegt, zum (j-uuxystov, zum sacrum secretum. Es mag
etwas anfänglich verborgen und unbegreiflich erscheinen, sogar Scheu

erregen ; für das geläuterte Denken verliert es aber den Reiz, sobald

es in einem klaren, umfassenden Begriffe ausgesagt und somit gestaltet
wird. So entsteht das Durchsichtige, das Profane, als Gegensatz zu
dem für den Verstand Ungestalteten, dem Heiligen 2. Daher kommt es,

daß allem mit « heilig » Bezeichnetem entweder die Gottheit, oder die

Gottesbeziehung eigen ist, da nur die Gottheit völlig unbegreiflich ist
und nur die Berührung mit ihr etwas von dem Alltäglichen, Profanen,
in das Reich des Heiligen überführen kann 3. So tritt in den Begriff
der Heiligkeit die Reinheit ein, insoferne wir darunter das Erhabene
verstehen. Der Gegenstand ist über alles Irdische erhaben, unvermischt,
und die davon betroffene Seele ist in einem Zustande, der sie über
alle irdischen Gefühle erhebt, und durch einen direkten Verkehr mit
einer überwältigenden Würde von jeder niedrigen Gesinnung läutert.

1 Dieser Zusammenhang ist in mannigfachen Sprachwendungen festzustellen,
besonders bei abergläubischen Gebräuchen. So z. B. « besprechen » (èrctoS-rj incantatio,
igézés), wo die magische, bezaubernde Wirkung verborgener Worte oder Kräfte
ausgedrückt wird. Dies nur als eine vorübergehende Bemerkung, um unsern
Vorgang zu beleuchten, da eine weitere Untersuchung für unsern Zweck belanglos ist.

2 llpoçaivw : sichtbar machen, erscheinen lassen. Hat Thomas mit der
Etymologie des Unirdischen kein Glück gehabt, so läßt sich ohne besonderes
Wohlwollen auch sein sachliches Recht behaupten : unheilig (profan) ist, was
den logischen Schemen wie auch dem Begrifflichen irdischen Wissens völlig
unterworfen ist. Ist Erkenntnis ein Gleichwerden des Verstandes mit seinem Gegenstand,
gleichsam eine Unterordnung oder Gleichstellung desselben mit dem Sein des
Erkennenden, so ist zweifellos dasjenige irdisch, den irdischen Proportionen der
Erkenntnis entsprechend, was dem Denkapparate gehorcht, durch dasselbe in
das Sein des Erkennenden eingefügt werden kann. Überirdisch ist dem gegenüber,
was über solchen Beziehungen steht, durch irdische Kräfte nicht durchsichtig
gemacht werden kann.

3 So auch Thomas : Proprie autem sanctitas dicitur per respectum ad Deum.
Ad Rom. cap. 12, lect. 1.



Formale und objektive Heiligkeit 265

Dem Heiligen direkt untergeordnet sein, kann ohne Reinigung und

Läuterung des Untergeordneten nicht geschehen1.
Ganz ähnliche Beziehungen finden wir in den übrigen griechischen

Bezeichnungen der Heiligkeit. Die Schattierungen sind oft sehr fein
und schön, sind aber für unsere Untersuchung nicht von allzugroßer
Bedeutung. Das «jejavov und das damit zusammenhängende seßo^at, wie
auch Upov in seinen zahlreichen Verbindungen, tragen insgesamt das

gleiche Gepräge an sich. Im letzteren werden die Gottesbeziehungen

ganz besonders hervorgehoben. Alles was die Götter betrifft, nennt
der Grieche Ispöv. Daher sind auch die gottähnlichen Mächte, die

Herrscher, ispot'. Was der Mensch den Göttern weiht, wird lepov,

geheiligt, von den profanen Beziehungen befreit. In dieser Form hat
das Wort ein ganz besonderes Interesse für die Theologie. Religio als

Ehrfurcht vor Gott ist durch Wörter, die dem Kreise des <jißo[rac

angehören, auszudrücken ; als Gottesdienst aber wird sie durch die
Ausdrücke bezeichnet, die dem Stamme des hpov angehören. Hierdurch
kommt insbesondere die priesterliche Funktion der Religion und der

Heiligkeit zum Vorschein, gleichsam ihre dienende, vermittelnde
Stellung jenen Tugenden gegenüber, die den Menschen unmittelbar
mit Gott vereinigen. « Hieratisch » und « hierarchisch » sind in der

Theologie geläufige Begriffe. In beiden ist die Weihe, das Hintragen
zu Gott, die Übergabe an ihn, mit einem Wort : die Bewirkung von
Gottesbeziehungen, die Grundlage, aber auch das Ziel einer dienenden

Tätigkeit. Hierin liegt jene Aufgabe der Heiligkeit ausgedrückt, von
der der hl. Thomas sagt2 : sanctitas autem dicitur secundum quod
homo non solum haec (quae ad cultum divinum pertinent), sed etiam
aliarum virtutum opera refert ad Deum. Aber auch die vermittelnde
Rolle der Heiligkeit liegt in diesen Ausdrücken verborgen. Die
ursprüngliche Bedeutung von lepov bezieht sich auf die Heiligkeit der
Gottheit sowohl in sich als auch in ihrer Ableitung auf die irdischen
Dinge. Das lepow und damit zusammenhängende Bildungen bedeuten
also eine von der Gottheit herabströmende und durch den « heiligen »

1 Diese Begriffe sind vorerst noch nicht im ethischen Sinne zu nehmen,
noch weniger als eine übernatürliche Ausstattung der Seele aufzufassen. Dies
tritt in die theologische Formulierung der Heiligkeit ein. Vorläufig genügt es,

wenn man darunter etwas Ähnliches versteht, wie es die aristotelische Katharsis
der Tragödie ist, oder sie in einem so allgemeinen Sinn auffaßt, wie dies in den
Beispielen des hl. Thomas geschieht, in welchen er die Berührung der Seele mit
niedrigen Dingen eine contaminatio nennt. So z. B. II-II 81, 8. Tatsächlich
finden wir, daß fast alle griechischen Wörter, die die Heiligkeit bezeichnen, auch
zur Bezeichnung der Reinheit und Keuschheit verwendet werden. 2 II-II 81, 8.



266 Formale und objektive Heiligkeit

Diener vermittelte Weihe und Gnade. Eine von den Menschen

beabsichtigte Weihe und Heiligung und Übergabe an die Gottheit bleibt
wirkungslos, wenn sie der Gottheit nicht angenehm ist, von ihr nicht
angenommen, gleichsam ratifiziert ist. Die Art und Weise, wie auch

der Grad dieser Ratifikation und Annahme ist in den beiden
Ausdrücken bezeichnet. Im hieratischen Dienste kommt bloß die Absicht
der Weihe zum Vorschein. Ob der Diener in eigenem Namen, nach

eigenem Gutdünken handelt, und ob somit die Annahme durch die

Gottheit, die Verleihung von Huld und Gnade zugesichert sind, ist in
diesem Begriffe nicht ausgedrückt. Jeder Gottesdienst ist hieratisch,
Weihe und Heiligung suchend, aber die gnädige Annahme von seiten
der Gottheit gehört nicht zu seinem Wesen. Ganz anders der
hierarchische Dienst, zu dessen Begriff eine gewisse Ratifikation der
gottesdienstlichen Handlungen unbedingt gehört. Der Auftrag zu solchen

Verrichtungen drängt das eigene Gutdünken zurück, und somit erhält
ein solcher Gottesdienst den Charakter einer eigenen Weihe. Kommt
der Auftrag von einer menschlichen Autorität, so ist die Ratifikation
eine unvollkommene, und der hierarchische Zug vermag diesen Dienst
über das rein hieratische nicht wesentlich emporzuheben. Dies

wäre der staatspriesterliche heilige Dienst, den wir bei den
Staatsreligionen der Griechen, Römer usw. feststellen können. Kommt aber
der Auftrag von Gott, so ist der hierarchische, heilige Dienst vollkommen,
insbesondere dann, wenn er nach den Anordnungen eines Obersten

Priesters geschieht, wie dies im Christentum secundum ritum Christi

genau festgestellt ist h

1 Man könnte das Gesagte nach dem folgenden Schema darstellen :

| im eigenen Namen.

ohne Auftrag Gottes 1

hieratisch im anto- | im Namen einer Gemeinschaft,
nomastischen Sinne

Hieratisch
im abgeschwächten Sinne : wegen der
Schattenhaftigkeit des Dienstes (in spe
futurorum bonorum) und bloß nach der
moralischen Existenz des Hohenpriesters :

der Dienst des Alten Testamentes.
im Auftrag Gottes

hierarchisch im eigentlichen Sinne : infolge der sicheren
Zusage der Huld, Gnade und der realen
Teilnahme an den Gütern Gottes und
unter der realen Führung des Obersten
Priesters : im Neuen Testament.



Formale und objektive Heiligkeit 267

Eine sehr lehrreiche Bedeutung von Upov ist « gotterfüllt », « gottvoll

», die auch der hl. Thomas kennt. Im Sinne von Gottangehörig-
keit ist alles heilig, was ist1. So im theologischen Sinne bei Thomas :

creaturae sensibiles significant aliquid sacrum, scilicet sapientiam et
bonitatem divinam, inquantum sunt in seipsis sacra2. Dies ist die

Überleitung zur Heiligkeit im Sinne einer Reinheit, die den Dingen
selbst innewohnt, somit eine Annäherung an die Anteilnahme an der

göttlichen Natur bedeutet, was das meist Charakteristische einer Art
der theologisch wertvollen Heiligkeit, der sanctitas formalis, ist. Durch
den Pseudo-Areopagiten kam bei Thomas eine sonst im Klassischen

nicht gebrauchte Verbindung im Worte « Hierotheus » in Gebrauch 3. Es

ist dies die Bezeichnung der gotterfüllten Person, die nicht durch eigene

Bemühung, sondern durch göttliche Erleuchtung Einsicht in göttliche
Dinge gewonnen hat. Diese Bedeutung entspricht ganz genau dem

klassischen èvOoutuâÇstv, das ursprünglich die in verschiedenen Formen
eintretende Gottbegeisterung bezeichnet.

Hier können wir auch auf die Berührungspunkte der Heiligkeit
mit "£/-£(.) hinweisen. Es wird oft im Sinne von « weihen » gebraucht,
obwohl die ursprüngliche Bedeutung auf « vollenden » u. dgl. eingestellt
ist. Hieraus gewinnen wir die Einsicht, daß vom Vollbegriff des

Heiligen nach der griechischen Mentalität die Vollkommenheit
unzertrennlich ist. Das gleiche Wort bezeichnet die Vollendung, die

Vollkommenheit, welches das Weihevolle ausdrückt : die Weihe ist die

Vollendung eines Dinges, das Höchste, wozu es erhoben werden kann.
Deshalb hießen in die Mysterien eingeweihte Personen xéAetot und die

verschiedenen Weihefunktionen werden auch durch Wörter bezeichnet,
die aus dieser Wurzel gebildet sind. Daher ist xsXetv mit dem

Vollendeten in Beziehung zu bringen.
Es ließe sich diese Analyse noch weiter ausdehnen. Für unsern

Zweck dürften aber die angeführten kargen Bemerkungen ausreichen.

Wir wollten aus dem reichen Schatze des Griechischen jene Züge
sammeln, die für die theologische Formulierung der Heiligkeit und

für die Rechtfertigung des hl. Thomas in Betracht kommen können.
Nach der bisherigen Untersuchung tritt uns also das Heilige als

das Erhabene, Überwältigende entgegen, sofern es in dieser Eigenschaft

einfachhin vollendet, vollkommen ist. In seinen Beziehungen zum Gemüt

1 Einige Belegstellen s. in Pape, Handwörterbuch der Griechischen Sprache-
2 III 60, 2 ad 1. 3 I 1, 6 ad 3.



268 Formale und objektive Heiligkeit

kommt es zunächst als Scheu- und Ehrfurchterregendes in Betracht,
wobei andere Gemütsbewegungen ausgeschlossen sind, woraus aber
die Bewunderung, die höchste Anerkennung und Verbundenheit
naturgemäß fließen. Dem menschlichen Verstände tritt es als Verborgenes

entgegen, als etwas für seine Auffassungsweise schlechthin Ungestaltetes,

Unsagbares, über alle irdischen Begriffsbeziehungen Erhabenes, deshalb

in sich vollkommen Reines. Somit hätten wir das Material gesammelt,
aus dem der erste Teilbegriff des Aquinaten aufgebaut ist : « Nomen
sanctitatis duo videtur importare : uno quidem modo munditiam ;

et huic significationi competit nomen graecum : dicitur enim ayioç

quasi sine terra »1.

« Alio modo importât firmitatem : unde apud antiquos sancta

dicebantur, quae legibus erant munita, ut violari non deberent ; unde
et dicitur aliquid esse sancitum, quod est lege firmatum ». Der Unterschied

zwischen der lateinischen und griechischen Mentalität kommt
hier klar zum Vorschein. Im Griechischen ist die Anlehnung an das

Naturgegebene für den vollen Begriffsinhalt maßgebend. Die Bedeutung

von « kräftig », « tüchtig » ist bei iepov möglich, bei den

Wörtern aber, die zum Stamme AT («Çojiai) gehören, scheint dies derart
zu Grunde zu liegen, daß àyaOdv als letztabgeleitete Form direkt dies

bedeutet. Der Zusammenhang von « rein » und « kräftig » — munditia
et firmitas — ist demnach im Griechischen ganz natürlich. Die
lateinische Mentalität, die vom juridisch Gegebenen beeinflußt ist,
findet den Zusammenhang nicht so leicht. Selbst den Gewährsmännern
des hl. Thomas gelingt es nur auf einem großen Umweg, dies zu
erreichen : die Reinheit kommt in den Begriff der sanctitas nur durch
das reinigende Blut : sanguine tinctum2. Daß sanctum mit sancio
zusammenhängt, steht fest ; ob aber hierbei der juridische, wenn auch nicht
positiv rechtliche Sinn maßgebend ist, oder dieser ursprünglichen
religiösen Gebräuchen entnommen ist, kann nicht genau festgestellt werden.

Jedenfalls steht hier die Erklärung des Heiligseins, des kraft einer

1 II-II 81, 8. Diese Erhebung des Heiligen über das Alltägliche, Profane
und Irdische wird auch in den privativen und konträren Begriffen ausgedrückt.
Bsßrp.o; ist das Unheilige, Entweihte, weil es allen zugänglich, niedrig ist und mit
Füßen getreten werden kann (aus ßaivi»), das Gegenteil vom Erhabenen,
Verborgenen. Im yoai'veiv, jualveiv un(' [J-wXùetv wird das Moment der Besudelung,
der Verunreinigung, die Vermischung mit niedrigen Elementen hervorgehoben ;

alles, was mit diesen Ausdrücken bezeichnet wird, ist unheilig, entweiht,
entheiligt, weil unrein.

2 II-II 81, 8.



Formale und objektive Heiligkeit 269

Bestimmung Geheiligten viel mehr im Vordergrund als bei den

griechischen Bezeichnungen.
Die firmitas, die der hl. Thomas sucht, ist sehr klar und eindeutig

im outov enthalten und ausgedrückt. Es bedeutet : das durch
göttliches und natürliches Gesetz Geheiligte, wie auch die den

althergebrachten Sitten entsprechenden Gepflogenheiten. Es steckt also

hinter diesem Ausdruck das Heilige als bindend, festgelegt, als Quelle

von Recht und Gerechtigkeit und in letzter Instanz als ewiges Gesetz

oder als Personifikation desselben, das höchste Gut als letzter Zweck.
Diese Elemente faßt Thomas zusammen, wenn er die Festigkeit des

Heiligen beschreibt und sagt : Firmitas etiam exigitur ad hoc, quod
mens Deo applicetur ; applicatur enim ei sicut ultimo fini et primo
principio ; huiusmodi autem oportet maxime immobilia esse h "Otnov

bezeichnet ferner die Pflichten des Menschen der Gottheit gegenüber.
Deshalb ergänzt Thomas die oben gegebene Beschreibung der Heiligkeit

mit dem Zusatz : inquantum homo servat ea, quae sunt iusta
quoad Deum 2

; und in II-II 81, 8 sagt er : sanctitas dicitur, per quam
mens hominis seipsam et suos actus applicat Deo. Im ostov kommt also

sowohl das Objekt der menschlichen Handlungen als etwas Erstrebenswertes,

Würde- und Wertvolles zum Vorschein, wie auch die subjektive
Gesinnung, sich solchen Gegenständen gegenüber ehrfürchtig zu
verhalten und verbunden zu sein 3. Firmitas als Ehrfurcht und Beachtung
gebietende Würde von Seiten des Objektes wie auch feste Ausrüstung,
Tugend und Tüchtigkeit von seiten des Subjektes zum ehrfurchtsvollen
Verhalten und Wandeln, sind charakteristische Züge der Heiligkeit
nach dieser Teilsicht des Begriffes.

Munditia und firmitas sind nach Thomas zwei verschiedene
Teilbegriffe der Heiligkeit. Dies bestätigt auch die soeben gegebene kurze

philologische Übersicht 4. Die beiden Züge vereinigen sich im Begriffe

1 Ibid. Die Analyse von St'xatov führt zu ähnlichen Resultaten. Das
objektiv festgesetzte Recht, als Norm, im Sinne von Recht und Gerechtigkeit,
gestaltet weiter unseren Begriff, wie auch Stxaioirjvr), zeigt uns die Heiligkeit als
einen subjektiven Zustand (dispositio, habitus) der Verbundenheit, der richtigen
Einstellung zum Heiligen.

2 Ad Rom. cap. 12, lect. 1.
3 Über die Anwendung von ôotôtyjç im N. T. vgl. Vigouroux a. a. O.
4 Die nähere Analyse der lateinischen Ausdrücke bringt nichts Neues zum

Vorschein. Eine interessante Bedeutung von sacrum ist « gottverfallen », «

verwünscht ». Man wird hier nicht unbedingt ein Überbleibsel von primitiven Tabu-
Vorstellungen suchen, obgleich in derartigen Ähnlichkeiten und Beziehungen
oft sehr lehrreiche Hinweise zu finden sind. Das sacrum im angegebenen Sinne



270 Formale und objektive Heiligkeit

des Ehrfurchtgebietenden, das eben in zwei Richtungen sich bestätigt :

in der Erhabenheit als rein (munditia), in der Würde als Festigkeit,
nicht zu übertretender Grenzpunkt (firmitas). Das Gleiche ist auch

vom subjektiven Verhalten zu sagen. Die einfache Scheu und
Ehrfurcht ist eine Reinigung der Seele infolge des Kontaktes mit dem

Reinen, oder die objektive Reinheit ermöglicht eine solche Berührung
des Heiligen durch die Seele. Die feste, unveränderliche (immobilitas)
Gesinnung, nach den Forderungen der Würde des Gegenstandes zu
handeln, ist eine Kräftigung der Seele, ihre Verankerung in ewigen
Werten. In dieser Linie bewegt sich die theologische Untersuchung
über die Heiligkeit, wo diese Ausdrücke ihren eigentlichen, nicht mehr
austauschbaren Sinn erhalten.

c) Die allgemeinen Seinsgrundlagen der Helligkeit Gottes.

Bei unserer Analyse können wir einen zweifachen Weg einschlagen.
Der erste führt zum Endresultat durch die genaue Untersuchung und
Abgrenzung aller jener Dinge, die die Heilige Schrift oder der
Sprachgebrauch der Kirche heilige zu nennen pflegt. Eine sehr lehrreiche
und notwendige Analyse für eine exegetische Studie. Wir schlagen
den zweiten Weg ein, indem wir, vom rein theologischen Gottesbegriff

ausgehend, untersuchen, was für eine Bestimmung und Eigenschaft

der Gottheit im Heiligsein, in der Heiligkeit, ausgedrückt sind,
und wie diese auf die geschaffenen Dinge überströmen. Der erste Weg
ist die via inventionis vel acquisitionis (synthesis), der zweite die via
iudicii (analysis).1

Gottes Wesenheit tritt dem menschlichen Verstände schon bei
der allerersten Begegnung als etwas absolut Verborgenes, Unbegreifliches

und Unsagbares entgegen.2 Auch die subtilsten Untersuchungen
vermögen hieran nichts zu ändern. Je inniger das Verlangen nach

Gott, je schärfer die Formulierung, desto vergeblicher erscheint der

drückt sowohl den Rechtsgrund, wie auch den sühnenden Charakter des Verfalls
aus. Im Sinne einer eigenen Beschlagnahme durch Gott, zur Erinnerung an
große Wohltaten, ist die Gesetzesvorschrift der Erstgeburt zu verstehen : omne
primogenitum sanctum Domino (Exod. 13, 2 ; Lc. 2, 23).

1 I 79, 8.
2

« Qui solus habet immortalitatem et lucem inhabitat inaccessibilem ; quem
nullus hominum videt, sed nec videre potest» (I. Tim. 6, 16). « Deus lux est
et tenebrae in eo non sunt ullae » (I. Jo. 1, 5). In diese Unerkennbarkeit des

absolut transzendenten Wesens Gottes verirrt sich die falsche Mystik und jene
negative Theologie, die den wissenschaftlichen Bestrebungen des Verstandes
jeden Wert, jede Anwendbarkeit auf Gott abspricht.



Formale und objektive Heiligkeit 271

Versuch, das Sein Gottes für den Verstand zu gestalten, zu umschreiben.
Selbst die Offenbarung hebt den Schleier nicht. Wir müssen uns mit
dem « Ego sum Qui sum » begnügen und diese absolute Transzendenz
und Verborgenheit Gottes zur Grundlage einer wissenschaftlichen
Auffassungsweise machen. Alles was darauf folgt, ist ein Versuch, dieses

verborgene Sein zu zergliedern nach den Schemen und Aussageweisen
des menschlichen Verstandes. Die größte Ehrfurcht, die keuscheste
Scheu gebietet Gottes Wesenheit dem suchenden Verstände. Nicht
bloß unzugänglich ist sie, sondern sie mahnt uns, daß jeder Versuch,
sie mit menschlichen Mitteln zu erfassen, ihre Herabsetzung und
Verunreinigung mit sich führen würde. Sie ist so erhaben über alles

Geschaffene, daß sie von ihm nicht nur nicht empfangen kann, sondern
in demselben durch natürliche Kräfte auch in sich nicht in voller
Reinheit und Wahrheit aufleuchten kann.

Solange Gottes Wesenheit als absolute Transzendenz gefaßt wird,
ist jede Unterscheidung in ihr kraftlos. Nicht bloß das bezeichnete

Ding (res significata) bleibt in sich unterschiedslos dasselbe, sondern
auch die zu unterscheidenden Eigenschaften und Merkmale (rationes
significatae) fließen derart ineinander, daß sie selbst bei entsprechender
Reflexion als bloße synonyme Bezeichnungen erscheinen, da in ihrer

Anwendung auf die Transzendenz Gottes dem menschlichen Verstände

nichts aufleuchtet, was sie untereinander unterscheiden würde1. Wollen
wir in dieser Form Gott als Sein, Liebe, Gerechtigkeit usw. fassen,

so treffen wir überall auf das gleiche Hindernis : überall tritt uns das

gleiche Lichtmeer von seiten des Objektes und die gleiche Finsternis
von seiten des Verstandes entgegen, sodaß wir nichts anderes als das

Ineinandergehen unserer Begriffe wahrnehmen. In diesem Sinne ist
auch die Heiligkeit Gottes identisch mit seiner absoluten Transzendenz :
Absolute Erhabenheit und Würde in sich, scheuerregend für die Kreatur.

Diese für den Menschen ungestaltete und unsagbare Wesenheit
Gottes hindert uns indessen nicht, sie mit Wahrung ihrer absoluten
Transzendenz auch menschlich zu gestalten. Mit ehrfürchtiger Scheu

1 Hier ist der Grund jener Übertreibung, die prinzipiell alle Aussagen über
Gott für Synonyme erklärt. Die von Gott ausgesprochenen Namen sind signa
conceptionis intellectus de re significata per nomen, wie Thomas I 13, 4 bemerkt.
Sie können ineinandergehen, wenn der Verstand infolge des überwältigenden
Inhaltes des Gegenstandes gleichsam die Herrschaft über sie verliert ; sie müssen
es aber nicht, wenn die Vernunft den Weg gefunden hat, im Objekt die dem Namen
entsprechende Seinsgrundlage bezeichnen zu können. So kommt Thomas zur
Leugnung der prinzipiellen Synonymität und zur Annahme der Analogie.



272 Formale und objektive Heiligkeit

muß an dieses Werk herangetreten werden, mit dem Bewußtsein, daß

die res significata in ihrer vollen Transzendenz in unsere Begriffe
aufgenommen, richtiger, durch sie bezeichnet werden muß. Gerade
hierdurch unterscheidet sich die Theologie von anderen Wissenschaften,
die ihre Vollendung in der Unterjochung ihres Gegenstandes besitzen
und mithin an ihn nicht mit Ehrfurcht, sondern mit herrischem Bewußtsein

herantreten dürfen. Diesen Weg der Theologie schlägt der hl. Thomas

ein, wenn er erklärt, daß jeder von Gott ausgesprochene Name « relin-
quit rem significatam ut incomprehensam et excedentem nominis
significationem»1. Gott ist erhabene Majestät nicht bloß in seinem Sein,

sondern auch in seiner Erkennbarkeit ; er ist unvermischbar (in-
commixtibilis) sowohl im realen, als auch im intentionalen Sein.

Dies vorausbemerkt, können wir es wagen, selbst das transzendente
Wesen Gottes durch einen Begriff unserer Auffassungsweise näher zu
bringen, nach derselben zu gestalten, ohne seinen Wahrheitsgehalt
vollständig auszudrücken, aber auch ohne ihn zu verfälschen oder in
eine gänzlich negative Gedanken- und Inhaltslosigkeit zu verfallen.
Das Ansichseiende, das esse per se subsistens, ist dieser Begriff, in dem
weder das Sein näher (als Natur oder Subsistenz) bestimmt ist, noch
das « Ansich » etwas anderes bedeutet als den Ausschluß einer Beschränkung

: ein ärmlicher Begriff Aber es ist in ihm die volle Leistungsfähigkeit

unseres Verstandes enthalten : Das Wesen Gottes erscheint
in ihm, wenn auch nicht in vollem Glänze, so doch erkennbar, sowohl
in sich als auch in seiner Unterscheidung von den Geschöpfen, in einer

Form, die den Proportionen des menschlichen Verstandes entspricht.
Negationen sind nur dann wertlos und führen den Verstand nur dann
ins Dunkel des Inhaltslosen, vollends Ungestalteten und in keiner
Weise Aussagbaren, wenn sie sich auf das Sosein, nicht aber auf die
Schranken und Unvollkommenheiten beziehen. Die Aufhebung der
Schranken bedeutet noch nicht das Verschwinden des Soseins, sondern

nur dessen neue Auffassungsform : es bleibt der ganze positive Inhalt,
der durch die Entfernung der Grenzen (durch die negative Abstraktion)
zwar nicht in sich, wohl aber für den betrachtenden Verstand im
höchsten Maße reich geworden ist. Diese Negationen sind für den

Verstand Hilfsmittel, das Ungestaltete zu gestalten, das Unbegreifliche
zu ergreifen, nicht weniger als die logischen Schemen und die
verschiedenen Tätigkeiten bei der positiven Abstraktion Hilfsmittel sind,

1 I 13, 5. Vgl. auch die Kommentare Kajetans dazu.



Formale und objektive Heiligkeit 273

um in die Nähe der ungestalteten und unbegriffenen Realität zu gelangen.
Diese Grundsätze des Aquinaten verleihen seiner Theologie jene
Nüchternheit, die von ihr jede mystische Schwärmerei fernhält, aber auch
der Verzweiflung des Agnostizismus keinen Platz einräumt1.

Besitzen wir im esse per se subsistens einen Begriff von realem

Wert, so erhält auch unsere weitere Untersuchung eine feste Grundlage.

Das Ansichseiende ist nur mit dem Ausschluß der Potenzialität
denkbar. Jede Zusammensetzung, jede Vermischung mit dem was
nicht Ansichsein wäre, ist ausgeschlossen. Es erscheint uns somit
die puritas, die munditia, die völlige Seinsreinheit Gottes als etwas,

was mit dem Wesen Gottes notwendig verbunden ist. Dies ist gleichsam
die allererste Bestimmung, die uns entgegentritt und das Wesen Gottes

eindeutig gestaltet. Gott ist über alles erhaben, verborgen, Ehrfurcht
und Scheu erregend, weil sein Wesen völlig rein, von jeder Potenzialität
frei ist. Streng genommen ist diese Seinsreinheit für unsern Verstand
nicht das Wesen Gottes, sondern eine Folgeerscheinung desselben. Sie

ist aber in dieser Form auch nicht eine Eigenschaft, sondern eine

Auffassungsweise, die mit dem Wesenszug völlig gleichwertig ist. In
allen Fällen findet aber hierin der Verstand den tiefsten Seinsgrund,

warum Gottes Wesen verborgen ist, und deshalb dürfen wir die
Wesensheiligkeit Gottes in der vollen Reinheit (munditia), in der völligen
Erhabenheit über jede Potenzialität erblicken 2.

Zum Begriff des Ansichseienden gehört ferner die völlige
Unabhängigkeit. Im Sein genügt es sich selbst. Weder im Werden noch
im Bestehen kann es auf ein anderes Prinzip zurückgeführt werden :

es ist in sich selbst. Die Seinsfestigkeit Gottes, die firmitas, ist eine

weitere Bestimmung, nach welcher unser Verstand das verborgene
Wesen Gottes gestaltet und worin er den Grund der Erhabenheit
Gottes findet. Mit dem Begriffe der völligen Seinsfestigkeit nähern
wir uns Gott ; durch ihn stellen wir uns einen weiteren Zug seiner

Seinsheiligkeit vor. Seinsreinheit (munditia) und Seinsfestigkeit sind
die zwei Teilsichten, unter denen das erhabene, verborgene Wesen Gottes

uns nicht als Wesenheit, sondern als Heiligkeit entgegentritt. In dieser

Fassung steht ein Gegenstand vor uns, der nicht kraft einer bloßen
Schwäche des menschlichen Gemütes, sondern an sich, kraft des

eigenen überwältigenden Seinsgehaltes geeignet ist, Ehrfurcht und

1 Diese Grundsätze entwickelt Thomas sehr häufig, im Zusammenhange
am besten in I 13.

2 Diese Seite der Heiligkeit Gottes bespricht Thomas I 3.

Divus Thomas. 18



274 Formale und objektive Heiligkeit

Scheu zu erregen, das Gemüt in ständiger ehrfurchtsvoller Haltung
zu bewahren, dazu zu verbinden, darin zu erhalten. Diese beziehungsweise

Seinsheiligkeit Gottes ist die Grundlage der subjektiven heiligen
Gesinnung des Geschöpfes, somit der naturrechtlichen, die Natur der

natura naturans und der natura naturata in rechte Verbindung
stellenden Beziehung. Die unendlich erhabene Würde Gottes, als

ehrfurchtgebietender Gegenstand, faßt die beiden bisher besprochenen Momente

zusammen und stellt uns die Seinsheiligkeit Gottes unter einem für den

menschlichen Verstand zugänglichen Begriff vor. Alles, was wir früher
über das ocytov als Objekt und über den Zustand des Gemütes als

âÇojxevov gesagt haben, bewahrheitet sich auch für die theologische

Analyse. Somit hätten wir eine feste Grundlage, die von Thomas
betonten Züge der Heiligkeit weiter zu verfolgen und ihre Anwendbarkeit

auf Gott näher zu untersuchen.
Verlassen wir nun die transzendente Wesenheit Gottes, indem

wir dieselbe als Natur und als Subsistenz fassen. Es unterliegt gar
keinem Zweifel, daß auch diese Begriffe zunächst im transzendenten
Sinne auf Gott anwendbar sind, indem sie nicht bloß von Seiten der

res significata, sondern auch als rationes significatae ineinandergehen 1.

Aber auch in der letzteren Eigenschaft müssen sie formell unterscheidbar
sein und nach ihrer materiellen Identität (ex parte rei significatae)
Gott für den Verstand gestalten. In dieser Form fassen wir sie jetzt,
da dies sich für unsere Analyse außerordentlich fruchtbar erweist.

d) Die formale Heiligkeit Gottes.

Unter Natur versteht der hl. Thomas das substantielle Wesensprinzip

der gesamten dynamischen Ordnung : principium intrinsecum
motus 2. Gottes Natur ist demnach seine Wesenheit, insoferne sie das

1 So fassen wir diese Begriffe im Anhang, wo wir eine Übersicht der
Eigenschaften Gottes bieten wollen. Es ist wohl zu bemerken, daß weder dieses Schema,
noch die andern, die wir geben, eine Einteilung (divisio) im logischen Sinne
darstellt. Die einzelnen Glieder sind nur Teilsichten, unter welchen der Urbegriff
aufgefaßt werden kann, deren Synthese er bildet, die aus ihm abgeleitet werden
können. Sie sind mit einem Wort die Analyse der auf der via inventionis erzielten
Synthese.

2 III 2, 1, wo er sich auf Aristoteles beruft, der die Natur folgendermaßen
beschreibt : natura est principium alicuius et causa movendi et quiescendi, in
quo est primum per se et non secundum accidens (II. Phys. c. 1, lect. 3).
Thomas kommentiert diese Stelle ebd. lect. 1. Wesenheit bezeichnet dasselbe
für die statische Ordnung, was Natur für die dynamische ist.



Formale und objektive Heiligkeit 275

Prinzip seiner Tätigkeit, also vor allem jener Eigenschaften ist, aus
welchen etwas in Gott oder aus Gott hervorgeht. Das Wesen ist das

principium quo des Seins, sofern das Sein als letzter Akt nach Maßgabe

des wesentlichen Seinsgehaltes einem Dinge zuteil wird ; die Natur
ist das principium quo, nach dessen Energiegehalt die Äußerungen,
die letzten Akte der Dynamik, der Tätigkeit sich richten müssen. Wie
die Natur, so sind die nähern Prinzipien der Tätigkeit und die Tätigkeit

selbst als allerletzter Akt Wesen und Natur, sind Vollkommenheiten,

Akte, und zwar zu Grunde liegende Akte, actus primi, èvspysia

für die Seins- und Tätigkeitssphären eines Dinges. Im Begriffe der
Natur tritt uns also vor allem die Teilsicht der Kraft, der Tüchtigkeit
entgegen : Prinzip aller Kraftäußerungen ; wobei Kraft nicht eine

bestimmte Form der Energie, sondern allgemein die Fähigkeit
dynamischer Äußerungen, Akte, bedeutet. Ist der Seinsgehalt des Wesens

beschränkt, so ist auch die Sphäre der Kraftäußerungen umschrieben.
Fehlen die Schranken der Wesenheit, so ist auch das Betätigungsfeld
unumschränkt.

Wird die Natur für sich als Kraft- und Tätigkeitsprinzip
bestimmt, so dienen zu ihrer weiteren Gestaltung Merkmale, die

gleichsam ihre Qualitäten, Eigenschaften darstellen, oder ihre Lage

(status, dispositio) bezeichnen. Ihr Wohlgeordnetsein kann nach

Gut und Schlecht, Kräftig und Kraftlos bestimmt werden. So kommen

wir zu Begriffen, die die Natur unter einem andern Gesichtspunkt
kennzeichnen, neue Teilsbestimmungen derselben vorstellen. Rein,
unversehrt, unrein und verdorben sind Teilsichten der munditia
und immunditia ; kräftig und kraftlos rufen uns die firmitas und
infirmitas ins Gedächtnis.

Übertragen wir den Begriff der Natur auf Gott, so bleibt die
Teilsicht der Kraft und Energie unverändert. Sie tritt uns als

Leistungsfähigkeit des göttlichen Wesens entgegen, wobei die Fähigkeit

keineswegs eine Potenzialität bezeichnet, sondern einen Akt, der
der Wesenheit Gottes vollends proportioniert ist. Das Wesen Gottes
ist aber vor allem durch die Erhabenheit über jede Potenzialität
gekennzeichnet. Die völlige Reinheit (actus purus), die puritas und
munditia ist ein solches unterscheidendes Moment der Wesenheit Gottes,
das jede Seinsbestimmung, mit der Gott für den Verstand gestaltet
wird, an sich tragen muß. Ohne sie kann die res significata
vom Verstände nicht erreicht werden. Gottes Natur, seine Kraft
(firmitas) ist demnach rein, also ein reines Prinzip reinster Tätigkeit.



276 Formale und objektive Heiligkeit

Ist die Natur in den Dingen, von denen wir ihren Begriff bilden, die

geformte, mit Sein und mit Kräften ausgestattete Materie, so ist sie

in Gott die reinste Form, die reinste Kraft. Hiermit ist nicht bloß
die Identität zwischen der Natur Gottes, dem nächsten Prinzip der

Tätigkeit und der Tätigkeit selbst ausgesprochen, sondern auch die

Fehlerlosigkeit derselben. Die transzendente Würde Gottes erheischt
auch eine entsprechende Tadellosigkeit in seiner Tätigkeit. Sofern
also das substanzielle Prinzip derselben in sich der Würde Gottes

entsprechend ausgestattet ist, sodaß aus ihm nur Gottes würdige,
in jeder Weise reine Handlungen folgen, sprechen wir von der Heiligkeit

der Natur Gottes, die sowohl die Kraftfülle (firmitas) als auch
die Reinheit (munditia) in einem ganz bestimmten, dem principium quo
angepaßten Sinne in sich enthält. Und weil die Natur Gottes als reine
Form gefaßt werden muß, sodaß ein materielles Element keineswegs
als Prinzip oder Mitprinzip der Tätigkeiten in Betracht kommen kann,
nennen wir dieses Heiligsein Gottes formale HeiligkeitI.

Die formale Heiligkeit Gottes besteht mithin in seiner Naturwürde,
die durch unendliche Kraftfülle, Tüchtigkeit (firmitas, potentia, virtus)
und durch die höchste Reinheit ausgezeichnet und von allen geschaffenen

Dingen unterschieden wird. Die Erhabenheit des Tätigkeitsprinzips
und die erhabene, makellose Tätigkeit werden vor unsern Augen

lebendig, wenn wir über die formale Naturheiligkeit Gottes sprechen.
Es wird hierin nicht die allgemeine Seinsvollkommenheit Gottes als

Ausschluß eines jeglichen Mangels ausgesprochen, sondern die Fehlerund

Makellosigkeit der Dynamie. In diesem Sinne ist die

Naturheiligkeit ein substanzielles Prädikat Gottes, gleichsam eine

Begleiterscheinung, eine notwendige Auffassungsweise der erhabenen Natur
Gottes. Zu einer Eigenschaft wird die formale Heiligkeit, soferne wir
Gottes Tätigkeit im Sinne der moralischen Tätigkeit bestimmen.

Die Natur ist in dem geschaffenen Dinge nicht unmittelbar tätig 2.

Deshalb können wir bei der Übertragung unserer Begriffe selbst die

Natur Gottes nicht als unmittelbar tätig auffassen, ohne Gefahr zu
laufen, die formalen Unterschiede zu verwischen, ohne welche unsere

1 Auch in den geschaffenen Dingen ist die Form das Tätigkeitsprinzip,
wenn auch die Materie ein Mitprinzip ist. Die Benennungen werden immer von
den meist charakteristischen Merkmalen genommen. Aus diesem Grunde heißt
auch bei den Geschöpfen die abgeleitete, ihre Natur veredelnde Heiligkeit, eine
formale.

2 I 54, 1-3.



Formale und objektive Heiligkeit 277

Aussagen zu wertlosen synonymen Gebilden werden h Die Seinsund

Kraftfülle Gottes in ihrer Erhabenheit und Reinheit begründet die

Naturheiligkeit Gottes. Alles was von der Natur Gottes ausgeht, ist
wesentlich heilig und nichts kann von ihr stammen, was einen Mangel
dieser Reinheit und Heiligkeit aufweisen würde. Die nächsten Prinzipien
der Tätigkeit sind von der gleichen unendlichen Seins- und Kraftfülle,
wie die Natur Gottes, deren Eigenschaften sie sind. Verstand und
Wille stellen diese Prinzipien dar, zu denen die Macht (potentia) kaum
als eine dritte Eigenschaft hinzutritt, sondern bloß die Verbindung
der zwei genannten Kräfte repräsentiert2. Naturhaft ist ihre Betätigung
heilig, rein, makellos und fehlerfrei, weil ihre Wurzel, die Natur, wesentlich

so beschaffen ist. In dieser Heiligkeit ist nichts anderes eingeschlossen,

als daß alles, was in Gott oder von Gott ausgeht, sowohl in einer der

Natur Gottes, als auch der Natur des Vorganges entsprechenden Weise

hervorgeht und daß in diesem Vorgange nichts zu finden ist, was den

geringsten Mangel oder die leiseste Makel aufweisen würde.
Die Vorgänge in Gott sind zweifach. Von der ersten Art

unterrichtet uns bloß die Offenbarung, indem sie, unter der Analogie der
inneren Ausgänge (processio) im geschaffenen Geist, ein ähnliches Hervorbringen

(productio) in Gott vorlegt. Daß hierin die heiligsten,
kraftvollsten Tätigkeiten innerhalb der Gottheit wirklich sind, wie auch

in bezug auf Verborgenheit die allergrößten und nur Gott zugänglichen

Mysterien uns geoffenbart werden, unterliegt keinem Zweifel. Nur
eine unendliche Natur kann in dieser Form wirklich sein. In diesen

Ausgängen erscheint uns die formale Heiligkeit Gottes in ihrer absoluten
Transzendenz eine und einzige, in inneren relativen Beziehungen drei-

gestaltig und daher dreieinig. Die gleiche Heiligkeit, als begleitendes
Merkmal der reinsten und kräftigsten göttlichen Natur, ist im Vater,
als im Prinzip der Dreieinigkeit, daher der reinsten und bewunderungswertesten

Tätigkeit, vorhanden. Dieselbe dem Sohne mitgeteilt, stellt
dessen relative Heiligkeit dar. Die gleiche Naturheiligkeit, als

Prinzip eines weiteren Ausganges, teilt wieder in einer gotteswürdig
reinen und kraftvollen Tätigkeit die formale Heiligkeit der göttlichen
Natur dem Heiligen Geiste mit, in dem sie der Würde und Erhabenheit
nach mit der absoluten Heiligkeit Gottes konsubstanzial ist, der inneren

1 Deshalb verlegt Thomas das Prinzip auch der inneren Ausgänge nicht
in die Natur, sondern in den Verstand und Willen Gottes, weil sonst der Unterschied

der Personen nicht zu begründen wäre.
2 I 25, 1 ad 4.



278 Formale und objektive Heiligkeit

relativen Beziehung nach aber nicht Fruchtbarkeit, sondern bloß

objektive Heiligkeit darstellt. In diesem Wirklichsein des esse per se

subsistens in tribus personis tritt uns die objektive Heiligkeit Gottes

entgegen, von der wir später reden werden; in den Prinzipien dieses

Wirklichseins aber sehen wir die innere formale Heiligkeit Gottes, die

nach dem gottwürdigen Ablauf dieser Vorgänge zu bestimmen ist.
Die zweite Art der Vorgänge in Gott ist jene, die nach außen

hervortritt in der Verwirklichung des geschöpflichen Seins. Auch
diese Vorgänge sind heilig, sowohl der Reinheit, Kraftfülle, wie auch
der Verborgenheit nach. Alles was geschieht, trägt die Züge der

Weisheit, Güte, Liebe, Gerechtigkeit Gottes an sich, sodaß daran, als

Objekt, nichts ausgesetzt zu werden vermag h Aber die führenden
Ideen Gottes sind verborgen und unbegreiflich2. Daher finden wir
die Verborgenheit und Unbegreiflichkeit als einen Bestandteil der
formalen Heiligkeit in jeder Beziehung.

Die formale Heiligkeit als eine naturhafte Eigenschaft Gottes wäre

demnach die der Würde Gottes entsprechende Betätigung seiner Macht,
sofern jeder innere oder äußere Vorgang vollkommen jenen Gesetzen

entspricht, die ihn regeln und daher selber fehler- und makellos ist. Da
der letzte Grund dieser Vorgänge und ihrer Gesetze aus der verborgenen
Natur Gottes zu entnehmen ist und dem menschlichen Verstände

unzugänglich bleibt, so ist auch diese Heiligkeit in ihrer beziehungsweisen

Auffassungsform im Ehrfurcht und Scheu erregenden Gegenstande

verankert. Ehrfurcht und Scheu und die aus ihnen fließende

Verbundenheit wachsen umso mehr, je tiefer der Verstand in das

Geheimnis der göttlichen Weisheit und Wesenheit eindringt, und
erreichen ihren höchsten Grad in der visio beatifica, wo die Heiligkeit
als subjektives Verhalten der Gottheit gegenüber, als ein Zustand des

Betroffenseins (oppressio per maiestatem àÇôp.£vov), der scheuen

Bewunderung in voller Entwicklung und als schönste Blüte der
Glückseligkeit entgegentritt.

Die Betätigungsweise der Macht Gottes ist zweifach : entweder
naturhaft oder frei3. In beiden kommt die eben beschriebene Heiligkeit

und Reinheit zum Vorschein. Auf die freie Tätigkeit Gottes und

1 Von diesem Standpunkte aus verteidigt Thomas I 25, 5 einen Optimismus
vonseiten der Zweckmäßigkeit der Welt.

2
« O altitudo divitiarum sapientiae et scientiae Dei : quam incomprehensi-

bilia sunt iudicia eius et investigabiles viae eius » Rom. II 33.
3 Über die Beschreibung derselben vgl. I 19.



Formale und objektive Heiligkeit 279

auf ihre Prinzipien müssen wir aber jenen Begriff der Vollkommenheit
anwenden, den wir aus der freien, moralischen Tätigkeit abgeleitet
haben. Fehler- und Makellosigkeit im Sinne des Ausschlusses jeder
Sünde sind charakteristisch für diese Art der formalen Heiligkeit und
Reinheit. Die Sündhaftigkeit aber ist ein Mangel, der aus einem

gewollten Widerspruch mit den bindenden Normen der Handlung
entsteht. Die Sünde entsteht aus der Ohnmacht, setzt also Mängel
in-den Prinzipien der Handlung, also entweder im Verstände oder im
Willen oder in deren näheren Ausrüstung (habitus) voraus. Sind letztere
in sich gut geordnet, so sind sie Prinzipien der guten, würdigen,
wohlgeordneten Handlung. Gut und Böse sind Eigenschaften der menschlichen

Tätigkeiten, durch die letztere als rein und würdig, oder als

befleckt und tadelnswert erscheinen. Das gefestigte und gereinigte
Gemüt, Verstand und Wille, als Fähigkeiten der reinen Seele, in ihrem
wohlgeordneten Sein, sind die Prinzipien eines würdevollen Seelenlebens,

der formalen Reinheit und Heiligkeit.
Übertragen wir dies auf Gott, so gewinnen wir den Begriff der

formalen Heiligkeit Gottes als einer Eigenschaft im strengen,
unübertragbaren Sinne, und somit gelangen wir zum letzten Gliede unserer
Analyse. Positiv erscheint hier die Kraft- und Machtfülle (firmitas)
als eine Ausrüstung mit allen jenen Energiequellen, die nach menschlichen

Begriffen Tugenden genannt werden. Es ist daher diese formale

Heiligkeit Gottes von den bisher besprochenen Arten nur insofern

verschieden, als wir die eine Kraftfülle Gottes in verschiedene
Teilsichten zergliedern, unter einer Vielheit von Begriffen auffassen, unserm
Verstände zu mehr Licht verhelfen, ihm das Ungestaltete in menschlich

gestaltenden Weisen näher bringen. Da es sich hier um die freie

Tätigkeit Gottes handelt, muß die allererst bewegende Kraft in der
Liebe gesucht werden, sofern diese nicht die Wesenheit Gottes1, auch
nicht eine Wesensneigung seines Willens2, sondern ein Wohlwollen
den Geschöpfen gegenüber bezeichnet3. Daß die gesamte Tätigkeit
Gottes nach außen von der Liebe ausgeht, von ihr begleitet und getragen
wird, ist ein Grundpfeiler der Offenbarung. Die Liebe Gottes muß
keusch, rein, uneigennützig und das reinste Wohlwollen sein. Daher
muß auch die Tätigkeit Gottes die gleichen Eigenschaften aufweisen,
als deren Wurzel und bestimmende Kraft. Zur Rechtfertigung dieser

1
« Deus Caritas est». I. Jo. 4, 16.

2 Hierüber I 19.
3 I 20, besonders 1 ad 3.



280 Formale und objektive Heiligkeit

Tätigkeit, insoferne sie in allen ihren objektiven Beziehungen betrachtet
wird, reicht für den menschlichen Verstand die Liebe allein nicht aus.
Die Betrachtung der Unebenheiten im Universum, insbesondere aber
im menschlichen Dasein x, nötigen, neben der Liebe auch andere Kräfte
heranzuziehen, die wir insgesamt unter dem Begriffe der Gerechtigkeit
zusammenfassen2. Hierin erhalten wir einen Gesichtspunkt, unter
dem wir die Beschlüsse Gottes als über jeden Voluntarismus und
über jede reine Willkür erhabene Tatsachen betrachten können, wobei
wir aber gemahnt werden, daß diese Gerechtigkeit nicht etwa durch
Ansprüche des Geschöpfes, sondern rein nur durch Gottes Gesichtspunkte

bestimmt wird 3. Alles was durch die freie Tätigkeit Gottes

gesetzt wird, ist ein Ausfluß seiner durch die Gerechtigkeit bestimmten
Liebe. Gerade hiedurch erhält Gottes Tätigkeit den Charakter des

Verborgenen, Unergründlichen. Wir vermögen nicht die Weltereignisse,
wie auch unser eigenes Leben nach den partikulären Gesichtspunkten,
Gründen und Gegebenheiten in ihrer vollen Wahrheit, Rechtheit und
Gerechtigkeit vollkommen zu beurteilen. Eine richtige Abschätzung
derselben ist bloß nach der Zweckbestimmung Gottes möglich, die
seiner Vorsehung zugrunde liegt4. Da dieser universale, allumfassende

Gesichtspunkt uns unbekannt ist und nur als väterliche Fürsorge in
der Offenbarung vorgelegt wird, erhält die gesamte Vorsehung Gottes

den Charakter des Heiligen, des Verborgenen, des Unergründlichen.
Bei der Forschung nach den Gründen der Beschlüsse Gottes finden

wir Beruhigung in der Überlegung, daß bei unseren moralisch tadellosen

Handlungen eine Tugendkraft allein nicht ausreicht, um sie

makellos finden zu können. Es gehört dazu die Betätigung des ganzen
Tugendorganismus, sodaß jede einzelne Kraft an der Rechtheit unserer
Tätigkeit ihren entsprechenden, proportionierten Anteil hat. So muß
es auch bei Gott sein. Für jede moralisch wertvolle Kraft finden wir
in der Kraftfülle Gottes eine entsprechende virtus exemplaris 5, sodaß

in jedem partikularen Beschluß Gottes die bestimmende Kraft aller
einzelnen Tugendweisen enthalten sein muß. Dies von seiten der
rationes significatae. Von seiten der res significata aber wissen wir,
daß die gleiche ungeteilte und unteilbare Kraftfülle Gottes sich betätigt,

1 Vgl. I 20, 2-3 ; 23, 3 ad 1 und alles was sich auf die praedestinatio bezieht.
2 Hierüber spricht Thomas I 21.
3 I 21 ad 3.
4 I 22.
6 I-II 61, 5.



Formale und objektive Heiligkeit 281

so daß von beiden Gesichtspunkten aus die Heiligkeit der Beschlüsse

und Werke Gottes als Reinheit und Makellosigkeit gewährleistet wird.
Von der positiven Seite aus betrachtet, bezeichnet die formale

Heiligkeit als Eigenschaft Gottes die absolute sittliche (von uns nach
dieser Analogie aufgefaßte) Reinheit der nächsten Tätigkeitsprinzipien
Gottes, sei es nach Verstand und Willen, sei es nach den tugendhaften
Ausrüstungen. Die Voraussetzung dieser Reinheit (munditia) ist die

Kraftfülle, insoferne die genannten Prinzipien nicht bloß eine vollendete,
sondern auch Gottes würdige Tätigkeit ermöglichen. Die Folge dieser

formalen Gottesheiligkeit ist die erschütternde, Scheu erregende
Verborgenheit, die das Gemüt zur keuschen Bewunderung und ehrfurchtsvollen

Hingabe bewegt.
Die negative Seite der formalen Heiligkeit besteht in der Sünde-

losigkeit. Wenn Sünde aus der Kraftlosigkeit (infirmitas) des handelnden

Prinzips entspringt, mithin entitativ eine Zusammensetzung aus Potenz
und Akt voraussetzt, so kann diese Teilsicht der formalen Heiligkeit
in Gott in einem ganz eminenten Sinne festgestellt werden als die
wesentliche metaphysische Unfähigkeit zum Sündigen. Die tiefe
Begründung des hl. Thomas ist I 63, 1 zu finden. Nicht nur die Kraftfülle

Gottes verleiht seiner Tätigkeit die Fehlerlosigkeit, sondern
insbesondere die Wesensverbindung derselben mit den Tätigkeitsnormen.
« Peccare nihil aliud est », sagt Thomas a. a. O., « quam declinare a rec-
titudine actus, quam debet habere, sive accipiatur peccatum in natura-
libus, sive in artificialibus, sive in moralibus. Solum autem illum
actum a rectitudine declinare non contingit, cuius régula est ipsa
virtus agentis Divina autem voluntas sola est régula sui actus,
quia non ad superiorem finem ordinatur Sic igitur in sola voluntate
divina peccatum esse non potest ». So finden wir, daß auch die negative
Seite der formalen Heiligkeit, als Reinheit im Sinne der Sündelosigkeit

(munditia), von der Kraftfülle Gottes bedingt und als subjektive Makel-
und Fehlerlosigkeit gekennzeichnet ist.

Fassen wir das Gesagte zusammen, so ist der höchst charakteristische
Zug der formalen Heiligkeit, als einer Eigenschaft Gottes im strengen
Sinne, die Reinheit, welche positiv die sittliche Gotteswürde, negativ die

Fehler- und Makellosigkeit der Tätigkeit Gottes bezeichnet. Hierin besteht
die ratio formalis incommunicabilis dieser Art der Heiligkeit, die sie

von allen andern Formen derselben unterscheidet. Alle andern Züge

gehören zu diesem Begriff entweder als Voraussetzungen oder als Folgen.
Zu den Voraussetzungen gehören das Sein (esse), die Vollkommenheit



282 Formale und objektive Heiligkeit

(actus), die Einfachheit (als puritas actus) und die Kraftfülle (firmitas).
Zu den Folgen oder Eigenschaften sind zu zählen die Verborgenheit
oder Unbegreiflichkeit, wie auch der Scheu erregende Eindruck auf
das Gemüt. Letzterer kommt bei Gott insbesonders in Betracht als

heilige Gerechtigkeit, sofern er, wenn wir so sagen dürfen, von seiner

unendlichen Würde und Erhabenheit ergriffen, dasjenige zu tun gewillt
ist, was seiner Ehre angemessen ist. « Iustitia Dei respicit decentiam

ipsius, secundum quam reddit sibi quod sibi debetur »I. Nach
menschlichem Maßstabe nennen wir dies Ehrgefühl, das Bewußtsein
des eigenen Wertes und dessen richtige Einschätzung für innere und
äußere Beziehungen. Dies begründet das debitum morale als Zustand
einer Form der Gerechtigkeit ; subjektiv ist es eine « constans » und
« perpétua voluntas reddendi cuique debitum secundum mensuram
dignitatis agentis ». Hierin besteht die heilige, reine Gerechtigkeit Gottes,

und in diesem Sinne können wir von einer Verbundenheit, als von einem

subjektiven Verhalten Gottes sprechen.

Die letzten Sätze führen uns einerseits zur Analyse der objektiven
Heiligkeit Gottes, andererseits aber zeigen sie den innigsten Zusammenhang

zwischen formaler und objektiver Heiligkeit. Das principium quo
vermögen wir ohne eine Objektbeziehung überhaupt nicht zu fassen

oder zu bestimmen. In welchem Sinne Gott als Objekt heilig ist,
werden wir im Folgenden untersuchen. Bisher hat es sich nur um die

subjektiven Prinzipien gehandelt, die Gottes Natur in sich und in
ihren nächsten Prinzipien rein und heilig gestalten. Das Wohlgeordnetsein

Gottes als principium quo, allen anzustrebenden Gegenständen

gegenüber, haben wir seine formale Heiligkeit, seine reine Rechtheit
und Gerechtigkeit genannt. Wollen wir zwischen Rechtheit und
Gerechtigkeit Gottes näher und genauer unterscheiden, so brauchen wir
nur die Begriffe auf ihn zu übertragen, die Thomas von der iustitia
gibt. Er spricht nach Aristoteles von einer iustitia metaphorica, welche
die Rechtheit bezeichnet, und von einer iustitia in sensu proprio,
welche die Gerechtigkeit im Sinne einer rechten Einstellung anderen

gegenüber ausdrückt2. Demnach setzen wir die Naturheiligkeit Gottes

mit Gottes Rechtheit (als principium quo) gleich, sofern diese eine

iustitia metaphorica bedeutet. Gegenstand derselben ist Gottes Wesen

als höchstes Gut (summum bonum), das in sich und für sich angestrebt
werden muß, als Fülle der Vollkommenheit in sich und auch als letzter

1 I 21, 1 ad 3.
2 So Verit. 28 ; I-II 113, 1 und an anderen zahlreichen Stellen.



Formale und objektive Heiligkeit 283

Grund jeder anderen Güte und Vollkommenheit. Insofern Gott als

principium quo so beschaffen ist, daß Er dieses höchste Gut und nur
dieses wollen und lieben kann, schreiben wir ihm die Heiligkeit als

Rechtheit im eigentlichen, die Gerechtigkeit im übertragenen Sinne

zu1. Betrachten wir aber die Heiligkeit, welche Gott auf Grund der
freien Tätigkeit und ihrer Prinzipien zukommt, so können wir von der

Gerechtigkeit Gottes im eigentlichen Sinne sprechen, mit der

Einschränkung, die wir oben gemacht haben, daß nämlich nicht fremde

Forderungen, sondern einzig und allein die Würde Gottes als

maßgebende Norm für dieselbe gelten kann. Diese Gerechtigkeit Gottes
können wir nach Analogie unserer iustitia generalis (legalis) auffassen,
und daher setzen wir die oben beschriebene formale Heiligkeit Gottes
mit seiner « iustitia legalis » gleich, deren Objekt Gottes Majestät und
Herrscherrechte sind. * **

Daß die Heiligkeit im theologischen Sinne ein Seinsbegriff ist,
unterliegt keinem Zweifel. In ihrer Anwendung auf Gott bestimmt sie

allerdings nicht seine Wesenheit, wohl aber eine notwendige, mit dem

Sein Gottes naturhaft verbundene Eigenschaft. Mag sie bloß das

transzendente Wesen oder eine wirkliche Eigenschaft Gottes kennzeichnen,
die Seinsgrundlage ist doch immer die gleiche : die Reinheit und die

Festigkeit des göttlichen Seins. Beide Teilsichten vereinigen sich im
Erst-Sein Gottes, sodaß die Heiligkeit an sich ein einfacher Begriff ist,
den aber unser Verstand unbedingt zergliedern muß, um den überreichen

Inhalt desselben leichter fassen zu können. Daher gehören die genannten
Teilsichten zum Wesen der Heiligkeit. Die Verborgenheit ist demgegenüber

nur für den geschaffenen Verstand in Betracht zu ziehen, für den

die Heiligkeit Gottes durch dieselbe zuerst gekennzeichnet wird, und
durch sie im Bewußtsein erhalten bleibt. Das ehrfurchtsvolle Verhalten,
das die Heiligkeit Gottes notwendig erzeugt, ist als eine Wirkung
derselben auf das Gemüt anzusehen. Dies ist eine allgemeine, sowohl auf
Gott, als auch auf das Geschöpf sich erstreckende Erscheinung, wenn
auch in verschiedener Form. Gott ist für sich nicht verborgen, aber die

Ehrfurcht, sei es als Selbstbewußtsein (Ehrgefühl), sei es als zelus honoris

proprii, als gottwürdiges Verhalten, gehört notwendig zum Sein Gottes.

Für das Geschöpf ist Gott für immer verborgen, das ehrfurchtsvolle
Verhalten aber äußert sich bei ihm in der Form dienender Verbundenheit.

(Fortsetzung folgt.)
1 Über diese Sätze vgl. I 6; 19.



284 Formale und objektive Heiligkeit

ANHANG.

Im Folgenden möchten wir in einigen Tabellen nach den S. 274, Anm. 1

angedeuteten Grundsätzen teils die Eigenschaften Gottes, von denen im
Laufe unsrer Untersuchung die Rede war und zu welchen wir noch öfters
zurückkehren werden, veranschaulichen (Tabelle B), teils aber das Gesagte
(in den Tabellen A und C) zusammenfassen und auch die späteren
Untersuchungen übersichtlich darstellen. Die lateinische Fassung wurde wegen
der notwendigen Kürze gewählt.

Tabelle B ist nach den folgenden Grundsätzen zusammengestellt :

Esse transcendens Div., [Sanctitas (|xu<mjptov), res sacra], habitans
in luce inaccessibili, menti humanae incomprehensibile, tarnen aliqua-
modo (in analogia, in umbra) perceptibile et significabile :

I. per conceptus distinctos, sed simpliciter adaequatos atque aequi-
valentes et invicem inferentes in determinata significatione esse transcen-
dentis Divini (quod ex se confuse, indeterminate et indistincte significat),
partialiter et secundum formalem rationem désignantes quasi rationes
transcendentaliter essentiales, quarum utraque ex aequo infert totum
(esse transe. Divinum), quod determinate solum ex alterutra includente
aliam intelligi potest : in toto esse Div. exprimendo sunt aeque essentiales.

Communicatio idiomalum (inter se et cum toto) formalis.
II. per conceptus adaequatos ratione totius, ut ad ipsum conséquentes,

eiusque transcendentiam sec. simplicem aequivalentiam exprimentes sub
aliqua formalitate distincta ab aliis, indistincta a toto et in toto : ideo
ratione huius confusionis et indistinctionis ad formalem convertentiam
sumuntur, inter se autem solum materialiter et ratione totius commutari
et communicari possunt. Proprietates esse transcendentalis Divini in
sensu latiori.

III. per conceptus inadaequatos et sec. materialem tantum
aequivalentiam cum toto significantes, inter se formaliter distinctos, inconverti-
biles, incommutabiles et incommunicabiles et solum ex suo esse in toto
et ratione totius materialiter convertibiles : proprietates esse transcendentis
Divini in sensu stricto, sive absolutae sive relativae.

Den römischen Ziffern entsprechen in den Kolonnen der Tabelle jene
Aussagen, die die Eigenschaften Gottes — nach den angegebenen Grundsätzen

— im weitesten, weiteren und engern Sinne ausdrücken.



285

0
bß
G

S
G

T3
G
3
a

<G

fl
<D

U2
3

p<

oo
Q

.g

CO

.S Cd

S- §
G £

•p 0)

s
ri g

PH »

ö Ü ~- a Qa« «J U^ ^3 0)
~ O

O
V-i

CO

Ö

<o
Vi
S
o• <>»
<o
Co 3Vi ^
g rÛ
à rt

-M

vi
<o

« Cd

^ o
G

§ '£
G. £CT ;p
O ^
H

<U
cd
(H

G

c/i 2

'C cd

'S. 10

tli g

g 3

« o
3 3
3 S
.2 s
o, c

n rt
2 •"•

J3 -M
o *
C °>

u "2
o ri
6 o
G ES

O

3 3
« G

en .§
CO

3 G

•c S

a °
C/5 fi

CO G
*G er
O

•_T"2 • G"

G <$
G G
O O
X) m

VH

a
0
Ph

'o
c

0
H->
G

'C +->

Ph H->
O <M*

H-> G
G G

CO G*

<sT
CO

S p aô
o -4-> co

^3 O
•^
s

G
G
co

H—î

(H
•Çx, co G

'S G
S G T3

-£ ö s
« S 3
> % *

es T3 fcj

fi o S
o 3 ri2 c s

2 i2 Ö

G >
-M
cd t3
G cd

a)
Ph aFT G
^ g fi
S 'C ^
1 &&-S
S sïu

0
G
'S
G

S|
H-» Ä

0) -M
Oh cd

M

> t>û

S ~
0 £
G G
.2 'C
ä H

G « «§ 3 S
(fl Jh fû

0
cd
G

_ H->

ß 2
o 5
co -G

8..SS
O "S
H b
<u W>

,o
3

i G T3
Vi ••"• G

ÖH 0
G co

Î3
•*-»

H->
G

X3

G

£
Q

-M
'G
O

Vi
£

G 'co
t:
O G

.O Q O H"S S O 4->

« O VH X
«o Ph 0

3 .-S

* t>
S ri
2 V. <s
G -+J

.2 Ê S
c 3 .&
3

v
s I §.
co G G

<3
•ÇX,

<3

O
G
G

O)



B. I. II.

Esse trans-
cendens
Divinum : Deus
in se « ut qui
est »

esse per se sub-
sistens ; ratione
actus II. ; esse

irreceptum :

Subsistentia

sec. munditiam;
Puritas

actus purus ;

sec. iiimilatem

essendi
sitas

Neces-

indivisionis :

Unitas

sec. exclusiouem compositionis :

ens simplicissimum ; Simplicitas

sec. exclusionem omnis poten-
tialitatis : ens peilectissimum ;

Perfectio

in se : ens absolutum ;
Transcendentia

cum exclusione ordinis ad
aliud : Independentia

f in se indistincte : Unicitas

[distincte ab aliis

in essendo, in ordine sta-
tico : Improductibilitas

ens im participa-
tum; ratione
actus I. (essentiae,
naturae) :

Substantia

ut ratio sui actus II. : Aseitas

in processionibus ; in
ordine dynamico : Vita

ut ratio sui proprii actus
Maiestas

excludendo omnem men
suram : Infinitas

quoad permanentiam :

Invariabilitas



[ in se : Supersubsistentialitas

[ sec. incommixtibilitatem cum aliis :

in se : Summum ens

ut ratio omnis perfectionis : Bonitas

quoad actum II. ultimum : Existentia

quoad actum II. perseitatis : Subsistentia

III.
I quoad esse : Supersubstantialitas

quoad cognoscibilitatem : Incomprehensibilitas

[ sec. communicabilitatem ad intra : Foecunditas
I

sec. particibabilitatem ad extra : Virtus, Potentia

absoluta

relativa

respectu non-entis (nihil tenebrarum mortis) : Lux, Vita

ÎMaiestas
Dominatio

per modum principii quo, naturae, essentiae metaphysice sumptae (ut est radix
existentiae aliarumque rationum particularium) : Essentia, Natura naturans

[ absoluti : Deus
per modum principii quod : Personalitas

I relativi : Pater, Filius, Spiritus S.

sec. ordinabilitatem in eo-
dem esse

per modum
obiecti

per modum
principii

confirmabilis : Veritas I. obiectiva

appetibilis : Summum Bonum propter se

volitum.

quo, umonis

quod, pro-
ductionis

{Intellectus
Voluntas

sec. processionem intellectus :

Pater

sec. processionem voluntatis :

Spirantes

sec. unionem
in esse II. ac-
tionis (et
mediate in esse
transcenden-
tenti)

absque pro-
ductione

veritas forma-
lis, Sanctitas
obiectiva

sec. simplicem adaequationem : Sapientia,
Scientia, Ars

sec. conformi-
tatem cum
Voluntate :

Iustitia

sec. principia universalia :

lex aeterna ; iustitia legalis ;

Pax ; Sanctitas obiectiva

sec. Ordinationen!

in
concreto : Pietas
Misericordia

in intentione : Pruden-
tia, Providentia (Prae-
destinatio)

in executione : Acti-
vitas; Creator, Conservator,

Q-ubernator

bonitas for- r sec simplicem motum voluntatis : Amor, Caritas
malis, Sancti- J

tas formalis (sec. alias rationes : virtutes morales exemplares

cum produc-[dicendo : Verbum

*lone (amando : Amor, Donum, Spiritus S.

[ quoad circumscriptionem (in se • Immensitas
J [ respectu aliorum : Ubiquitas

[mentalem : IncomprehensibilitasI quoad repraesentationem .- T „1 [m sigmficando : Ineffabilitas
| in esse et agere excludendo motum : Immutabilitas
I quoad durationem : Aeternitas



288

Oi .ï

• i-H CO

2 gco rt
.2

P rr—1

S *o
CO

Oh >
S Q

co .a•rt u,_ <D

0-, rt
>

« "fi

1°
*5 .9

ti2 2
Pi 4-»

co T3
4-» rt
C
$ co

G '2
a cp

co
• r-H

T3 1
4-> 5
:a 3
'S

4->

2 P

o • -
T> CO

p
2
<D
l-i

,P
<U

P<
<UP

CO T3

B a
p 'C
cr Ph .3«e

XI
3

a

c
B
o

co
TJ
ja
x

to o
<p

2
<u

C
o -Û

o

2
P

T3
G
3
U
o

T3
fl
<D CO

<P

X
<u

T3
G
P
2

II-p *-*
o °
O ^
n lo
o o

1—1 oHH «P

CO CO

p rt
4-> 4-»

rt o

a s
P CO

T3
C

.2 p
oPH
'o .-

ö S

lâ
en ß .22
<V G 4-»

c g rt
O 3 ±i

•s c/î -a

8 1
co rt c

eu

Q

oc
rt

C/)


	Formale und objektive Heiligkeit

