Zeitschrift: Divus Thomas
Band: 17 (1939)

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Literarische Besprechungen.

Philosophie.

H. Meyer : Thomas von Aquin, sein System und seine geistesgeschicht-
liche Stellung. — Bonn, Hanstein. 1938.

Meyers Werk umfaBt 641 Seiten ohne das beigefiigte Werkverzeichnis
des hl. Thomas, dem, auBer der Literaturliste, ein Namgn- und Sach-
register beigefiigt ist. Schon das weist auf die Bedeutung des Werkes hin.

Nach einem Hinweis im Vorwort: sein Werk wire weder eine ein-
seitige Verhimmelung des Aquinaten, noch ein ungerechter Tadel desselben,
gibt Meyer uns in einem ersten Teil (1-63) eine Skizze iiber die Stellung
des groBen Scholastikers im XIII. Saeculum, in der seine Stellung zu
Aristoteles, Plato und den Arabern besonders treffend gezeichnet wird.
Das Wichtigste bietet der zweite Teil (64-570) : der Aufbau der Wirklich-
keit bei Thomas, d. h. die Struktur des Einzeldinges (64-164), die Stufen-
reihen in ihren zusammenhingenden Seinsformen (164-273), das Werden
und die Verinderung der Dinge (273-319) und endlich im letzten Abschnitte :
die Ordo-Idee im thomistischen System (319-570). In diesem letzten Ab-
schnitt will Verf. vor allem nachweisen, daB das, was dem Thomismus
charakteristisch ist, der Ordo-Gedanke sei, nicht Akt und Potenz, wie der
Schreibende nach Grabmann und anderen nachzuweisen suchte (583).

Ich verzichte, des Raumes wegen, auf eine eingehendere Darstellung
des Lehrinhaltes. Der Leser wird aus dem Folgenden bald herausfinden,
daB ich nicht etwa bloB, wie es dann und wann bei Rezensionen geschieht,
das Inhaltsverzeichnis, das iibrigens Druckfehler aufweist?!, sondern den
ganzen inhaltsreichen Band gelesen habe. Zum voraus sei auch riihmend
bemerkt, daB Meyers Stil und Darstellung klar, einfach und ansprechend
ist, und daB man auch mit der ganzen Einfeilung einverstanden sein kann,
wenn man iiber Thomas denkt wie der Autor. Beigefiigt sei auch hier,
daB das Literaturverzeichnis sehr reichhaltig ist (611-623), wenn auch
vielleicht etwas einseitig. So wird von Gredt O. S. B. nur seine « Aullen-
welt », und diese nur einmal zitiert, und findet sich weder in der Allgemein-
literatur fiir die Erkenntnislehre (343), noch in der Spezialliteratur iiber
die Sinneswahrnehmung, wo sie doch ausschlagenden Wert hatte, zitiert
(345). Hoffentlich hat den guten P. Gredt nicht der Fluch des strengeren
Thomismus, auf den das Vorwort anspielt, getroffen !

Hoch schlage ich es Meyer an, daB er, iiber Glaube und Wissen
handelnd, Thomas zum eigentlichen Begriinder der selbstindigen Philo-

1 Vgl. S. vir und S. X.



230 Literarische Besprechungen

sophie als Wissenschaft macht, und das im Gegensatze zum Augustinismus
(578 ff. und S. 45). Weniger zutreffend ist es, wenn er (579) behauptet,
Thomas hitte kein Kriterium fiir die Abgrenzung von Theologie und
Philosophie anzugeben vermocht. Er hat ein solches angegeben: die
Abstraktion. Was immer der Verstand aus der Sinneswelt durch Abstrak-
tion erkennt, ist kein Mysterium. Die Trinitdt, Incarnatio und die ganze
Gnadenordnung sind Mysterien, weil sie nicht aus der Sinnesnatur erkannt
werden kénnen. — Auch scheint mir Meyers Ausfiihrung {iber die Stellung
Anselms und der Victoriner zu Glaube und Wissen verworren (50-53).
Die Behauptung, Anselm hitte nur auf Grund von Heiliger Schrift und
Tradition iiber Mysterien spekuliert (50), diirfte seiner eigenen Erklirung
widersprechen. Insofern war weder Anselm noch Richard von S. Victor,
dessen rationes necessariae fiir die Trinitit Thomas ausdriicklich zuriick-
weist, Vorl;'i.uf?r fiir Thomas.

Naturphilosophie und Naturwissenschaft! Meyer macht Thomas wieder-
holt (71-81; 581 ; in Wissenschaftslehre des Thomas von Aquin 59-60) den
schweren Vorwurf : er hitte von der Natur nur eine Erkenntnisart gekannt,
und hitte daher beide, die Naturphilosophie und die alte, jetzt unbrauch-
bare Physik identifiziert, und aus beiden, die ja identisch sein sollen, wire
der Hylomorphismus als physikalisch-philosophisches Problem hervor-
gegangen, der dann den Aquinaten zu der heute absolut unhaltbaren
aristot. Astronomie und Astrologie und ihren Irrungen gefiihrt hitte. —
Die ganze Argumentation Meyers diirfte etwas wackelig sein, wenn man
bedenkt, da8 Meyer nachtriaglich bei Thomas selber wieder zweierlei Er-
kenntnisse der Natur zugeben muB : quidditative und solche, die nicht
darauf zuriickfiihrbar ist, also physikalische (Wissenschaftslehre 63); ferner,
wenn man von Thomas selbst vernimmt, daB Materie und Form = Hylo-
morphismus, der Naturphilosophie angehéren (In Il Phys. lect. 4), die
aber auf Astronomie und Astrologie nicht sicher anwendbar ist, weil wir
das Wesen der distanten Himmelskérper durch Abstraktion kaum erreichen
kénnen. Daher spricht er dann der ganzen aristotelischen Astronomie
und Astrologie geradezu den wissenschaftlichen Charakter ab (C. G. 1. 3;
S. Th. I 32, 1; De C. et M. II lect. 4), in der Hoffnung, daB kiinftige
Zeiten jene minime Wahrscheinlichkeit der aristot. Sternenlehre durch
bessere Resultate ersetzen werden. Warum schweigt Meyer iiber diese
Skepsis des hl. Thomas ? Thomas unterschied zwischen zwei Natur-
erkenntnissen : derjenigen des bloBen positiven Geschehens, zu der eben die
aristot. Astronomie gehérte und die ihm unsicher war, weil nicht quiddi-
tativ, und der philosophischen, die als Naturphilosophie den Hylomorphismus
begriindete, der samt Materie und Form als Wesenskonstituenten und der
generatio als Ursprungsart, nur quidditativen, also nur metaphysischen
Charakter hat. Ich will H. Meyer nicht so schnell des Widerspruchs
zeihen, Aber es beriihrt denn doch etwas seltsam, wenn er einerseits richtig
betont, « daB die philosophischen Wesenserkenntnisse nicht naturwissen-
schaftliche Erkenntnisse zum Ausgangspunkte nehmen » (34), und dann
anderwirts den Thomisten zum Vorwurf macht, daB sie in der modernen
Zeit nicht Aristoteliker im Sinne eines Leonardo da Vinci, Galilei und



Literarische Besprechungen 231

Newton waren (79), und wenn er ferner hiefiir Maritain aufruft (604),
der in « Science et Sagesse » den Modernen den schwersten Vorwurf macht,
die Philosophen der modernen Zeit wollten immer Naturwissenschafter
und die Naturwissenschafter Philosophen sein. Beide Gebiete sind ganz
verschieden ! Schon Thomas war dieser Ansicht, und daher war ihm der
Hylomorphismus kein physikalisch-metaphysisches Problem, sondern nur
ein philosophisches !

Wenig Verstindnis zeigt Meyer leider fiir die Realitit des potentiellen
Seins. Es ist bezeichnend, daB es bei der Behandlung der Transzendentalien
keine weitere Beriicksichtigung findet (160 ff.). Richtig schreibt er der
thomistischen Materia prima reine Potentialitit zu (71). Diese reine
Putentialitit ist fiir ihn der groBe Stein des AnstoBes. Sie ist es, weil
er sie teils zweideutig und teils ganz unrichtig darstellt. Wéahrend sie bei
Thomas das reale Substrat alles Werdens ist, aber noch nicht ein aktuelles
Sein, das ja erst aus ihr wird, und infolgedessen dem Nichts gegeniiber
etwas Positives bedeutet, das entitativ — nicht titig im Sinn der actio —
hingeordnet ist zur Form, und daher als Realmégliches ein Mittleres
zwischen dem Nichtsein und aktuellen Sein, ist sie bei Meyer nichts
Positives (79), «ein unmogliches Mittlere zwischen Sein und Nichtsein »,
ein ginzlicher Seinsmangel und doch real (79), das daher auch nicht nach
der Form streben kann (80) und noch weniger Substrat des Werdens und
noch weniger Individuationsprinzip sein kann (80). Ist Meyer mit dieser
Beschreibung Thomas wirklich gerecht geworden ? Wiirde hier, wenn das
wahr wire, Aristoteles, der mit dem ens potentiale den sdkularen Streit
zwischen Eleaten und Heraklit gelst, nicht fast vor unseren Augen zum
Dummkopf ? Kein Wunder, daB bei solcher Einstellung Meyer zwar
offen und klar die Realdistinctio von Wesenheit und Existenz dem Aquinaten
zuerteilt (112), sie aber nicht bloB fiir belanglos (112), sondern fiir « wider-
simnig » hilt (115). Wie werden da vor unseren Augen die « GroBen »
plotzlich klein!! DaB bei solcher Einstellung die Materia prima als
Individuationsprinzip schlecht wegkommt, ist selbstverstindlich. Dieser
Punkt ist einer der « schwichsten » im ganzen thomistischen System (588),
weil eine potentielle, unbestimmte Materie doch nicht Prinzip der Indi-
viduation sein kann. Hierin, in der Auffassung des ens potentiale, wurzeln
alle Schwierigkeiten, die Meyer gegen die thomistische Lésung vorbringt
(88-89). Meine Ansicht, die er zitiert (88), daB nicht in der Materia prima
als solcher, sondern in ihrer wirkursichlich begriindeten Hinordnung zum
neuen Individuum das Individuationsprinzip bestehe, lehnt er aus dem-
selben Grunde ab, trotzdem Thomas I-II 54, 1 dasselbe sagt. Uber die
Stellung der Frau bei Thomas hab ich anderwirts, allerdings nicht im
gleichen Sinne wie unser Autor, geschrieben!. Aber wenn Meyer (233)
schlieBlich noch die angebliche Stellung des Aquinaten mit « monchischen
Lebensverhiltnissen » in Kausalnexus bringt, so ist das fiir einen edlen
Forscher, wie Meyer ist, tiefer zu hingen. Auch war es nicht Aristoteles,

1 Die Frauenfrage nach Thomas von Aquin. 1919, Olten.



232 Literarische Besprechungen

sondern Plato und Philon, die doch nicht Monche waren, die das Weib
am meisten degradierten.

Der Vorwurf: Plato, Aristoteles und Thomas hidtten iiberall auf
Kosten des Singulare das Universale bevorzugt (97 ff., 378), bedarf der
Klirung. Formell kann doch nur das Allgemeine Gegenstand der Wissen-
schaft sein, auch heute noch. Aber wenn man das Universale potentiale
im Singulare richtig thomistisch auffat, auf das letztinstanzlich alle
Realitiat unserer Erkenntnis zuriicklauft, und den aristotelisch-thomistischen
Individualismus, d. h. daB die Individuen der Spezies physisch-substantiell
verschieden sind, in Betracht zieht, ersieht man, welche Rolle das Indi-
viduelle bei Thomas spielt. Mit Fuetscher bekimpft Meyer vor allem den
thomistischen Parallelismus, der Vater von allen moglichen Irrtiimern
sein soll : beziiglich Materie-Form (79), beziiglich der Universalienfrage (99),
beziiglich des Daseins und der Wesenheit (115). Allein, wie gliicklich bin ich
H. Meyer zu sagen, daB8 er thomistischer ist, als er es weil, denn S. 596-97
sagt er wortlich : « Die Erkenntnisweise unseres Verstandes und die Seins-
weise der erkannten Sache selbst decken sich nicht. Trotz der Verschieden-
heit von Erkenntnismodus und Seinsmodus der Dinge bedeutet unsere
Erkenntnis keine Verfalschung der Wirklichkeit». Das ist ja eben der
berithmte Paralellismus, den ich auch verteidigte.

Was Meyer 342-377 und 594-98 zustimmend iiber die Erkenninislehre
im allgemeinen sagt, ist durchgehends ausgezeichnet. Er lobt den thomi-
stischen Realismus (594 ; 596), verwirft die platonische Illumination (596),
lobt die aristot. Logik und die Unterscheidung der Wissenschaften nach
dem Formalobjekt (598). Fiir unrichtig halte ich es, wenn er (598) mit
Kant als letzten Probierstein der Wahrheit die Vernunft bezeichnet. Dieser
Probierstein ist die objektive Evidenz, zuriickgefiihrt auf die ersten an sich
evidenten Prinzipien. Mit Meyers Ansicht wiirde wieder das ganze reali-
stische thomistische System stiirzen !

Meyer kritisiert scharf die thomistische These : Das sinnfdllig- Einzelne
ist dem menschlichen Verstande nicht direkt, sondern nur indirekt-reflexiv
zugénglich (377-382). Ich verwundere mich dariiber, denn er hat trefflich
und zustimmend die These klargelegt, daB die Seele als Form und einzige
Form des Koérpers nur in Abhingigkeit vom Kérper intellektuell titig zu
sein vermag. Hier liegt der Hauptgrund der Stellung des Aquinaten dem
Singulare-Materiale gegeniiber. Denn nach dieser Voraussetzung erkennt
die Seele direkt, d. h. durch eine dem Erkenntnisobjekt eigene Form nur
durch Abstraktion, d. h. eine vom konkret Singulare abstrahierte Form =
das Universale. Folglich kann sie, da ihre intellektuelle Erkenntnis erst
mit der Abstraktion vom Materiale-Singulare beginnt, die singulire Wesen-
heit gar nicht direkt erkennen. Ein Vergleich mit Gott und den Engeln
ist da gar nicht statthaft, denn da ist in der Erkenntnis von einer Ab-
hingigkeit von einem Korper doch nicht die Rede. Eines hitte ich da
von Meyer wenigstens erwartet, dal er, da die direkte Erkenntnis des
Sensibile-Singulare schlieBlich den Unterschied der intellektuellen und sinn-
falligen Erkenntnis aufheben miilte, wie die Empiristen nach Ockham
logisch schlossen, die fatalsten Folgen seiner These tiefer erfaBt und tiber-



Literarische Besprechungen 233

legt hiatte. Und schluBendlich auch noch die tatsdchliche Frage : Haben
die Verteidiger der direkten intellektuellen Erkenntnis des Sinnlich-Ein-
zelnen je mehr erkannt, als wir mit der bloB indirekten ? Haben sie je
tatsachlich diese Seele, diesen Leib, diese Einzelwesenheit erfaBt, haben sie
je vom Einzelmenschen eine groBere Erkenntnis sich erworben als eine
konjekturelle ? Contra factum non valet argumentum !

Ob schon Augustin den Wesensakt der ewigen Gliickseligkeit in einen
Akt der Liebe und den GenuB Gottes und nicht, wie Thomas, in die
beatifica visio, also einen Erkenntnisakt, verlegt habe (433), ist fiir mich
eine sehr diskutierbare Frage. Faktisch spricht Augustin in Civ. Dei,
1. 22 c. 29, wo er das Problem ex professo behandelt, nur von einer gott-
lichen Anschauung — beatifica visio —, die er aus der Heiligen Schrift
zu begriinden sucht.

Ganz frappierend ist Meyers Stellung zur Gotteserkenntnis (584-587).
Thomas hat den Wert der platonisch-angebornen Gottesidee unterschitzt
(585), hat all seine Kausalbeweise fiir das Dasein Gottes auf eine bloBe
Relatio, Beziehung zwischen Kreatur und Gott aufgebaut (586). Er soll
in der Friihzeit fiir einen «unbekannten» Gott eingetreten sein, dem
kaum positive Attribute wie «Sein», « Substanz», « Giite », « Wahrheit »
zugesprochen wurden (586). Und schlieBlich wire es auch noch fraglich,
ob neben einem Gott als actus purus eine von ihm substantiell verschiedene
Welt noch denkbar wire (587). Ist das nicht frappierend ? — Bemerken
wir nur so nebenbei, daB auch Thomas eine gewisse konfuse intuitive
Gottesidee annimmt (I q. 2 a. 1 ad 1). Thomas hitte die Gottesweise nur
auf eine relatio-« Beziehung » aufgebaut ! Was versteht Meyer unter jener
Relatio ? Offenbar die relatio praedicamentalis! Was versteht Thomas
unter jener Relatio ? Etwas total anderes: die relatio transcendentalis,
die das ganze substantiell-reale Sein der Kreatur zu einem ens potentiale
macht und das als solches, seinem Totalsein nach, ein ens a se als Ursache
verlangt, das selber actus purus sein muf. Das ist nun freilich eine
ganz andere Grundlage der Gottesbeweise. Daraus ergibt sich dann von
selbst, daB zwar zwei actus puri nebeneinander nicht existieren konnten,
wohl aber ein ens in actu puro und ein ens potentiale, wie die Welt, weil
letztere ihrem ganzen Sein nach von Gott verschieden ist. Diese Lehre
hat Thomas in seinem ganzen wissenschaftlichen Leben vertreten. Hier
zeigt es sich, wie wichtig die richtige Auffassung des ens potentiale ist !

Hans Meyer hat meiner Hauptthese : Akt und Potenz wiirden das
Tiefste, das Wesen des Thomismus ausmachen, widersprochen (75; 583).
Dazu hatte er das volle Recht, wenngleich ich sagen darf, daB ich hierin fast
allgemeine Zustimmung fand. Meyer macht in seinem Buche den Ordo-
Gedanken zum Tiefsten, zur Charakteristik der Lehransicht des Aquinaten
(319-570). Und ich will hervorheben, daB er in diesem Teile — Punkte,
die ich kritisierend ablehnte, abgerechnet —, iiber den Ordo im Universum
und im Menschen : Ordo in der Erkenntnis, in den Wissenschaften und
in der sittlich-sozialen und rechtlichen Ordnung, zumeist Vortreffliches vor-
legt. Die Bemerkung iiber Alex. Horvath (531) beweist, daB er sein Buch
nicht gelesen. Die Behauptung, Thomas hitte schlieBlich in der Ethik



234 Literarische Besprechungen

dem Ockhamismus wieder eine Hand gereicht (592), hat Meyer in keiner
Weise bewiesen. Was mich bei all dem Guten freut, ist das, daB Meyer
gerade hier fast Seite fiir Seite stetig die Akt-Potenzlehre hervorhebt.
Das gerade beweist mir, daB die Akt-Potenzlehre tiefer ist als der Ordo-
Gedanke im Thomismus und daB letzterer nur eine Wirkung der Akt-
Potenzlehre ist. Hiatte Meyer das ens potentiale bei Thomas noch richtiger
aufgefaBt und gewertet, so wire er vielleicht selbst zu meiner These
gekommen.

Freiburg. G. M. Manser O. P.

Eucharistielehre.

R. Heman : Mysterium Sanctum Magnum., Um die Auslegung des
Abendmahls. Zwingli ? Calvin ? Luther 7 Rom ? — Luzern, Rdber. 1937.
171 SS.

Der protestantische Pfarrer von Thalheim bei Aarau veréffentlicht
hier das Ergebnis der Forschungen, die ihn nach dreiBig Jahren kalvinischer
Abendmahlsauffassung zum Glauben an Realgegenwart und Transsub-
stantiation gefiihrt haben. Ausschlaggebend ist ihm die Lehre der Kirchen-
vater, die er zum Vergleich mit den Deutungen des sog. Heidelberger
Katechismus nachgepriift hat. Dabei muBte er feststellen, daB in diesem
groBen reformierten Katechismus der Standpunkt der Patristik nicht
objektiv geboten wird, daB die Kirchenvater keine Symboliker sind, sondern
die Realgegenwart und Verwandlung bekennen. Ihre Uberzeugung gehe
auf die Apostel zuriick, es kénne so bei gliubiger Einstellung kein anderer
SchluB gezogen werden als der, Christus selbst sei Urheber der Lehre,
Biirge ihrer Wahrheit. Das die These des Buches. Die Auseinandersetzung
mit dem Heidelberger Katechismus ist griindlich, zeigt beachtliche Kenntnis
patristischer Gedanken- und Ausdruckswelt sowie ernstes, vorurteilsloses,
unbestechliches Wahrheitsstreben. Die Vitertexte sind in getreuer deutscher
Wiedergabe angefiihrt. Die Arbeit als Ganzes ist ein bedeutsamer Beitrag
zur interkonfessionellen Verstindigung. Der Vf. ist positiv gliubig, ohne
Kompromi8 mit dem sog. liberalen Protestantismus, und streng bibel-
gliubig ; iiber die heute so beliebte ungebundene Textkritik verliert er
kein Wort. Starke Sehnsucht nach der Wiedervereinigung der getrennten
christlichen Briider hat ihm die Feder gefiihrt.

Der Aufweis der Uberlieferung fiir die Realgegenwart wider den Symbo-
lismus Zwinglis und Halbsymbolismus Calvins ist restlos gelungen, die
Stellungnahme zur lutherischen Konsubstantiationslehre vergleichsweise
eher diirftig ausgefallen. Und doch verlegen sich moderne Dogmenhistoriker
gerade darauf, Kirchenviter und mittelalterliche Theologen in sog. Meta-
boliker und Nichtmetaboliker zu scheiden, mit dem Hintergedanken, die
letzteren doch wieder plus minus zu Symbolikern zu reduzieren. Vielleicht
wire es hier von Vorteil gewesen, wenn der Vf., statt sich auf die iltere
protestantische Literatur zu beschrinken, die einfluBreichere neue liberaler



Literarische Besprechungen 235

Richtung, vor allem die Dogmenhistoriker Loofs, Harnack, Seeberg, mit-
beriicksichtigt hdtte. Insofern der Vf. unverbliimt gesteht, daB man aus
der Heiligen Schrift, hier aus den Einsetzungsworten allein, die Fragen
nicht entscheiden kann, und er dann praktisch die Uberlieferung heranzieht
und diese seine Methode rechtfertigt, bekundet er ein vielleicht ihm selbst
nur undeutlich bewuBtes Verstehen fiir die katholische Lehre von dem
Verhiltnis zwischen Schrift und Tradition.

Zum Einzelnen. Im Vorwort steht der Satz: « Was theologisch,
d. h. im Gesichtsfeld der Offenbarung durchaus falsch sein kann, braucht
philosophisch, d. h. im Lichte der rein natiirlichen Vernunft, nicht auch
falsch zu sein, sondern kann durchaus wahr und richtig sein». Aus dem
ganzen Buch erhellt, daB V{. nicht die Theorie von der « doppelten Wahrheit »
vertreten will, wir haben es hier mit einer ungliicklichen Formulierung zu
tun ; der Gedanke ist wohl: was ... durchaus falsch isf, braucht nicht
schon philosophisch unmdglich zu sein, sondern es kénnte so vorerst durchaus
plausibel sein. Wenn er die Transsubstantiationslehre als die einfachere
Denkweise im Vergleich mit der Luthers, Zwinglis und Calvins betrachtet,
wie S. 35 f., irrt u. E. der V{. In seiner Durchbildung setzt dieses katholische
Dogma die Geistesarbeit mehrerer Jahrhunderte und vieler hervorragender
Denker, besonders die im Kampf gegen Berenger von Tours aufgeworfenen
Probleme und erreichte Klirung, voraus. Die Ansichten des letzteren
nehmen iibrigens die kalvinischen in etwa vorweg. An sich brauchten
Jesu Jiinger beim Abendmahl bloB die wirkliche Gegenwart zu bejahen,
nicht unbedingt an ein Zustandekommen derselben durch Verwandlung
zu denken, obschon in ihrem Fall besondre géttliche Erleuchtung mit
gutem Grund angenommen werden kann. Aber in spateren Zeiten haben
soundsoviele Gliubige wiirdig und fruchtbringend den Leib des Herrn
empfangen, soundsoviele Priester giiltig und wiirdig konsekriert, ohne der
Verwandlungstatsache als solcher irgendwie bewufB3t zu sein, obschon von
der Realgegenwart iiberzeugt. Treffend ist die Bemerkung, da3 Augustinus
bei seinem Einflul gewi nicht der letzte Symboliker der Patristik gewesen
wire, vielmehr dieser Anschauung erst recht Bahn gebrochen hitte, falls
er wirklich den blo8en Symbolismus vertrat. Zum Besten des Buches
gehoért der Abschnitt iiber das rechte Verstindnis der symbolisch klingenden
AuBerungen des Kirchenlehrers von Hippo. Zu bedauern ist, daB V{. dabei
die Quellenangabe fiir die Zitate vernachlissigt und in die verwickelte
Eigenart der Eucharistielehre Augustins doch nicht eindringt; man vergleiche
die Darlegungen von Karl Adam in Theologische Quartalschrift, Tiibingen,
Jahrg. 1931, S. 490 fi. Am SchluB der patristischen Untersuchung erklart
der Vf.: « Zur Widerlegung und Zerstérung der alten Legende von den
symbolisch lehrenden Vitern der Kirche kann nie zu weitldufig geschrieben
werden, solange sie noch nicht vernichtet ist» (S. 79). Der Sinngehalt,
den Begriffe wie timos, avtitumov, oyfux, omolwpx, elxov, abuforoy,
signum, figura, symbolum u. a. fiir Antike und Patristik hatten, und der
Bedeutungswandel, den sie spiter durchgemacht haben, wire eingehender
an Hand von Texten herauszustellen gewesen.

Die zweite Hilfte des Buches, vom VI. Abschnitt an, fillt von der



236 Literarische Besprechungen

Hohe wissenschaftlicher Haltung etwas ab durch die zuweilen iiberladene,
ermiidende Rhetorik, die beschwérungsartig in gehduften Fragen den
Leser bearbeitet (vgl. S. 81 f., 86, 92 ff., 95) oder sich in Pleonasmen und
rithrseligen Ergiissen ergeht, die ein Gottlob Paulus oder Konrad Furrer
sich erlauben konnten (S. 101, 133). Gedringte, verhaltene Sachlichkeit
ware ungleich wirksamer, schon zur Abwehr des bei Menschen der Wissen-
schaft immer lauernden Verdachts, die Sache sei an sich schwach und das
miisse durch Wortschwall kompensiert werden. Wir befiirchten, daB
dieses Buch gerade des Stiles wegen in den Kreisen, an die es sich wendet,
die Beachtung leider nicht finden werde, die ihm kraft seines soliden
Gehaltes gebiihrt.

Ob in der alten Kirche nirgends die Vorstellung herrschte, die sich
spater zur Impanations- und Konsubstantiationstheorie fortbildete, miissen
wir bezweifeln. Das Wichtige ist, daB auch Nichtmetaboliker ihre Uber-
zeugung von der Realgegenwart deutlich bekennen ; die Verwandlungslehre
als solche, zumal in ihren Einzelheiten, koénnen wir als Ergebnis der
Dogmenentwicklung betrachten, freilich einer schon bei den griechischen
Kirchenvitern kraftvoll einsetzenden. Wohl um Protestanten die Méglich-
keit der eucharistischen Verwandlung niherzubringen, zieht der Vf. starke
Verbindungsfiden von ihr zum Kanawunder. Es diirften aber, gerade
was den Wundercharakter betrifft, die wesentlichen Unterschiede der
beiden Tatbestinde vielleicht nachdriicklicher betont werden. Denn
einerseits ist das Wunderbare bei der eucharistischen Verwandlung fiir
unser natiirliches Denken gewill unerklirlicher, in seinen Einzelheiten
komplizierter als das Wunder von Kana, anderseits rechnen wir dieses zu
den Wundern im engeren Sinn, das eucharistische Geschehen dagegen
nicht, weder als Verwandlung noch als Realgegenwart. Die Verwandlung
von Kana lieB sich empirisch feststellen, die eucharistische Tatsache liegt
jenseits des Empirischen. Obschon hier eine besondere Wirkung der gott-
lichen, die Natur beherrschenden Allmacht Gottes vorliegt, nennen wir
die Folge nicht Wunder im engeren Sinn, weil wir den Begriff fiir sinnfdllige
Ausnahmeereignisse vorbehalten, wo Gottes Eingriff als Gottes die Auf-
merksamkeit des sinnengebundenen Menschen gleichsam herausfordert.
Beim eucharistischen Allmachtswirken ist das an und fiir sich nicht der
Fall, es bleibt verborgen und zudem ist es nicht Ausnahme, sondern nach
dem Glauben normal gesichert unter den einfiirallemal festgesetzten
Bedingungen. Wir nennen « eucharistische Wunder » sinnfillige Begebnisse
um das Altarssakrament, die aus dem Rahmen des Gewdéhnlichen fallen
und auf Gott zuriickgefiihrt werden!. Bejahung der Maoglichkeit des
Wunders ist indes Voraussetzung unsres Glaubens an die Eucharistie, und
insofern sind die einschligigen Ausfithrungen des V{. fiir seine Leser nicht
iiberfliissig. — S. 112 stoBen wir auf den Satz : « Die Wunderverianderungen
verlaufen aus dem Zentrum (das geistig und keiner Kausalitit unterworfen
ist) nach der Peripherie des Dinges, Kausalititsverinderungen dagegen
aus der Peripherie (die immer im Kausalititszwang sich bewegt) nach dem

1 Cf. Browe, Die eucharistischen Wunder des Mittelalters. Breslau 1938.



Literarische Besprechungen 237

Zentrum ». Hat akute Systemsucht nicht alle Chancen, an der Wirklichkeit
vorbeizureden ? — S. 116 f. werden fiinf Regeln zur Unterscheidung der
wahren Wunder von Scheinwundern angegeben ; die erste geht zu weit,
weil sie veredelnde Wirkung auf die Zeugen fiir ein positives Kennzeichen
echt gottlichen Wunders hilt, statt vorerst die bloBe Moglichkeit des
Wunders darin gewédhrleistet zu sehen.

H. bemiiht sich, die Unwahrnehmbarkeit von Verwandlung und
Realgegenwart zu rechtfertigen; dabei mag wohl Einiges nicht ganz
gelungen sein ; Ehrfurcht verlangt da wohl eher den eingestandenen Verzicht
auf letzte Rechtfertigung Gottes und seines Wollens durch uns Menschen.
Mutet der fiinfte Grund: « Weil einer Entweihung kein AnlaBl gegeben
werden soll », nicht fast wie Rabulistik an ? Der sechste Grund hinwieder
hat vieles fiir sich (« weil die Unsichtbarkeit des Leibes und Blutes Christi
ihrer verklarten Natur durchaus entspricht ») und wird auch mit gebiihrender
Reserve ausgefiihrt ; beim letzten Abendmahl war die sakramentale Gegen-
wart doch auch unsichtbar ? — Ob die Jesusworte des Papias (S. 137)
echt sind, kénnen wir ohne Schaden dahingestellt lassen. Die Ausfiihrungen
iiber Jesu Unterricht an seine Mutter betreffs seiner Lebensschicksale
beruhen auf guter psychologischer Einfiihlung. Die Einzelheiten daran
bleiben jedoch Vermutung, so unter anderm die Worte von der Bedeutung
seines Blutes als Heilstrankes, und damit bleibt die Ansicht, Maria habe in
Kana den Herrn zur sakramentalen Spendung seines Blutes einladen wollen,
eine Meinung, wohl unwahrscheinlicher als die geliufige Exegese, die auch
nicht alles Ritsel aufhebt. Das Verhiltnis des Wunders von Kana zur
Stiftung des Altarssakraments wird u. E. vom Vf. iiberschitzt, wir sehen
darin Konstruktion, schon weil das Abendmahlsgeschehen kein eigentliches
Wunder im engeren Sinne ist, und wenn es ein solches wire, so doch nicht
eher am Wein denn am Brot, und nicht Jesu letztes Wunder, wie behauptet
wird, nicht einmal das letzte vor seinem Tode (Bannung der Schergen,
Heilung des Malchus !).

Mit Freuden konstatieren wir, daB H. Joh. 6 von der Eucharistie
verstanden wissen will (S. 154), was iibrigens heute selbst bei Lutheranern
als die richtige Deutung gilt. Es scheint dem Vi{. entgangen zu sein, daB
der erste Grund aus De Ponte (S. 158) den Gedanken wiedergibt, den
Innozenz III. in die S.127 zitierten SchluBworte kleidet, einen Gedanken, der
sich bis in die dlteste Viteriiberlieferung nachweisen 1it (Didache 10 ; Igna-
tius von Antiochien, Ad Rom. 7, 3; Justin der Mirtyrer, Dialog. 117 ; Ire-
nius, Adv. haer. 4, 17, 5 usw.) 1. Allerdings ist die gebotene Ubersetzung der
Worte Innozenz’ III. mangelhaft, soda der Sinn nicht recht hervortritt.
— S. 159 lesen wir: « Nur Kurzsichtigkeit und Unverstand kann in dem
Irrtum befangen sein, daB das Gedichtnis des Todes Jesu das Zentrale der
heiligen Feier sei; nur ein mangelhaftes Einfiihlungsvermégen in Jesu
Vorstellungs- und Empfindungswelt belastet ihn mit der Albernheit, uns
zuzumuten, zur Erinnerung an sein Sterben die Kauwerkzeuge in Bewegung

1 Die gleiche Idee bringt der Trienter Katechismus zum Ausdruck, p. 2.
cap. 4. n. 35.



238 Literarische Besprechungen

zu setzen und in den Magen Wein zu gieBen ; nur philologische Beschriankt-
heit und exegetische Unzulinglichkeit bequemt sich zu einer Auslegung
der Befehlsworte des Herrn, die sich an einer anspruchslosen Diirftigkeit
geniigen liBt. Nicht das Gedichtnis seines Todes ... ist die Hauptsache,
sondern die Darbietung eines Mahles, bei welchem seine Person dargeboten
wird, an dem zur vollen Erquickung nichts Wesentliches fehlen darf, weder
die Speise noch der Trank ». Diese Worte stammen vermutlich aus man-
gelndem Verstindnis fiir die Opferidee in der Eucharistie, bei der nach
unserer Auffassung der Genul3 das die Opferhandlung organisch abschlieBende
Opfermahl darstellt. Der Verweis auf S. 44 fiir die Ansicht des V{., in Jesu
Anordnung : «Dies tut zu meinem Gedéchtnis» liege der Nachdruck auf
« meinem » statt auf « Gedichtnis », ist wohl ein Versehen ; es sollte heif8en
S. 78. Wir glauben, der Nachdruck liege gleichmiBig auf beidem.

Die Sprache entbehrt zuweilen nicht der Eigenartigkeit. Z. B. S. 10,
Z. 19 : « ausgerottet sind sie nie geworden »; S. 23, Z. 14 v. u. «die von ihm
gewihlte Schriftauslegung des Wortes » statt « Auslegung des Schriftwortes » ;
S. 66 heilt es : « Wie noch andere oben beriihrte Worte mitbeweisen, war
dem Bischof von Hippo Regius das MeBopfer weder etwas Unbekanntes,
noch eine Einrichtung, die er so wenig mit dem Verstand ablehnen zu
miissen glaubte, als das Herz ihr seine Zustimmung versagte »; ist der
Satzbau korrekt ? S. 91, 2. Z. : «von Grund aus ihrer Seele» ; S. 93 « Forscher
der Geschichte»; S. 122: «des sich fiir sie geopferten Herrn »; S. 156:
« Jesu Befehl ... dehnt seltsamerweise ausdriicklich noch sich besonders
auf das Trinken seines Blutes aus» : ist das «sich » am rechten Ort ?

MuBten wir bei Einzelheiten Bedenken oder Meinungsverschiedenheit
anmelden, so wollten wir den Wert des Buches von Pfarrer Heman nicht
herabsetzen. Wir sind iiberzeugt, daB der Vf., der so mutig und selbstlos
fiir die heilige Sache der Wiedervereinigung einen wesentlichen Beitrag zu
leisten sich bemiiht, unser eingehendes Studium seines Werkes aus dem
gleichen Anliegen herleiten wird. Offenheit wie Griindlichkeit sind gewil
Bedingung einer haltbaren Wiederanniherung auf dem Boden der Lehre.
Moge die Wiederanniherung und Fiihlungnahme weiterfithren bis zur
endgiiltigen Angleichung. Dazu hat das besprochene Werk eine Sendung.
Dem Verlag Riber ist fiir die Ubernahme zu danken,

Schéneck. C. Zimara S. M. B.

F. Unterkircher : Zu einigen Problemen der Eucharistielehre. —
Innsbruck, « Tyrolia». 1938. 100 SS.

Diese Schrift unterzieht drei Fragen iiber das Altarssakrament und
die Stellungnahmen dazu einer Revision: 1. ob Christi sakramentale
Gegenwart eine Ortliche sei; 2. ob die Eigenart dieser Gegenwart aus der
Verklirung Christi sich erldutern lasse ; 3. ob die katholische Eucharistie-
lehre mit der modernen Physik vereinbar sei und wie. Diese letzte Frage,
die wesentliche des Buches, wird behandelt durch Uberpriifung der Auf-
fassungen von Substanz, Transsubstantiation und Abbruch der Realprisenz,



Literarische Besprechungen 239

In der ersten Frage sehen wir einen unfruchtbaren Streit um Worte,
sowohl beziiglich der ortlichen Gegenwart als ortlichen Bewegung Christi
im Sakrament. DaB der Ort der eucharistischen Gegenwart Christi durch
die sakramentalen Gestalten jeweils angezeigt und umrissen wird, bestreitet
kein katholischer Theologe, ebenso wird von allen zugestanden, daf Christi
leibliche Quantitit in der sakramentalen Daseinsweise sich nicht nach
auBlen auswirkt. Der V{. bemerkt, es sei nicht streng beweisbar, daBl ein
geschopflicher Geist nicht an mehreren Orten zugleich gegenwirtig sein
koénne. Darin hat er wohl recht. Wir vermogen weder aus natiirlicher
Kenntnis und Uberlegung noch aus der Offenbarung iiber die Eigenart
des reinen Geistes soviel zu ermitteln, da wir mit GewiBheit solche Fragen
entscheiden kénnten. Aber unser Unvermégen, etwas strikte zu beweisen,
verbiirgt noch nicht die positive Moglichkeit des Gegenteils ; der SchluB
ist offensichtlich unberechtigt, zu weittragend : Wir kénnen nicht iiber-
zeugend nachweisen, daB3 ein geschoépflicher Geist keine Méglichkeit habe,
gleichzeitig an mehreren voneinander entlegenen Orten zu sein. Also hat
er diese Moglichkeit. Die berechtigte Folgerung wire bloB : also miissen
wir es dahingestellt lassen, ob er diese Moglichkeit habe, oder : also bleibt
es fraglich, ob er sie habe. Was gewinnen wir damit fiir die positive
Moglichkeit der gleichzeitigen Gegenwart des einzigen gleichen Leibes
Christi an so vielen voneinander entlegenen Orten ? Zumal es uns, wie wir
noch betonen werden, doch fraglich bleiben muf3, inwieweit dieser Leib
an den allfilligen Moglichkeiten eines Geistes niherhin teilhabe. Die rein
negative Méglichkeit fiir den hiesigen Fall ist durch das Faktum, das uns
der Glaube verbiirgt, ausschlaggebend erwiesen.

Anderseits versucht der Vf. die Méglichkeit der Gegenwart des Leibes
Christi an vielen Orten aus dem zu erklaren, was er Gegenwart « per modum
quantitatis participatae » nennt. Gerade dabei zeigt sich das MiBverstind-
liche der Ausdrucksweise von der «értlichen » Gegenwart, z. B. in einem
Satz S. 24 : « Dafiir aber, daB ein Korper infolge des Individuationsprinzips
auch nicht mit Hilfe einer ihm zwar innerlich fremden, aber doch in
einem bestimmten Falle mit ihm verbundenen fremden Quantitit an
vielen Orten zugleich ortlich zugegen sein kann, fehlt jeder Beweis».
Vom Individuationsprinzip sehen wir ab; was soll aber «ortlich » hier
besagen ? Ist es = nach der Art der Quantitit = in raumlicher Ausdehnung,
so trifft es eben fiir die Eucharistie nicht zu ; es lieBe sich aus dem Rekurs
auf die Verbindung der « fremden Quantitit » leicht dem Begriff « 6rtlich »
diese Deutung geben. Hat «6rtlich » den Sinn von « definitive », so wird
dem von keinem katholischen Theologen fiir die Eucharistielehre wider-
sprochen, die « Orte », die Christi Leib in etwa « binden », sind ja gerade
die bei der Konsekration unverindert fortbestehenden konkreten Quanti-
titen des Brotes ; es soll bloB betont werden, daB solche Gegenwartsweise
eines Kérpers uns ritselhaft bleibt. S. 24 unten heiBt es: «Es ist uns
Menschen schwer verstindlich, wie ein Koérper ohne die ihm konnaturale
Ausdehnung zugegen sein kann»: Das Wie dieses eucharistischen Tat-
bestandes ist uns nicht bloB schwer verstindlich, sondern schlechthin
nichtverstindlich, wobei Nichtverstindliches und Absurdes auseinander-



240 Literarische Besprechungen

zuhalten sind. Der Fall stellt sich ndmlich nicht so, daf3 hier die konnaturale
Ausdehnung des Leibes Christi nicht zugegen wire, sie ist da, aber in einer
nach auBen unausgedehnten Weise, was uns zur Ad-hoc-Unterscheidung
von duBerer und innerer Quantitit fiihrt. Die Ausdehnung der sakra-
mentalen Gestalten aber bleibt, sewohl innere wie duBere. Die Gegenwart
des einen gleichen und ganzen Leibes Christi an soundsovielen voneinander
entlegenen Orten ist einer der uns unbegreiflichen Aspekte im eucharistischen
Geheimnis : dieses BewuBtsein darf nicht durch Verschiebungen des
Problems verwischt werden. Eine Theologie, die den Sinn fiir das Geheimnis
abstumpfen wiirde, wire keine gute. Mit dieser Undurchsichtigkeit der
eucharistischen Gegenwartsweise hingt auch die Frage zusammen, ob in
einer unzerteilten Hostie Christus mehrmals oder bloB einmal zugegen sei.
V1. beriihrt sie in ungenauer Formulierung. Er schreibt, die Gegenwart
des ganzen Christus schon im kleinsten Teil der Gestalten bereits vor deren
Brechung bedeute nicht, « daB Christus in jeder Hostie so vielfach gegen-
wirtig ist, wieviel in dieser Hostie Brotmolekiile waren. Ebensowenig wie
man sagen kann, daB in einem Menschen so viele Seelen sind, als er lebendige
Zellen besitzt ; ebensowenig wie man von der Brotsubstanz sagen kann,
daBl so viele Substanzen da sind, als in einem Stiick Brot Molekiile sind,
ebensowenig wird die Gegenwart Christi selbst vervielfacht, solange die
Hostie nicht geteilt wird » (S. 26 f.). Die Frage fiir die Seele lautet nicht, ob
so viele Einzelseelen da seien als lebendige Zellen, sondern ob man sagen
konne, die eine Einzelseele sei sovielmal zugegen als lebendige Zellen vorhan-
den sind, entsprechend fiir den eucharistischen Christus, der sowieso nur
einer ist, ob er sovielmal zugegen sei als Brotmolekiile da waren. Der Text
aus Thomas III q. 76 a. 3 ad 1 ist in der Fassung genau und unverfinglich.
Aber der sachliche Standpunkt der Begriindung, dem Vf. hier schlechthin
zustimmt, kann von uns nicht mehr ohne weiteres hingenommen werden,
denn die Scholastik hatte einen Begriff des geteilten und ungeteilten
« Kontinuums » nach dem Augenschein, nach unserer Wahrnehmung mit
«unbewaffneten » Sinnen. Dieses geschlossene Kontinuum eines Korpers
gibt es in Wirklichkeit nicht, sodaB fiir uns zwischen der « Zertrenntheit »
verschiedener Hostien in einem Ziborium und der « Unzertrenntheit » des
gegenseitigen Zusammenhanges verschiedener Brotmolekiile in einer ganzen
Hostie nur ein Gradunterschied besteht. Damit ist uns mindestens groBere
Reserve fiir die Antwort auferlegt, ob Christus in einer « ganzen » Hostie
bloB einmal gegenwirtig sei. Wann ist iibrigens die Hostie noch « ganz »,
wann nicht mehr ? 1

Berufung auf die Sprache des christlichen Volkes dafiir, da Christus
« emporgehoben », « umhergetragen » werde (S. 28), kann selbstverstindlich
theologische Fragestellungen nicht entscheiden, da jene Redeweise, dhnlich
wie die Sprache des Augenscheines, die Dinge vereinfacht, abrundet,

1 Wir méchten hinweisen auf einen Artikel der Revue apologétique 1937,
S. 546 ff., der kein Echo gefunden hat : Baudiment, Notre-Seigneur n’est-il présent
qu'une fois dans l'hostie ? — V{. tritt mit beachtlichen Griinden fiir die mehr-
malige Gegenwart schon vor der Teilung ein.



Literarische Besprechungen 241

Kompliziertes zusammenlegt, auf wissenschaftliche Niiancen keine Riicksicht
nimmt. Die Sprache der Liturgie ist vielfach auch solcher Art, so wenn
z. B. alte MeBerklarungen die Oblaten schon vor der Konsekration corpus
Christi, sanguis Christi nannten. Zu dieser Frage, ob Christi eucharistischer
Leib beweglich sei, spricht der V{. (S. 28 Z. 16 v. u.) von Konsequenzen,
die nicht leichter verstindlich werden, « wenn man gegen die allgemeine
Beobachtung die absolute raumliche Unverinderlichkeit Christi festhalten
will » ; dazu ist zu sagen, daB es eine Beobachtung des eucharistischen
Christus gar nicht gibt.

Im zweiten Abschnitt des Buches wird der Versuch unternommen,
einzelne Umstinde der eucharistischen Gegenwart des Leibes Christi aus
der Verklarung zu folgern, so die vieldrtliche Gegenwart, Durchdringlichkeit,
Erhabenheit tiber Zeit, Raum und Gestalt, aus der sog. Subtilitit, Agilitit,
Impassibilitit. Hier handelt es sich zunichst darum, inwieweit die Offen-
barung uns iiber die Eigenschaften, Moglichkeiten, Daseinsbedingungen
des Verklirungsleibes Aufschlufl gibt. Wir haben den Eindruck, daB U. die
aus den Berichten vom Auferstandenen und den Worten Pauli 15, 43 f.
begriindeten Vermutungen hieriiber zu optimistisch wertet. Letztlich
kénnen wir doch kaum ausmachen, was nun auBer der Inkorruptibilitit
und Unsterblichkeit, von denen Paulus ausdriicklich spricht, im einzelnen
und konkret zu den Fihigkeiten eines Auferstehungsleibes gehéren wird.
Anschauungen iiber das leibseelische Verhiltnis vor dem Siindenfall und
nach der Auferstehung des Fleisches, die mehr dem Platonismus entspringen
als der Offenbarungslehre, sind fiir uns nicht bindend. Wir glauben, daB die
Seligkeit des menschlichen Geistes im Jenseits einst nicht so sehr darin
bestehen wird, vom Leib alles Denkbare und Undenkbare zu verlangen,
ebensowenig wie der Selige wiinschen wird, selber Gott zu sein, vielmehr
werde er so weise sein, vom Leibe von vorneherein nichts zu erwarten, was
er auch als Verherrlichungsleib nicht leisten kénnte. Das Wort I Kor.
15, 44 von dem oodpa wvevpattxdv braucht nicht alle Einbildungen zu
decken. Daraus « Losungen» fiir gewisse Gegebenheiten der Eucharistie
entnehmen zu wollen, wire mithin doch nur Attrappe, unbewulite Ver-
schiebung des Glaubens von einem Gebiet auf das andre, um iiber die
Glaubensforderung hic et nunc hinwegzutiuschen. Solche Methoden zeigen,
daB der Mensch immer noch lieber auf seine Hypothesen hin glaubt, als
daB er dem Worte Gottes unter Verzicht auf eigene Worte sich beugte. Denn
wir fliichten da zu Vermutungen, die nicht durch Gottes Offenbarung klar
gedeckt sind, und das ist ein schlechter Tausch von echtem Glauben gegen
minderwertigen Glauben. Damit wiirde tiefere Glaubenskraft bei uns
verkiimmern und versiegen ; wir haben allen Grund, mit jener Methode
der Beweissucht aufzurdumen, die mit Scheinbeweisen fiirliebnimmt, wenn
es nur klingende Worte sind. Vor dem Geheimnis muB es ein Verstummen
geben. Es ist gewil wichtiger und sachlicher, daB Theologen auf dem
insistieren, was die GréBe des Geheimnisses wuchtig zum BewuBtsein bringt ;
den Gesetzen ihres Faches entspricht es eher, den Scharfsinn auf die
Herausstellung der Besonderheit des hiesigen Geschehens im Vergleich mit
allem uns Bekannten, Einsichtigen, Wahrscheinlichen zu verwenden, als

16



242 Literarische Besprechungen

ihn der Austiiftelung gewundener « Losungen » zu widmen. Die euchari-
stische Gegenwart und deren Umstdnde betreffen ja zudem nicht den
menschlichen Auferstehungsleib im allgemeinen, sondern einzig Christi
Verklirungsleib. Warum sollten ihm nicht Krifte, Daseinsbedingungen
eignen, die iiber jene andrer hinausgehen ? Sobald wir aber die Hypothese
darauf reduzieren, sagen wir eine bloBe Selbstverstindlichkeit: kann
Christi Verklirungsleib, der in der Eucharistie so zugegen ist, dort in dieser
Weise zugegen sein, so gehort diese Art Vergegenwirtigung zu dessen
Moglichkeiten ; das ist nichts als Tautologie. Wird aber damit wirklich
«das Verstindnis des eucharistischen Wunders fiir unsere Fassungskraft
irgendwie vereinfacht» ? (S. 42). Besonders fiir die Gegenwart an vielen
Orten zugleich ? Und doch hatte selbst Christi unverklirter Leib diese
Moglichkeit bereits beim letzten Abendmahl, und nach Annahme der
Theologen hitte die Eucharistie auch in der Zeit der Grabesruhe sich voll-
ziehen kénnen, wobei, wie sie sagen, Christi menschliche Seele im Sakrament
nicht zugegen gewesen wire. Im dritten Teil seines Buches kommt U.
nochmals auf die jetzige Frage zu sprechen. Wir méchten von der dortigen
Art der Argumentation eine Probe bieten. S. 84 lesen wir: « Obwohl wir
iiber die ortliche Bewegung der Geistwesen nichts Authentisches wissen,
so kénnen wir doch wenigstens nicht sagen, daB es unmdoglich sei, da ein
solches Wesen die ridumliche Distanz zwischen zwei Orten zuriicklegt, ohne
die dazwischenliegenden Rdume zu durcheilen. Es ist also durchaus nicht
notwendig, daB im Falle der Annahme einer adductio eine riaumliche
Bewegung angenommen werden muB. In Verbindung mit dieser einen
Tatsache steht auch die andere Tatsache, daB3 schon bei einem Geistwesen
in seinem natiirlichen Zustand nicht gesagt werden kann, ob es nicht zugleich
an mehreren ‘Orten’ (nach unserem dreidimensionalem Schema) sein kann.
Um so mehr muB diese Méglichkeit fiir den Leib Christi zugegeben werden,
der zumindest in seinem sakramentalen Sein iiber alle natiirlichen Bindungen
an den Raum erhaben ist. Also muB} es fiir ihn auch mdéglich sein, zugleich
an mehreren Orten zugegen zu sein, trotzdem er den ersten und eigentlichen
Ort seiner Gegenwart nicht verldaBt ». Will uns der Vf. logisch verkettete
Beweise vorfithren oder verwegene Spriinge ? Soll wohl das Wort « Tat-
sache » als solches magische Gewalt haben ? Diese Art des Hiniibergleitens
von der Annahme der sog. negativen Méglichkeit, die wir fiir die Eucharistie
auf Grund des Glaubens aufweisen, zur Behauptung der positiven Méglich-
keit auf Grund vorgeblicher Einsicht, muB als unzuldssig zuriickgewiesen
werden, um auch einmal « muBl » zu sagen. Wiirde die vielértliche Gegen-
wart des Leibes Christi uns nicht durch etwas andres nidhergebracht als
durch bloBe Besinnung auf die Verklirung Christi, nimlich durch die vom
Glauben gewihrleistete Verwandlung ? Kann nicht sie fiir unser Denken
als Grundlage der vielértlichen Gegenwart gelten, wenn wir uns stindig
bewuBt bleiben, daB im Altarssakrament nicht blo8 fiir Christi Menschheit
uns Unbegreifliches geschieht, sondern auch fiir Brot und Wein, ebendiese
Verwandlung ? Damit gelangen wir aber zu dem, was Gegenstand des
dritten Teils vorliegenden Buches ist.

Dieser Teil wird iiberschrieben : « Die katholische Lehre vom Altars-



Literarische Besprechungen 243

sakrament und die moderne Physik». Es wird eine Vereinbarung des
Dogmas mit der Auffassung des sog. Hylosystemismus gesucht. Vf{. bedauert
es, daB die Metaphysik an diese Auffassung noch nicht niher herangetreten
sei, um ein metaphysisches Weltbild auf dieser Grundlage auszubauen. Der
Hylosystemismus bietet eine Weiterfilhrung des Atomismus auf den Stand
der neuen Forschung. In Klammer gefragt: nimmt er, sofern er sich ver-
absolutiert, eine metaphysische Stellungnahme nicht vorweg ? — U. sieht
den Gewihrsmann fiir « moderne » Physik und fiir die Uberlebtheit friiherer
Anschauungen in seinem Lehrer A. Mitterer. Thm entlehnt er den Hylo-
systemismus, die Theorie, laut welcher alle physikalischen Korper letztlich
aus kleinsten Materieteilchen, den Hylonen, zusammengesetzt sind. Die
Hylonen selbst sind empirisch erkennbar und erforschbar, unausgedehnt,
vielleicht physisch einfach, in ihrem Sein nicht weiter aus physischen Teilen
zusammengesetzt ; sie sind Stoffsubstanzen, aber keine Koérpersubstanzen,
denn die Ausdehnung macht zum Korper. Diese Lehre mu3 an die Stelle
des Hylomorphismus treten. Indem mehrere Hylonen zu einem bestimmten
System mit Energiegehalt zusammenkommen, entsteht der Kérper, d. h. die
ausgedehnte Stoffsubstanz (wohl so zu denken, da das Hylonensystem
durch seine Energie Ausdehnung bewirkt, denn bloBe Summierung unaus-
gedehnter Hylonen kénnte ja keine Ausdehnung ergeben ?) ; das Hylonen-
system ist als solches auch schon qualitativ differenziert, von andern ver-
schieden, und damit ist der resultierende Korper ein solcher von qualitativer
wie quantitativer Besonderung. In dem kurzen Abschnitt, worin der
V{. eine metaphysische Deutung dieser physikalischen Angaben versucht,
heiBt es : « Nach der neuen Lehre ... ist die Ursache dieser raumlichen
— und damit auch qualitativ letztbestimmten — Ausdehnung nicht ein
erfahrungsjenseitiges Prinzip aus Materie und Form, sondern die Zusammen-
ordnung der erfahrungsgemafl erforschbaren unterkérperlichen Hylonen »
(S. 58). Daraus muB3 man vorgeblich schlieBen, « daB nach der neueren
Auffassung das Verhiltnis von Substantialitit und Quantitit(-Qualitit)
gerade umgekehrt ist, als man es frither glaubte. Wihrend nach aristote-
lischer Auffassung Quantitit-Qualitit die ersten und natiirlichen Folgen
der Korpersubstantialitit waren, sind sie nach der neueren Auffassung
vielmehr die Ursache der Korpersubstantialitit» (ebd.). Ist damit die
Frage der Wesenskonstitution fiir die Stoffsubstanz als solche noch nicht
gelost, da die Hylonen selbst Stoffsubstanz sind, so 148t sich doch beziiglich
der Korpersubstanz sagen, « daB fiir ihre Konstitution die Hylonen ebenso
die letzten Grundelemente bilden, wie das bei Materie-Form der Fall war »
(ebd.). Hier fiigen wir etwas hinzu, was U. erst in der Anwendung seiner
Auffassung auf die Eucharistie entwickelt, was aber logisch schon hierher-
gehort, da es fiir die Korperwelt ganz allgemein gelten soll. Namlich :
Quantitit-Qualitit verursachen zweierlei, die Erscheinungsfihigkeit der
Koérper oder deren empirische Erscheinung und die eigentliche Korper-
substanz, die als solche durch die Sinne nicht wahrzunehmen, etwas
« Hintersinnliches » sei. Insofern iibernimmt der V{. den herkémmlichen
scholastischen Begriff der Substanz, wihrend er bei Bezeichnung schon des
Hylons als Stoffsubstanz unter « Substanz » offenbar etwas andres versteht.



244 Literarische Besprechungen

Nun entwirft der V{. eine Eucharistielehre nach diesen physikalisch-
metaphysischen Voraussetzungen. Quantitit und Qualitit bleiben nach
der Wandlung in ihrem Sein genau gleich wie zuvor. Vor ihr waren sie die
Ursache der Brotsubstanz, d. h. der Korpersubstanz Brot ; jetzt ist laut
Glaubenslehre diese Brotsubstanz nicht mehr da, sondern statt ihrer die
Substanz des Leibes Christi. Also wirken sich nun Quantitit-Qualitit
nicht mehr substanzbildend aus, ihre diesbeziigliche Wirkursichlichkeit
ist durch géttlichen Eingriff unterbunden worden und Gott vergegenwirtigt
allein von sich aus, ohne entsprechende Quantitit-Qualitit als Zweitursache,
die Substanz des Leibes Christi an Stelle der Brotsubstanz. Quantitat-
Qualitdt wirken sich aber weiter aus fiir die sinnfillige Erscheinung genau
so wie frither. Fiir diese sinnfillige Erscheinung verwendet der V{. meistens
den eucharistischen Ausdruck «species ». Er ist auch bereit, die « species »
als « Akzidenzien» zu bezeichnen und nimmt « Seinsakzidenzien» an
(S. 50-52). Er spricht wiederholt von der « Realitit » der Spezies oder von
den «realen » Spezies (vgl. S. 69 {.), betont, es sei «in keiner Weise die
Realitiat der Spezies in Frage gestellt » (S. 81). Immerhin erkliart er S. 79
in bezug auf Quantitit-Qualitit in der Eucharistie : « Nun bleiben aber
diese beiden Komponenten ihrer Erscheinung nach — das bedarf weiter
keines Beweises als der sinnlichen Wahrnehmung — und ihrem Sein nach
erhalten ; dieses letztere zu beweisen, ist Sache der Philosophie und der
mit ihr verbundenen Physik ; fiir uns ist es vorliufig erst eine Annahme »,
und S. 49 {. lesen wir Mitterers Worte, nach der Lehre des kritischen Rea-
lismus, zu dem er sich bekennt, sei « das Verhiltnis vom Ding an sich zur
Erscheinung das eines physikalischen Korperdinges zu einem psychischen
Empfindungskomplex, durch den es uns erscheint und von uns wahr-
genommen wird. Das Erscheinungsding wire dann nicht ein Ganzes aus
zwei physikalischen Komponenten, der physikalischen Koérpersubstanz und
den ebenso physikalischen Sinnesbeschaffenheiten, sondern ein Ganzes, das
aus der physikalischen Kérpersubstanz und dem in sich unphysikalischen
Empfindungs- und Vorstellungskomplex besteht. Dabei verhilt sich das
eine zum andern nicht wie physikalische Substanz zum physikalischen
Akzidenz, sondern wie physikalische Substanz zur psychologischen Wirkung,
eine Wirkung, die vermittelt ist durch physikalische Vorginge im Medium
und physiologische Vorginge im Nervensystem des Menschen». S. 69
schreibt U.: « Die Metaphysik ... ist die Wissenschaft von dem hinter
dem Schein (= Empirie) liegenden Sein der Dinge ». Die « Realitit » der
Spezies bekdme doch einen merkwiirdigen Sinn durch diese ihre Ablésung
vom Gegenstindlichen und Verlegung in Wahrnehmungsmedium und
Wahrnehmungssubjekt. V{. will sich hier aber offenbar nicht festlegen.

Das Neue der Hypothese von U. wire mithin folgendes: Vor der
Verwandlung war das Brot letztlich ein Hylonensystem bzw. eine Synthese
mehrerer solcher Systeme von bestimmter Qualitit und Quantitit; die
Brotsubstanz war ein empirisch unzugingliches Ergebnis von Quantitit-
Qualitit, die empirische Erscheinung des Brotes ein andres Ergebnis dieser
gleichen Ursache. Die Konsekration bedingt, daB Quantitit-Qualitit
nunmehr bloB die letztere Wirkung noch zeitigen, die empirische Erscheinung



Literarische Besprechungen 245

des Brotes, wihrend durch goéttlichen Eingriff an Stelle der Brotsubstanz
die Substanz des Leibes Christi gesetzt ist. Fiir den Wein gilt das Ent-
sprechende. Alle Ausfiihrungen dienen der Darlegung und Verteidigung
dieser Auffassung. Vf. sieht darin eine Vereinfachung des Fragenkomplexes
im Verhdiltnis zur fritheren Theorie, sodaB z. B. der Begriff einer Ver-
nichtung der fritheren Substanz von vorneherein ausscheide (S. 79 {.),
eine wunderbare Einzelheit fortfalle, namlich die Erhaltung von Akzidenzien
ohne Tréager (S. 81), und der Abbruch der eucharistischen Realgegenwart
leichter erkldarlich werde. Letzteres geschehe folgendermaBen : Sind Quan-
titit-Qualitit in dem Grade alteriert, daB unter natiirlichen Voraussetzungen
ihr Ergebnis nicht mehr Brot wire, dann hebt Gott jenen EinfluB auf, der
ihre volle Auswirkung hinderte, sie bringen die der nunmehrigen Erscheinung
entsprechende Substanz hervor. So «eriibrigt sich die Frage, wo die
Substanz herkomme, die auf den Leib Christi im Sakramente folgt » (S. 95).
Vielleicht hitte der Standpunkt noch erginzt werden koénnen durch den
Hinweis auf die eucharistische Gegenwart (concomitanter) der Quantitit-
Qualitat des Leibes Christi, die sich nach dieser Hypothese hier nun gerade
fiir den Substanzbereich auswirken koénnten, fiir den Erscheinungsbereich
aber nicht; sie brichten hier die Korpersubstanz Christi hervor, deren
empirische Erscheinung nicht. Also Kontrast zur Quantitit-Qualitit des
Brotes, gegenseitige Uberkreuzung der Ursiichlichkeit !

Unser Gesamteindruck iiber diesen Teil der Arbeit von U. ist der, daB
wir lediglich um eine Hypothese zur dogmatischen Erorterung des euchari-
stischen Geheimnisses reicher geworden sind. Das Eigentiimliche dieser
Hypothese besteht in ihrer Tendenz, moglichst bis ins einzelne den
Anschauungen der heutigen Physik gerecht zu werden. Darin sehen wir
auch eine ihrer Schwichen, insofern die heutige Physik selbst das BewuBtsein
der Unfertigkeit und Vorliufigkeit ihrer Einzelauffassungen hat. Mit dem
Dogma der Kirche ist die Theorie, bei einiger Umarbeitung und Klirung,
wohl nicht minder vereinhar als andre Hypothesen, die fiir unsre Frage
schon versucht wurden. Warum hat U. denn gerade die gar nicht erwihnt,
die bereits eine Vereinbarung des Dogmas mit physikalischen Anschauungen
ihrer Zeit suchten, z. B. Tongiorgi, Domenico Palmieri in seinen Institu-
tiones philosophiae ? Ein Vergleich damit ware gewill lehrreich gewesen.
U. anerkennt das Dasein einer natiirlichen sog. Koérpersubstanz, die nicht
in den Bereich sinnlicher Wahrnehmung gehéren soll. Allerdings erscheint
diese Annahme einer unempirischen Kérpersubstanz hier im Rahmen des
Ganzen auffillig als ein Zugestandnis ad usum Delphini, weil V{.glaubt, ohne
sie das Dogma nicht wahren zu kénnen. Geben wir uns keinen Illusionen
hin : die « moderne » Physik wird selbstverstindlich, soweit sie iiberhaupt
unsern Realismus teilt, wenn sie nicht stark am katholischen Glauben sich
orientiert, groBenteils von einer « hintersinnlichen » Substanz der Korper-
welt nichts wissen wollen, so etwas als Hirngespinst bezeichnen ; sie wird,
falls sie den Hylosystemismus oder Ahnliches vertritt, jedes weitere Suchen
der Metaphysik auf dem Gebiet des Stofflichen neben ihrer Forschung oder
dariiber hinaus als Ubergriff, unzustindig und gegenstandslos abtun. Das
Recht, das letzte und allerletzte Wort iiber das Wesen der Hylonen zu



246 Literarische Besprechungen

sprechen, wird sie sich selbst vorbehalten. Der Scholastiker hingegen wird
zur Annahme neigen, das Hylon bzw. was man so nennt oder dessen all-
fillige Bestandteile seien auch noch aus Materie und Form, Substanz und
Akzidenzien zusammengesetzt.

Soweit das Dogma rein fiir sich betrachtet wird, 148t es sich mdoglicher-
weise noch mit andern Anschauungen vereinbaren auBer Hylomorphismus
oder Hylosystemismus. Wenn nur einerseits anerkannt wird, da Korper
auch einen Wesensbestandteil haben kénnen, der entweder grundsitzlich
nicht unter die Sinne fillt oder ihrer Wahrnehmung bzw. ErschlieBung
vollkommen entzogen zu werden vermag und anderseits die transsubjektive
Realitit der empirischen Erscheinung, dessen, was hier eben die Spezies
sein sollen, nicht ginzlich geleugnet wird. Im Ubrigen brauchen wir die
Eucharistielehre unsrer Dogmatik weder alten noch « modernen» « mo-
dernsten » oder zukiinftigen Theorien zu verhaften, die vielleicht je moderner
desto frither andren Platz machen. Es wird sich nie empfehlen, Erklarung,
Begriindung, Formulierung unsrer Glaubenswahrheiten vorbehaltlos nach
dem derzeitigen Stand profanwissenschaftlicher Theorien auszurichten.
Klare Anmeldung des Vorbehalts wird bei Kernfragen des Dogmas immer
ratsam sein, ohne sprode Zuriickhaltung noch &ngstliche Enge. Bei
Behandlung der Transsubstantiation sprechen die meisten unsrer Theologen
wohl von Substanz und Akzidenz, aber i{iberhaupt nicht von Materie und
Form, wie ein Einblick in die Lehrbiicher verschiedenster Richtungen
zeigen kann. Es ist auch nicht notwendig, die « Substanz» von der das
Dogma redet, genau und in allem dem aristotelischen Begriff dieses Namens
zu identifizieren, man kann sich auf den Begriffsgehalt beschrinken : eine
sinnlicher Wahrnehmung unzugingliche Wirklichkeit ; denn dieser « Sub-
stanz » setzt die Kirche in ihren dogmatischen Entscheidungen nicht den
Begriff « Akzidenzien » als Korrelat gegeniiber, sondern « species », d. h. das
Sinnenfillige. DaB das Lehramt in dieser Frage von philosophischen
Systemen einen gewissen Abstand nehmen wollte, liegt fiir den Leser der
einschligigen Verhandlungen des Trienter Konzils zutage (cf. Theiner,
Acta genuina ... Agram 1874, tom. 1, S. 502, 504, 526). Im Ubrigen i3t
die Kirche physikalischer wie metaphysischer Forschung nicht blo8 Freiheit,
sondern auch MuBe, denn Ubereilung ist oft eine Quelle von Fehlresultaten ;
menschlicher Wissenstrieb und Bildungsoptimismus hat sich eher davor zu
schiitzen als vor zu langer Uberlegung, Priifung, Ausreifung. Warum soll
die Theologie die Stellungnahme der Physik, der Philosophie oder sonst
einer Wissenschaft auf ihren eigenen Fachgebieten forcieren wollen ? Sie
selbst haben dariiber zu befinden, ob die Grundlagen, Voraussetzungen
einer haltbaren, einheitlichen wie ganzheitlichen Theorie schon gegeben
sind oder nicht. Unsre Glaubenswissenschaft wird dann immer noch priifen
miissen, ob solche Theorien mit den Wahrheiten der Offenbarung in Einklang
stehen. Das sagen wir, weil U. durch seine Beschwoérungen die Profan-
wissenschaft zu Urteilen, Synthesen zwingen mdochte, die sie sich aus weiser
Vorsicht und Gewissenhaftigkeit noch nicht zutraut. Solche fachminnische
Reserve ist jedenfalls besser als Versuche, bei denen man den Verdacht
des Dilettantismus nicht recht los wird.



Literarische Besprechungen 247

Oben sprachen wir von einer gewissen Umarbeitung bzw. Klirung, der
U. seine These unterziehen sollte, damit sie dem dogmatischen Tatbestand
besser gerecht werde. Eine Art Zwiespidltigkeit offenbart sich hie und da
bei ihm aus dem Bestreben, sowohl der « modernen » Physik und ihrer Ver-
wendung der Begriffe als auch dem Dogma gerecht zu werden. S. 53 erklirt
er z. B.: « Dasselbe, was hier fiir die Warme gesagt wurde, gilt vielleicht
auch fiir andere Dinge, die bisher eindeutig als Akzidentien angesehen
wurden, wie zum Beispiel fiir Quantitit und Qualitit ». Fiir die Quantitit
stellt er S. 55 wieder die Frage, ob sie nicht vielleicht « substantieller Natur »
sei, fiir die Qualitat S. 75 die Hypothese, sie sei konkret gefat vielleicht das
Wesen der Hylonen, und S. 56 ff. werden die Hylonen als « Substanzen »
bestimmt. Da sollte er, deutlicher als es geschieht, erkliren, daB er fiir
diese Fille unter « Substanz » nicht jene Substanz versteht, die laut Dogma
bei der Konsekration verwandelt wird, oder aber Quantitit und Qualitit
nicht im Sinn jener, die nach der Konsekration als unverindert wie zuvor
empirisch kontrollierbar sind, bzw. weder ersteres noch letzteres ; es wire
angebracht, da er die event. Unterschiede niher prizisierte. Den Vorwurf
der Unausgeglichenheit kann man den Aufstellungen des V{. aber kaum
ersparen, wenn es dann S. 76 heiBt : « Die Tatsache, daB dieses quale purum
ein ‘quantum’ wird, ist in sich nichts Substantielles, sondern ist ein Modus,
durch den aus der unterkdrperlichen Substanz eine kérperliche Substanz
wird. So ist eigentlich auch die Quantitas als solche etwas Akzidentelles,
das der Qualitas inhdriert und sie wesentlich modifiziert; ja wir kénnen
sogar sagen, daf die Quantitas selbst nichts anderes ist als die Korper-
substanz-Werdung der Qualitas, das Dreidimensionalwerden der Qualitas,
also eine Seinsform der Qualitas». Hétte er sich konsequenter in die
Hypothese eines rein energetischen oder rein dynamischen Substanzbegriffes
hineingedacht, so hitte er vielleicht auch eine bessere Theorie fiir das eucha-
ristische Geschehen gefunden als die vorgeschlagene; vor allem hitte er dann
mit vermutlich gréBerer Uberzeugungskraft die UnrechtmiBigkeit einer
Reduktion des Wirklichen auf das Empirische allein aufweisen kénnen.

Verschwommen bleiben die Ausfithrungen S. 71 f.: « Von einer eigent-
lichen Eigensubstantialitit der Hylonen kann man wohl nur sprechen,
solange sie nicht tatsichlich in einem Kompositum von Atomen und
Molekiilen zum Aufbau einer anderen Substanz mitwirken. In einem
solchen Kompositum aber ist ihre substantielle Wirksamkeit und Eigenart
der Natur des Kompositums angepat ... Wenn also auch die Hylonen
als ‘substantielle’ ‘Bestandteile’ der Korpersubstanz erhalten bleiben, so
verlieren sie doch durch das Nicht-Zustandekommen der entsprechenden
Kérpersubstanz in diesem konkreten Falle die formalis ratio substantia-
litatis, wiahrend sie ‘materialiter’ ihre ‘substantielle’ Wirksamkeit weiter
ausiiben. Es ist nicht nach der Konsekration noch etwa im selben Sinne
Substantielles da wie vorher, auch wenn die Hylonen gleichgeblieben sind.
Denn mit dem Verlust der vollen Endwirksamkeit hat das ‘System’ der
Hylonen jede in vollem Sinne ‘substantielle’ Bedeutung verloren ... Was
von frither noch da ist, hat seine substantielle Bedeutung verloren». Welchen
Sinn soll die Behauptung haben, die Hylonen seien in diesem Fall nicht



248 Literarische Besprechungen

mehr eigentliche Substanzen wegen « Verlust der vollen Endwirksamkeit »
bzw. weil sie «ihre substantielle Bedeutung verloren » hitten ? Die Frage
geht nicht um ihre Wirksamkeit oder Bedeutung, sondern darum, ob sie
in ihrem eigenen Seinsbestand auch innerhalb eines weiteren Kompositums
substantiell sind und bleiben, ob sie schlieBlich {iberhaupt einen Seinsbestand
haben oder rein energetisch oder dynamisch gedacht werden. Man darf
aber nicht den diesbeziiglichen Standpunkt wechseln, je nachdem man
gegen diesen oder gegen jenen Einwand Front macht. Vf. meint ferner,
das Experiment allein kénnte entscheiden, ob bei der Transsubstantiation
sich irgend etwas an den Hylonen selbst dndere (S. 81). Die Ehrfurcht
vor dem Sakrament verbietet es aber « selbstverstiandlich », einen « derartig
vorwitzigen Versuch zu unternehmen ». Er fiigt hinzu : « Aber auch ohne
Versuch konnen wir die bestimmte Antwort geben, da3 sich an den Hylonen
gar nichts dndert ». Die Ehrfurcht wiirde u. E. keinerlei in der Form wiirdige
Untersuchung verhindern, bei der das sakramentale Sein und die sakra-
mentale Verwendbarkeit gewahrt blieben. Aber eben dies kénnte fiir eine
Priifung der Hylonen nicht gewihrleistet werden, man mii3te das Bestehende
auflésen, und zwar so, daB die ganze Untersuchung ihren Zweck verfehlen
wiirde : die gewonnenen Hylonen wiren phdnomenisch nicht mehr Brot,
damit die Realprisenz aufgehoben, infolgedessen die Voraussetzung einer
besondern Verinderung und ihrer Feststellung nicht mehr da.
Zweideutig schillert die Ausdrucksweise, wenn von dem Verhiltnis
von Quantitit-Qualitit zur Korpersubstanz die Rede ist. Oft legt sich die
Deutung nahe, es werde das Verhiltnis der eigentlichen Wirkursache zur
Wirkung behauptet, so wenn Quantitit-Qualitit als «causa secunda »
der Korpersubstanz ausgegeben werden (z. B. S. 60), wenn von dieser
ihrer « Wirkursachlichkeit » gesprochen wird (z. B. S. 63, 79) und von einer
« Richtungsinderung » ihrer Wirksamkeit (S. 79 f.) ; aber alsbald mu3 man
sich wieder fragen, ob Quantitit-Qualitit vom V{. nicht eher zur sog.
Materialursache der Korpersubstanz gezogen werden, wenn es heillt, sie
seien die « Komponenten » der Koérpersubstanz (S. 19, 62, 65 f. usw.), « die
eigentlichen Bausteine der Korpersubstanz» (S. 61), « Bestandteile des
Brotes» (S. 72), oder: «DaB Quantitit-Qualitit eine Korpersubstanz
konstituieren, liegt also nicht am Wesen der Quantitit als solcher, sondern
es liegt im substantiellen Wesen der Qualitit, die durch Quantung zur
Kérpersubstanz wird » (S. 76). S. 66 wird sogar erklirt : « Die Komponenten
der Brotsubstanz sind als solche da und bilden trotzdem nicht Brot, sondern
den Leib Christi ». Entsprechend weill man fiir die empirische Erscheinung
nicht, ob Quantitit-Qualitit als Wirk- oder Materialursache gedacht
werden. Soll Sowohlalsauch oder Jenachdem oder Wedernoch gelten,
warum es nicht deutlicher zum Ausdruck bringen ? — SchlieBlich bleibt
nebelhaft, ob V{. die Verwandlung, von der das Dogma spricht, bei seiner
Deutung in einem engeren Sinn nehmen will, oder ob er sich mit einem
weiteren, mit der Idee einer bloBen Ablésung, Ersetzung der friiheren
Substanz durch die Substanz des Leibes Christi begniigt ; die Worte S. 79
sind da charakteristisch an Unbestimmtheit : « Durch das Einwirken der
gottlichen Allmacht wird aber in diesem besonderen Falle die Wirkursach-



Literarische Besprechungen 249

lichkeit nur auf die Erscheinung eingeschrankt, wahrend sie in bezug auf
das Sein aufgehoben ist. Also wird an Stelle der natiirlichen Brotsubstanz,
die der Erscheinung entspriche, die Substanz des Leibes Christi hervor-
gebracht und somit tatsichlich die Substanz des Brotes verwandelt: an
Stelle der Brotsubstanz wird die Substanz des Leibes Christi gesetzt ».
Die folgende Erklirung, wieso keine Annihilation behauptet werde, klingt
denn auch, gelinde gesagt, sibyllinisch.

GroBere gedankliche wie formelle Ausgeglichenheit und Klirung,
Ausmerzung aller Mehrdeutigkeiten ist jedenfalls erforderlich, soll die
Hypothese des V{. neuen sachlichen Gewinn zu etwaigem Verstindnis der
eucharistischen Gegebenheit bringen.

Schoneck. C. Zimara S. M. B.

Als Evganzung zu vorstehender Besprechung gestatlet sich die Redaktion,
mit Zustimmung des Rezensenten, noch folgende Evwdgungen beizufiigen :

Mit der Theorie von U. scheint die moderne Naturwissenschaftund
das Dogma von der Transsubstantion in harmonischen Einklang gebracht
zu sein., Das ist aber nur ein tiuschender Schein. In Wahrheit ist die
ganze Theorie Unterkirchers auf génzlich falschen Grundlagen aufgebaut,
befriedigt die moderne Naturwissenschaft doch nicht und fiihrt statt zu
einer Erklirung zu einer Verfliichtigung der definierten Glaubenslehre.

U. glaubt, der Hylomorphismus stiitze sich auf die wissenschaftliche
Physik des Aristoteles und stehe und falle mit ihr. Das ist aber ebenso
falsch wie die Behauptung, der einzige Beweis dafiir sei der Analogie-
beweis aus Werkstoff und Werkform der Statue. Sowohl Aristoteles als
der hl. Thomas unterscheiden wohl die empirische Naturwissenschaft von
der metaphysischen Wesenserkenntnis der Naturdinge. Fiir die letztere
gehen sie von einer viel weiteren, allgemeineren Grundlage aus als von
der zeitgenossischen Physik, namlich von der allgemein jeder gesunden
Sinneswahrnehmung und spontanen Vernunfttitigkeit zuginglichen Er-
kenntnis der Natur. Diese zeigt, daB der numerisch gleiche Stoff sub-
stantielle Verdnderungen eingeht, den Kreislauf Humus, Pflanze, Tier,
Humus durchliuft, in den offenkundig verschiedenen Substanzen also der
in sich unbestimmte Triger bestimmender verschiedener Wesensprinzipien
sein mufBl. Diese unliugbare Tatsache ist seit Aristoteles und Thomas
die Grundlage fiir die Lehre von Materie und Form, und ihrer Allgemein-
heit wird auch die empirische Lehre von Molekiilen, Atomen, Elektronen,
Hylonen etc. sich nicht entziehen kénnen. Alle Empirie bleibt eben diesseits
der metaphysischen Wesenheit. Mit vollem Recht konnte P. Manser O. P.
in seinem fiir unsere Frage sehr empfehlenswerten Artikel : «Die Natur-
philosophie des Aquinaten und die alte und moderne Physik (Divus Thomas,
1938, S. 1-14) darum sagen: « Der Hylomorphismus geht an sich das
physikalische Wissen nichts an». Wenn U. (S. 57) meint, an die Stelle
von Materie und Form als Wesensbestandteilen der Korper miilten
kiinftig die Hylonen treten, so verkennt er den Unterschied zwischen



250 Literarischeé Besprechungen

Physik und Metaphysik und gibt letztere preis. Uber die logisch not-
wendigen Folgen hievon vgl. P. Manser, 1. c,, S. 9.

Auch die moderne Naturwissenschaft kann mit der Erklirung Unter-
kirchers nicht befriedigt werden. Denn nach ihm sieht sie die Koérper-
substanz durch die bestimmte Zusammenordnung der Hylonen gebildet
(S. 60). Mit einer von ihnen verschiedenen Substanz wei3 sie nichts an-
zufangen. Was sollte sie auch fiir einen Zweck haben ? Der Hylomorphismus
sieht in der Substanz den einheitlichen inneren Triger der Krifte und
Eigenschaften, nach U. reichen dafiir die Hylonen aus, wozu dann noch
eine Substanz annehmen ? Was soll sie noch fiir eine Funktion haben ? Sie
macht den Eindruck eines Begriffes ohne Inhalt, eines Wortes ohne Sinn.

Eine solche philosophische Auffassung des Substanzbegriffes soll nur
brauchbar sein, um den geoffenbarten Inhalt des Eucharistiegeheimnisses
auszudriicken ! Wenn das Dogma sagt, die ganze Substanz des Brotes
werde verwandelt in die Substanz des Leibes Christi, so weil der Hylo-
morphismus etwas Bestimmtes darunter zu denken; fiir U. bleibt das
Wort Substanz aber ohne irgendwie faBbaren Inhalt. Man sagt doch
wohl nicht zu viel, wenn man hier von einer Aushéhlung und Unter-
grabung des Dogmas spricht. Auf alle Fille ist diese Methode nicht die
Pflege der Theologie, wie can. 129 und can. 1366 § 2 des CJC sie vor-
schreiben. Und wenn U. S. 47 verlangt, die christlichen Philosophen
sollten den Mut aufbringen, gelegentlich vom Worte des hl. Thomas ab-
zuweichen, um in seinem Geiste die neue Synthese zwischen Physik und
Metaphysik zu vollziehen, weicht er vielmehr von dessen Sinn und Geist ab,
um nur die Worte beizubehalten. Das ist sehr gefahrlich | Siehe Denzinger-
Umberg n. 1800 und 1818.

Unterkircher erwidhnt in seinem Vorwort, sein hochverehrter Lehrer
A. Mitterer habe ihm beziiglich seiner Arbeit geschrieben : « Solche Arbeiten
koénnen nur am Ende einer Gelehrtenlaufbahn stehen, nicht am Anfang ».
U. hitte die Warnung, die in diesen Worten liegt, unbedingt befolgen
sollen. Dann wire sein Werk wohl nie erschienen. So hat es nur die
Bedeutung, auf einen Weg hingewiesen zu haben, der ungangbar ist.

Stift Einsiedeln. P. Meinvad Benz O. S. B.

J. Brinktrine : Das Opfer der Eucharistie. Dogmatische Untersuchungen
iiber das Wesen des MeBopfers. — Paderborn, Schéningh. 1938. 65 SS.

Diese Schrift will ein Beitrag zur Klirung der im Untertitel angezeigten
Frage sein. Das Problem, bei dem bis heute keine Einigung der Theologen
abzusehen ist, ist eigentlich ein zweifaches: es wird gefragt 1. wieso und
inwiefern der hl. Messe das Wesen eines wirklichen Opfers eigne ; 2. welcher
ihrer Teilakte oder Bestandteile fiir diesen ihren Opfercharakter wesentlich
und ausschlaggebend sei.

In der Einleitung erklirt B., es sei iiberhaupt noch nicht scharf heraus-
gestellt, was man unter eigentlichem Opfer zu verstehen habe, man miisse
vorerst « versuchen, den Begriff des Opfers méglichst genau zu umgrenzen
und das Opfer im engeren Sinne von dem Opfer im weiteren Sinne zu



Literarische Besprechungen 251

trennen » (S. 9). Im ersten Teil des Buches behandelt er deshalb etwas,
was fiir das Opfer im engeren Sinn als unwesentlich ausscheiden miisse,
den sog. inneren Opferakt, die Gesinnung der Selbsthingabe an Gott bei den
Darbringern des Opfers. Dreierlei lasse sich beim Opfer unterscheiden :
«1. die innere unsichtbare Handlung, 2. das &duBere sichtbare Zeichen,
3. die ethische Gesinnung (Hingabe, devotio), oder noch richtiger: der
durch das &duBere Zeichen (2) signifizierten inneren Opferhandlung (1)
muf3 man die ethische Selbstoblation (3) gegeniiberstellen » (S. 18). Letztere
konne das Wesen des Opfers nicht ausmachen, da sie Grundform schlechthin
aller Akte der Gottesverehrung sei, keine besondre Eigentiimlichkeit des
Opfers. Die Tatsachen spriachen auch dagegen, denn die hl. Messe sei ein
Opfer, selbst wenn der darbringende Priester in der Todsiinde wire. Ein
Hinweis auf die Selbsthingabe Christi, des offerens principalis, behebe die
Schwierigkeit nicht, denn gerade offerens principalis besagt, daBl er nicht
der einzige Opfernde sein soll, und zudem betidtigt Christus selber die
Hingabegesinnung auch nicht blo8 beim Opfer. Man kann mit Recht im
AnschluB3 an Augustinus, Thomas u. a. lehren, das duBere Opfer sei Sinnbild
des «innern Opfers», der ethischen Selbsthingabe, ohne damit diese fiir
das Wesen des eigentlichen Opfers auszugeben. «Es kann also nicht
zweifelhaft sein, daB nach dem hl. Thomas das eigentliche Opfer in einem
physischen Akte besteht» (S. 20). Daraus flieBen eine Reihe von Unter-
scheidungen wie Ahnlichkeiten zwischen Opfer und Sakrament. Am SchluB
dieses ersten Teils erklart der Vf., zwischen den Opfern des Naturstandes
wie des Alten Bundes und dem neutestamentlichen Opfer bestehe ein nicht
allein gradueller, sondern wesentlicher Unterschied, jene wiirden bloB in
einem weiteren Sinn Opfer genannt.

Im zweiten Abschnitt wird das dullere Zeichen beim eucharistischen
Opfer erértert. Zur wesentlichen duBeren Opferhandlung koénne vorerst
die Opferung nicht gerechnet werden, die Kommunion komme dafiir
ebensowenig in Betracht, wie auch nicht das Ganze von Konsekration bis
Kommunion. Entscheidend fiir den Opfercharakter der Messe sei weder
gleichzeitiges Vorhandensein beider konsekrierten Gestalten noch Doppel-
konsekration iiberhaupt; das wird durch Zuriickweisung der Gegenargu-
mente, aus liturgischen Richtlinien und aus andern meist herkémmlichen
Griinden der Vertreter dieser Ansicht motiviert. «Aus dem Gesagten
ergibt sich, daB alle jene MeBopfertheorien, welche die Doppelgestalt zur
notwendigen Voraussetzung haben, abzulehnen sind » (S. 37). Die Lehre
von der numerischen Identitit des Kreuz- und MeBopferaktes wird fiir
unhaltbar erkliart. Der wesentliche Opferritus bei der Messe bestehe in den
bei der Konsekration iiber Brot und Wein ausgesprochenen Worten Christi,
wodurch Gott bestimmte Gaben dargebracht wiirden, was zugleich eine
« Heiligung » dieser Gaben verwirkliche. Die Opfergabe des MeBopfers ist
aber auf keinen Fall Brot und Wein, die hl. Menschheit Christi mul3 viel-
mehr als solche gelten.

Im dritten Teil wird nun unter dem Titel : « Das formelle Wesen des
MeBopfers » untersucht, inwiefern der Herr auf dem Altar seine hl. Mensch-
heit opfere. Die Antwort lautet, er tue es vor allem, indem er sich zur Speise



252 Literarische Besprechungen

macht, nicht weil das eine Erniedrigung fiir ihn bedeutet, aber weil er
dadurch seine verkliarte Menschheit auf neue Weise weiht und heiligt ; in
einem gewissen Sinn lasse sich so von einem himmlischen Opfer Christi
reden. Bei der hl. Messe selbst wirke der menschliche Priester als Organ
und Instrument Christi, die ganze Kirche sei bei der Darbringung des
eucharistischen Christus mitbeteiligt und opfere durch ihn sich selbst.

AbschlieBend erkliart Vf. iiber seine Ausfiihrungen : « Ein Vorzug der
dargelegten Theorie iiber das Wesen des eucharistischen Opfers diirfte
in ihrer Weite und Aufgeschlossenheit auf der einen Seite und in ihrer
Geschlossenheit und Einheit auf der anderen Seite liegen. So scharf sie auch
das eigentliche Wesen des Opfers faBt und abgrenzt, so sucht sie doch die
von den groBen Theologen erarbeiteten und in ihren Theorien enthaltenen
Erkenntnisse zu verwerten und nutzbar zu machen» (S. 59).

Bietet die Schrift eine neue Antwort auf die behandelte Frage ? — Man
kann sagen, eine solche liege vor in der Betonung des Gedankens, da die
Annahme der Speiseform eine besondere Weihe und Heiligung der verklirten
Menschheit Christi bedeute. Leider bleibt der Nachweis dieses angeblichen
Tatbestandes kiimmerlich, vag. Es wire zu wiinschen, dafl ihm gréBere
Ausfiihrlichkeit, Vertiefung, gewinnendere Wirme des Einsatzes gewidmet
worden wire, da hierin das Neuartige der Auffassung ruhen soll. Ob des
V{. Standpunkt nicht eine der Tradition widersprechende Abschwichung
der Gleichheit bzw. Verbindung von Kreuz- und MeBopfer mit sich bringt ?
— Er nimmt von Anfang an die hl. Messe als Paradigma fiir ein wirkliches
Opfer, auch abgesehen von jedem Verhiltnis zum Opfer des Kreuzes. Ist
das vor Gott einzige selbstindige Vollwertopfer nicht zunichst dieses, die
hl. Messe sodann kraft ihrer mysteriésen Einheit damit ? Die Argumente
gegen die Identitit jenes Opferaktes mit diesem iiberzeugen uns nicht,
da sie so gehalten sind, als betonten die Vertreter der Ansicht nicht, es
handle sich um eine rationell undurchsichtige, eben geheimnisvolle Identitit.
Schon die Lehre iiber eine gewisse Verbindung des rituellen Geschehens
im MeBopfer mit der Tatsache des Kreuzes sagt etwas rein rationell Unkon-
trollierbares aus, ist aber durch das kirchliche Lehramt sicher gewihrleistet.
Wenn bei der Eucharistie die Bedingungen rdumlicher Abgrenzung wie
zeitlichen Ablaufs insofern durchbrochen sind, da8 der einzige Leib Christi
ganz an beliebig vielen Orten gleichzeitig zugegen sein kann, daB er jetzt
hier gegenwirtig wird ohne in diesem Augenblick seine dortige Gegenwart
irgendwie nur zu modifizieren : warum sollte nicht fiir die eine und einmalige
Opfertat eine dhnliche Uberzeitlichkeit und Uberraumlichkeit gelten, daB
sie hier und dort immer wieder gegenwirtig werde und insofern, solange
dieser Aeon dauert, nie schlechthinnige Vergangenheit sei ? — Die alten
Texte, mit denen der V{. seine Ansicht iiber die Heiligung durch Annahme
der Speiseform stiitzen mdchte, sind z. T. solche, die eine Impanations-
auffassung insinuieren, daher zweifelhaften Wertes (cf. S. 46 f.). Andere
dieser Texte besagen im Zusammenhang lediglich, Christus habe beim
letzten Abendmahl das sinnbildliche Verhiltnis zu seiner Passion dem
Passahlamm genommen und auf Brot und Wein iibertragen.

Schéneck. C. Zimara S. M. B.



Literarische Besprechungen 253

Mariologie.

W.Goossens: De cooperatione immediata Matris Redemptoris ad redemp-
tionem obiectivam quaestionis controversae perpensatio. — Paris, Desclée
De Brouwer. 1939. 163 pp.

H. Seiler 8.J.: Corredemptrix. Theologische Studie zur Lehre der letzten
Papste iiber die Miterloserschaft Mariens. — Rom, Gregor. Univ. 1939.
vIiII-150 SS.

L’histoire se répéte ! Eine Wiederholung der theologischen Geschichte
von der Unbefleckten Empfingnis sehen wir in unsern Tagen in Bezug auf
die Streitfrage iiber Mariens unmittelbare Mitwirkung am eigentlichen
Erlosungswerk Christi. Verteidiger und Gegner der « frommen Meinung »
nehmen jetzt wie damals scharfe Stellung gegen einander. Auch damals
glaubte man auf beiden Seiten eine Stiitze in den Offenbarungs-
quellen zu finden. Auch damals wurden auf beiden Seiten Beweise
aufgestellt, die der Priifung einer gesunden Kritik nicht standhalten
konnten. Auch damals wiederholten sich die Gesuche beim Heiligen
Stuhl. Auch damals gab es verschiedene « Entscheidungen der Pipste »,
die auf die eine oder andere Weise erklirt wurden. Ja, selbst die
damals vorgebrachten Schwierigkeiten werden heute wiederholt, besonders
der Haupteinwand, ndmlich daB Maria durch Christus erlést worden ist.
Aber in jenem Streite hat man einen gliicklichen Fund getan, der den
Namen von Duns Scotus unsterblich gemacht hat; ein Fund, bei dem
sich schlieBlich Verteidiger und Gegner einander gefunden haben : Maria
ist in ganz erhabener Weise durch Christus erlést ; denn sie ist im Hin-
blick auf seine Verdienste durch Gott vor der Erbsiinde bewahrt worden.

Da es nun einmal Gottes Weisheit nicht gefallen hat, Mariens unmittel-
bare Mitwirkung an Christi Erlésungswerk formell und ausdriicklich zu
offenbaren, ist die Wiederholung einer solchen Controverse ein groBer
Vorteil und eine Gunst Gottes.

Die Unzulinglichkeit des seinem eigenen Kénnen iiberlassenen Menschen-
verstandes dullert sich auf allen wissenschaftlichen Gebieten in den sich
allzeit dndernden Hypothesen und Theorien, Meinungen und Gegen-
meinungen, verbliifffenden Irrtiimern und gefihrlichen Falschheiten. AuBer-
dem hat bei Meinungen im eigentlichen Sinne betreffs einer Stelle, die nicht
offensichtlich fiir uns aus den ersten Grundsidtzen hervorgeht, unser Gemiit
einen solchen EinfluB3, daB die Gefahr, unser Urteil durch ein Vorurteil zu
ersetzen, nahe liegt.

So wird denn der Widerspruch, den die Theologen bei vielen ihrer
Ansichten und Auffassungen von anderen Theologen erfahren, sie zwingen,
den Wert ihrer Beweisfithrungen genauer abzuwigen, die Schwierigkeiten
schirfer zu unterscheiden und in befriedigenderer Weise aufzuldsen. Wider-
spruch auf theologischem Gebiete ist daher stets als Gewinn zu buchen —
vorausgesetzt, daB der Widerspruch aus reiner Absicht hervorgeht. Und
wie es einst im Streite um die Lehre iiber die Unbefleckte Empfingnis
ging, so geschieht es auch heute wieder: die Verfechter der frommen



254 Literarische Besprechungen

Meinung berufen sich auf die Wiirde der Gottesmutter, wédhrend sich die
Gegner auf die Wiirde des Erlosers berufen. Beide Parteien haben hierbei
hinreichenden Grund fiir eine Verteidigung mit Herz und Verstand, bis
daB auch hier einmal — wie wir hoffen — der « gliickliche Fund » getan
wird : du choc des opinions ...

Das Buch Werner Goossens ist — so erklarten Gegner in der vorliegen-
den Streitfrage — im Lichte des Gesagten ein wirkliches Geschenk. Und
es wire noch besser zu seinem Recht gekommen, wenn Goossens sich vor
Augen gehalten hitte, dal er es mit seinesgleichen zu tun habe. Dann
brauchte der lesende und studierende Verteidiger der Mitwirkung Mariens
am Erlésungswerk sich nicht fortwédhrend iiber das Gefiihl hinwegzusetzen,
daB er doch eigentlich nur ein « Examinandus » ist, in dessen Schrift der
rote Stift des Lehrers Striche zieht (argumentum vanum, argumentum
inane, argumentum respuendum etc.). Goossens bringt wenig Neues : aber
das ist grade sein Verdienst: was andere bereits gesagt haben, fiigt er
systematisch zusammen. Das ist von Bedeutung, weil nicht jeder in der
Lage ist, von soviel einzelnen KuBerungen Kenntnis zu nehmen, oder sie
auch nur immer gegenwirtig zu haben. Jedoch wire es fiir den Leser
weniger ermiidend und auch deutlicher, wenn Goossens — ohne auch nur
einen einzelnen Hinweis wegzulassen, — weniger Zitate brichte, dafiir
aber die Darlegungen mehr mit eigenen Worten gibe. Und da ich nun
grade vom « Zitieren » handle : Es war eine bislang befolgte gute Gewohn-
heit — in Ubereinstimmung auch mit dem « Urheberrecht » —, daB eine
«als Manuskript gedruckte » Schrift nicht als « publici iuris » angesehen
wird (weshalb sie ja auch nicht der Zensur unterworfen ist) und als solche
auch nicht zitiert wird.

Nach einer kurzen aber klaren Auseinandersetzung des Fragepunktes,
um den es sich handelt (S. 11-28), bringt Goossens die vornehmlichsten
Schwierigkeiten zur Sprache (S. 29-57). Darnach werden im dritten Haupt-
stiick die Beweise der Verteidiger der Mitwirkung Mariens gewogen, und ...
in jeder Hinsicht zu leicht befunden. Zuerst werden die AuBerungen Pius’ X.,
Benedikts XV., Pius’ IX., Leos XIII. und Pius’ XI. betrachtet (S. 58-86) ;
darnach in einem zweiten Artikel die Beweise aus der Heiligen Schrift,
namentlich Gen. 3, 15 (80-103); in einem dritten Artikel dann die An-
fithrungen aus der Tradition (104-138) ; endlich zum SchluB3 im vierten Artikel
die Diskussionen (138-156). Es ist wirklich zu bedauern, daB die Verfechter
der frommen Meinung nichts Stichhaltiges beigebracht haben.

Eine vollig verschiedene Wiirdigung der pipstlichen AuBerungen,
namentlich derjenigen von Benedikt XV. und Pius XI., finden wir in dem
Buch von Seiler, den man doch wirklich nicht der Kritiklosigkeit beschuldigen
kann (ich finde ihn bisweilen selbst zu kritisch). Aber nichtsdestoweniger
sieht er sich gezwungen, wirklich eine unmittelbare Mitwirkung Mariens
beim Kreuzesopfer Christi anzunehmen. Und doch kennt er die Ver-
offentlichungen Goossens, den er in mehreren Fillen durch eine strenge,
aus dem Zusammenhang sich ergebende Auslegung der pipstlichen Beleg-
stellen widerlegt. AuBerdem entnimmt Seiler den pépstlichen Ausspriichen
auch die Erklirung der Art und Weise, in der Maria mit Christus mitgewirkt



Literarische Besprechungen 255

hat. Er ist der Ansicht, aus den vorliegenden Angaben auf eine wirkliche
« Mitzelebration » des Kreuzesopfers (nicht Mitwirkung nach Art eines
Dieners, Diakons) schlieBen zu miissen. Das fordert in Maria ein Priestertum
analog zum, und darum verschieden vom Priestertum Christi und der
andern Priester des Neuen Bundes. Seiler zieht darum auch den Namen
« Liturgin » vor. Seilers Absicht geht ausschlieBlich darauf hinaus, den Wert
der papstlichen Ausfiihrungen in Bezug auf das vorliegende Problem abzu-
wagen, — wenn er auch spater mehr zu beabsichtigen scheint. Nichtsdesto-
weniger will der erste Teil seines Werkes eine Erklirung der Terminologie
als notwendige Voraussetzung geben. Und das mit Recht ! Die Frage wird
in drei Punkten behandelt: 1. Begriffe und Problemstellung (S. 11-32) ;
2. Die Schwierigkeiten des Beweisverfahrens, besonders dargetan durch die
Behandlung der Annahme, daB3 Maria alles verdiente, was Christus uns ver-
dient hat, und ferner aus dem Grundsatz der Teilhaberschaft oder Consortium
(S. 38-44) ; 3. Die in der Corredemptrix-Frage moglichen Stellungen (44-50).
Der zweite Teil, der die eigentliche Aufgabe 16st, hat gleichfalls 3 Punkte :
1. Die Tatsache der MiterlGserschaft im strengen Sinne des Wortes bei den
letzten Pdpsten (51-100) ; 2. Die Erklirung der Miterléserschaft aus der Lehre
der letzten Papste (100-123) ; 3. Bedenken und Uberlegungen (123-142). Der
erste Teil scheint mir wohl der schwiichste zu sein. Er tut auch am aller-
wenigsten dar, daB3 die lebendige, konkrete Wirklichkeit, mit der wir es
bei dem Erlosungswerk zu tun haben, das Kreuzesopfer ist, wihrend
Genugtuung, Verdienste und Loskauf Art und Weise des Geschehens
ausmachen. Auch die Auffassung als « Opfer » ist ja eine Seinsweise : die
Realitat, die wir wahrnehmen, ist das Leiden und Sterben des Evlosers.
Ist es die Folge von dieser Auffassung, daB der Autor so sehr auf den
prieserlichen Charakter Mariens besteht, oder ist er vielleicht umgekehrt zu
dieser Auffassung gekommen, weil er bei den Papsten so starke Ausdriicke
iiber «Mitopfern» findet ? Es ist ganz richtig, was der Verfasser
sagt, daB all die verschiedenen Modalititen ein und demselben Werk
zukommen, sodaB3, wenn nur eine Art und Weise festgestellt wird, die
Mitwirkung Mariens feststeht. Doch ist es m. E. von Bedeutung, auch die
anderen Modalititen, und zwar jede einzeln fiir sich, zu beleuchten und
— sofern solche vorhanden sind — durch Ausspriiche von Zeugen zu
erldutern oder zu belegen, ohne dadurch den Vorwurf zu verdienen, die
verschiedenen Gesichtspunkte als verschiedene Werke nebeneinder zu stellen.

Was die Schwierigkeiten angeht, so hilt auch Seiler das von seiten
eines Mittlers durch Goossens vorgebrachte Bedenken stark iibertrieben.
Und fiir die Losung der Schwierigkeit, dal auch Maria erlést sei, bevorzugt
Seiler die doppelte Intention: durch die Selbstaufopferung Christi allein
ist Maria erlést worden ; durch die Selbstaufopferung Christi im Verein mit
der Opferung Christi durch Maria sind die iibrigen Menschen erlést worden.

Ich bin der Meinung, daB sowohl von denjenigen, die mit Goossens eine
Schwierigkeit sehen in Mariens Erléstsein durch Christus, als auch von
vielen, die diese Schwierigkeit mit Seiler zu lésen suchen, noch zu wenig
Aufmerksamkeit geschenkt zu werden scheint dem grenzenlosen Unter-
schiede zwischen der « Erlésung» Mariens und unserer Erlésung. Alle nehmen



256 Literarische Besprechungen

doch an, daBl Maria niemals gesiindigt hat, daB sie nie in Siinden war. Sie
folgern also konsequent, daB Christus durch dieselbe Handlung, wodurch
er fiir uns Gott Genugtuung geleistet hat und wodurch er uns mit Gott
versohnt hat, fiir Maria keime Genugtuung brachte, noch sie mit Gott
vers6hnte ; diese Auffassung des Erlésungswerkes setzt nun einmal die
Siinde in denjenigen voraus, fiir die Genugtuung geleistet wird und die
mit Gott ausgeséhnt werden. Dasselbe gilt m. E. auch fiir die Befreiung
aus der Knechtschaft Satans, die erst eine Folge der Siinde ist. Der
Glaubenssatz, daB Maria vor der Siinde bewahrt blieb, schlieBt bei ihr mit
der Siinde selbst auch die Gefahr der Knechtschaft Satans aus, und damit
konsequenter Weise die Notwendigkeit der Genugtuung, Verséhnung und
des Loskaufs. Die Schwierigkeit fiir Mariens Mitwirkung liegt somit nicht
darin, daB, bevor Maria mit Christus mitwirken kann, erst fiir sie
Genugtuung geleistet werden muB, oder daB sie erst mit Gott verséhnt oder
aus der Knechtschaft des Satans befreit werden mufBite. Die Frage : Wie
konnte Maria, die selber durch Christus erlost werden mufllte, an dieser
Erlésung mitwirken? ist zu unbestimmt, und eben durch ihre Unbestimmt-
heit verwirrend. Sie muB viel klarer gestellt werden. Maria braucht
nicht mit Gott verséhnt oder losgekauft zu werden. Sie kann somit — wenn
Gott sie dazu beruft — mitwirken an der Vers6hnung und Genugtuung, an
dem Loskauf. Hierzu aber bedarf sie der Gnade, und wohl derselben
aullergewohnlichen Gnade, die sie vom ersten Augenblick ihrer Empfiangnis
an heiligte und so die Erbsiinde verhinderte. Aber ist es nun wohl so sicher,
wie man anzunehmen scheint, daB schon vor dem Empfang dieser auBer-
gewohnlichen Gnade — die keine Genugtuung, keinen Loskauf oder
Versohnung voraussetzt — Christi Erlésungswerk als bereits vollendet
gedacht werden muB ? Und daB somit Mariens Mitwirkung bei der Erlésung
ausgeschaltet werden muB, da ja die Erlésung schon vollendet sein soll ?
Oder ist durch den Hinblick auf die Verdienste, die Christus durch
sein Heilwerk sich erwerben wird, im voraus an Maria diese auller-
gewohnliche Gnade verliehen worden, wodurch sie niemals zur « Masse »
der Siinder gehéren wird, und wodurch sie als véllig Siindelose mit
Christus mitwirken wird zur Rettung der iibrigen, d. h. siindigen Menschen ?
Maria vermittelte doch nicht fiir sich selber, sondern allein fur die anderen.
Und deshalb verdiente sie nicht alles, was Christus verdiente, sondern
lediglich alles, was Christus fiir uns verdiente !. DaB man im iibrigen diese
Unterscheidung nicht entkriftet durch die Frage: Halten alle Theologen
dies ? ergibt sich wohl aus der Gegenfrage : Ist es fiir den Fortschritt der
Theologie denn unbedingt notwendig, nur allein das zu wiederholen, was
andere bereits behauptet haben ?

Das Werk Seilers ist vortrefflich, kritisch, klar und wissenschaftlich ;
es tragt nicht nur — wie das kleine Werk von Goossens — durch Reflexion
zur Festigung der Doktrin bei, sondern unmittelbar. Beide Werke empfehle
ich den Mariologen.

Freiburg. C. Friethoff O. P.

1 Vgl. Friethoff, De alma Socia Christi Mediatoris. Romae « Angelicum »
1936. pag. 77-78.



	Literarische Besprechungen

