
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 17 (1939)

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Literarische Besprechungen

Philosophie.

H. Meyer : Thomas von Aquin, sein System und seine geistesgeschichtliche

Stellung. — Bonn, Hanstein. 1938.

Meyers Werk umfaßt 641 Seiten ohne das beigefügte Werkverzeichnis
des hl. Thomas, dem, außer der Literaturliste, ein Nampn- und
Sachregister beigefügt ist. Schon das weist auf die Bedeutung des Werkes hin.

Nach einem Hinweis im Vorwort : sein Werk wäre weder eine
einseitige Verhimmelung des Aquinaten, noch ein ungerechter Tadel desselben,
gibt Meyer uns in einem ersten Teil (1-63) eine Skizze über die Stellung
des großen Scholastikers im XIII. Saeculum, in der seine Stellung zu
Aristoteles, Plato und den Arabern besonders treffend gezeichnet wird.
Das Wichtigste bietet der zweite Teil (64-570) : der Aufbau der Wirklichkeit

bei Thomas, d. h. die Struktur des Einzeldinges (64-164), die Stufenreihen

in ihren zusammenhängenden Seinsformen (164-273), das Werden
und die Veränderung der Dinge (273-319) und endlich im letzten Abschnitte :

die Ordo-Idee im thomistischen System (319-570). In diesem letzten
Abschnitt will Verf. vor allem nachweisen, daß das, was dem Thomismus
charakteristisch ist, der Ordo-Gedanke sei, nicht Akt und Potenz, wie der
Schreibende nach Grabmann und anderen nachzuweisen suchte (583).

Ich verzichte, des Raumes wegen, auf eine eingehendere Darstellung
des Lehrinhaltes. Der Leser wird aus dem Folgenden bald herausfinden,
daß ich nicht etwa bloß, wie es dann und wann bei Rezensionen geschieht,
das Inhaltsverzeichnis, das übrigens Druckfehler aufweist \ sondern den

ganzen inhaltsreichen Band gelesen habe. Zum voraus sei auch rühmend
bemerkt, daß Meyers Stil und Darstellung klar, einfach und ansprechend
ist, und daß man auch mit der ganzen Einteilung einverstanden sein kann,
wenn man über Thomas denkt wie der Autor. Beigefügt sei auch hier,
daß das Literaturverzeichnis sehr reichhaltig ist (611-623), wenn auch
vielleicht etwas einseitig. So wird von Gredt O. S. B. nur seine « Außenwelt

», und diese nur einmal zitiert, und findet sich weder in der Allgemeinliteratur

für die Erkenntnislehre (343), noch in der Spezialliteratur über
die Sinneswahrnehmung, wo sie doch ausschlagenden Wert hatte, zitiert
(345). Hoffentlich hat den guten P. Gredt nicht der Fluch des strengeren
Thomismus, auf den das Vorwort anspielt, getroffen

Hoch schlage ich es Meyer an, daß er, über Glaube und Wissen

handelnd, Thomas zum eigentlichen Begründer der selbständigen Philo-

1 Vgl. S. vu und S. x.



230 Literarische Besprechungen

sophie als Wissenschaft macht, und das im Gegensatze zum Augustinismus
(578 ff. und S. 45). Weniger zutreffend ist es, wenn er (579) behauptet,
Thomas hätte kein Kriterium für die Abgrenzung von Theologie und
Philosophie anzugeben vermocht. Er hat ein solches angegeben : die
Abstraktion. Was immer der Verstand aus der Sinneswelt durch Abstraktion

erkennt, ist kein Mysterium. Die Trinität, Incarnatio und die ganze
Gnadenordnung sind Mysterien, weil sie nicht aus der Sinnesnatur erkannt
werden können. — Auch scheint mir Meyers Ausführung über die Stellung
Anselms und der Victoriner zu Glaube und Wissen verworren (50-53).
Die Behauptung, Anselm hätte nur auf Grund von Heiliger Schrift und
Tradition über Mysterien spekuliert (50), dürfte seiner eigenen Erklärung
widersprechen. Insofern war weder Anselm noch Richard von S. Victor,
dessen rationes necessariae für die Trinität Thomas ausdrücklich zurückweist,

Vorläufer für Thomas.
I

Naturphilosophie und Naturwissenschaft Meyer macht Thomas wiederholt

(71-81 ; 581 ; in Wissenschaftslehre des Thomas von Aquin 59-60) den
schweren Vorwurf : er hätte von der Natur nur eine Erkenntnisart gekannt,
und hätte daher beide, die Naturphilosophie und die alte, jetzt unbrauchbare

Physik identifiziert, und aus beiden, die ja identisch sein sollen, wäre
der Hylomorphismus als physikalisch-philosophisches Problem
hervorgegangen, der dann den Aquinaten zu der heute absolut unhaltbaren
aristot. Astronomie und Astrologie und ihren Irrungen geführt hätte. —
Die ganze Argumentation Meyers dürfte etwas wackelig sein, wenn man
bedenkt, daß Meyer nachträglich bei Thomas selber wieder zweierlei
Erkenntnisse der Natur zugeben muß : quidditative und solche, die nicht
darauf zurückführbar ist, also physikalische (Wissenschaftslehre 63) ; ferner,
wenn man von Thomas selbst vernimmt, daß Materie und Form
Hylomorphismus, der Naturphilosophie angehören (In II Phys. lect. 4), die
aber auf Astronomie und Astrologie nicht sicher anwendbar ist, weil wir
das Wesen der distanten Himmelskörper durch Abstraktion kaum erreichen
können. Daher spricht er dann der ganzen aristotelischen Astronomie
und Astrologie geradezu den wissenschaftlichen Charakter ab (C. G. I. 3 ;

S. Th. I 32, 1 ; De C. et M. II lect. 4), in der Hoffnung, daß künftige
Zeiten jene minime Wahrscheinlichkeit der aristot. Sternenlehre durch
bessere Resultate ersetzen werden. Warum schweigt Meyer über diese
Skepsis des hl. Thomas Thomas unterschied zwischen zwei
Naturerkenntnissen : derjenigen des bloßen positiven Geschehens, zu der eben die
aristot. Astronomie gehörte und die ihm unsicher war, weil nicht quiddi-
tativ, und der philosophischen, die als Naturphilosophie den Hylomorphismus
begründete, der samt Materie und Form als Wesenskonstituenten und der
generatio als Ursprungsart, nur quidditativen, also nur metaphysischen
Charakter hat. Ich will H. Meyer nicht so schnell des Widerspruchs
zeihen. Aber es berührt denn doch etwas seltsam, wenn er einerseits richtig
betont, « daß die philosophischen Wesenserkenntnisse nicht naturwissenschaftliche

Erkenntnisse zum Ausgangspunkte nehmen» (34), und dann
anderwärts den Thomisten zum Vorwurf macht, daß sie in der modernen
Zeit nicht Aristoteliker im Sinne eines Leonardo da Vinci, Galilei und



Literarische Besprechungen 231

Newton waren (79), und wenn er ferner hiefür Maritain aufruft (604),
der in « Science et Sagesse » den Modernen den schwersten Vorwurf macht,
die Philosophen der modernen Zeit wollten immer Naturwissenschafter
und die Naturwissenschafter Philosophen sein. Beide Gebiete sind ganz
verschieden Schon Thomas war dieser Ansicht, und daher war ihm der
Hylomorphismus kein physikalisch-metaphysisches Problem, sondern nur
ein philosophisches

Wenig Verständnis zeigt Meyer leider für die Realität des potentiellen
Seins. Es ist bezeichnend, daß es bei der Behandlung der Transzendentalien
keine weitere Berücksichtigung findet (160 ff.). Richtig schreibt er der
thomistischen Materia prima reine Potentialität zu (71). Diese reine
Potentialität ist für ihn der große Stein des Anstoßes. Sie ist es, weil
er sie teils zweideutig und teils ganz unrichtig darstellt. Während sie bei
Thomas das reale Substrat alles Werdens ist, aber noch nicht ein aktuelles
Sein, das ja erst aus ihr wird, und infolgedessen dem Nichts gegenüber
etwas Positives bedeutet, das entitativ — nicht tätig im Sinn der actio —
hingeordnet ist zur Form, und daher als Realmögliches ein Mittleres
zwischen dem Nichtsein und aktuellen Sein, ist sie bei Meyer nichts
Positives (79), « ein unmögliches Mittlere zwischen Sein und Nichtsein »,

ein gänzlicher Seinsmangel und doch real (79), das daher auch nicht nach
der Form streben kann (80) und noch weniger Substrat des Werdens und
noch weniger Individuationsprinzip sein kann (80). Ist Meyer mit dieser

Beschreibung Thomas wirklich gerecht geworden Würde hier, wenn das
wahr wäre, Aristoteles, der mit dem ens potentiale den säkularen Streit
zwischen Eleaten und Heraklit gelöst, nicht fast vor unseren Augen zum
Dummkopf Kein Wunder, daß bei solcher Einstellung Meyer zwar
offen und klar die Realdistinctio von Wesenheit und Existenz dem Aquinaten
zuerteilt (112), sie aber nicht bloß für belanglos (112), sondern für «

widersinnig» hält (115). Wie werden da vor unseren Augen die «Großen»
plötzlich klein Daß bei solcher Einstellung die Materia prima als

Individuationsprinzip schlecht wegkommt, ist selbstverständlich. Dieser
Punkt ist einer der « schwächsten » im ganzen thomistischen System (588),
weil eine potentielle, unbestimmte Materie doch nicht Prinzip der
Individuation sein kann. Hierin, in der Auffassung des ens potentiale, wurzeln
alle Schwierigkeiten, die Meyer gegen die thomistische Lösung vorbringt
(88-89). Meine Ansicht, die er zitiert (88), daß nicht in der Materia prima
als solcher, sondern in ihrer wirkursächlich begründeten Hinordnung zum
neuen Individuum das Individuationsprinzip bestehe, lehnt er aus
demselben Grunde ab, trotzdem Thomas I-II 54, 1 dasselbe sagt. Uber die

Stellung der Frau bei Thomas hab ich anderwärts, allerdings nicht im
gleichen Sinne wie unser Autor, geschrieben L Aber wenn Meyer (233)
schließlich noch die angebliche Stellung des Aquinaten mit « mönchischen
Lebensverhältnissen » in Kausalnexus bringt, so ist das für einen edlen

Forscher, wie Meyer ist, tiefer zu hängen. Auch war es nicht Aristoteles,

1 Die Frauenfrage nach Thomas von Aquin. 1919, Ölten.



232 Literarische Besprechungen

sondern Plato und Philon, die doch nicht Mönche waren, die das Weib
am meisten degradierten.

Der Vorwurf : Plato, Aristoteles und Thomas hätten überall auf
Kosten des Singulare das Universale bevorzugt (97 ff., 378), bedarf der
Klärung. Formell kann doch nur das Allgemeine Gegenstand der Wissenschaft

sein, auch heute noch. Aber wenn man das Universale potentiale
im Singulare richtig thomistisch auffaßt, auf das letztinstanzlich alle
Realität unserer Erkenntnis zurückläuft, und den aristotelisch-thomistischen
Individualismus, d. h. daß die Individuen der Spezies physisch-substantiell
verschieden sind, in Betracht zieht, ersieht man, welche Rolle das
Individuelle bei Thomas spielt. Mit Fuetscher bekämpft Meyer vor allem den
thomistischen Parallelismus, der Vater von allen möglichen Irrtümern
sein soll : bezüglich Materie-Form (79), bezüglich der Universalienfrage (99),
bezüglich des Daseins und der Wesenheit (115). Allein, wie glücklich bin ich
H. Meyer zu sagen, daß er thomistischer ist, als er es weiß, denn S. 596-97
sagt er wörtlich : « Die Erkenntnisweise unseres Verstandes und die Seinsweise

der erkannten Sache selbst decken sich nicht. Trotz der Verschiedenheit

von Erkenntnismodus und Seinsmodus der Dinge bedeutet unsere
Erkenntnis keine Verfälschung der Wirklichkeit ». Das ist ja eben der
berühmte Paralellismus, den ich auch verteidigte.

Was Meyer 342-377 und 594-98 zustimmend über die Erkenntnislehre
im allgemeinen sagt, ist durchgehends ausgezeichnet. Er lobt den
thomistischen Realismus (594 ; 596), verwirft die platonische Illumination (596),
lobt die aristot. Logik und die Unterscheidung der Wissenschaften nach
dem Formalobjekt (598). Für unrichtig halte ich es, wenn er (598) mit
Kant als letzten Probierstein der Wahrheit die Vernunft bezeichnet. Dieser
Probierstein ist die objektive Evidenz, zurückgeführt auf die ersten an sich
evidenten Prinzipien. Mit Meyers Ansicht würde wieder das ganze
realistische thomistische System stürzen

Meyer kritisiert scharf die thomistische These : Das sinnfällig-Einzelne
ist dem menschlichen Verstände nicht direkt, sondern nur indirekt-reflexiv
zugänglich (377-382). Ich verwundere mich darüber, denn er hat trefflich
und zustimmend die These klargelegt, daß die Seele als Form und einzige
Form des Körpers nur in Abhängigkeit vom Körper intellektuell tätig zu
sein vermag. Hier liegt der Hauptgrund der Stellung des Aquinaten dem
Singulare-Materiale gegenüber. Denn nach dieser Voraussetzung erkennt
die Seele direkt, d. h. durch eine dem Erkenntnisobjekt eigene Form nur
durch Abstraktion, d. h. eine vom konkret Singulare abstrahierte Form
das Universale. Folglich kann sie, da ihre intellektuelle Erkenntnis erst
mit der Abstraktion vom Materiale-Singulare beginnt, die singuläre Wesenheit

gar nicht direkt erkennen. Ein Vergleich mit Gott und den Engeln
ist da gar nicht statthaft, denn da ist in der Erkenntnis von einer
Abhängigkeit von einem Körper doch nicht die Rede. Eines hätte ich da
von Meyer wenigstens erwartet, daß er, da die direkte Erkenntnis des

Sensibile-Singulare schließlich den Unterschied der intellektuellen und
sinnfälligen Erkenntnis aufheben müßte, wie die Empiristen nach Ockham
logisch schlössen, die fatalsten Folgen seiner These tiefer erfaßt und über-



Literarische Besprechungen 233

legt hätte. Und schlußendlich auch noch die tatsächliche Frage : Haben
die Verteidiger der direkten intellektuellen Erkenntnis des Sinnlich-Einzelnen

je mehr erkannt, als wir mit der bloß indirekten Haben sie je
tatsächlich diese Seele, diesen Leib, diese Einzelwesenheit erfaßt, haben sie

je vom Einzelmenschen eine größere Erkenntnis sich erworben als eine
konjekturelle Contra factum non valet argumentum

Ob schon Augustin den Wesensakt der ewigen Glückseligkeit in einen
Akt der Liebe und den Genuß Gottes und nicht, wie Thomas, in die
beatifica visio, also einen Erkenntnisakt, verlegt habe (433), ist für mich
eine sehr diskutierbare Frage. Faktisch spricht Augustin in Civ. Dei,
1. 22 c. 29, wo er das Problem ex professo behandelt, nur von einer
göttlichen Anschauung — beatifica visio —, die er aus der Heiligen Schrift
zu begründen sucht.

Ganz frappierend ist Meyers Stellung zur Gotteserkenntnis (584-587).
Thomas hat den Wert der platonisch-angebornen Gottesidee unterschätzt
(585), hat all seine Kausalbeweise für das Dasein Gottes auf eine bloße
Relatio, Beziehung zwischen Kreatur und Gott aufgebaut (586). Er soll
in der Frühzeit für einen « unbekannten » Gott eingetreten sein, dem
kaum positive Attribute wie « Sein », « Substanz », « Güte », « Wahrheit »

zugesprochen wurden (586). Und schließlich wäre es auch noch fraglich,
ob neben einem Gott als actus purus eine von ihm substantiell verschiedene
Welt noch denkbar wäre (587). Ist das nicht frappierend — Bemerken
wir nur so nebenbei, daß auch Thomas eine gewisse konfuse intuitive
Gottesidee annimmt (I q. 2 a. 1 ad 1). Thomas hätte die Gottesweise nur
auf eine relatio-« Beziehung » aufgebaut Was versteht Meyer unter jener
Relatio Offenbar die relatio praedicamentalis Was versteht Thomas
unter jener Relatio Etwas total anderes : die relatio transcendentalis,
die das ganze substantiell-reale Sein der Kreatur zu einem ens potentiale
macht und das als solches, seinem Totalsein nach, ein ens a se als Ursache
verlangt, das selber actus purus sein muß. Das ist nun freilich eine

ganz andere Grundlage der Gottesbeweise. Daraus ergibt sich dann von
selbst, daß zwar zwei actus puri nebeneinander nicht existieren könnten,
wohl aber ein ens in actu puro und ein ens potentiale, wie die Welt, weil
letztere ihrem ganzen Sein nach von Gott verschieden ist. Diese Lehre
hat Thomas in seinem ganzen wissenschaftlichen Leben vertreten. Hier
zeigt es sich, wie wichtig die richtige Auffassung des ens potentiale ist

Hans Meyer hat meiner Hauptthese : Akt und Potenz würden das

Tiefste, das Wesen des Thomismus ausmachen, widersprochen (75 ; 583).
Dazu hatte er das volle Recht, wenngleich ich sagen darf, daß ich hierin fast
allgemeine Zustimmung fand. Meyer macht in seinem Buche den Ordo-
Gedanken zum Tiefsten, zur Charakteristik der Lehransicht des Aquinaten
(319-570). Und ich will hervorheben, daß er in diesem Teile — Punkte,
die ich kritisierend ablehnte, abgerechnet —-, über den Ordo im Universum
und im Menschen : Ordo in der Erkenntnis, in den Wissenschaften und
in der sittlich-sozialen und rechtlichen Ordnung, zumeist Vortreffliches
vorlegt. Die Bemerkung über Alex. Horvâth (531) beweist, daß er sein Buch
nicht gelesen. Die Behauptung, Thomas hätte schließlich in der Ethik



234 Literarische Besprechungen

dem Ockhamismus wieder eine Hand gereicht (592), hat Meyer in keiner
Weise bewiesen. Was mich bei all dem Guten freut, ist das, daß Meyer
gerade hier fast Seite für Seite stetig die Akt-Potenzlehre hervorhebt.
Das gerade beweist mir, daß die Akt-Potenzlehre tiefer ist als der Ordo-
Gedanke im Thomismus und daß letzterer nur eine Wirkung der Akt-
Potenzlehre ist. Hätte Meyer das ens potentiale bei Thomas noch richtiger
aufgefaßt und gewertet, so wäre er vielleicht selbst zu meiner These
gekommen.

Freiburg. G. M. Manser O. P.

Eucharistielehre.

R. Heman : Mysterium Sanctum Magnum. Um die Auslegung des
Abendmahls. Zwingli Calvin Luther Rom — Luzern, Räber. 1937.
171 SS.

Der protestantische Pfarrer von Thalheim bei Aarau veröffentlicht
hier das Ergebnis der Forschungen, die ihn nach dreißig Jahren kalvinischer
Abendmahlsauffassung zum Glauben an Realgegenwart und
Transsubstantiation geführt haben. Ausschlaggebend ist ihm die Lehre der Kirchenväter,

die er zum Vergleich mit den Deutungen des sog. Heidelberger
Katechismus nachgeprüft hat. Dabei mußte er feststellen, daß in diesem
großen reformierten Katechismus der Standpunkt der Patristik nicht
objektiv geboten wird, daß die Kirchenväter keine Symboliker sind, sondern
die Realgegenwart und Verwandlung bekennen. Ihre Überzeugung gehe
auf die Apostel zurück, es könne so bei gläubiger Einstellung kein anderer
Schluß gezogen werden als der, Christus selbst sei Urheber der Lehre,
Bürge ihrer Wahrheit. Das die These des Buches. Die Auseinandersetzung
mit dem Heidelberger Katechismus ist gründlich, zeigt beachtliche Kenntnis
patristischer Gedanken- und Ausdruckswelt sowie ernstes, vorurteilsloses,
unbestechliches Wahrheitsstreben. Die Vätertexte sind in getreuer deutscher
Wiedergabe angeführt. Die Arbeit als Ganzes ist ein bedeutsamer Beitrag
zur interkonfessionellen Verständigung. Der Vf. ist positiv gläubig, ohne
Kompromiß mit dem sog. liberalen Protestantismus, und streng
bibelgläubig ; über die heute so beliebte ungebundene Textkritik verliert er
kein Wort. Starke Sehnsucht nach der Wiedervereinigung der getrennten
christlichen Brüder hat ihm die Feder geführt.

Der Aufweis der Uberlieferung für die Realgegenwart wider den Symbolismus

Zwingiis und Halbsymbolismus Calvins ist restlos gelungen, die
Stellungnahme zur lutherischen Konsubstantiationslehre vergleichsweise
eher dürftig ausgefallen. Und doch verlegen sich moderne Dogmenhistoriker
gerade darauf, Kirchenväter und mittelalterliche Theologen in sog. Meta-
boliker und Nichtmetaboliker zu scheiden, mit dem Hintergedanken, die
letzteren doch wieder plus minus zu Symbolikern zu reduzieren. Vielleicht
wäre es hier von Vorteil gewesen, wenn der Vf., statt sich auf die ältere
protestantische Literatur zu beschränken, die einflußreichere neue liberaler



Literarische Besprechungen 235

Richtung, vor allem die Dogmenhistoriker Loofs, Harnack, Seeberg,
mitberücksichtigt hätte. Insofern der Vf. unverblümt gesteht, daß man aus
der Heiligen Schrift, hier aus den Einsetzungsworten allein, die Fragen
nicht entscheiden kann, und er dann praktisch die Überlieferung heranzieht
und diese seine Methode rechtfertigt, bekundet er ein vielleicht ihm selbst
nur undeutlich bewußtes Verstehen für die katholische Lehre von dem
Verhältnis zwischen Schrift und Tradition.

Zum Einzelnen. Im Vorwort steht der Satz : « Was theologisch,
d. h. im Gesichtsfeld der Offenbarung durchaus falsch sein kann, braucht
philosophisch, d. h. im Lichte der rein natürlichen Vernunft, nicht auch
falsch zu sein, sondern kann durchaus wahr und richtig sein ». Aus dem

ganzen Buch erhellt, daß Vf. nicht die Theorie von der « doppelten Wahrheit »

vertreten will, wir haben es hier mit einer unglücklichen Formulierung zu
tun ; der Gedanke ist wohl : was durchaus falsch ist, braucht nicht
schon philosophisch unmöglich zu sein, sondern es könnte so vorerst durchaus
plausibel sein. Wenn er die Transsubstantiationslehre als die einfachere
Denkweise im Vergleich mit der Luthers, Zwingiis und Calvins betrachtet,
wie S. 35 f., irrt u. E. der Vf. In seiner Durchbildung setzt dieses katholische
Dogma die Geistesarbeit mehrerer Jahrhunderte und vieler hervorragender
Denker, besonders die im Kampf gegen Berenger von Tours aufgeworfenen
Probleme und erreichte Klärung, voraus. Die Ansichten des letzteren
nehmen übrigens die kalvinischen in etwa vorweg. An sich brauchten
Jesu Jünger beim Abendmahl bloß die wirkliche Gegenwart zu bejahen,
nicht unbedingt an ein Zustandekommen derselben durch Verwandlung
zu denken, obschon in ihrem Fall besondre göttliche Erleuchtung mit
gutem Grund angenommen werden kann. Aber in späteren Zeiten haben
soundsoviele Gläubige würdig und fruchtbringend den Leib des Herrn
empfangen, soundsoviele Priester gültig und würdig konsekriert, ohne der
Verwandlungstatsache als solcher irgendwie bewußt zu sein, obschon von
der Realgegenwart überzeugt. Treffend ist die Bemerkung, daß Augustinus
bei seinem Einfluß gewiß nicht der letzte Symboliker der Patristik gewesen
wäre, vielmehr dieser Anschauung erst recht Bahn gebrochen hätte, falls
er wirklich den bloßen Symbolismus vertrat. Zum Besten des Buches

gehört der Abschnitt über das rechte Verständnis der symbolisch klingenden
Äußerungen des Kirchenlehrers von Hippo. Zu bedauern ist, daß Vf. dabei
die Quellenangabe für die Zitate vernachlässigt und in die verwickelte
Eigenart der Eucharistielehre Augustins doch nicht eindringt ; man vergleiche
die Darlegungen von Karl Adam in Theologische Quartalschrift, Tübingen,
Jahrg. 1931, S. 490 ff. Am Schluß der patristischen Untersuchung erklärt
der Vf. : « Zur Widerlegung und Zerstörung der alten Legende von den

symbolisch lehrenden Vätern der Kirche kann nie zu weitläufig geschrieben
werden, solange sie noch nicht vernichtet ist » (S. 79). Der Sinngehalt,
den Begriffe wie xûiroç, àvxfxouov, ayr,ux, iaoiojaa, eifxcov, ffüaßo/.ov,

Signum, figura, symbolum u. a. für Antike und Patristik hatten, und der

Bedeutungswandel, den sie später durchgemacht haben, wäre eingehender
an Hand von Texten herauszustellen gewesen.

Die zweite Hälfte des Buches, vom VI. Abschnitt an, fällt von der



236 Literarische Besprechungen

Höhe wissenschaftlicher Haltung etwas ab durch die zuweilen überladene,
ermüdende Rhetorik, die beschwörungsartig in gehäuften Fragen den
Leser bearbeitet (vgl. S. 81 f., 86, 92 ff., 95) oder sich in Pleonasmen und
rührseligen Ergüssen ergeht, die ein Gottlob Paulus oder Konrad Furrer
sich erlauben konnten (S. 101, 133). Gedrängte, verhaltene Sachlichkeit
wäre ungleich wirksamer, schon zur Abwehr des bei Menschen der Wissenschaft

immer lauernden Verdachts, die Sache sei an sich schwach und das
müsse durch Wortschwall kompensiert werden. Wir befürchten, daß
dieses Buch gerade des Stiles wegen in den Kreisen, an die es sich wendet,
die Beachtung leider nicht finden werde, die ihm kraft seines soliden
Gehaltes gebührt.

Ob in der alten Kirche nirgends die Vorstellung herrschte, die sich

später zur Impanations- und Konsubstantiationstheorie fortbildete, müssen
wir bezweifeln. Das Wichtige ist, daß auch Nichtmetaboliker ihre
Uberzeugung von der Realgegenwart deutlich bekennen ; die Verwandlungslehre
als solche, zumal in ihren Einzelheiten, können wir als Ergebnis der
Dogmenentwicklung betrachten, freilich einer schon bei den griechischen
Kirchenvätern kraftvoll einsetzenden. Wohl um Protestanten die Möglichkeit

der eucharistischen Verwandlung näherzubringen, zieht der Vf. starke
Verbindungsfäden von ihr zum Kanawunder. Es dürften aber, gerade
was den Wundercharakter betrifft, die wesentlichen Unterschiede der
beiden Tatbestände vielleicht nachdrücklicher betont werden. Denn
einerseits ist das Wunderbare bei der eucharistischen Verwandlung für
unser natürliches Denken gewiß unerklärlicher, in seinen Einzelheiten
komplizierter als das Wunder von Kana, anderseits rechnen wir dieses zu
den Wundern im engeren Sinn, das eucharistische Geschehen dagegen
nicht, weder als Verwandlung noch als Realgegenwart. Die Verwandlung
von Kana ließ sich empirisch feststellen, die eucharistische Tatsache liegt
jenseits des Empirischen. Obschon hier eine besondere Wirkung der
göttlichen, die Natur beherrschenden Allmacht Gottes vorliegt, nennen wir
die Folge nicht Wunder im engeren Sinn, weil wir den Begriff für sinnfällige
Ausnahmeereignisse vorbehalten, wo Gottes Eingriff als Gottes die
Aufmerksamkeit des sinnengebundenen Menschen gleichsam herausfordert.
Beim eucharistischen Allmachtswirken ist das an und für sich nicht der
Fall, es bleibt verborgen und zudem ist es nicht Ausnahme, sondern nach
dem Glauben normal gesichert unter den einfürallemal festgesetzten
Bedingungen. Wir nennen « eucharistische Wunder » sinnfällige Begebnisse
um das Altarssakrament, die aus dem Rahmen des Gewöhnlichen fallen
und auf Gott zurückgeführt werdenl. Bejahung der Möglichkeit des
Wunders ist indes Voraussetzung unsres Glaubens an die Eucharistie, und
insofern sind die einschlägigen Ausführungen des Vf. für seine Leser nicht
überflüssig. — S. 112 stoßen wir auf den Satz : « Die Wunderveränderungen
verlaufen aus dem Zentrum (das geistig und keiner Kausalität unterworfen
ist) nach der Peripherie des Dinges, Kausalitätsveränderungen dagegen
aus der Peripherie (die immer im Kausalitätszwang sich bewegt) nach dem

1 Cf. Browe, Die eucharistischen Wunder des Mittelalters. Breslau 1938.



Literarische Besprechungen 237

Zentrum ». Hat akute Systemsucht nicht alle Chancen, an der Wirklichkeit
vorbeizureden — S. 116 f. werden fünf Regeln zur Unterscheidung der
wahren Wunder von Scheinwundern angegeben ; die erste geht zu weit,
weil sie veredelnde Wirkung auf die Zeugen für ein positives Kennzeichen
echt göttlichen Wunders hält, statt vorerst die bloße Möglichkeit des
Wunders darin gewährleistet zu sehen.

H. bemüht sich, die Unwahrnehmbarkeit von Verwandlung und
Realgegenwart zu rechtfertigen ; dabei mag wohl Einiges nicht ganz
gelungen sein ; Ehrfurcht verlangt da wohl eher den eingestandenen Verzicht
auf letzte Rechtfertigung Gottes und seines Wollens durch uns Menschen.
Mutet der fünfte Grund : « Weil einer Entweihung kein Anlaß gegeben
werden soll », nicht fast wie Rabulistik an Der sechste Grund hinwieder
hat vieles für sich (« weil die Unsichtbarkeit des Leibes und Blutes Christi
ihrer verklärten Natur durchaus entspricht ») und wird auch mit gebührender
Reserve ausgeführt ; beim letzten Abendmahl war die sakramentale Gegenwart

doch auch unsichtbar — Ob die Jesusworte des Papias (S. 137)
echt sind, können wir ohne Schaden dahingestellt lassen. Die Ausführungen
über Jesu Unterricht an seine Mutter betreffs seiner Lebensschicksale
beruhen auf guter psychologischer Einfühlung. Die Einzelheiten daran
bleiben jedoch Vermutung, so unter anderm die Worte von der Bedeutung
seines Blutes als Heilstrankes, und damit bleibt die Ansicht, Maria habe in
Kana den Herrn zur sakramentalen Spendung seines Blutes einladen wollen,
eine Meinung, wohl unwahrscheinlicher als die geläufige Exegese, die auch
nicht alles Rätsel aufhebt. Das Verhältnis des Wunders von Kana zur
Stiftung des Altarssakraments wird u. E. vom Vf. überschätzt, wir sehen
darin Konstruktion, schon weil das Abendmahlsgeschehen kein eigentliches
Wunder im engeren Sinne ist, und wenn es ein solches wäre, so doch nicht
eher am Wein denn am Brot, und nicht Jesu letztes Wunder, wie behauptet
wird, nicht einmal das letzte vor seinem Tode (Bannung der Schergen,
Heilung des Malchus

Mit Freuden konstatieren wir, daß H. Joh. 6 von der Eucharistie
verstanden wissen will (S. 154), was übrigens heute selbst bei Lutheranern
als die richtige Deutung gilt. Es scheint dem Vf. entgangen zu sein, daß
der erste Grund aus De Ponte (S. 158) den Gedanken wiedergibt, den
Innozenz III. in die S. 127 zitierten Schlußworte kleidet, einen Gedanken, der
sich bis in die älteste Väterüberlieferung nachweisen läßt (Didache 10 ; Ignatius

von Antiochien, Ad Rom. 7, 3 ; Justin der Märtyrer, Dialog. 117 ; Ire-
näus, Adv. haer. 4, 17, 5 usw.) 1. Allerdings ist die gebotene Übersetzung der
Worte Innozenz' III. mangelhaft, sodaß der Sinn nicht recht hervortritt.
— S. 159 lesen wir: «Nur Kurzsichtigkeit und Unverstand kann in dem
Irrtum befangen sein, daß das Gedächtnis des Todes Jesu das Zentrale der

heiligen Feier sei ; nur ein mangelhaftes Einfühlungsvermögen in Jesu

Vorstellungs- und Empfindungswelt belastet ihn mit der Albernheit, uns
zuzumuten, zur Erinnerung an sein Sterben die Kauwerkzeuge in Bewegung

1 Die gleiche Idee bringt der Trienter Katechismus zum Ausdruck, p. 2.

cap. 4. n. 35.



238 Literarische Besprechungen

zu setzen und in den Magen Wein zu gießen ; nur philologische Beschränktheit

und exegetische Unzulänglichkeit bequemt sich zu einer Auslegung
der Befehlsworte des Herrn, die sich an einer anspruchslosen Dürftigkeit
genügen läßt. Nicht das Gedächtnis seines Todes ist die Hauptsache,
sondern die Darbietung eines Mahles, bei welchem seine Person dargeboten
wird, an dem zur vollen Erquickung nichts Wesentliches fehlen darf, weder
die Speise noch der Trank ». Diese Worte stammen vermutlich aus
mangelndem Verständnis für die Opferidee in der Eucharistie, bei der nach
unserer Auffassung der Genuß das die Opferhandlung organisch abschließende
Opfermahl darstellt. Der Verweis auf S. 44 für die Ansicht des Vf., in Jesu
Anordnung : « Dies tut zu meinem Gedächtnis » liege der Nachdruck auf
« meinem » statt auf « Gedächtnis », ist wohl ein Versehen ; es sollte heißen
S. 78. Wir glauben, der Nachdruck liege gleichmäßig auf beidem.

Die Sprache entbehrt zuweilen nicht der Eigenartigkeit. Z. B. S. 10,
Z. 19 : « ausgerottet sind sie nie geworden » ; S. 23, Z. 14 v. u. « die von ihm
gewählte Schriftauslegung des Wortes » statt « Auslegung des Schriftwortes » ;

S. 66 heißt es : « Wie noch andere oben berührte Worte mitbeweisen, war
dem Bischof von Hippo Regius das Meßopfer weder etwas Unbekanntes,
noch eine Einrichtung, die er so wenig mit dem Verstand ablehnen zu
müssen glaubte, als das Herz ihr seine Zustimmung versagte » ; ist der
Satzbau korrekt S. 91, 2. Z. : «von Grund aus ihrer Seele» ; S. 93 « Forscher
der Geschichte»; S. 122: «des sich für sie geopferten Herrn »; S. 156:
« Jesu Befehl dehnt seltsamerweise ausdrücklich noch sich besonders
auf das Trinken seines Blutes aus » : ist das « sich » am rechten Ort

Mußten wir bei Einzelheiten Bedenken oder Meinungsverschiedenheit
anmelden, so wollten wir den Wert des Buches von Pfarrer Heman nicht
herabsetzen. Wir sind überzeugt, daß der Vf., der so mutig und selbstlos
für die heilige Sache der Wiedervereinigung einen wesentlichen Beitrag zu
leisten sich bemüht, unser eingehendes Studium seines Werkes aus dem
gleichen Anliegen herleiten wird. Offenheit wie Gründlichkeit sind gewiß
Bedingung einer haltbaren Wiederannäherung auf dem Boden der Lehre.
Möge die Wiederannäherung und Fühlungnahme weiterführen bis zur
endgültigen Angleichung. Dazu hat das besprochene Werk eine Sendung.
Dem Verlag Räber ist für die Übernahme zu danken.

Schöneck. C. Zimara S. M. B.

F. Unterkircher : Zu einigen Problemen der Eucharistielehre. —
Innsbruck, « Tyrolia ». 1938. 100 SS.

Diese Schrift unterzieht drei Fragen über das Altarssakrament und
die Stellungnahmen dazu einer Revision : 1. ob Christi sakramentale
Gegenwart eine örtliche sei ; 2. ob die Eigenart dieser Gegenwart aus der
Verklärung Christi sich erläutern lasse ; 3. ob die katholische Eucharistielehre

mit der modernen Physik vereinbar sei und wie. Diese letzte Frage,
die wesentliche des Buches, wird behandelt durch Überprüfung der
Auffassungen von Substanz, Transsubstantiation und Abbruch der Realpräsenz.



Literarische Besprechungen 239

In der ersten Frage sehen wir einen unfruchtbaren Streit um Worte,
sowohl bezüglich der örtlichen Gegenwart als örtlichen Bewegung Christi
im Sakrament. Daß der Ort der eucharistischen Gegenwart Christi durch
die sakramentalen Gestalten jeweils angezeigt und umrissen wird, bestreitet
kein katholischer Theologe, ebenso wird von allen zugestanden, daß Christi
leibliche Quantität in der sakramentalen Daseinsweise sich nicht nach
außen auswirkt. Der Vf. bemerkt, es sei nicht streng beweisbar, daß ein
geschöpflicher Geist nicht an mehreren Orten zugleich gegenwärtig sein
könne. Darin hat er wohl recht. Wir vermögen weder aus natürlicher
Kenntnis und Überlegung noch aus der Offenbarung über die Eigenart
des reinen Geistes soviel zu ermitteln, daß wir mit Gewißheit solche Fragen
entscheiden könnten. Aber unser Unvermögen, etwas strikte zu beweisen,
verbürgt noch nicht die positive Möglichkeit des Gegenteils ; der Schluß
ist offensichtlich unberechtigt, zu weittragend : Wir können nicht
überzeugend nachweisen, daß ein geschöpflicher Geist keine Möglichkeit habe,
gleichzeitig an mehreren voneinander entlegenen Orten zu sein. Also hat
er diese Möglichkeit. Die berechtigte Folgerung wäre bloß : also müssen
wir es dahingestellt lassen, ob er diese Möglichkeit habe, oder : also bleibt
es fraglich, ob er sie habe. Was gewinnen wir damit für die positive
Möglichkeit der gleichzeitigen Gegenwart des einzigen gleichen Leibes
Christi an so vielen voneinander entlegenen Orten Zumal es uns, wie wir
noch betonen werden, doch fraglich bleiben muß, inwieweit dieser Leib
an den allfälligen Möglichkeiten eines Geistes näherhin teilhabe. Die rein
negative Möglichkeit für den hiesigen Fall ist durch das Faktum, das uns
der Glaube verbürgt, ausschlaggebend erwiesen.

Anderseits versucht der Vf. die Möglichkeit der Gegenwart des Leibes
Christi an vielen Orten aus dem zu erklären, was er Gegenwart « per modum
quantitatis participatae » nennt. Gerade dabei zeigt sich das Mißverständliche

der Ausdrucksweise von der « örtlichen » Gegenwart, z. B. in einem
Satz S. 24 : « Dafür aber, daß ein Körper infolge des Individuationsprinzips
auch nicht mit Hilfe einer ihm zwar innerlich fremden, aber doch in
einem bestimmten Falle mit ihm verbundenen fremden Quantität an
vielen Orten zugleich örtlich zugegen sein kann, fehlt jeder Beweis ».

Vom Individuationsprinzip sehen wir ab ; was soll aber « örtlich » hier
besagen Ist es nach der Art der Quantität in räumlicher Ausdehnung,
so trifft es eben für die Eucharistie nicht zu ; es ließe sich aus dem Rekurs
auf die Verbindung der « fremden Quantität » leicht dem Begriff « örtlich »

diese Deutung geben. Hat « örtlich » den Sinn von « definitive », so wird
dem von keinem katholischen Theologen für die Eucharistielehre
widersprochen, die « Orte », die Christi Leib in etwa « binden », sind ja gerade
die bei der Konsekration unverändert fortbestehenden konkreten Quantitäten

des Brotes ; es soll bloß betont werden, daß solche Gegenwartsweise
eines Körpers uns rätselhaft bleibt. S. 24 unten heißt es : « Es ist uns
Menschen schwer verständlich, wie ein Körper ohne die ihm konnaturale
Ausdehnung zugegen sein kann » : Das Wie dieses eucharistischen
Tatbestandes ist uns nicht bloß schwer verständlich, sondern schlechthin
nichtverständlich, wobei Nichtverständliches und Absurdes auseinander-



240 Literarische Besprechungen

zuhalten sind. Der Fall stellt sich nämlich nicht so, daß hier die konnaturale
Ausdehnung des Leibes Christi nicht zugegen wäre, sie ist da, aber in einer
nach außen unausgedehnten Weise, was uns zur Ad-hoc-Unterscheidung
von äußerer und innerer Quantität führt. Die Ausdehnung der
sakramentalen Gestalten aber bleibt, sowohl innere wie äußere. Die Gegenwart
des einen gleichen und ganzen Leibes Christi an soundsovielen voneinander
entlegenen Orten ist einer der uns unbegreiflichen Aspekte im eucharistischen
Geheimnis : dieses Bewußtsein darf nicht durch Verschiebungen des
Problems verwischt werden. Eine Theologie, die den Sinn für das Geheimnis
abstumpfen würde, wäre keine gute. Mit dieser Undurchsichtigkeit der
eucharistischen Gegenwartsweise hängt auch die Frage zusammen, ob in
einer unzerteilten Hostie Christus mehrmals oder bloß einmal zugegen sei.

Vf. berührt sie in ungenauer Formulierung. Er schreibt, die Gegenwart
des ganzen Christus schon im kleinsten Teil der Gestalten bereits vor deren
Brechung bedeute nicht, « daß Christus in jeder Hostie so vielfach
gegenwärtig ist, wieviel in dieser Hostie Brotmoleküle waren. Ebensowenig wie
man sagen kann, daß in einem Menschen so viele Seelen sind, als er lebendige
Zellen besitzt ; ebensowenig wie man von der Brotsubstanz sagen kann,
daß so viele Substanzen da sind, als in einem Stück Brot Moleküle sind,
ebensowenig wird die Gegenwart Christi selbst vervielfacht, solange die
Hostie nicht geteilt wird » (S. 26 f.). Die Frage für die Seele lautet nicht, ob
so viele Einzelseelen da seien als lebendige Zellen, sondern ob man sagen
könne, die eine Einzelseele sei sovielmal zugegen als lebendige Zellen vorhanden

sind, entsprechend für den eucharistischen Christus, der sowieso nur
einer ist, ob er sovielmal zugegen sei als Brotmoleküle da waren. Der Text
aus Thomas III q. 76 a. 3 ad 1 ist in der Fassung genau und unverfänglich.
Aber der sachliche Standpunkt der Begründung, dem Vf. hier schlechthin
zustimmt, kann von uns nicht mehr ohne weiteres hingenommen werden,
denn die Scholastik hatte einen Begriff des geteilten und ungeteilten
« Kontinuums » nach dem Augenschein, nach unserer Wahrnehmung mit
« unbewaffneten » Sinnen. Dieses geschlossene Kontinuum eines Körpers
gibt es in Wirklichkeit nicht, sodaß für uns zwischen der « Zertrenntheit »

verschiedener Hostien in einem Ziborium und der « Unzertrenntheit » des

gegenseitigen Zusammenhanges verschiedener Brotmoleküle in einer ganzen
Hostie nur ein Gradunterschied besteht. Damit ist uns mindestens größere
Reserve für die Antwort auferlegt, ob Christus in einer « ganzen » Hostie
bloß einmal gegenwärtig sei. Wann ist übrigens die Hostie noch « ganz »,

wann nicht mehr 1

Berufung auf die Sprache des christlichen Volkes dafür, daß Christus
« emporgehoben », « umhergetragen » werde (S. 28), kann selbstverständlich
theologische Fragestellungen nicht entscheiden, da jene Redeweise, ähnlich
wie die Sprache des Augenscheines, die Dinge vereinfacht, abrundet,

1 Wir möchten hinweisen auf einen Artikel der Revue apologétique 1937,
S. 546 fi., der kein Echo gefunden hat : Baudiment, Notre-Seigneur n'est-il présent
qu'une fois dans l'hostie — Vf. tritt mit beachtlichen Gründen für die
mehrmalige Gegenwart schon vor der Teilung ein.



Literarische Besprechungen 241

Kompliziertes zusammenlegt, auf wissenschaftliche Nuancen keine Rücksicht
nimmt. Die Sprache der Liturgie ist vielfach auch solcher Art, so wenn
z. B. alte Meßerklärungen die Oblaten schon vor der Konsekration corpus
Christi, sanguis Christi nannten. Zu dieser Frage, ob Christi eucharistischer
Leib beweglich sei, spricht der Vf. (S. 28 Z. 16 v. u.) von Konsequenzen,
die nicht leichter verständlich werden, « wenn man gegen die allgemeine
Beobachtung die absolute räumliche Unveränderlichkeit Christi festhalten
will » ; dazu ist zu sagen, daß es eine Beobachtung des eucharistischen
Christus gar nicht gibt.

Im zweiten Abschnitt des Buches wird der Versuch unternommen,
einzelne Umstände der eucharistischen Gegenwart des Leibes Christi aus
der Verklärung zu folgern, so die vielörtliche Gegenwart, Durchdringlichkeit,
Erhabenheit über Zeit, Raum und Gestalt, aus der sog. Subtilität, Agilität,
Impassibilität. Hier handelt es sich zunächst darum, inwieweit die
Offenbarung uns über die Eigenschaften, Möglichkeiten, Daseinsbedingungen
des Verklärungsleibes Aufschluß gibt. Wir haben den Eindruck, daß U. die
aus den Berichten vom Auferstandenen und den Worten Pauli 15, 43 f.
begründeten Vermutungen hierüber zu optimistisch wertet. Letztlich
können wir doch kaum ausmachen, was nun außer der Inkorruptibilität
und Unsterblichkeit, von denen Paulus ausdrücklich spricht, im einzelnen
und konkret zu den Fähigkeiten eines Auferstehungsleibes gehören wird.
Anschauungen über das leibseelische Verhältnis vor dem Sündenfall und
nach der Auferstehung des Fleisches, die mehr dem Piatonismus entspringen
als der Offenbarungslehre, sind für uns nicht bindend. Wir glauben, daß die
Seligkeit des menschlichen Geistes im Jenseits einst nicht so sehr darin
bestehen wird, vom Leib alles Denkbare und Undenkbare zu verlangen,
ebensowenig wie der Selige wünschen wird, selber Gott zu sein, vielmehr
werde er so weise sein, vom Leibe von vorneherein nichts zu erwarten, was
er auch als Verherrlichungsleib nicht leisten könnte. Das Wort I Kor.
15, 44 von dem ctojAa Trveutxaxtxdv braucht nicht alle Einbildungen zu
decken. Daraus « Lösungen » für gewisse Gegebenheiten der Eucharistie
entnehmen zu wollen, wäre mithin doch nur Attrappe, unbewußte
Verschiebung des Glaubens von einem Gebiet auf das andre, um über die
Glaubensforderung hic et nunc hinwegzutäuschen. Solche Methoden zeigen,
daß der Mensch immer noch lieber auf seine Hypothesen hin glaubt, als
daß er dem Worte Gottes unter Verzicht auf eigene Worte sich beugte. Denn
wir flüchten da zu Vermutungen, die nicht durch Gottes Offenbarung klar
gedeckt sind, und das ist ein schlechter Tausch von echtem Glauben gegen
minderwertigen Glauben. Damit würde tiefere Glaubenskraft bei uns
verkümmern und versiegen ; wir haben allen Grund, mit jener Methode
der Beweissucht aufzuräumen, die mit Scheinbeweisen fürliebnimmt, wenn
es nur klingende Worte sind. Vor dem Geheimnis muß es ein Verstummen
geben. Es ist gewiß wichtiger und sachlicher, daß Theologen auf dem
insistieren, was die Größe des Geheimnisses wuchtig zum Bewußtsein bringt ;

den Gesetzen ihres Faches entspricht es eher, den Scharfsinn auf die
Herausstellung der Besonderheit des hiesigen Geschehens im Vergleich mit
allem uns Bekannten, Einsichtigen, Wahrscheinlichen zu verwenden, als

16



242 Literarische Besprechungen

ihn der Austüftelung gewundener « Lösungen » zu widmen. Die euchari-
stische Gegenwart und deren Umstände betreffen ja zudem nicht den
menschlichen Auferstehungsleib im allgemeinen, sondern einzig Christi
Verklärungsleib. Warum sollten ihm nicht Kräfte, Daseinsbedingungen
eignen, die über jene andrer hinausgehen Sobald wir aber die Hypothese
darauf reduzieren, sagen wir eine bloße Selbstverständlichkeit : kann
Christi Verklärungsleib, der in der Eucharistie so zugegen ist, dort in dieser
Weise zugegen sein, so gehört diese Art Vergegenwärtigung zu dessen

Möglichkeiten ; das ist nichts als Tautologie. Wird aber damit wirklich
« das Verständnis des eucharistischen Wunders für unsere Fassungskraft
irgendwie vereinfacht» (S. 42). Besonders für die Gegenwart an vielen
Orten zugleich Und doch hatte selbst Christi unverklärter Leib diese
Möglichkeit bereits beim letzten Abendmahl, und nach Annahme der
Theologen hätte die Eucharistie auch in der Zeit der Grabesruhe sich
vollziehen können, wobei, wie sie sagen, Christi menschliche Seele im Sakrament
nicht zugegen gewesen wäre. Im dritten Teil seines Buches kommt U.
nochmals auf die jetzige Frage zu sprechen. Wir möchten von der dortigen
Art der Argumentation eine Probe bieten. S. 84 lesen wir : « Obwohl wir
über die örtliche Bewegung der Geistwesen nichts Authentisches wissen,
so können wir doch wenigstens nicht sagen, daß es unmöglich sei, daß ein
solches Wesen die räumliche Distanz zwischen zwei Orten zurücklegt, ohne
die dazwischenliegenden Räume zu durcheilen. Es ist also durchaus nicht
notwendig, daß im Falle der Annahme einer adductio eine räumliche
Bewegung angenommen werden muß. In Verbindung mit dieser einen
Tatsache steht auch die andere Tatsache, daß schon bei einem Geistwesen
in seinem natürlichen Zustand nicht gesagt werden kann, ob es nicht zugleich
an mehreren 'Orten' (nach unserem dreidimensionalem Schema) sein kann.
Um so mehr muß diese Möglichkeit für den Leib Christi zugegeben werden,
der zumindest in seinem sakramentalen Sein über alle natürlichen Bindungen
an den Raum erhaben ist. Also muß es für ihn auch möglich sein, zugleich
an mehreren Orten zugegen zu sein, trotzdem er den ersten und eigentlichen
Ort seiner Gegenwart nicht verläßt ». Will uns der Vf. logisch verkettete
Beweise vorführen oder verwegene Sprünge Soll wohl das Wort «

Tatsache » als solches magische Gewalt haben Diese Art des Hinübergleitens
von der Annahme der sog. negativen Möglichkeit, die wir für die Eucharistie
auf Grund des Glaubens aufweisen, zur Behauptung der positiven Möglichkeit

auf Grund vorgeblicher Einsicht, muß als unzulässig zurückgewiesen
werden, um auch einmal « muß » zu sagen. Würde die vielörtliche Gegenwart

des Leibes Christi uns nicht durch etwas andres nähergebracht als
durch bloße Besinnung auf die Verklärung Christi, nämlich durch die vom
Glauben gewährleistete Verwandlung Kann nicht sie für unser Denken
als Grundlage der vielörtlichen Gegenwart gelten, wenn wir uns ständig
bewußt bleiben, daß im Altarssakrament nicht bloß für Christi Menschheit
uns Unbegreifliches geschieht, sondern auch für Brot und Wein, ebendiese
Verwandlung Damit gelangen wir aber zu dem, was Gegenstand des
dritten Teils vorliegenden Buches ist.

Dieser Teil wird überschrieben : « Die katholische Lehre vom Altars-



Literarische Besprechungen 243

Sakrament und die moderne Physik ». Es wird eine Vereinbarung des

Dogmas mit der Auffassung des sog. Hylosystemismus gesucht. Vf. bedauert
es, daß die Metaphysik an diese Auffassung noch nicht näher herangetreten
sei, um ein metaphysisches Weltbild auf dieser Grundlage auszubauen. Der
Hylosystemismus bietet eine Weiterführung des Atomismus auf den Stand
der neuen Forschung. In Klammer gefragt : nimmt er, sofern er sich
verabsolutiert, eine metaphysische Stellungnahme nicht vorweg — U. sieht
den Gewährsmann für « moderne » Physik und für die Überlebtheit früherer
Anschauungen in seinem Lehrer A. Mitterer. Ihm entlehnt er den
Hylosystemismus, die Theorie, laut welcher alle physikalischen Körper letztlich
aus kleinsten Materieteilchen, den Hylonen, zusammengesetzt sind. Die
Hylonen selbst sind empirisch erkennbar und erforschbar, unausgedehnt,
vielleicht physisch einfach, in ihrem Sein nicht weiter aus physischen Teilen
zusammengesetzt ; sie sind Stoffsubstanzen, aber keine Körpersubstanzen,
denn die Ausdehnung macht zum Körper. Diese Lehre muß an die Stelle
des Hylomorphismus treten. Indem mehrere Hylonen zu einem bestimmten
System mit Energiegehalt zusammenkommen, entsteht der Körper, d. h. die
ausgedehnte Stoffsubstanz (wohl so zu denken, daß das Hylonensystem
durch seine Energie Ausdehnung bewirkt, denn bloße Summierung
unausgedehnter Hylonen könnte ja keine Ausdehnung ergeben ; das Hylonensystem

ist als solches auch schon qualitativ differenziert, von andern
verschieden, und damit ist der resultierende Körper ein solcher von qualitativer
wie quantitativer Besonderung. In dem kurzen Abschnitt, worin der
Vf. eine metaphysische Deutung dieser physikalischen Angaben versucht,
heißt es : « Nach der neuen Lehre ist die Ursache dieser räumlichen
— und damit auch qualitativ letztbestimmten — Ausdehnung nicht ein
erfahrungsjenseitiges Prinzip aus Materie und Form, sondern die Zusammenordnung

der erfahrungsgemäß erforschbaren unterkörperlichen Hylonen »

(S. 58). Daraus muß man vorgeblich schließen, « daß nach der neueren
Auffassung das Verhältnis von Substantialität und Quantität (-Qualität)
gerade umgekehrt ist, als man es früher glaubte. Während nach aristotelischer

Auffassung Quantität-Qualität die ersten und natürlichen Folgen
der Körpersubstantialität waren, sind sie nach der neueren Auffassung
vielmehr die Ursache der Körpersubstantialität » (ebd.). Ist damit die
Frage der Wesenskonstitution für die Stoffsubstanz als solche noch nicht
gelöst, da die Hylonen selbst Stoffsubstanz sind, so läßt sich doch bezüglich
der Körpersubstanz sagen, « daß für ihre Konstitution die Hylonen ebenso
die letzten Grundelemente bilden, wie das bei Materie-Form der Fall war »

(ebd.). Hier fügen wir etwas hinzu, was U. erst in der Anwendung seiner
Auffassung auf die Eucharistie entwickelt, was aber logisch schon hierhergehört,

da es für die Körperwelt ganz allgemein gelten soll. Nämlich :

Quantität-Qualität verursachen zweierlei, die Erscheinungsfähigkeit der
Körper oder deren empirische Erscheinung und die eigentliche
Körpersubstanz, die als solche durch die Sinne nicht wahrzunehmen, etwas
« Hintersinnliches » sei. Insofern übernimmt der Vf. den herkömmlichen
scholastischen Begriff der Substanz, während er bei Bezeichnung schon des

Hylons als Stoüsubstanz unter « Substanz » offenbar etwas andres versteht.



244 Literarische Besprechungen

Nun entwirft der Vf. eine Eucharistielehre nach diesen
physikalischmetaphysischen Voraussetzungen. Quantität und Qualität bleiben nach
der Wandlung in ihrem Sein genau gleich wie zuvor. Vor ihr waren sie die
Ursache der Brotsubstanz, d. h. der Körpersubstanz Brot ; jetzt ist laut
Glaubenslehre diese Brotsubstanz nicht mehr da, sondern statt ihrer die
Substanz des Leibes Christi. Also wirken sich nun Quantität-Qualität
nicht mehr substanzbildend aus, ihre diesbezügliche Wirkursächlichkeit
ist durch göttlichen Eingriff unterbunden worden und Gott vergegenwärtigt
allein von sich aus, ohne entsprechende Quantität-Qualität als Zweitursache,
die Substanz des Leibes Christi an Stelle der Brotsubstanz. Quantität-
Qualität wirken sich aber weiter aus für die sinnfällige Erscheinung genau
so wie früher. Für diese sinnfällige Erscheinung verwendet der Vf. meistens
den eucharistischen Ausdruck « species ». Er ist auch bereit, die « species »

als « Akzidenzien » zu bezeichnen und nimmt « Seinsakzidenzien » an
(S. 50-52). Er spricht wiederholt von der « Realität » der Spezies oder von
den « realen » Spezies (vgl. S. 69 f.), betont, es sei « in keiner Weise die
Realität der Spezies in Frage gestellt» (S. 81). Immerhin erklärt er S. 79

in bezug auf Quantität-Qualität in der Eucharistie : « Nun bleiben aber
diese beiden Komponenten ihrer Erscheinung nach — das bedarf weiter
keines Beweises als der sinnlichen Wahrnehmung — und ihrem Sein nach
erhalten ; dieses letztere zu beweisen, ist Sache der Philosophie und der
mit ihr verbundenen Physik ; für uns ist es vorläufig erst eine Annahme »,

und S. 49 f. lesen wir Mitterers Worte, nach der Lehre des kritischen
Realismus, zu dem er sich bekennt, sei « das Verhältnis vom Ding an sich zur
Erscheinung das eines physikalischen Körperdinges zu einem psychischen
Empfindungskomplex, durch den es uns erscheint und von uns
wahrgenommen wird. Das Erscheinungsding wäre dann nicht ein Ganzes aus
zwei physikalischen Komponenten, der physikalischen Körpersubstanz und
den ebenso physikalischen Sinnesbeschaffenheiten, sondern ein Ganzes, das
aus der physikalischen Körpersubstanz und dem in sich unphysikalischen
Empfindungs- und Vorstellungskomplex besteht. Dabei verhält sich das
eine zum andern nicht wie physikalische Substanz zum physikalischen
Akzidenz, sondern wie physikalische Substanz zur psychologischen Wirkung,
eine Wirkung, die vermittelt ist durch physikalische Vorgänge im Medium
und physiologische Vorgänge im Nervensystem des Menschen ». S. 69
schreibt U. : « Die Metaphysik ist die Wissenschaft von dem hinter
dem Schein Empirie) liegenden Sein der Dinge». Die «Realität» der
Spezies bekäme doch einen merkwürdigen Sinn durch diese ihre Ablösung
vom Gegenständlichen und Verlegung in Wahrnehmungsmedium und
Wahrnehmungssubjekt. Vf. will sich hier aber offenbar nicht festlegen.

Das Neue der Hypothese von U. wäre mithin folgendes : Vor der
Verwandlung war das Brot letztlich ein Hylonensystem bzw. eine Synthese
mehrerer solcher Systeme von bestimmter Qualität und Quantität ; die
Brotsubstanz war ein empirisch unzugängliches Ergebnis von Quantität-
Qualität, die empirische Erscheinung des Brotes ein andres Ergebnis dieser
gleichen Ursache. Die Konsekration bedingt, daß Quantität-Qualität
nunmehr bloß die letztere Wirkung noch zeitigen, die empirische Erscheinung



Literarische Besprechungen 245

des Brotes, während durch göttlichen Eingriff an Stelle der Brotsubstanz
die Substanz des Leibes Christi gesetzt ist. Für den Wein gilt das
Entsprechende. Alle Ausführungen dienen der Darlegung und Verteidigung
dieser Auffassung. Vf. sieht darin eine Vereinfachung des Fragenkomplexes
im Verhältnis zur früheren Theorie, sodaß z. B. der Begriff einer
Vernichtung der früheren Substanz von vorneherein ausscheide (S. 79 f.),
eine wunderbare Einzelheit fortfalle, nämlich die Erhaltung von Akzidenzien
ohne Träger (S. 81), und der Abbruch der eucharistischen Realgegenwart
leichter erklärlich werde. Letzteres geschehe folgendermaßen : Sind
Quantität-Qualität in dem Grade alteriert, daß unter natürlichen Voraussetzungen
ihr Ergebnis nicht mehr Brot wäre, dann hebt Gott jenen Einfluß auf, der
ihre volle Auswirkung hinderte, sie bringen die der nunmehrigen Erscheinung
entsprechende Substanz hervor. So « erübrigt sich die Frage, wo die
Substanz herkomme, die auf den Leib Christi im Sakramente folgt » (S. 95).
Vielleicht hätte der Standpunkt noch ergänzt werden können durch den
Hinweis auf die eucharistische Gegenwart (concomitanter) der Quantität-
Qualität des Leibes Christi, die sich nach dieser Hypothese hier nun gerade
für den Substanzbereich auswirken könnten, für den Erscheinungsbereich
aber nicht ; sie brächten hier die Körpersubstanz Christi hervor, deren
empirische Erscheinung nicht. Also Kontrast zur Quantität-Qualität des

Brotes, gegenseitige Überkreuzung der Ursächlichkeit
Unser Gesamteindruck über diesen Teil der Arbeit von U. ist der, daß

wir lediglich um eine Hypothese zur dogmatischen Erörterung des eucharistischen

Geheimnisses reicher geworden sind. Das Eigentümliche dieser

Hypothese besteht in ihrer Tendenz, möglichst bis ins einzelne den

Anschauungen der heutigen Physik gerecht zu werden. Darin sehen wir
auch eine ihrer Schwächen, insofern die heutige Physik selbst das Bewußtsein
der Unfertigkeit und Vorläufigkeit ihrer Einzelauffassungen hat. Mit dem
Dogma der Kirche ist die Theorie, bei einiger Umarbeitung und Klärung,
wohl nicht minder vereinhar als andre Hypothesen, die für unsre Frage
schon versucht wurden. Warum hat U. denn gerade die gar nicht erwähnt,
die bereits eine Vereinbarung des Dogmas mit physikalischen Anschauungen
ihrer Zeit suchten, z. B. Tongiorgi, Domenico Palmieri in seinen Institu-
tiones philosophiae Ein Vergleich damit wäre gewiß lehrreich gewesen.
U. anerkennt das Dasein einer natürlichen sog. Körpersubstanz, die nicht
in den Bereich sinnlicher Wahrnehmung gehören soll. Allerdings erscheint
diese Annahme einer unempirischen Körpersubstanz hier im Rahmen des
Ganzen auffällig als ein Zugeständnis ad usum Delphini, weil Vf. glaubt, ohne
sie das Dogma nicht wahren zu können. Geben wir uns keinen Illusionen
hin : die « moderne » Physik wird selbstverständlich, soweit sie überhaupt
unsern Realismus teilt, wenn sie nicht stark am katholischen Glauben sich

orientiert, großenteils von einer « hintersinnlichen » Substanz der Körperwelt

nichts wissen wollen, so etwas als Hirngespinst bezeichnen ; sie wird,
falls sie den Hylosystemismus oder Ähnliches vertritt, jedes weitere Suchen

der Metaphysik auf dem Gebiet des Stofflichen neben ihrer Forschung oder
darüber hinaus als Übergriff, unzuständig und gegenstandslos abtun. Das
Recht, das letzte und allerletzte Wort über das Wesen der Hylonen zu



246 Literarische Besprechungen

sprechen, wird sie sich selbst vorbehalten. Der Scholastiker hingegen wird
zur Annahme neigen, das Hylon bzw. was man so nennt oder dessen
allfällige Bestandteile seien auch noch aus Materie und Form, Substanz und
Akzidenzien zusammengesetzt.

Soweit das Dogma rein für sich betrachtet wird, läßt es sich möglicherweise

noch mit andern Anschauungen vereinbaren außer Hylomorphismus
oder Hylosystemismus. Wenn nur einerseits anerkannt wird, daß Körper
auch einen Wesensbestandteil haben können, der entweder grundsätzlich
nicht unter die Sinne fällt oder ihrer Wahrnehmung bzw. Erschließung
vollkommen entzogen zu werden vermag und anderseits die transsubjektive
Realität der empirischen Erscheinung, dessen, was hier eben die Spezies
sein sollen, nicht gänzlich geleugnet wird. Im Übrigen brauchen wir die
Eucharistielehre unsrer Dogmatik weder alten noch « modernen », «

modernsten » oder zukünftigen Theorien zu verhaften, die vielleicht je moderner
desto früher andren Platz machen. Es wird sich nie empfehlen, Erklärung,
Begründung, Formulierung unsrer Glaubenswahrheiten vorbehaltlos nach
dem derzeitigen Stand profanwissenschaftlicher Theorien auszurichten.
Klare Anmeldung des Vorbehalts wird bei Kernfragen des Dogmas immer
ratsam sein, ohne spröde Zurückhaltung noch ängstliche Enge. Bei
Behandlung der Transsubstantiation sprechen die meisten unsrer Theologen
wohl von Substanz und Akzidenz, aber überhaupt nicht von Materie und
Form, wie ein Einblick in die Lehrbücher verschiedenster Richtungen
zeigen kann. Es ist auch nicht notwendig, die « Substanz », von der das

Dogma redet, genau und in allem dem aristotelischen Begriff dieses Namens
zu identifizieren, man kann sich auf den Begriffsgehalt beschränken : eine
sinnlicher Wahrnehmung unzugängliche Wirklichkeit ; denn dieser «

Substanz » setzt die Kirche in ihren dogmatischen Entscheidungen nicht den
Begriff « Akzidenzien » als Korrelat gegenüber, sondern « species », d. h. das
Sinnenfällige. Daß das Lehramt in dieser Frage von philosophischen
Systemen einen gewissen Abstand nehmen wollte, liegt für den Leser der
einschlägigen Verhandlungen des Trienter Konzils zutage (cf. Theiner,
Acta genuina Agram 1874, torn. 1, S. 502, 504, 526). Im Übrigen läßt
die Kirche physikalischer wie metaphysischer Forschung nicht bloß Freiheit,
sondern auch Muße, denn Übereilung ist oft eine Quelle von Fehlresultaten ;

menschlicher Wissenstrieb und Bildungsoptimismus hat sich eher davor zu
schützen als vor zu langer Überlegung, Prüfung, Ausreifung. Warum soll
die Theologie die Stellungnahme der Physik, der Philosophie oder sonst
einer Wissenschaft auf ihren eigenen Fachgebieten forcieren wollen Sie
selbst haben darüber zu befinden, ob die Grundlagen, Voraussetzungen
einer haltbaren, einheitlichen wie ganzheitlichen Theorie schon gegeben
sind oder nicht. Unsre Glaubenswissenschaft wird dann immer noch prüfen
müssen, ob solche Theorien mit den Wahrheiten der Offenbarung in Einklang
stehen. Das sagen wir, weil U. durch seine Beschwörungen die
Profanwissenschaft zu Urteilen, Synthesen zwingen möchte, die sie sich aus weiser
Vorsicht und Gewissenhaftigkeit noch nicht zutraut. Solche fachmännische
Reserve ist jedenfalls besser als Versuche, bei denen man den Verdacht
des Dilettantismus nicht recht los wird.



Literarische Besprechungen 247

Oben sprachen wir von einer gewissen Umarbeitung bzw. Klärung, der
U. seine These unterziehen sollte, damit sie dem dogmatischen Tatbestand
besser gerecht werde. Eine Art Zwiespältigkeit offenbart sich hie und da
bei ihm aus dem Bestreben, sowohl der « modernen » Physik und ihrer
Verwendung der Begriffe als auch dem Dogma gerecht zu werden. S. 53 erklärt
er z. B. : « Dasselbe, was hier für die Wärme gesagt wurde, gilt vielleicht
auch für andere Dinge, die bisher eindeutig als Akzidentien angesehen
wurden, wie zum Beispiel für Quantität und Qualität ». Für die Quantität
stellt er S. 55 wieder die Frage, ob sie nicht vielleicht « substantieller Natur »

sei, für die Qualität S. 75 die Hypothese, sie sei konkret gefaßt vielleicht das
Wesen der Hylonen, und S. 56 ff. werden die Hylonen als « Substanzen »

bestimmt. Da sollte er, deutlicher als es geschieht, erklären, daß er für
diese Fälle unter « Substanz » nicht jene Substanz versteht, die laut Dogma
bei der Konsekration verwandelt wird, oder aber Quantität und Qualität
nicht im Sinn jener, die nach der Konsekration als unverändert wie zuvor
empirisch kontrollierbar sind, bzw. weder ersteres noch letzteres ; es wäre
angebracht, daß er die event. Unterschiede näher präzisierte. Den Vorwurf
der Unausgeglichenheit kann man den Aufstellungen des Vf. aber kaum
ersparen, wenn es dann S. 76 heißt : « Die Tatsache, daß dieses quale purum
ein 'quantum' wird, ist in sich nichts Substantielles, sondern ist ein Modus,
durch den aus der unterkörperlichen Substanz eine körperliche Substanz
wird. So ist eigentlich auch die Quantitas als solche etwas Akzidentelles,
das der Qualitas inhäriert und sie wesentlich modifiziert ; ja wir können
sogar sagen, daß die Quantitas selbst nichts anderes ist als die Körper-
substanz-Werdung der Qualitas, das Dreidimensionalwerden der Qualitas,
also eine Seinsform der Qualitas ». Hätte er sich konsequenter in die
Hypothese eines rein energetischen oder rein dynamischen Substanzbegriffes
hineingedacht, so hätte er vielleicht auch eine bessere Theorie für das eucha-
ristische Geschehen gefunden als die vorgeschlagene ; vor allem hätte er dann
mit vermutlich größerer Überzeugungskraft die Unrechtmäßigkeit einer
Reduktion des Wirklichen auf das Empirische allein aufweisen können.

Verschwommen bleiben die Ausführungen S. 71 f. : «Von einer eigentlichen

Eigensubstantialität der Hylonen kann man wohl nur sprechen,
solange sie nicht tatsächlich in einem Kompositum von Atomen und
Molekülen zum Aufbau einer anderen Substanz mitwirken. In einem
solchen Kompositum aber ist ihre substantielle Wirksamkeit und Eigenart
der Natur des Kompositums angepaßt Wenn also auch die Hylonen
als 'substantielle' 'Bestandteile' der Körpersubstanz erhalten bleiben, so

verlieren sie doch durch das Nicht-Zustandekommen der entsprechenden
Körpersubstanz in diesem konkreten Falle die formalis ratio substantia-
litatis, während sie 'materialiter' ihre 'substantielle' Wirksamkeit weiter
ausüben. Es ist nicht nach der Konsekration noch etwa im selben Sinne
Substantielles da wie vorher, auch wenn die Hylonen gleichgeblieben sind.
Denn mit dem Verlust der vollen Endwirksamkeit hat das 'System' der

Hylonen jede in vollem Sinne 'substantielle' Bedeutung verloren Was

von früher noch da ist, hat seine substantielle Bedeutung verloren». Welchen
Sinn soll die Behauptung haben, die Hylonen seien in diesem Fall nicht



248 Literarische Besprechungen

mehr eigentliche Substanzen wegen « Verlust der vollen Endwirksamkeit »

bzw. weil sie « ihre substantielle Bedeutung verloren » hätten Die Frage
geht nicht um ihre Wirksamkeit oder Bedeutung, sondern darum, ob sie
in ihrem eigenen Seinsbestand auch innerhalb eines weiteren Kompositums
substantiell sind und bleiben, ob sie schließlich überhaupt einen Seinsbestand
haben oder rein energetisch oder dynamisch gedacht werden. Man darf
aber nicht den diesbezüglichen Standpunkt wechseln, je nachdem man
gegen diesen oder gegen jenen Einwand Front macht. Vf. meint ferner,
das Experiment allein könnte entscheiden, ob bei der Transsubstantiation
sich irgend etwas an den Hylonen selbst ändere (S. 81). Die Ehrfurcht
vor dem Sakrament verbietet es aber « selbstverständlich », einen « derartig
vorwitzigen Versuch zu unternehmen ». Er fügt hinzu : « Aber auch ohne
Versuch können wir die bestimmte Antwort geben, daß sich an den Hylonen
gar nichts ändert ». Die Ehrfurcht würde u. E. keinerlei in der Form würdige
Untersuchung verhindern, bei der das sakramentale Sein und die
sakramentale Verwendbarkeit gewahrt blieben. Aber eben dies könnte für eine

Prüfung der Hylonen nicht gewährleistet werden, man müßte das Bestehende
auflösen, und zwar so, daß die ganze Untersuchung ihren Zweck verfehlen
würde : die gewonnenen Hylonen wären phänomenisch nicht mehr Brot,
damit die Realpräsenz aufgehoben, infolgedessen die Voraussetzung einer
besondern Veränderung und ihrer Feststellung nicht mehr da.

Zweideutig schillert die Ausdrucksweise, wenn von dem Verhältnis
von Quantität-Qualität zur Körpersubstanz die Rede ist. Oft legt sich die
Deutung nahe, es werde das Verhältnis der eigentlichen Wirkursache zur
Wirkung behauptet, so wenn Quantität-Qualität als « causa secunda »

der Körpersubstanz ausgegeben werden (z. B. S. 60), wenn von dieser
ihrer « Wirkursächlichkeit » gesprochen wird (z. B. S. 63, 79) und von einer
« Richtungsänderung » ihrer Wirksamkeit (S. 79 f.) ; aber alsbald muß man
sich wieder fragen, ob Quantität-Qualität vom Vf. nicht eher zur sog.
Materialursache der Körpersubstanz gezogen werden, wenn es heißt, sie
seien die « Komponenten » der Körpersubstanz (S. 19, 62, 65 f. usw.), « die
eigentlichen Bausteine der Körpersubstanz» (S. 61), «Bestandteile des
Brotes » (S. 72), oder : « Daß Quantität-Qualität eine Körpersubstanz
konstituieren, liegt also nicht am Wesen der Quantität als solcher, sondern
es liegt im substantiellen Wesen der Qualität, die durch Quantung zur
Körpersubstanz wird » (S. 76). S. 66 wird sogar erklärt : « Die Komponenten
der Brotsubstanz sind als solche da und bilden trotzdem nicht Brot, sondern
den Leib Christi ». Entsprechend weiß man für die empirische Erscheinung
nicht, ob Quantität-Qualität als Wirk- oder Materialursache gedacht
werden. Soll Sowohlalsauch oder Jenachdem oder Wedernoch gelten,
warum es nicht deutlicher zum Ausdruck bringen — Schließlich bleibt
nebelhaft, ob Vf. die Verwandlung, von der das Dogma spricht, bei seiner
Deutung in einem engeren Sinn nehmen will, oder ob er sich mit einem
weiteren, mit der Idee einer bloßen Ablösung, Ersetzung der früheren
Substanz durch die Substanz des Leibes Christi begnügt ; die Worte S. 79

sind da charakteristisch an Unbestimmtheit : « Durch das Einwirken der
göttlichen Allmacht wird aber in diesem besonderen Falle die Wirkursäch-



Literarische Besprechungen 249

lichkeit nur auf die Erscheinung eingeschränkt, während sie in bezug auf
das Sein aufgehoben ist. Also wird an Stelle der natürlichen Brotsubstanz,
die der Erscheinung entspräche, die Substanz des Leibes Christi
hervorgebracht und somit tatsächlich die Substanz des Brotes verwandelt : an
Stelle der Brotsubstanz wird die Substanz des Leibes Christi gesetzt ».

Die folgende Erklärung, wieso keine Annihilation behauptet werde, klingt
denn auch, gelinde gesagt, sibyllinisch.

Größere gedankliche wie formelle Ausgeglichenheit und Klärung,
Ausmerzung aller Mehrdeutigkeiten ist jedenfalls erforderlich, soll die
Hypothese des Vf. neuen sachlichen Gewinn zu etwaigem Verständnis der
eucharistischen Gegebenheit bringen.

Schöneck. C. Zimara S. M. B.

Als Ergänzung zu vorstehender Besprechung gestattet sich die Redaktion,
mit Zustimmung des Rezensenten, noch folgende Erwägungen beizufügen :

Mit der Theorie von U. scheint die moderne Naturwissenschaftund
das Dogma von der Transsubstantion in harmonischen Einklang gebracht
zu sein. Das ist aber nur ein täuschender Schein. In Wahrheit ist die

ganze Theorie Unterkirchers auf gänzlich falschen Grundlagen aufgebaut,
befriedigt die moderne Naturwissenschaft doch nicht und führt statt zu
einer Erklärung zu einer Verflüchtigung der definierten Glaubenslehre.

U. glaubt, der Hylomorphismus stütze sich auf die wissenschaftliche

Physik des Aristoteles und stehe und falle mit ihr. Das ist aber ebenso
falsch wie die Behauptung, der einzige Beweis dafür sei der Analogiebeweis

aus Werkstoff und Werkform der Statue. Sowohl Aristoteles als
der hl. Thomas unterscheiden wohl die empirische Naturwissenschaft von
der metaphysischen Wesenserkenntnis der Naturdinge. Für die letztere
gehen sie von einer viel weiteren, allgemeineren Grundlage aus als von
der zeitgenössischen Physik, nämlich von der allgemein jeder gesunden
Sinneswahrnehmung und spontanen Vernunfttätigkeit zugänglichen
Erkenntnis der Natur. Diese zeigt, daß der numerisch gleiche Stoff
substantielle Veränderungen eingeht, den Kreislauf Humus, Pflanze, Tier,
Humus durchläuft, in den offenkundig verschiedenen Substanzen also der
in sich unbestimmte Träger bestimmender verschiedener Wesensprinzipien
sein muß. Diese unläugbare Tatsache ist seit Aristoteles und Thomas
die Grundlage für die Lehre von Materie und Form, und ihrer Allgemeinheit

wird auch die empirische Lehre von Molekülen, Atomen, Elektronen,
Hylonen etc. sich nicht entziehen können. Alle Empirie bleibt eben diesseits

der metaphysischen Wesenheit. Mit vollem Recht konnte P. Manser O. P.

in seinem für unsere Frage sehr empfehlenswerten Artikel : « Die
Naturphilosophie des A quinaten und die alte und moderne Physik (Divus Thomas,
1938, S. 1-14) darum sagen: «Der Hylomorphismus geht an sich das

physikalische Wissen nichts an ». Wenn U. (S. 57) meint, an die Stelle

von Materie und Form als Wesensbestandteilen der Körper müßten

künftig die Hylonen treten, so verkennt er den Unterschied zwischen



250 Literarische Besprechungen

Physik und Metaphysik und gibt letztere preis. Über die logisch
notwendigen Folgen hievon vgl. P. Manser, 1. c., S. 9.

Auch die moderne Naturwissenschaft kann mit der Erklärung Unter-
kirchers nicht befriedigt werden. Denn nach ihm sieht sie die
Körpersubstanz durch die bestimmte Zusammenordnung der Hylonen gebildet
(S. 60). Mit einer von ihnen verschiedenen Substanz weiß sie nichts
anzufangen. Was sollte sie auch für einen Zweck haben Der Hylomorphismus
sieht in der Substanz den einheitlichen inneren Träger der Kräfte und
Eigenschaften, nach U. reichen dafür die Hylonen aus, wozu dann noch
eine Substanz annehmen Was soll sie noch für eine Funktion haben Sie

macht den Eindruck eines Begriffes ohne Inhalt, eines Wortes ohne Sinn.
Eine solche philosophische Auffassung des Substanzbegriffes soll nur

brauchbar sein, um den geoffenbarten Inhalt des Eucharistiegeheimnisses
auszudrücken Wenn das Dogma sagt, die ganze Substanz des Brotes
werde verwandelt in die Substanz des Leibes Christi, so weiß der
Hylomorphismus etwas Bestimmtes darunter zu denken ; für U. bleibt das
Wort Substanz aber ohne irgendwie faßbaren Inhalt. Man sagt doch
wohl nicht zu viel, wenn man hier von einer Aushöhlung und
Untergrabung des Dogmas spricht. Auf alle Fälle ist diese Methode nicht die
Pflege der Theologie, wie can. 129 und can. 1366 § 2 des CJC sie
vorschreiben. Und wenn U. S. 47 verlangt, die christlichen Philosophen
sollten den Mut aufbringen, gelegentlich vom Worte des hl. Thomas
abzuweichen, um in seinem Geiste die neue Synthese zwischen Physik und
Metaphysik zu vollziehen, weicht er vielmehr von dessen Sinn und Geist ab,
um nur die Worte beizubehalten. Das ist sehr gefährlich Siehe Denzinger-
Umberg n. 1800 und 1818.

Unterkircher erwähnt in seinem Vorwort, sein hochverehrter Lehrer
A. Mitterer habe ihm bezüglich seiner Arbeit geschrieben : « Solche Arbeiten
können nur am Ende einer Gelehrtenlaufbahn stehen, nicht am Anfang ».

U. hätte die Warnung, die in diesen Worten liegt, unbedingt befolgen
sollen. Dann wäre sein Werk wohl nie erschienen. So hat es nur die
Bedeutung, auf einen Weg hingewiesen zu haben, der ungangbar ist.

Stift Einsiedeln. P. Meinrad Benz O. S. B.

J. Brinktrine : Das Opfer der Eucharistie. Dogmatische Untersuchungen
über das Wesen des Meßopfers. — Paderborn, Schöningh. 1938. 65 SS.

Diese Schrift will ein Beitrag zur Klärung der im Untertitel angezeigten
Frage sein. Das Problem, bei dem bis heute keine Einigung der Theologen
abzusehen ist, ist eigentlich ein zweifaches : es wird gefragt 1. wieso und
inwiefern der hl. Messe das Wesen eines wirklichen Opfers eigne ; 2. welcher
ihrer Teilakte oder Bestandteile für diesen ihren Opfercharakter wesentlich
und ausschlaggebend sei.

In der Einleitung erklärt B., es sei überhaupt noch nicht scharf
herausgestellt, was man unter eigentlichem Opfer zu verstehen habe, man müsse
vorerst « versuchen, den Begriff des Opfers möglichst genau zu umgrenzen
und das Opfer im engeren Sinne von dem Opfer im weiteren Sinne zu



Literarische Besprechungen 251

trennen» (S. 9). Im ersten Teil des Buches behandelt er deshalb etwas,
was für das Opfer im engeren Sinn als unwesentlich ausscheiden müsse,
den sog. inneren Opferakt, die Gesinnung der Selbsthingabe an Gott bei den
Darbringern des Opfers. Dreierlei lasse sich beim Opfer unterscheiden :

«1. die innere unsichtbare Handlung, 2. das äußere sichtbare Zeichen,
3. die ethische Gesinnung (Hingabe, devotio), oder noch richtiger : der
durch das äußere Zeichen (2) signifizierten inneren Opferhandlung (1)
muß man die ethische Selbstoblation (3) gegenüberstellen » (S. 18). Letztere
könne das Wesen des Opfers nicht ausmachen, da sie Grundform schlechthin
aller Akte der Gottesverehrung sei, keine besondre Eigentümlichkeit des

Opfers. Die Tatsachen sprächen auch dagegen, denn die hl. Messe sei ein
Opfer, selbst wenn der darbringende Priester in der Todsünde wäre. Ein
Hinweis auf die Selbsthingabe Christi, des offerens principalis, behebe die
Schwierigkeit nicht, denn gerade offerens principalis besagt, daß er nicht
der einzige Opfernde sein soll, und zudem betätigt Christus selber die
Hingabegesinnung auch nicht bloß beim Opfer. Man kann mit Recht im
Anschluß an Augustinus, Thomas u. a. lehren, das äußere Opfer sei Sinnbild
des « innern Opfers », der ethischen Selbsthingabe, ohne damit diese für
das Wesen des eigentlichen Opfers auszugeben. « Es kann also nicht
zweifelhaft sein, daß nach dem hl. Thomas das eigentliche Opfer in einem
physischen Akte besteht» (S. 20). Daraus fließen eine Reihe von
Unterscheidungen wie Ähnlichkeiten zwischen Opfer und Sakrament. Am Schluß
dieses ersten Teils erklärt der Vf., zwischen den Opfern des Naturstandes
wie des Alten Bundes und dem neutestamentlichen Opfer bestehe ein nicht
allein gradueller, sondern wesentlicher Unterschied, jene würden bloß in
einem weiteren Sinn Opfer genannt.

Im zweiten Abschnitt wird das äußere Zeichen beim eucharistischen
Opfer erörtert. Zur wesentlichen äußeren Opferhandlung könne vorerst
die Opferung nicht gerechnet werden, die Kommunion komme dafür
ebensowenig in Betracht, wie auch nicht das Ganze von Konsekration bis
Kommunion. Entscheidend für den Opfercharakter der Messe sei weder
gleichzeitiges Vorhandensein beider konsekrierten Gestalten noch
Doppelkonsekration überhaupt ; das wird durch Zurückweisung der Gegenargumente,

aus liturgischen Richtlinien und aus andern meist herkömmlichen
Gründen der Vertreter dieser Ansicht motiviert. « Aus dem Gesagten
ergibt sich, daß alle jene Meßopfertheorien, welche die Doppelgestalt zur
notwendigen Voraussetzung haben, abzulehnen sind » (S. 37). Die Lehre
von der numerischen Identität des Kreuz- und Meßopferaktes wird für
unhaltbar erklärt. Der wesentliche Opferritus bei der Messe bestehe in den
bei der Konsekration über Brot und Wein ausgesprochenen Worten Christi,
wodurch Gott bestimmte Gaben dargebracht würden, was zugleich eine
« Heiligung » dieser Gaben verwirkliche. Die Opfergabe des Meßopfers ist
aber auf keinen Fall Brot und Wein, die hl. Menschheit Christi muß
vielmehr als solche gelten.

Im dritten Teil wird nun unter dem Titel : « Das formelle Wesen des

Meßopfers » untersucht, inwiefern der Herr auf dem Altar seine hl. Menschheit

opfere. Die Antwort lautet, er tue es vor allem, indem er sich zur Speise



252 Literarische Besprechungen

macht, nicht weil das eine Erniedrigung für ihn bedeutet, aber weil er
dadurch seine verklärte Menschheit auf neue Weise weiht und heiligt ; in
einem gewissen Sinn lasse sich so von einem himmlischen Opfer Christi
reden. Bei der hl. Messe selbst wirke der menschliche Priester als Organ
und Instrument Christi, die ganze Kirche sei bei der Darbringung des
eucharistischen Christus mitbeteiligt und opfere durch ihn sich selbst.

Abschließend erklärt Vf. über seine Ausführungen : « Ein Vorzug der
dargelegten Theorie über das Wesen des eucharistischen Opfers dürfte
in ihrer Weite und Aufgeschlossenheit auf der einen Seite und in ihrer
Geschlossenheit und Einheit auf der anderen Seite liegen. So scharf sie auch
das eigentliche Wesen des Opfers faßt und abgrenzt, so sucht sie doch die
von den großen Theologen erarbeiteten und in ihren Theorien enthaltenen
Erkenntnisse zu verwerten und nutzbar zu machen » (S. 59).

Bietet die Schrift eine neue Antwort auf die behandelte Frage — Man
kann sagen, eine solche liege vor in der Betonung des Gedankens, daß die
Annahme der Speiseform eine besondere Weihe und Heiligung der verklärten
Menschheit Christi bedeute. Leider bleibt der Nachweis dieses angeblichen
Tatbestandes kümmerlich, vag. Es wäre zu wünschen, daß ihm größere
Ausführlichkeit, Vertiefung, gewinnendere Wärme des Einsatzes gewidmet
worden wäre, da hierin das Neuartige der Auffassung ruhen soll. Ob des
Vf. Standpunkt nicht eine der Tradition widersprechende Abschwächung
der Gleichheit bzw. Verbindung von Kreuz- und Meßopfer mit sich bringt
— Er nimmt von Anfang an die hl. Messe als Paradigma für ein wirkliches
Opfer, auch abgesehen von jedem Verhältnis zum Opfer des Kreuzes. Ist
das vor Gott einzige selbständige Vollwertopfer nicht zunächst dieses, die
hl. Messe sodann kraft ihrer mysteriösen Einheit damit Die Argumente
gegen die Identität jenes Opferaktes mit diesem überzeugen uns nicht,
da sie so gehalten sind, als betonten die Vertreter der Ansicht nicht, es

handle sich um eine rationell undurchsichtige, eben geheimnisvolle Identität.
Schon die Lehre über eine gewisse Verbindung des rituellen Geschehens
im Meßopfer mit der Tatsache des Kreuzes sagt etwas rein rationell
Unkontrollierbares aus, ist aber durch das kirchliche Lehramt sicher gewährleistet.
Wenn bei der Eucharistie die Bedingungen räumlicher Abgrenzung wie
zeitlichen Ablaufs insofern durchbrochen sind, daß der einzige Leib Christi
ganz an beliebig vielen Orten gleichzeitig zugegen sein kann, daß er jetzt
hier gegenwärtig wird ohne in diesem Augenblick seine dortige Gegenwart
irgendwie nur zu modifizieren : warum sollte nicht für die eine und einmalige
Opfertat eine ähnliche Überzeitlichkeit und Überräumlichkeit gelten, daß
sie hier und dort immer wieder gegenwärtig werde und insofern, solange
dieser Aeon dauert, nie schlechthinnige Vergangenheit sei — Die alten
Texte, mit denen der Vf. seine Ansicht über die Heiligung durch Annahme
der Speiseform stützen möchte, sind z. T. solche, die eine Impanations-
auffassung insinuieren, daher zweifelhaften Wertes (cf. S. 46 f.). Andere
dieser Texte besagen im Zusammenhang lediglich, Christus habe beim
letzten Abendmahl das sinnbildliche Verhältnis zu seiner Passion dem
Passahlamm genommen und auf Brot und Wein übertragen.

Schöneck. C. Zimara S. M. B.



Literarische Besprechungen 253

Mariologle.

W. Goossens : De cooperatione immediata Matris Redemptoris ad redemp-
tionem obiectivam quaestionis controversae perpensatio. — Paris, Desclée
De Brouwer. 1939. 163 pp.

H. Seiler S. J. : Corredemptrix. Theologische Studie zur Lehre der letzten
Päpste über die Miterlöserschaft Mariens. — Rom, Gregor. Univ. 1939.
viii-150 SS.

L'histoire se répète Eine Wiederholung der theologischen Geschichte
von der Unbefleckten Empfängnis sehen wir in unsern Tagen in Bezug auf
die Streitfrage über Mariens unmittelbare Mitwirkung am eigentlichen
Erlösungswerk Christi. Verteidiger und Gegner der « frommen Meinung »

nehmen jetzt wie damals scharfe Stellung gegen einander. Auch damals
glaubte man auf beiden Seiten eine Stütze in den Oifenbarungs-
quellen zu finden. Auch damals wurden auf beiden Seiten Beweise
aufgestellt, die der Prüfung einer gesunden Kritik nicht standhalten
konnten. Auch damals wiederholten sich die Gesuche beim Heiligen
Stuhl. Auch damals gab es verschiedene « Entscheidungen der Päpste »,

die auf die eine oder andere Weise erklärt wurden. Ja, selbst die
damals vorgebrachten Schwierigkeiten werden heute wiederholt, besonders
der Haupteinwand, nämlich daß Maria durch Christus erlöst worden ist.
Aber in jenem Streite hat man einen glücklichen Fund getan, der den
Namen von Duns Scotus unsterblich gemacht hat ; ein Fund, bei dem
sich schließlich Verteidiger und Gegner einander gefunden haben : Maria
ist in ganz erhabener Weise durch Christus erlöst ; denn sie ist im
Hinblick auf seine Verdienste durch Gott vor der Erbsünde bewahrt worden.

Da es nun einmal Gottes Weisheit nicht gefallen hat, Mariens unmittelbare

Mitwirkung an Christi Erlösungswerk formell und ausdrücklich zu
offenbaren, ist die Wiederholung einer solchen Controverse ein großer
Vorteil und eine Gunst Gottes.

Die Unzulänglichkeit des seinem eigenen Können überlassenen
Menschenverstandes äußert sich auf allen wissenschaftlichen Gebieten in den sich
allzeit ändernden Hypothesen und Theorien, Meinungen und
Gegenmeinungen, verblüffenden Irrtümern und gefährlichen Falschheiten. Außerdem

hat bei Meinungen im eigentlichen Sinne betreffs einer Stelle, die nicht
offensichtlich für uns aus den ersten Grundsätzen hervorgeht, unser Gemüt
einen solchen Einfluß, daß die Gefahr, unser Urteil durch ein Vorurteil zu
ersetzen, nahe liegt.

So wird denn der Widerspruch, den die Theologen bei vielen ihrer
Ansichten und Auffassungen von anderen Theologen erfahren, sie zwingen,
den Wert ihrer Beweisführungen genauer abzuwägen, die Schwierigkeiten
schärfer zu unterscheiden und in befriedigenderer Weise aufzulösen. Widerspruch

auf theologischem Gebiete ist daher stets als Gewinn zu buchen —
vorausgesetzt, daß der Widerspruch aus reiner Absicht hervorgeht. Und
wie es einst im Streite um die Lehre über die Unbefleckte Empfängnis
ging, so geschieht es auch heute wieder : die Verfechter der frommen



254 Literarische Besprechungen

Meinung berufen sich auf die Würde der Gottesmutter, während sich die
Gegner auf die Würde des Erlösers berufen. Beide Parteien haben hierbei
hinreichenden Grund für eine Verteidigung mit Herz und Verstand, bis
daß auch hier einmal — wie wir hoffen •— der « glückliche Fund » getan
wird : du choc des opinions

Das Buch Werner Goossens ist — so erklärten Gegner in der vorliegenden

Streitfrage — im Lichte des Gesagten ein wirkliches Geschenk. Und
es wäre noch besser zu seinem Recht gekommen, wenn Goossens sich vor
Augen gehalten hätte, daß er es mit seinesgleichen zu tun habe. Dann
brauchte der lesende und studierende Verteidiger der Mitwirkung Mariens
am Erlösungswerk sich nicht fortwährend über das Gefühl hinwegzusetzen,
daß er doch eigentlich nur ein « Examinandus » ist, in dessen Schrift der
rote Stift des Lehrers Striche zieht (argumentum vanum, argumentum
inane, argumentum respuendum etc.). Goossens bringt wenig Neues : aber
das ist grade sein Verdienst : was andere bereits gesagt haben, fügt er
systematisch zusammen. Das ist von Bedeutung, weil nicht jeder in der
Lage ist, von soviel einzelnen Äußerungen Kenntnis zu nehmen, oder sie

auch nur immer gegenwärtig zu haben. Jedoch wäre es für den Leser
weniger ermüdend und auch deutlicher, wenn Goossens — ohne auch nur
einen einzelnen Hinweis wegzulassen, — weniger Zitate brächte, dafür
aber die Darlegungen mehr mit eigenen Worten gäbe. Und da ich nun
grade vom « Zitieren » handle : Es war eine bislang befolgte gute Gewohnheit

— in Übereinstimmung auch mit dem « Urheberrecht # —, daß eine
« als Manuskript gedruckte » Schrift nicht als « publici iuris » angesehen
wird (weshalb sie ja auch nicht der Zensur unterworfen ist) und als solche
auch nicht zitiert wird.

Nach einer kurzen aber klaren Auseinandersetzung des Fragepunktes,
um den es sich handelt (S. 11-28), bringt Goossens die vornehmlichsten
Schwierigkeiten zur Sprache (S. 29-57). Darnach werden im dritten Hauptstück

die Beweise der Verteidiger der Mitwirkung Mariens gewogen, und
in jeder Hinsicht zu leicht befunden. Zuerst werden die Äußerungen Pius'X.,
Benedikts XV., Pius' IX., Leos XIII. und Pius' XI. betrachtet (S. 58-86) ;

darnach in einem zweiten Artikel die Beweise aus der Heiligen Schrift,
namentlich Gen. 3, 15 (80-103) ; in einem dritten Artikel dann die
Anführungen aus der Tradition (104-138) ; endlich zum Schluß im vierten Artikel
die Diskussionen (138-156). Es ist wirklich zu bedauern, daß die Verfechter
der frommen Meinung nichts Stichhaltiges beigebracht haben.

Eine völlig verschiedene Würdigung der päpstlichen Äußerungen,
namentlich derjenigen von Benedikt XV. und Pius XI., finden wir in dem
Buch von Seiler, den man doch wirklich nicht der Kritiklosigkeit beschuldigen
kann (ich finde ihn bisweilen selbst zu kritisch). Aber nichtsdestoweniger
sieht er sich gezwungen, wirklich eine unmittelbare Mitwirkung Mariens
beim Kreuzesopfer Christi anzunehmen. Und doch kennt er die
Veröffentlichungen Goossens, den er in mehreren Fällen durch eine strenge,
aus dem Zusammenhang sich ergebende Auslegung der päpstlichen
Belegstellen widerlegt. Außerdem entnimmt Seiler den päpstlichen Aussprüchen
auch die Erklärung der Art und Weise, in der Maria mit Christus mitgewirkt



Literarische Besprechungen 255

hat. Er ist der Ansicht, aus den vorliegenden Angaben auf eine wirkliche
« Mitzelebration » des Kreuzesopfers (nicht Mitwirkung nach Art eines
Dieners, Diakons) schließen zu müssen. Das fordert in Maria ein Priestertum
analog zum, und darum verschieden vom Priestertum Christi und der
andern Priester des Neuen Bundes. Seiler zieht darum auch den Namen
« Liturgin » vor. Seilers Absicht geht ausschließlich darauf hinaus, den Wert
der päpstlichen Ausführungen in Bezug auf das vorliegende Problem
abzuwägen, — wenn er auch später mehr zu beabsichtigen scheint. Nichtsdestoweniger

will der erste Teil seines Werkes eine Erklärung der Terminologie
als notwendige Voraussetzung geben. Und das mit Recht Die Frage wird
in drei Punkten behandelt: 1. Begriffe und Problemstellung (S. 11-32) ;

2. Die Schwierigkeiten des Beweisverfahrens, besonders dargetan durch die
Behandlung der Annahme, daß Maria alles verdiente, was Christus uns
verdient hat, und ferner aus dem Grundsatz der Teilhaberschaft oder Consortium
(S. 38-44) ; 3. Die in der Corredemptrix-Frage möglichen Stellungen (44-50).
Der zweite Teil, der die eigentliche Aufgabe löst, hat gleichfalls 3 Punkte :

1. Die Tatsache der Miterlöserschaft im strengen Sinne des Wortes bei den
letzten Päpsten (51-100) ; 2. Die Erklärung der Miterlöserschaft aus der Lehre
der letzten Päpste (100-123) ; 3. Bedenken und Überlegungen (123-142). Der
erste Teil scheint mir wohl der schwächste zu sein. Er tut auch am
allerwenigsten dar, daß die lebendige, konkrete Wirklichkeit, mit der wir es
bei dem Erlösungswerk zu tun haben, das Kreuzesopfer ist, während
Genugtuung, Verdienste und Loskauf Art und Weise des Geschehens
ausmachen. Auch die Auffassung als « Opfer » ist ja eine Seinsweise : die
Realität, die wir wahrnehmen, ist das Leiden und Sterben des Erlösers.
Ist es die Folge von dieser Auffassung, daß der Autor so sehr auf den
prieserlichen Charakter Mariens besteht, oder ist er vielleicht umgekehrt zu
dieser Auffassung gekommen, weil er bei den Päpsten so starke Ausdrücke
über « Mitopfern » findet Es ist ganz richtig, was der Verfasser
sagt, daß all die verschiedenen Modalitäten ein und demselben Werk
zukommen, sodaß, wenn nur eine Art und Weise festgestellt wird, die
Mitwirkung Mariens feststeht. Doch ist es m: E. von Bedeutung, auch die
anderen Modalitäten, und zwar jede einzeln für sich, zu beleuchten und
— sofern solche vorhanden sind — durch Aussprüche von Zeugen zu
erläutern oder zu belegen, ohne dadurch den Vorwurf zu verdienen, die
verschiedenen Gesichtspunkte als verschiedene Werke nebeneinder zu stellen.

Was die Schwierigkeiten angeht, so hält auch Seiler das von Seiten
eines Mittlers durch Goossens vorgebrachte Bedenken stark übertrieben.
Und für die Lösung der Schwierigkeit, daß auch Maria erlöst sei, bevorzugt
Seiler die doppelte Intention : durch die Selbstaufopferung Christi allein
ist Maria erlöst worden ; durch die Selbstaufopferung Christi im Verein mit
der Opferung Christi durch Maria sind die übrigen Menschen erlöst worden.

Ich bin der Meinung, daß sowohl von denjenigen, die mit Goossens eine

Schwierigkeit sehen in Mariens Erlöstsein durch Christus, als auch von
vielen, die diese Schwierigkeit mit Seiler zu lösen suchen, noch zu wenig
Aufmerksamkeit geschenkt zu werden scheint dem grenzenlosen
Unterschiede zwischen der « Erlösung » Mariens und unserer Erlösung. Alle nehmen



256 Literarische Besprechungen

doch an, daß Maria niemals gesündigt hat, daß sie nie in Sünden war. Sie

folgern also konsequent, daß Christus durch dieselbe Handlung, wodurch
er für uns Gott Genugtuung geleistet hat und wodurch er uns mit Gott
versöhnt hat, für Maria keine Genugtuung brachte, noch sie mit Gott
versöhnte ; diese Auffassung des Erlösungswerkes setzt nun einmal die
Sünde in denjenigen voraus, für die Genugtuung geleistet wird und die
mit Gott ausgesöhnt werden. Dasselbe gilt m. E. auch für die Befreiung
aus der Knechtschaft Satans, die erst eine Folge der Sünde ist. Der
Glaubenssatz, daß Maria vor der Sünde bewahrt blieb, schließt bei ihr mit
der Sünde selbst auch die Gefahr der Knechtschaft Satans aus, und damit
konsequenter Weise die Notwendigkeit der Genugtuung, Versöhnung und
des Loskaufs. Die Schwierigkeit für Mariens Mitwirkung liegt somit nicht
darin, daß, bevor Maria mit Christus mitwirken kann, erst für sie

Genugtuung geleistet werden muß, oder daß sie erst mit Gott versöhnt oder
aus der Knechtschaft des Satans befreit werden mußte. Die Frage : Wie
konnte Maria, die selber durch Christus erlöst werden mußte, an dieser
Erlösung mitwirken ist zu unbestimmt, und eben durch ihre Unbestimmtheit

verwirrend. Sie muß viel klarer gestellt werden. Maria braucht
nicht mit Gott versöhnt oder losgekauft zu werden. Sie kann somit — wenn
Gott sie dazu beruft — mitwirken an der Versöhnung und Genugtuung, an
dem Loskauf. Hierzu aber bedarf sie der Gnade, und wohl derselben
außergewöhnlichen Gnade, die sie vom ersten Augenblick ihrer Empfängnis
an heiligte und so die Erbsünde verhinderte. Aber ist es nun wohl so sicher,
wie man anzunehmen scheint, daß schon vor dem Empfang dieser
außergewöhnlichen Gnade — die keine Genugtuung, keinen Loskauf oder
Versöhnung voraussetzt — Christi Erlösungswerk als bereits vollendet
gedacht werden muß Und daß somit Mariens Mitwirkung bei der Erlösung
ausgeschaltet werden muß, da ja die Erlösung schon vollendet sein soll
Oder ist durch den Hinblick auf die Verdienste, die Christus durch
sein Heilwerk sich erwerben wird, im voraus an Maria diese
außergewöhnliche Gnade verliehen worden, wodurch sie niemals zur « Masse »

der Sünder gehören wird, und wodurch sie als völlig Sündelose mit
Christus mitwirken wird zur Rettung der übrigen, d. h. sündigen Menschen
Maria vermittelte doch nicht für sich selber, sondern allein für die anderen.
Und deshalb verdiente sie nicht alles, was Christus verdiente, sondern
lediglich alles, was Christus für uns verdiente 1. Daß man im übrigen diese
Unterscheidung nicht entkräftet durch die Frage : Halten alle Theologen
dies ergibt sich wohl aus der Gegenfrage : Ist es für den Fortschritt der
Theologie denn unbedingt notwendig, nur allein das zu wiederholen, was
andere bereits behauptet haben

Das Werk Seilers ist vortrefflich, kritisch, klar und wissenschaftlich ;

es trägt nicht nur — wie das kleine Werk von Goossens — durch Reflexion
zur Festigung der Doktrin bei, sondern unmittelbar. Beide Werke empfehle
ich den Mariologen.

Freiburg. C. Friethoff O. P.
1 Vgl. Friethoff, De alma Socia Christi Mediatoris. Romae « Angelicum »

1936. pag. 77-78.


	Literarische Besprechungen

