
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 17 (1939)

Artikel: Zur Phänomenologie der Erfahrung

Autor: Hilferding, Karl

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762530

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762530
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zur Phänomenologie der Erfahrung.

Von Karl HILFERDING.

I. Einleitung.

1. Probleme der Erkenntnistheorie der Wissenschaft. Die moderne

Erfahrungswissenschaft beansprucht — und wie wir glauben, mit
Recht —, daß ihre Aussagen auf Grund der Erfahrung gelten. Für
den Philosophen, der diesen Anspruch als zu Recht bestehend anerkennt,
stellen sich damit, sobald er eine Erkenntnistheorie der Wissenschaft

geben will, die beiden folgenden Probleme :

1. Das Problem der Erkenntnistheorie der Erfahrung ; es ist dies

die Frage nach dem Gegenstand unsres Erfahrungswissens, sowie nach
der Art und der Vollkommenheit unsres Wissens über diesen Gegenstand.

2. Das Problem des Zusammenhanges der wissenschaftlichen
Aussagen mit der Erfahrung. Dieses Problem stellt sich deshalb, weil die

wissenschaftlichen Aussagen wohl auf Grund der Erfahrung aufgestellt
und an Hand der Erfahrung nachgeprüft werden, jedoch in ihrem
Gehalt über eine einfache Beschreibung der Erfahrung hinausgehen.
Dieses Hinausgehen zeigt sich vor allem darin, daß die Aussagen der
wissenschaftlichen Theorien allgemein, d. h. für eine beliebige Anzahl
von Fällen gelten sollen, während in der Erfahrung stets nur etwas

Konkret-Einmaliges vorliegt. Wir werden aber an geeigneter Stelle 9

darauf hinweisen, daß auch schon die singulären Aussagen, welche die
Wissenschaft über die Dingwelt macht, in ihrem Gehalt über die

Erfahrung hinausgehen.

2. Phänomenologie der Erfahrung. Um die in 1 angeführten
Probleme behandeln zu können, sind vorbereitende Untersuchungen
notwendig ; diese Untersuchungen bilden den Gegenstand der vorliegenden
Arbeit.

1. Um erkenntnistheoretische Untersuchungen über die Erfahrung
anstellen zu können, müssen wir zunächst wissen, was Erfahrung ist,
und welches ihre sie kennzeichnenden Merkmale sind. Es ist also zu

definieren, was Erfahrung ist, und die so definierte Erfahrung ist hin-



206 Zur Phänomenologie der Erfahrung

sichtlich ihrer kennzeichnenden Merkmale zu beschreiben. Dies geschieht
in einer phänomenologischen Beschreibung der Erfahrung.

2. Die Wissenschaft selber interessiert sich nicht für die
allgemeinen kennzeichnenden Merkmale der Erfahrung ; die Grundlage ihrer
Aussagen ist vielmehr der konkrete Inhalt der Erfahrung. Damit dieser

zur Grundlage von Sätzen werden kann, muß er erst selber durch
Sätze dargestellt werden. Somit läßt sich das zweite der in 1 angeführten
Probleme in die folgenden beiden Teilprobleme zerlegen, nämlich in :

a) das Problem der Darstellung des konkreten Erfahrungsinhaltes
durch Sätze;

b) das Problem des Zusammenhanges der den konkreten
Erfahrungsinhalt darstellenden Sätzen mit den in ihrem Gehalt über diese

hinausgehenden wissenschaftlichen Aussagen.

b) ist ein Problem des Zusammenhanges zwischen Sätzen, also ein

logisches Problem. Es ist mit den Mitteln der logischen Analyse zu behandeln.

In Bezug auf a) müssen wir zwischen der Darstellung selber
unterscheiden und den Regeln, nach denen diese Darstellung erfolgt. Die

Darstellung des Erfahrungsinhaltes durch Sätze ist eine Arbeit, die
der Wissenschaftler vorzunehmen hat, und die er in der Tat immer
vornimmt, gleichgültig ob er jene Sätze ausdrücklich formuliert oder

— und dies ist in der Regel der Fall — nicht. Aber die Regeln, nach
denen der Wissenschaftler vorgeht, interessieren den Philosophen. Denn

will dieser eine Erkenntnistheorie der Wissenschaft geben, so muß

er sich vergewissern, daß in jenen Sätzen wirklich der konkrete Inhalt
der Erfahrung zum Ausdruck kommt. Nur wenn dies der Fall ist,
kann die Wissenschaft die Erfahrung als Grundlage ihrer Aussagen
beanspruchen. Die Regeln, nach denen die Darstellung erfolgt, müssen
also derart sein, daß der Erfahrungsinhalt in der Darstellung zum
Ausdruck kommt.

Es ist klar, daß sich diese Regeln nach den allgemeinen Merkmalen
der Erfahrung richten müssen ; infolgedessen gelangt der Philosoph
auf Grund einer phänomenologischen Beschreibung zur Aufstellung
jener Regeln, und er ist nun imstande zu beurteilen, ob sich die
Wissenschaftler an diese halten oder nicht.

Wir werden darum in der vorliegenden Arbeit auf der Grundlage
der phänomenologischen Beschreibung der Erfahrung die grundlegenden
Regeln für die Darstellung des konkreten Erfahrungsinhaltes durch
Sätze entwickeln.



Zur Phänomenologie der Erfahrung 207

3. Die Methode der Phänomenologie. Die Methode der Phänomenologie

— deren wir uns also auch in der vorliegenden Arbeit bedienen —
ist die Methode der Reflexion. Diese beruht auf der allerunmittel-
barsten Erkenntnis, deren wir uns Rechenschaft geben können, nämlich

auf der Erkenntnis, daß wir uns bewußt sind, und daß unser
Bewußtsein die Fähigkeit hat, zu sich selber zurückzukehren. Reflexion
ist nichts andres als diese Rückkehr des Bewußtseins zu sich selbst. Die
Reflexion ist eine Methode der Erkenntnis ; denn, indem das Bewußtsein

zu sich selber zurückkehrt, ist es imstande, etwas über sich zu
erfahren. Die Erkenntnisse, zu denen wir durch Reflexion gelangen,
sind grundlegend für den gesamten systematischen Aufbau der
Philosophie, während sie selber nichts andres voraussetzen als die Möglichkeit

der Reflexion, d. h. jene oben angeführte allerunmittelbarste,
darum weder zu bezweifelnde noch wegzuläugnende Erkenntnis.

Die Behauptungen, zu denen wir auf Grund der Reflexion gelangen,
werden zweckmäßig in phänomenologische und erkenntnistheoretische
Behauptungen eingeteilt. Die Phänomenologie begnügt sich mit einer
Beschreibung dessen, was das Bewußtsein durch die Reflexion erfährt ;

die Erkenntnistheorie fragt nach der Natur dessen, was das Bewußtsein

durch die Reflexion erfährt. Wenn auch in beiden Fällen die

Methode der Reflexion angewendet wird, so wird sie doch —
entsprechend der verschiedenen Fragestellung — in der Phänomenologie
in andrer Weise verwendet als in der Erkenntnistheorie. In der

Phänomenologie wird sie rein beschreibend verwendet, während für
die Erkenntnistheorie eine Art der Verwendung der Reflexion
kennzeichnend ist, welche man am besten als vergleichend-synthetisch
bezeichnen könnte.

4. Beschränkung auf den phänomenologischen Standpunkt. Die
Grundlage des gesamten systematischen Aufbaues der Philosophie ist
die Phänomenologie. Auch die Erkenntnistheorie baut auf dieser auf,
indem sie von den Ergebnissen der phänomenologischen Beschreibung
Gebrauch macht. Damit soll nicht gesagt sein, daß die Behandlung
eines bestimmten erkenntnistheoretischen Problems die Phänomenologie

in ihrem ganzen Umfang voraussetzt ; wohl aber behaupten wir,
daß jedes beliebige erkenntnistheoretische Problem bestimmte Ergebnisse

der Phänomenologie voraussetzt.
Angesichts dieses ihres grundlegenden Charakters wird es zweckmäßig

sein, in der Phänomenologie jede Behauptung erkenntnistheore-



208 Zur Phänomenologie der Erfahrung

tischer Art zu vermeiden. Der einzige Gegenstand, mit dem sich die

Phänomenologie beschäftigt, ist das Bewußtsein und die Bewußtseinsinhalte,

die es in sich bei der Rückkehr zu sich selber findet. Indem sich

unsre Aussagen auf diese beschränken, scheinen wir uns in der
Phänomenologie auf einen Standpunkt zu stellen, der dem von den Positivisten

eingenommenen Standpunkt sehr nahe ist. Denn auch für den Positivisten

gibt es nur das « Gegebene » (wobei er überdies meist die Rolle des

Bewußtseins verkennt und nur die Bewußtseinsinhalte berücksichtigt).
Es muß deshalb darauf hingewiesen werden, daß wir die

Phänomenologie nur als eine erste Etappe auf dem Wege des systematischen
Aufbaues der Philosophie ansehen ; infolgedessen muß auch der in ihr
eingenommene Standpunkt als vorläufig angesehen werden. Er ist ein
methodischer Ausgangspunkt, der später durch den von der Erkenntnistheorie

gerechtfertigten Standpunkt (und das ist u. E. der Standpunkt
des Realismus) zu ersetzen ist. Der Positivist lehnt hingegen die
erkenntnistheoretische Fragestellung von vornherein ab ; darum
betrachtet er seinen Standpunkt als endgültig.

Will man den von uns in der Phänomenologie eingenommenen
Standpunkt überhaupt als Positivismus bezeichnen, so dürfte es sich

zur Vermeidung von Mißverständnissen empfehlen, ihn genauer als

den Standpunkt des « methodischen Positivismus » zu bezeichnen.

II. Was ist Erfahrung?
•

5. Das Bewußtsein und seine Zustände. Indem das Bewußtsein

zu sich selber zurückkehrt, erkennt es, daß es eines ist in der
Verschiedenheit seiner Zustände. Wir werden in 11 a sehen, daß diese
Zustände in jener eigenartigen Weise geordnet sind, welche wir als
zeitlich bezeichnen : sie sind nach « früher » und « später » geordnet.

In jedem seiner Zustände ist das Bewußtsein von einem bestimmten
für diesen Zustand kennzeichnenden Inhalt erfüllt, welchen wir
Bewußtseinsinhalt nennen. Sobald wir darangehen, ihn zu analysieren,
erkennen wir seine komplexe Natur. Er enthält u. a. das, was man als

Wahrnehmung, was man als Vorstellung und was man als Gefühl
bezeichnet. Für die Zwecke, die wir in unsrer Arbeit verfolgen, ist
vor allem der Umstand von Bedeutung, daß sich der Wahrnehmungsinhalt

von allem andern, was das Bewußtsein in einem seiner Zustände

erfüllt, scharf unterscheidet. Wir haben uns nun mit den kennzeichnenden

Merkmalen des Wahrnehmungsinhaltes zu beschäftigen.



Zur Phänomenologie der Erfahrung 209

6. Der Wahrnehmungsinhalt. Es ist nicht ganz leicht, anzugeben,
worin die kennzeichnenden Merkmale des Wahrnehmungsinhaltes
bestehen. In der Erkenntnistheorie wird die These formuliert, daß

unser Bewußtsein in den Wahrnehmungsinhalten eine ihm fremde und
unabhängig von seiner Aktivität bestehende Realität (die sog. reale

Außenwelt) erreicht. Diese These überschreitet den Rahmen einer

phänomenologischen Beschreibung ; aber letztere liefert, indem sie die
kennzeichnenden Merkmale des Wahrnehmungsinhaltes angibt, die

Grundlage jener erkenntnistheoretischen These.

Eine nähere Analyse zeigt, daß diese Merkmale in Folgendem
bestehen : Ein bestimmter Wahrnehmungsinhalt ist vollständig
unabhängig von andern Wahrnehmungsinhalten. Unter dieser Unabhängigkeit

ist zu verstehen, daß das Bewußtsein einen bestimmten
Wahrnehmungsinhalt zu erfassen imstande ist, ohne daß es dabei andre

Wahrnehmungsinhalte implizit oder explizit erfaßt. Diese Unabhängigkeit

wird also für das Erfassen der Wahrnehmungsinhalte, nicht aber

für deren Auftreten behauptet. Es ist damit also in keiner Weise

ausgeschlossen, daß bestimmte Regelmäßigkeiten für das Auftreten
von Wahrnehmungsinhalten (bzw. deren Teilinhalten) gelten.

Daß in dieser Eigenschaft etwas für die Wahrnehmungsinhalte
kennzeichnendes vorliegt, wird uns sofort klar, wenn wir folgendes
bedenken :

1. Wird ein bestimmter Begriffsinhalt erfaßt, so wird damit
notwendigerweise implizit das gesamte System der Begriffsinhalte
miterfaßt.

2. Die Vorstellungen werden stets nur in Abhängigkeit zu
Wahrnehmungsinhalten oder Begriffsinhalten gebildet, und werden darum
nicht unabhängig von diesen erfaßt.

Was für die Wahrnehmungsinhalte gilt, gilt auch für deren Teile.
Auch diese werden unabhängig voneinander erfaßt ; wir können noch
weiter gehen und sagen, daß es gar nicht möglich ist, die Teile in einer
inneren Einheit zu erfassen : die Teile schließen einander aus, sie

bilden ein, auf keine innere Einheit zurückführbares Nebeneinander.

Es liegt in der Natur der Sache, daß unsre Ausführungen weder

auf Vollständigkeit, noch auf Endgültigkeit Anspruch erheben können.

Doch glauben wir in ihnen die Kriterien, nach welchen die Erkennung
der Wahrnehmungsinhalte und deren Unterscheidung von allem, was

nicht Wahrnehmungsinhalt ist, erfolgt, wiedergegeben zu haben. Die

Erkennung von Wahrnehmungsinhalten und deren Unterscheidung von

Divus Thomas. 14



210 Zur Phänomenologie der Erfahrung

andern Bestandteilen der Bewußtseinsinhalte ist dem Bewußtsein im
allgemeinen möglich : es weiß, ob ein bestimmter Bewußtseinsinhalt
Wahrnehmungsinhalt ist oder nicht.

7. Die Erfahrung. Da wir im folgenden zeigen konnten, woran
man einen Wahrnehmungsinhalt erkennt, können wir nunmehr die

Erfahrung definieren. Die Definition, die wir geben, ist sehr einfach :

Erfahrung ist die Gesamtheit der Wahrnehmungsinhalte.
Über die so definierte Erfahrung können wir unmittelbar zwei

grundlegende Behauptungen machen, nämlich :

1. Die Erfahrung existiert (es gibt Erfahrung).
2. Die Erfahrung hat einen bestimmten Inhalt, den konkreten

Erfahrungsinhalt.
Damit die erste unsrer Behauptungen nicht mißverstanden wird,

müssen wir hinzufügen, was wir in der Phänomenologie unter Existenz
zu verstehen haben. Zunächst stellen wir negativ fest, daß wir in
der Phänomenologie dem Worte « Existenz » keinen metaphysischen
Sinn beilegen dürfen ; denn das, was die Metaphysik über das « Sein »

aussagt, ist erst auf Grund der Erkenntnistheorie möglich, darf also

in der Phänomenologie nicht behauptet werden.
Im Gegensatz zu manchen modernen Bestrebungen, welche der

« Existenz » jede Bedeutung absprechen wollen (z. B. der Wiener Schule)
stellen wir fest, daß man der « Existenz » schon in der Phänomenologie
einen positiven Sinn geben kann, nämlich : Existenz bedeutet Erreichbarkeit

durch das Bewußtsein (Vorhandensein gegenüber der Reflexion).
In diesem Sinne dürfen wir in der Phänomenologie vom Bewußtsein

sagen, daß es existiert, denn es kann durch das Bewußtsein selber
erreicht werden ; ebenso dürfen wir sagen, daß die Wahrnehmungsinhalte

existieren, denn auch diese werden vom Bewußtsein bei der
Reflexion erreicht.

Auch in diesem Sinne verstanden, erweist sich die Existenz als

etwas vom Inhalt vollkommen unabhängiges, auf diesen in keiner
Weise zurückführbares. Darum mußten wir oben über die Erfahrung
die beiden grundlegenden Behauptungen machen ; da es stets die

Erfahrung mit einem bestimmten Inhalt ist, deren Existenz wir
behaupten, so ist es gestattet, die erste der beiden Behauptungen auch

folgendermaßen zu formulieren :

Der Erfahrungsinhalt existiert.
Diese Formulierung hat den Vorzug, daß sie gestattet, die Existenz



Zur Phänomenologie der Erfahrung 211

auch von allen Teilen des Erfahrungsinhaltes auszusagen. Diese
Möglichkeit ist für die Darstellung der Erfahrung durch Sätze von Bedeutung.

Da nämlich der einzelne Satz nicht den Erfahrungsinhalt
darstellt, sondern nur einen bestimmten Teilinhalt (z. B. das Bestehen

einer Relation), so ist es notwendig, eben von diesem Teilinhalt — und

nur von ihm — die Existenz auszusagen.

8. Der subjektive Charakter der Erfahrung. Wie wir gesehen

haben, bedeutet in der Phänomenologie Existenz soviel wie Erreichbarkeit

durch das Bewußtsein. Infolgedessen dürfen wir in der

Phänomenologie die Existenz nur von dem behaupten, was das

Bewußtsein erreicht. Aus dieser Beschränkung folgt der subjektive
Charakter der Erfahrung, an dem wir festhalten müssen, solange wir
auf dem phänomenologischen Standpunkt bleiben.

In der Tat, ich kenne nur mein eigenes Bewußtsein. Ob es außer
meinem Bewußtsein noch ein anderes gibt, ob es außer meiner
Erfahrung noch die Erfahrung eines andern Bewußtseins gibt, darüber
weiß ich — sobald ich mich auf den Standpunkt der Phänomenologie
stelle — nichts.

Darum gilt alles, was ich in den folgenden Ausführungen über die

Erfahrung sage, nur von meiner Erfahrung ; ebenso kann ich nur meine

eigene Erfahrung in Sätzen darstellen. Auch Sätze, die nicht von mir
selber aufgestellt sind, kann ich nur dadurch als wahr oder falsch

erkennen, daß ich sie mit meiner eigenen Erfahrung vergleiche.
Ob die von andern aufgestellten Sätze eine Darstellung von deren

Erfahrung sind, ist eine Frage, auf die es vom phänomenologischen

Standpunkt aus keine Antwort gibt.
Wir kommen damit zu dem Ergebnis, daß die Erfahrung als Grundlage

der Wissenschaft streng subjektiv ist. Dennoch beansprucht die

Wissenschaft, daß ihre Sätze intersubjektiv gelten, d. h. für jedes

beliebige Subjekt. Dieser Ausspruch ist nur sinnvoll, wenn die beiden

folgenden Voraussetzungen gemacht werden dürfen :

1. Nicht nur ich, sondern alle Menschen haben Wahrnehmungserlebnisse.

2. Es ist möglich, die Wahrnehmungserlebnisse verschiedener

Menschen miteinander zu vergleichen.
In Bezug auf die Rechtfertigung dieser beiden Behauptungen ist

zu sagen, daß sie praktisch gerechtfertigt sind durch den erfolgreichen

Aufbau einer intersubjektiven Wissenschaft (streng genommen sind



212 Zur Phänomenologie der Erfahrung

sie sogar schon durch die Möglichkeit einer intersubjektiven Sprache

gerechtfertigt).
Der Philosoph kann sich aber damit nicht zufrieden geben, sondern

er trachtet diese Behauptungen, ausgehend von seinen
erkenntnistheoretischen' und metaphysischen Thesen, zu begründen. Es würde
den Rahmen der vorliegenden Untersuchung überschreiten, wenn wir
hierauf eingehen wollten.

Dagegen wollen wir sehen, auf welche Weise die Vergleichbarkeit
der Wahrnehmungsinhalte verschiedener Menschen zustandekommt. Ein
unmittelbarer Vergleich ist ja nicht möglich, da mir die Wahrnehmungsinhalte

andrer Menschen nicht zugänglich sind ; wohl aber ist ein
mittelbarer Vergleich möglich, und zwar dadurch, daß wir die

Wahrnehmungserlebnisse auf die Dingwelt beziehen.

9. Die Dingwelt und der intersubjektive Charakter der Wissenschaft.

Im täglichen Leben sind wir der Auffassung, daß wir in den

Wahrnehmungsinhalten Dinge einer unabhängig von uns bestehenden Außenwelt

wahrnehmen. Die Wissenschaft folgt diesem Gesichtspunkt des

täglichen Lebens und ist bestrebt, von Sätzen über die Erfahrung zu
Sätzen über die Dinge zu gelangen. Die wissenschaftlichen Sätze

beziehen sich im Allgemeinen darum nicht auf die Erfahrung, sondern

auf die Welt der Dinge.
Das Verfahren, durch welches die Wissenschaft zu ihren Sätzen

über die Dingwelt gelangt, ist das Verfahren einer konstruktiven

Erweiterung, d. h. es werden auf Grund vorliegender Sätze über die

Erfahrung nach bestimmten Gesichtspunkten Sätze über Dinge
behauptet, die in ihrem Gehalt über die vorliegenden Sätze über die

Erfahrung hinausgehen. Gegenüber Mißverständnissen sei ausdrücklich

darauf hingewiesen, daß nicht nur die universellen Sätze der
Wissenschaft, sondern schon die singulären Aussagen der Wissenschaft
über die Dingwelt in ihrem Gehalt über die vorliegenden Sätze über
die Erfahrung hinausgehen.

Es ist nun ein glücklicher Umstand, daß die verschiedensten
Menschen zu übereinstimmenden Aussagen über die Dingwelt gelangen.
Es sind also intersubjektiv giltige Aussagen über die Dingwelt möglich.
Dieser Umstand ist auch in Einklang mit der Vorstellung, daß es eben

Dinge unabhängig von den sie wahrnehmenden Menschen gibt und
daß die verschiedenen Subjekte von diesen Dingen durch Wahrnehmung
Kunde erhalten. Die Wissenschaft geht also im Sinne eines Realismus



Zur Phänomenologie der Erfahrung 213

vor, und gelangt durch dieses, ihr Vorgehen, zu intersubjektiven
Aussagen über die Dingwelt.

Von unsrem phänomenologischen Standpunkt jedoch dürfen wir
diese realistische Voraussetzung nicht machen : wir haben darum
einfach festzustellen, daß die Wissenschaft in bestimmter Weise zu Sätzen

über Dinge gelangt, und zwar zu intersubjektiv giltigen Sätzen. Man
kann dieses Verfahren rein logisch analysieren, ohne dabei die
realistische These vorauszusetzen. Freilich, der Erfolg dieses Verfahrens

— eben der Aufbau einer intersubjektiven Wissenschaft — wird am
leichtesten verständlich, wenn wir die realistische These annehmen.
Somit kann man sagen, daß der erfolgreiche Aufbau einer intersubjektiven

Wissenschaft die realistische These nahelegt. Doch kann sich

der Philosoph damit nicht begnügen, sondern er muß unabhängig von
diesem Erfolg trachten, den Realismus erkenntnistheoretisch zu
begründen ; er wird damit zu einer Begründung geführt, die unabhängig
und vor aller Erfahrungswissenschaft gilt.

Wir werden uns in der vorliegenden Arbeit mit Aussagen über die

Dingwelt nicht zu beschäftigen haben. Uns interessieren von den

Aussagen der Wissenschaft nur jene, welche sich auf die Erfahrung
selber beziehen ; es sind dies die sog. phänomenalen Sätze. Auf sie

werden wir am Schlüsse der vorliegenden Arbeit zurückkommen.

III. Die Struktur des Erfahrungsinhaltes.

10. Übersicht. Als allgemeines Merkmal des Erfahrungsinhaltes
haben wir eine Struktur bestimmter Art anzusehen ; sie besteht in
Folgendem :

Im Erfahrungsinhalt lassen sich einzelne Phänomene unterscheiden,
zwischen denen Relationen bestehen. Die Relationen lassen sich in
zwei Klassen einteilen, nämlich in :

a) raum-zeitliche Relationen,
h) Vergleichsrelationen.
Die raum-zeitlichen Relationen sind Ausdruck des raum-zeitlichen

Charakters der Erfahrung, d. h. des Umstandes, daß die einzelnen

Phänomene in eine Ordnung hineingestellt sind, welche alle Phänomene

umfaßt. Die Vergleichsrelationen sind Ausdruck einer unmittelbaren

Vergleichbarkeit, welche zwischen den Phänomenen — und zwar
unabhängig von deren gegenseitiger Beziehung in der raum-zeitlichen

Ordnung — besteht.



214 Zur Phänomenologie der Erfahrung

11. Die raum-zeitliche Ordnung. Der raum-zeitliche Charakter
der Erfahrung ist eine unmittelbar erlebte Tatsache. Er kommt dadurch
zustande, daß die zu den in zeitlicher Ordnung aufeinanderfolgenden
Bewußtseinszuständen gehörigen Wahrnehmungsinhalte räumlich
geordnet sind, und zwar derart, daß die räumliche Ordnung allen
Wahrnehmungsinhalten gemeinsam ist.

a. Die Zeit (eigentlich müßten wir « phänomenale Zeit » sagen,
um sie von der « Zeit der Dingwelt » zu unterscheiden) ist eine eigenartige

asymmetrische Ordnung der Bewußtseinszustände, welche auf
der Nichtumkehrharkeit der reflexiven Rückkehr des Bewußtseins zu
sich selber beruht. Unter dieser Nichtumkehrharkeit haben wir
folgendes zu verstehen :

Befindet sich das Bewußtsein in einem bestimmten seiner
Zustände, den wir a nennen wollen, so gibt es Zustände, die das Bewußtsein

durch reflexive Rückkehr zu sich selber finden kann, und solche,
die es auf diese Weise nicht finden kann. Sei b ein Zustand, den das

Bewußtsein, das sich in a befindet, durch reflexive Rückkehr zu sich
selber finden kann, so ist es dem Bewußtsein, sobald es sich im
Zustand b befindet, unmöglich, durch reflexive Rückkehr zu sich selber
den Zustand a zu finden.

Wir können nunmehr definieren : Von zwei Zuständen a und b

heißt « a später als b » (also « b früher als a »), falls es dem Bewußtsein,
sobald es sich im Zustand a befindet, möglich ist, durch reflexive Rückkehr

zu sich selber b zu erreichen. Infolge der Nichtumkehrharkeit
sind a und b, daher auch « früher » und « später » nicht vertauschbar.

Die Unvertauschbarkeit von « früher » und « später » ist ein
grundlegendes Merkmal einer Ordnung, die wir als Zeit bezeichnen. Es
kommt jedoch noch ein zweites Merkmal hinzu, nämlich das
Fortschreiten der Gegenwart in der Richtung der Zukunft. Als Gegenwart
bezeichnen wir jenen Zustand, in welchem sich das Bewußtsein befindet,
als Vergangenheit alle diejenigen Zustände, die das Bewußtsein durch
reflexive Rückkehr zu sich selber erreichen kann, als Zukunft alle

übrigen — durch reflexive Rückkehr unerreichbaren — Zustände.

Jenes zweite Merkmal läßt sich auch folgendermaßen beschreiben :

Sämtliche Zustände des Bewußtseins lassen sich in eine lineare
Reihe ordnen, deren beide Richtungen als früher und später
unterschieden sind. Für die Beziehung des früher (bzw. später) gilt die

Transitivität, d. h. ist a früher als b und b früher als c, so ist a

früher als c.



Zur Phänomenologie der Erfahrung 215

Das Fortschreiten der Gegenwart in der Richtung der Zukunft
kann als eine fortschreitende Synthese der Bewußtseinszustände
angesehen werden, indem immer neue Zustände zu den bereits
Vergangenheit gewordenen (also in die Synthese einbezogenen) Bewußt-
seinszuständen hinzutreten.

So kommt es zu jener Ordnung, welche wir als (phänomenale)
Zeit bezeichnen. Sie ist eines der auffallendsten Merkmale des Bewußtseins.

Auf die schwierige Frage, ob die einzelnen Zustände des Bewußtseins

eine diskrete Folge bilden oder ob sie kontinuierlich ineinander

übergehen, kann ich in der vorliegenden Arbeit nicht eingehen.
b. Der Raum (auch hier sollten wir besser « phänomenaler Raum »

sagen, um ihn vom « Raum der Dingwelt » zu unterscheiden) ist eine

den einzelnen Wahrnehmungsinhalten, welche zu den einzelnen Bewußt-
seinszuständen gehören, gemeinsame innere Struktur. Betrachten wir
zunächst den zu einem bestimmten Bewußtseinszustand gehörigen
Wahrnehmungsinhalt. Wir sehen in ihm eine bestimmte innere Struktur,
indem in ihm einzelne Phänomene auftreten, zwischen denen
Relationen bestehen. In ihrer Gesamtheit bilden diese Relationen eine

Ordnung ; und diese ist es, welche wir als Raum bezeichnen. In dieser

Ordnung nimmt jedes Phänomen einen bestimmten Platz ein, der

— relativ zu den von den andern Phänomenen eingenommenen
Plätzen — eindeutig durch die räumlichen Relationen zwischen dem

betrachteten Phänomen und diesen letzteren bestimmt ist.
Aber nicht nur dadurch sind die Phänomene Glieder der räumlichen

Ordnung, daß sie in dieser bestimmte Plätze einnehmen ; sie

sind außerdem in sich selber räumlich, sie sind — wie man es nennt —
ausgedehnt, d. h. sie enthalten in sich selber Teile der räumlichen

Ordnung. Jenen Teil der räumlichen Ordnung, den ein bestimmtes
Phänomen in sich enthält, bezeichnen wir als dessen räumliche Gestalt.

Es gibt eine atomistische Auffassung des Raumes, welche behauptet,
daß wir die räumliche Gestalt eines Phänomens aus den einzelnen

Wahrnehmungselementen — welch letztere allein von uns unmittelbar
erlebt werden — zusammensetzen ; auf analoge Weise soll dann auch

die räumliche Ordnung des gesamten Wahrnehmungsinhaltes entstehen,

indem wir die einzelnen Wahrnehmungselemente zusammensetzen.

Wir lehnen diese Auffassung ah, denn wir sind der Meinung, daß uns

in den Wahrnehmungsinhalten der Raum als solcher, mit den Gestalten

der einzelnen Phänomene als seinen — durch die räumlichen
Relationen zwischen den Phänomenen — zugeordneten Gliedern gegeben ist.



216 Zur Phänomenologie der Erfahrung

Auch sind wir der Meinung, daß uns die Gestalten nicht flächenhaft,
sondern wahrhaft räumlich, d. h. als Glieder einer dreidimensionalen

Ordnung gegeben sind.
Es sei betont, daß sich diese unsre Ausführungen auf den

phänomenalen Raum beziehen ; der metrische Raum, mit welchem es die
Geometrie zu tun hat, steht u. E. wohl mit dem phänomenalen Raum
in einer bestimmten Beziehung, ist aber diesem nicht unmittelbar
gleichzusetzen. Eine Untersuchung des Raumproblems müßte sich in
erster Linie mit dem Zusammenhang zwischen dem phänomenalen
und dem metrischen Raum beschäftigen ; doch liegt eine solche

Untersuchung außerhalb des Rahmens der vorliegenden Arbeit.
Die innere Struktur des Wahrnehmungsinhaltes entsteht nun

dadurch, daß einerseits die Phänomene durch die zwischen ihnen
bestehenden räumlichen Relationen untereinander verknüpft sind,
andrerseits die einzelnen räumlichen Relationen dadurch, daß ein und
dasselbe Phänomen als Term in verschiedenen Relationen auftritt. So

entsteht gewissermaßen ein Netz, das für den betreffenden
Wahrnehmungsinhalt kennzeichnend ist.

Es wäre nun denkbar, daß die inneren Strukturen der verschiedenen

Wahrnehmungsinhalte untereinander unvergleichbar wären. Dies

ist jedoch nicht der Fall. Dem Bewußtsein, das sich in einem

bestimmten Zustand befindet, ist eine bestimmte Struktur des zu
diesem Zustand gehörigen Wahrnehmungsinhaltes gegeben. Mit dieser

Struktur kann es aber die Strukturen aller jener Wahrnehmungsinhalte
vergleichen, die es durch reflexive Rückkehr zu sich selber zu erreichen
imstande ist. Infolgedessen sind die Strukturen der einzelnen

Wahrnehmungsinhalte nur verschiedene Arten, die Phänomene räumlich zu
ordnen ; aber die Ordnung selber erfolgt in einem und demselben Raum,
der also allen Wahrnehmungsinhalten gemeinsam ist. Es gibt somit

nur einen phänomenalen Raum.

c. Die raum-zeitliche Ordnung der Erfahrung entsteht nun
dadurch, daß die Wahrnehmungsinhalte — denen die räumliche Ordnung
gemeinsam ist — in zeitlicher Ordnung aufeinanderfolgen. Da der
Raum allen Wahrnehmungsinhalten gemeinsam ist, so hat es einen

Sinn, von räumlichen Relationen zwischen den Phänomenen, die in
verschiedenen Wahrnehmungsinhalten auftreten, zu sprechen. Aber
zwischen solchen Phänomenen bestehen auch zeitliche Relationen.
Denn ein Wahrnehmungsinhalt ist entweder früher oder später als

ein andrer Wahrnehmungsinhalt, je nach der zeitlichen Folge der



Zur Phänomenologie der Erfahrung 217

Bewußtseinszustände, zu denen diese Wahrnehmungsinhalte gehören ;

dasselbe gilt dann für die in ihnen vorkommenden Phänomene. Alle
diejenigen Phänomene, welche zu demselben Wahrnehmungsinhalt
gehören, heißen gleichzeitig (wobei dieses Wort natürlich in
phänomenalem und nicht in physikalischem Sinn zu verstehen ist).

Indem die zeitlichen Relationen zu den räumlichen Relationen
zwischen den Phänomenen hinzutreten, entstehen raum-zeitliche
Relationen zwischen den Phänomenen. Diese sind als Ausdruck einer alle
Phänomene umfassenden raum-zeitlichen Ordnung anzusehen.

12. Die Vergleichsrelationen. Die Vergleichsrelationen sind — wie
schon der von uns gewählte Name sagt — Ausdruck der Vergleichbarkeit

(Identifizierbarkeit) der Phänomene. Wir haben schon in 10

gesagt, daß die Vergleichbarkeit zwischen Phänomenen unabhängig
von deren gegenseitiger Beziehung in Raum und Zeit besteht. Der
Vergleich der Phänomene erfolgt nach zwei verschiedenen — und
voneinander unabhängigen — Gesichtspunkten, nämlich nach dem Gesichtspunkt

der räumlichen Gestalt (vgl. hierzu 11 a) und nach dem Gesichtspunkt

der qualitativen Beschaffenheit. Wir betrachten es als eine

unmittelbar erlebte Tatsache, daß jedes Phänomen räumliche Gestalt
und qualitative Beschaffenheit aufweist, und daß sich sowohl die

räumlichen Gestalten als auch die qualitativen Beschaffenheiten der
voneinander in Raum und Zeit unterschiedenen Phänomene miteinander

vergleichen lassen. Während wir in 11 a eine Erklärung geben
konnten, was unter räumlicher Gestalt zu verstehen ist, ist solches

für die qualitative Beschaffenheit (wir wollen kürzer « Qualität » sagen)

nicht möglich. Was Qualität ist, ist nicht erklärbar, wohl aber ist es

unmittelbar erlebbar.

Wird der Vergleich der Qualitäten oder Gestalten (so sagen wir
kürzer statt « räumliche Gestalt ») durchgeführt, so zeigt es sich, daß

bestimmte Phänomene mit bestimmten andern Phänomenen — sei es

in Bezug auf die Gestalt, sei es in Bezug auf die Qualität — identifi-
zierbar sind. Im allgemeinen ist ein bestimmtes Phänomen in Bezug
auf die Qualität nicht mit denselben Phänomenen identifizierbar, mit
denen es in Bezug auf die Gestalt identifizierbar ist. Als Beispiel
solcher Identifikationen diene : (a) die Identifikation eines Phänomens

mit andern Phänomenen in Bezug auf die Qualität « rot » ; (b) die

Identifikation eines Phänomens mit andern Phänomenen in Bezug
auf die Gestalt « Kreis ».



218 Zur Phänomenologie der Erfahrung

Indem wir nun alle Phänomenen zusammenfassen, die sich — sei

es in Bezug auf die Gestalt, sei es in Bezug auf die Qualität — identifizieren

lassen, entstehen Gruppen von Phänomenen. Eine solche Gruppe
ist in keiner Weise abgeschlossen, sondern es ist stets möglich, daß

wir in weiteren, bisher noch nicht erlebten Wahrnehmungsinhalten
Phänomene finden, welche sich mit den untereinander schon identifizierten

Phänomenen einer bestimmten Gruppe ebenfalls identifizieren
lassen. Die Zahl der Phänomene, welche sich untereinander identifizieren

lassen, ist somit grundsätzlich unbeschränkt. Eine und dieselbe

räumliche Gestalt, eine und dieselbe qualitative Beschaffenheit kann
an beliebig vielen einzelnen Phänomenen auftreten. Sie ist etwas
allgemeines, im Gegensatz zu den konkret-einmaligen Phänomenen.
Man bezeichnet darum die Qualitäten und die Gestalten als Universalien
und stellt ihnen die einzelnen Phänomene als Individualien gegenüber.
Es sei bemerkt, daß wir die « phänomenalen » Individualien und
Universalien, mit denen wir es hier zu tun haben, wohl zu unterscheiden
haben von den « Individualien und Universalien der Dingwelt ».

13. Zusammenfassung. Indem wir das in 11 und 12 Gesagte

zusammenfassen, können wir die Struktur der Erfahrung kurz folgendermaßen

beschreiben : Es gibt eine raum-zeitliche Ordnung ; in ihr hat
jedes Phänomen seinen bestimmten Platz, der eindeutig festgelegt ist
durch die Gesamtheit seiner raum-zeitlichen Relationen zu andern
Phänomenen. Ferner bestehen Relationen zwischen den einzelnen

Phänomenen infolge der Vergleichbarkeit ihrer räumlichen Gestalten
und qualitativen Beschaffenheiten. Die Vergleichbarkeit wird durch
die Vergleichsrelationen ausgedrückt ; sie besteht unabhängig von der
gegenseitigen raum-zeitlichen Beziehung zwischen den Phänomenen.

14. Bemerkung zum Universalienproblem. Obwohl das

Universalienproblem den Standpunkt der Phänomenologie überschreitet, so

ist doch schon in der Phänomenologie eine bestimmte Stellungnahme
zu diesem Problem möglich und erforderlich. Denn von dieser Stellungnahme

hängt die weitere Behandlung dieses Problems in der Erkenntnistheorie

ab. Leider müssen wir uns in der vorliegenden Arbeit mit
einer kurzen Bemerkung begnügen ; aber diese Bemerkung halte ich

— trotz ihrer Kürze — für wichtig.
In der Phänomenologie handelt es sich selbstverständlich nicht

um eine Frage nach dem « fundamentum in re » der Universalien,
sondern um die Frage nach der Grundlage der Identifizierbarkeit der



Zur Phänomenologie der Erfahrung 219

Phänomene. Aber schon in Bezug auf diese Frage lassen sich die beiden

Standpunkte unterscheiden, die in weiterer Verfolgung — in der
Erkenntnistheorie — zu den im Mittelalter Realismus und Nominalismus

genannten Standpunkten führen. Dies berechtigt uns, auch schon in
der Phänomenologie die Bezeichnungen Realismus und Nominalismus

(vielleicht wäre es besser « phänomenaler » Realismus und Nominalismus

zu sagen) zu verwenden.
1. Der Realismus behauptet, daß wir von jedem Phänomen ein

unmittelbares, nicht weiter zurückführbares Wissen haben, welches

wir als « Bedeutungswissen » bezeichnen wollen. Die Bedeutung des

Phänomens, auf die sich jenes Wissen bezieht, läßt sich zerlegen in
die Bedeutung einer Qualität und die Bedeutung einer Gestalt. Der
Realismus behauptet nun, daß es unmittelbar einsichtig ist, daß wir
dieselbe Qualität, bzw. dieselbe Gestalt in der Bedeutung verschiedener
Phänomene vorfinden ; und dies sei die Grundlage der Identifizierung.

2. Der Nominalismus leugnet — wenn schon nicht immer das

Bedeutungswissen selber — so doch dessen Unmittelbarkeit und Un-
zurückführbarkeit. Für ihn sind die Vergleichsrelationen das Erste;
indem wir die Phänomene zusammenfassen, entsteht der Eindruck
von etwas Gemeinsamem (das wir als Qualität oder Gestalt bezeichnen).
Aber von der Qualität oder von der Gestalt eines einzelnen Phänomens

zu sprechen, ist nach Auffassung des Nominalismus sinnlos.

Schon in unsren bisherigen Ausführungen haben wir uns in unsrer
Ausdrucksweise dem Standpunkt des Realismus angeschlossen. So

sagten wir z. B. « daß jedes Phänomen räumliche Gestalt und qualitative
Beschaffenheit aufweist ». In dieser unsrer Ausdrucksweise ist schon

unsre Stellungnahme für den Realismus implizit enthalten.
Wir nehmen aber auch explizit Stellung für den Realismus, indem

wir es als eine auf reflexivem Wege gefundene Erkenntnis ansehen, daß

wir ein Bedeutungswissen um die Phänomene haben. Ebenso kennen

wir in letzter — nicht weiter zurückführbarer — Weise die Bedeutung
der Universalien (z. B. der Qualität « rot » oder der Gestalt « Kreis »),

und diese Bedeutung ist nichts andres als das, was durch den Inhalt
eines Begriffes ausgedrückt wird.

IV. Das System der Bedeutungen.

15. Problemstellung. Die raum-zeitlichen Relationen zwischen den

Phänomenen sind Ausdruck einer einheitlichen, alle Phänomene

umfassenden raum-zeitlichen Ordnung. Die Vergleichsrelationen fassen



220 Zur Phänomenologie der Erfahrung

die Phänomene zu Gruppen zusammen, derart, daß sich eine bestimmte

Bedeutung (Qualität oder Gestalt) in der Bedeutung aller zu einer Gruppe
zusammengefaßten Phänomene vorfindet. Es lassen sich also ebenso-

viele solcher Gruppen aufstellen, als es Qualitäten und Gestalten gibt.
Man kann nun, veranlaßt durch das Bestehen einer einheitlichen

raum-zeitlichen Ordnung, die Frage aufwerfen, ob denn jene Gruppen
von Phänomenen etwas letztes seien, zwischen denen weiter keine

Beziehungen bestehen, oder ob diese Gruppen selber Teile eines

einheitlichen Systems sind. Da jede dieser Gruppen durch ein bestimmtes
Universale (d. h. durch eine universelle Bedeutung) gekennzeichnet
ist, so kommt unsre Frage auf die folgende Frage hinaus : Sind die

universellen Bedeutungen (Qualitäten und Gestalten) etwas Letztes,

oder besteht zwischen ihnen ein systematischer Zusammenhang
Wir werden in den folgenden Ausführungen zeigen, daß ein solcher

Zusammenhang besteht. Er ist jedoch von ziemlich komplizierter Art.
Vor allem haben wir es — sobald wir von den Bedeutungen der Phänomene

selber ausgehen — mit einem Doppelsystem zu tun : in den

Bedeutungen der Phänomene haben wir Qualitäten und Gestalten zu
unterscheiden ; es gibt ein System der Qualitäten und ein System der
Gestalten, und beide Systeme sind von einander unabhängig. Ferner
haben wir in jedem dieser Systeme zwei verschiedene Stufen zu
unterscheiden : auf der ersten Stufe werden die Bedeutungen der
Phänomene dadurch geordnet, daß sich in ihnen dasselbe Universale
findet ; auf der zweiten Stufe erfolgt die weitere Zusammenfassung der
oben erwähnten Gruppen auf Grund des systematischen Zusammenhanges,

der zwischen den Universalien besteht.

16. Die erste Stufe: identische und typische Gleichheit. Wir haben
schon früher gesagt, daß sich ein bestimmtes Universale an einer
großen — grundsätzlich unbegrenzten — Zahl von Phänomenen findet.
Auf Grund dessen, was wir über das Bedeutungswissen sagten, haben
wir diese unsre Behauptung nunmehr zu formulieren : ein bestimmtes
Universale findet sich in den Bedeutungen einer großen —
grundsätzlich unbegrenzten — Zahl von Phänomenen. (Wir gebrauchen
also das Wort « Universale » in dem Sinn, daß es eine Bedeutung ist,
nicht eine Bedeutung hat). Es ist nun entweder denkbar, daß wir
dasselbe Universale in den Bedeutungen verschiedener Phänomene
auch in gleicher Weise finden, oder aber in verschiedener Weise. Im
ersten Fall sind die Bedeutungen — soweit sie Gestalt sind, bzw. so-



Zur Phänomenologie der Erfahrung 221

weit sie Qualität sind — vollkommen gleich, wir sprechen von
identischer Gleichheit der Phänomene in Bezug auf das Universale ; im
zweiten Falle sind sie ungleich, aber doch nicht schlechthin ungleich,
sondern in diesen Bedeutungen ist dasselbe Universale in verschiedener
Weise ausgedrückt. In diesem Falle nennen wir die Phänomene typisch
gleich in Bezug auf das betreffende Universale.

Es zeigt sich nun, daß die Qualitäten in sämtlichen Bedeutungen
von Phänomenen, in denen sie auftreten, sich in gleicher Weise wiederfinden

; dagegen tritt dieselbe Gestalt in den Bedeutungen verschiedener
Phänomene in verschiedener Weise auf : wir haben es also mit typischer
Gleichheit zu tun. In den Bedeutungen der einzelnen Phänomene
finden wir einen mehr oder weniger vollkommenen Ausdruck der als

Universalien anzusehenden Gestalten, während diese selber nicht in
den Bedeutungen vorkommen. Wir nennen darum die Universalien
«ideale Gestalten» oder auch Typen. Obwohl sie in den konkreten
Bedeutungen der Phänomene nicht vorkommen, haben wir doch ein
unmittelbar anschauliches Wissen um sie, ein Wissen, welches über ihre
konkreten Ausprägungen bis zu ihnen durchdringt. So wissen wir
— und zwar unmittelbar anschaulich — was ein « idealer Kreis » oder

ein « ideales Rechteck » ist. Dieses Wissen hat nichts zu tun mit einer

geometrischen Definition ; es ist unabhängig von dieser, ja es ist — wie

wir glauben — die notwendige Voraussetzung der Geometrie. In der

Tatsache jedoch, daß sich gerade für die anschaulichen idealen Gestalten

einfache geometrische Definitionen geben lassen, zeigt sich u. E. ein
bestimmter Zusammenhang zwischen dem phänomenalen Raum und
dem von der Geometrie behandelten metrischen Raum ; doch kann
ich hier auf diesen Zusammenhang nicht eingehen.

In den Bedeutungen der einzelnen Phänomene finden wir — wie
schon gesagt — mehr oder weniger vollkommene Ausprägungen der
idealen Gestalten. Sind es Ausprägungen derselben idealen Gestalt, so

werden die Phänomene nach « typischer Gleichheit » identifiziert.

17. Die zweite Stufe. Es ist zweckmäßig, auf der zweiten Stufe

das System der Qualitäten und das System der Gestalten getrennt zu

betrachten.
a. Das System der Qualitäten. Das System der Qualitäten wird

gewöhnlich in der « Psychologie der Sinneswahrnehmungen » untersucht.

Es zeigt sich nämlich, daß die systematische Verwandtschaft
der Qualitäten untereinander im Zusammenhang steht mit dem Bau



222 Zur Phänomenologie der Erfahrung

und der Funktion der Sinnesorgane. Dieser Umstand könnte dazu

verleiten, das System der Qualitäten einfach als Ausdruck bestimmter
physiologischer Verhältnisse anzusehen. Demgegenüber muß betont
werden, daß es sich in diesem System um einen unmittelbar erlebten

Zusammenhang der Qualitäten untereinander handelt, der zwar
augenscheinlich irgendwie mit dem Bau und der Funktion der Sinnesorgane

zusammenhängt, der jedoch nicht auf diese Weise erklärt werden
kann. Die Frage nach der Grundlage der systematischen Verwandtschaft

würde den Rahmen der Phänomenologie überschreiten ; diese

hat nur eine Beschreibung zu geben.
Die Qualitäten lassen sich zunächst in einzelne Gruppen einteilen

(z. B. in Farben, in Töne). Die zu einer bestimmten Gruppe gehörigen
Qualitäten sind wohl voneinander unterschieden, aber ihre Verschiedenheit

ist nicht absolut, sondern es besteht zugleich eine mehr oder

weniger große Verwandtschaft der Qualitäten untereinander. Auf
Grund der größeren oder geringeren Verwandtschaft lassen sich Reihen

von Qualitäten aufstellen, und zwar zeigt es sich, daß eine bestimmte
Qualität im allgemeinen zu mehr als einer Reihe gehört. Es entsteht
auf diese Weise eine mehrdimensionale Ordnung.

In den einzelnen Reihen sind die Qualitäten diskontinuierlich
voneinander unterschieden, d. h. es lassen sich stets Qualitäten angeben,
zwischen welchen keine Zwischenqualitäten bestehen.

b. Das System der Gestalten. Im System der Gestalten haben wir
— wie schon erwähnt — die idealen Gestalten (Typen) als Universalien
anzusehen. Auch zwischen den Typen bestehen verwandtschaftliche
Beziehungen. Die Grundlage dieser Verwandtschaft ist das «

Anschaulich-Allgemeine ». So wie sich nämlich in den Bedeutungen der Phänomene

nicht die Typen selber finden, sondern deren mehr oder weniger
vollkommene Ausprägungen, ebenso lassen sich die Typen selber als

verschiedenartige Ausprägungen bestimmter « Typen höherer Ordnung »

auffassen. Der Typus höherer Ordnung ist aber nicht mehr in
derselben Weise gestalthaft anschaulich, wie der Typus erster Ordnung.
Es ist der Gesichtspunkt des Allgemeinen, und zwar des Anschaulich-
Allgemeinen (im Gegensatz zum Begrifflich-Allgemeinen), der uns zur
Erkenntnis von Typen höherer Ordnung führt. Als Beispiel für einen

Typus höherer Ordnung diene der Typus « geschlossene Kurve », der
sich am vollkommensten im Typus « Kreis » ausprägt, daneben in einer

weniger vollkommenen Weise im Typus « Ellipse » usw.
Während wir nur eine begrenzte Anzahl voneinander in diskonti-



Zur Phänomenologie der Erfahrung 223

nuierlicher Weise unterschiedener Qualitäten kennen, scheint für die

Anzahl der voneinander unterschiedenen Gestalten keine Begrenzung
zu bestehen. Eine Aufzählung ist nicht möglich, wohl aber läßt sich

jede Gestalt einem bestimmten Typus höherer Ordnung zuordnen,
und so in das System der Gestalten eingliedern.

18. Schlußbemerkung. Es gibt also einen systematischen Zusammenhang

zwischen den Universalien, und infolgedessen besteht zwischen
den Bedeutungen der einzelnen Phänomene über die Universalien hinweg

ein innerer Zusammenhang. In der unmittelbaren Erfahrung ist
dieser Zusammenhang unabhängig von den raum-zeitlichen Beziehungen
zwischen den Phänomenen, und ferner ist dieser Zusammenhang ein

andrer in Bezug auf die Qualitäten, und ein andrer in Bezug auf die
Gestalten.

Wenn nun auch das System der Universalien als analoges Gegenstück

zu der einheitlichen raum-zeitlichen Ordnung aufgefaßt werden

kann, so sei doch auf einen wesentlichen Unterschied hingewiesen.
Die raum-zeitlichen Relationen bestehen zwischen den Phänomenen
selbst ; die in IV. behandelten systematischen Beziehungen gelten
zwischen den Universalien, die sich in der Bedeutung der Phänomene

finden. Durch die raum-zeitlichen Relationen ist jedes Phänomen

eindeutig bestimmt (nämlich durch Angabe seines Platzes in Raum
und Zeit relativ zu den Plätzen andrer Phänomene). Dagegen läßt
sich durch Angabe von Universalien ein bestimmtes Phänomen nicht

eindeutig kennzeichnen.

V. Die Aussagen über den konkreten Erfahrungsinhalt.

19. Die Aussageweisen. Wir gehen nun an die Entwicklung der

grundlegenden Regeln, denen die Darstellung des konkreten Erfahrungsinhaltes

zu folgen hat. Wir haben früher (in 7) zwischen der Existenz
und dem Inhalt der Erfahrung unterschieden. Der Inhalt zeigt eine

bestimmte Struktur, indem zwischen einzelnen Phänomenen Relationen
bestehen ; ferner haben wir ein unmittelbares Wissen um die Bedeutung
eines Phänomens. Es sind also zwei Dinge, welche eine Darstellung
des Erfahrungsinhaltes zum Ausdruck bringen muß : Bedeutung der

Phänomene und Relationen zwischen den Phänomenen. Da wir ferner

die Existenz des Erfahrungsinhaltes aussagen, so muß auch von allem,

was dargestellt wird — soll es Darstellung des Erfahrungsinhaltes



224 Zur Phänomenologie der Erfahrung

sein — ebenfalls die Existenz ausgesagt werden. Somit kommen die

Existenzaussagen zur Darstellung der Bedeutung oder Angabe der
Relation noch hinzu.

Dementsprechend unterscheiden wir drei verschiedene Aussageweisen,

welche wir als existentiell, quidditativ und empirisch bezeichnen :

a) Ein Satz nach existentieller Aussageweise ist die Behauptung,
daß ein bestimmtes Objekt (z. B. ein Phänomen oder eine Relation)
existiert. Es sei hier nochmals erinnert, daß wir in der Phänomenologie
der Existenz keine metaphysische Bedeutung geben dürfen, sondern

ihr jene Bedeutung geben müssen, von der wir in 7 sprachen.
b) Ein Satz nach quidditativer Aussageweise gibt an, welche

Universalien sich in der Bedeutung eines bestimmten Phänomens finden.
Die Beschreibung der Bedeutung eines Phänomens durch Angabe der
in ihr vorkommenden Universalien nennen wir die Angabe der Quiddität
eines Phänomens. Diese « phänomenalen Quidditäten » haben wir
wohl zu unterscheiden von den « Quidditäten der Dinge ».

c) Ein Satz nach empirischer Aussageweise gibt an, welche
Relationen bestehen. Die Angabe einer raum-zeitlichen Relation setzt
keine Sätze nach quidditativer Aussageweise voraus, denn die
raumzeitlichen Relationen gelten ja für die Phänomene selber, ohne Rücksicht

auf deren Bedeutungen. Dagegen setzt die Angabe einer
Vergleichsrelation voraus, daß wir die Bedeutung der betreffenden Phänomene

kennen ; diese Kenntnis ist durch Sätze nach quidditativer
Aussageweise auszudrücken.

20. Aussageweise und Logik. Zu jeder dieser drei Aussageweisen

gehört eine eigene Form der Logik. Es ist wichtig, auf dieser Tatsache

zu bestehen, und dies umsomehr, als sie meist nicht genügend
hervorgehoben wird. Schuld daran ist vor allem der Umstand, daß in der
traditionellen Logik, die im wesentlichen Logik der quidditativen
Aussageweise ist, dieser quidditativen Logik die Logiken der beiden andern
Aussageweisen in irgendeiner Form eingefügt wurden.

Auf die Logik der existentiellen Aussageweise einzugehen, liegt
außerhalb des Rahmens der vorliegenden Arbeit. Es sei nur erwähnt,
daß man immer deutlicher die Ungemessenheit der traditionellen Logik
(die ja vor allem quidditative Logik ist) für die Metaphysik empfindet.

Um dagegen die moderne Wissenschaft und ihre Logik zu
verstehen, ist es wichtig, auf den Unterschied zwischen der quidditativen
und der empirischen Logik einzugehen. Die moderne Wissenschaft



Zur Phänomenologie der Erfahrung 225

interessiert sich nämlich für den Erfahrungsinhalt nur insofern, als er
ein Netz von Relationen ist. Auf die Darstellung der Bedeutungen
der Phänomene verzichtet sie von vornherein. Infolgedessen bedient
sie sich der empirischen Aussageweise und die Logik, der sie folgt,
ist die Logik der empirischen Aussageweise, die Logistik.

Die Logistik wurde in den letzten Jahrzehnten — in erster Linie
durch Mathematiker — entwickelt, und als eine neue fortgeschrittenere
Form der Logik angesehen. Die sog. Wiener Schule des logistischen
Neupositivismus (Schlick, Carnap usw.) hat von der Logistik Gebrauch

gemacht, um zu zeigen, daß es außerhalb der Probleme der
Erfahrungswissenschaft überhaupt keine sinnvollen Probleme gebe, daß also alle

Philosophie sinnlos sei. Das Argument für diese Behauptung war, daß

sich diese Probleme in echten — d. h. durch die Regeln der Logistik
erlaubten — Sätzen überhaupt nicht formulieren lassen. Indem wir zeigen,
daß die Logistik die Logik der empirischen Aussageweise ist, entziehen
wir jenem Argument seine Grundlage : es ist ja klar, daß die Philosophie
sich nicht der empirischen Aussageweise bedient, und daß sie darum
nicht im Einklang mit den Regeln der Logistik vorgeht.

Wenn die Logistik die Logik der empirischen Aussageweise ist,
so verstehen wir andrerseits, warum sie von so großer Bedeutung ist
für die logische Analyse der Mathematik und der Erfahrungswissenschaft.

Es liegt uns ferne, diese ihre Bedeutung zu bezweifeln, aber

neben der Logistik besteht die traditionelle Logik nach wie vor — als

Logik der quidditativen Ausageweise — zurecht.
Unsre Behauptung, daß die Logistik die Logik der empirischen

Aussageweise ist, rechtfertigen wir dadurch, daß wir zeigen, (1) als was
die Logistik — im Gegensatz zur traditionellen Logik — den Satz

betrachtet und (2) wie die Logistik die Universalien auffaßt.

21. Die Logistik als Logik der empirischen Aussageweise. Nach
der Auffassung der traditionellen Logik besteht jeder Satz aus Subjekt
und Prädikat ; der Satz wird als eine Aussage über einen bestimmten
Gegenstand angesehen. Das Prädikat ist ein Universale, das Subjekt
kann ein Individuale oder ein Universale sein. Ist das Subjekt ein

Individuale, dann wird behauptet, daß dessen Quiddität das als Prädikat
vorkommende Universale enthält ; ist das Subjekt ein Universale, dann

wird die Bedeutung des Subjektes in Beziehung gesetzt zu der Bedeutung

des Prädikats. Wir sehen also, daß die traditionelle Logik den

Satz so auffaßt, wie es der quidditativen Aussageweise entspricht ; es

Divus Thomas. 15



226 Zur Phänomenologie der Erfahrung

kommt auf die Bedeutung von Subjekt und Prädikat an, die Bedeutung
wird durch den Begriffsinhalt ausgedrückt.

Für die Logistik ist jeder Satz eine Relation; es gibt Relationen
zwischen zwei Termen, zwischen drei Termen usw. Wohl spricht man
— zumal bei Relationen zwischen zwei Termen — auch von Subjekt
und Prädikat ; aber diese Ausdrucksweise bedeutet in der Logistik
nicht dasselbe wie in der traditionellen Logik : es ist nur eine von der
traditionellen Logik übernommene Bezeichnungsweise. Diese

Auffassung des Satzes als einer Relation entspricht vollkommen der

empirischen Aussageweise ; für diese ist ja die Erfahrung nichts andres
als ein Netz von Relationen, die an gemeinsam vorkommenden Termen

zusammenhängen.
Auch die Logistik verwendet Universalien ; aber auch die Universalien

müssen anders aufgefaßt werden als dies in der traditionellen
Logik geschieht. Um dies zu verstehen, erinnern wir uns, daß es außer
den raum-zeitlichen Relationen auch noch die Vergleichsrelationen
gibt ; auch diese sollen in empirischer Aussageweise dargestellt werden.
Dies geschieht, indem man angibt, zu welcher Gruppe von identifizierbaren

Phänomenen ein bestimmtes Phänomen, das in bestimmten
raum-zeitlichen Relationen auftritt, gehört. Diese Zugehörigkeit wird
dadurch ausgedrückt, daß man die betreffende Gruppe bezeichnet, und
an Stelle des Phänomens die Gruppenbezeichnung in die raum-zeitliche
Relation einführt. Ein Beispiel möge das Gesagte erläutern :

A und B mögen zwei Phänomen sein. Wir bilden den Satz

« A ist links von B » (raum-zeitliche Relation).
Sowohl A als auch B sind mit andern Phänomenen identifizierbar,
sie gehören Gruppen identifizierbarer Phänomene an. Die Gruppe,
der A angehört, möge « rot » heißen, die der B angehört, « gelb ». Dann
bilden wir anstelle des obigen Satzes den Satz :

« rot ist links von gelb »

und haben damit außer einer raum-zeitlichen Relation auch die
Vergleichsrelationen ausgedrückt.

Wir sehen also, daß die Logistik die Universalien nominalistisch
auffaßt : es sind Bezeichnungen für Gruppen von Phänomenen (« Klassen »

in der Terminologie der Logistik). Solange man sich nur für die
Relationen zwischen den Phänomenen interessiert, ist diese Auffassung
— man kann sie einen « methodischen Nominalismus » nennen —
berechtigt. Aus dem, was wir in 19 sagten, folgt jedoch, daß die



Zur Phänomenologie der Erfahrung 227

Darstellung von Vergleichsrelationen, wie sie durch die Verwendung
von Universalien geschieht, Sätze nach quidditativer Aussageweise als

Darstellung der Bedeutung von Phänomenen stillschweigend voraussetzt.

Wenn also auch für die Logistik der Begriffsumfang das Wesentliche

ist, so sind damit doch Aussagen stillschweigend vorausgesetzt,
in denen es nicht auf den Umfang, sondern auf den Inhalt der Begriffe
ankommt. Dies ist eine notwendige Bemerkung zum methodischen
Nominalismus der empirischen Aussageweise.

22. Die phänomenalen Sätze. Wir schließen die vorliegende Arbeit
mit einigen Bemerkungen über jene Sätze, durch welche die Erfahrung
zur Grundlage der Wissenschaft wird. Wir nennen diese Sätze « phänomenale

Sätze ». Wie wir schon in 20 sagten, berücksichtigt die moderne
Wissenschaft nicht die Bedeutung der Phänomene, sondern nur die
zwischen diesen bestehenden Relationen. Dementsprechend sind die

phänomenalen Sätze Sätze nach empirischer Aussageweise. Ein
phänomenaler Satz ist die Darstellung einer raum-zeitlichen Relation zwischen
Phänomenen, wobei jedoch anstelle des Phänomens die Bezeichnung
der Gruppe, zu der es gehört, angegeben wird (vgl. 21). In ihrer Gesamtheit

geben die phänomenalen Sätze an, daß an bestimmten Stellen
in Raum und Zeit — welche durch Angabe von raum-zeitlichen
Relationen relativ zu andern Stellen eindeutig bestimmt sind — bestimmte
Universalien auftreten.

Wenn auch die moderne Wissenschaft nur Sätze nach empirischer
Aussageweise verwendet, so hat sie dennoch kein Recht, die Berechtigung

der andern Aussageweisen zu läugnen (wie es die meisten als

empiristisch bezeichneten Richtungen tun, unter anderm die Wiener
Schule des logistischen Neupositivismus). Sie darf dies umsoweniger
tun, als ja auch die phänomenalen Sätze Sätze nach den beiden andern

Aussageweisen voraussetzen; dies ist leicht einzusehen, denn:
1. Die phänomenalen Sätze setzen Sätze nach existentieller

Aussageweise voraus ; denn ein phänomenaler Satz darf nur dann formuliert
werden, wenn das von ihm Dargestellte in der Erfahrung existiert.
Ohne diese Regel hätte man kein Recht, die phänomenalen Sätze als

Darstellung der Erfahrung anzusehen.
2. Die phänomenalen Sätze setzen Sätze nach quidditativer

Aussageweise voraus, und zwar deshalb, weil in den phänomenalen Sätzen

Universalien vorkommen (vgl. 21).

Infolgedessen ist es gar nicht möglich, das Problem der Grundlage



228 Zur Phänomenologie der Erfahrung

der Erfahrungswissenschaft von einem Gesichtspunkt aus zu behandeln,
der nur die empirische Aussageweise anerkennt. Es wäre sehr interessant

zu zeigen, wie die Wiener Schule des logistischen Neupositivismus
gerade aus diesem Grunde scheitert ; doch leider kann ich dies in der

vorliegenden Arbeit nicht mehr behandeln.

In der vorliegenden Arbeit haben wir zunächst die Aufgabe und
die Notwendigkeit einer Phänomenologie der Erfahrung gezeigt ; wir
definierten dann die Erfahrung als die Gesamtheit der Wahrnehmungsinhalte.

Es zeigte sich, daß die so definierte Erfahrung eine bestimmte
Struktur aufweist, indem einerseits raum-zeitliche Relationen zwischen
den Phänomenen bestehen, andrerseits sich in deren Bedeutungen
bestimmte Universalien (Qualitäten und Gestalten) finden. Die
raumzeitlichen Relationen sind Ausdruck des raum-zeitlichen Charakters
der Erfahrung ; auch zwischen den Universalien bestehen systematische
Zusammenhänge. Schließlich zeigten wir, daß die Darstellung der

Erfahrung Sätze nach drei verschiedenen Aussageweisen erfordert,
Aussageweisen, zu deren jeder eine besondere Form der Logik gehört.
Wir zeigten dann, daß die Logistik die Logik der empirischen Aussageweise

ist. Wir schlössen die Untersuchung mit einigen Bemerkungen
über die als Grundlage der wissenschaftlichen Sätze auftretenden
phänomenalen Sätze ; dabei wiesen wir insbesondere darauf hin, daß

die phänomenalen Sätze Sätze nach den beiden andern Aussageweisen
voraussetzen.

Dies also sind unsre Ergebnisse, auf deren Grundlage nunmehr
die Erkenntnistheorie der Erfahrungswissenschaft erfolgreich behandelt
werden kann.


	Zur Phänomenologie der Erfahrung

