Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 17 (1939)

Artikel: Zur Phdnomenologie der Erfahrung
Autor: Hilferding, Karl

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762530

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762530
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zur Phianomenologie der Erfahrung.

Von Karl HILFERDING.

I. Einleitung.

1. Probleme der Erkenntnistheorie der Wissenschaft. Die moderne
Erfahrungswissenschaft beansprucht — und wie wir glauben, mit
Recht —, dal ihre Aussagen auf Grund der Erfahrung gelten. Fiir
den Philosophen, der diesen Anspruch als zu Recht bestehend anerkennt,
stellen sich damit, sobald er eine Erkenntnistheorie der Wissenschaft
geben will, die beiden folgenden Probleme :

1. Das Problem der Erkenntnistheorie der Erfahrung, es ist dies
die Frage nach dem Gegenstand unsres Erfahrungswissens, sowie nach
der Art und der Vollkommenheit unsres Wissens iiber diesen Gegenstand.

2. Das Problem des Zusammenhanges der wissenschaftlichen Aus-
sagen mit der Erfahrung. Dieses Problem stellt sich deshalb, weil die
wissenschaftlichen Aussagen wohl auf Grund der Erfahrung aufgestellt
und an Hand der Erfahrung nachgepriift werden, jedoch in ihrem
Gehalt iiber eine einfache Beschreibung der Erfahrung hinausgehen.
Dieses Hinausgehen zeigt sich vor allem darin, daB3 die Aussagen der
wissenschaftlichen Theorien allgemein, d. h. fiir eine beliebige Anzahl
von Fillen gelten sollen, wihrend in der Erfahrung stets nur etwas
Konkret-Einmaliges vorliegt. Wir werden aber an geeigneter Stelle 9
darauf hinweisen, dal auch schon die singuliren Aussagen, welche die
Wissenschaft iiber die Dingwelt macht, in ihrem Gehalt iiber die
Erfahrung hinausgehen.

2. Phinomenologie der Erfahrung. Um die in 1 angefiihrten
Probleme behandeln zu koénnen, sind vorbereitende Untersuchungen not-
wendig ; diese Untersuchungen bilden den Gegenstand der vorliegenden
Arbeit.

1. Um erkenntnistheoretische Untersuchungen iiber die Erfahrung
anstellen zu konnen, miissen wir zunichst wissen, was Erfahrung ist,
und welches ihre sie kennzeichnenden Merkmale sind. Es ist also zu
definieren, was Erfahrung ist, und die so definierte Erfahrung ist hin-



206 Zur Phinomenologie der Erfahrung

sichtlich ihrer kennzeichnenden Merkmale zu beschreiben. Dies geschieht
in einer phanomenologischen Beschreibung der Erfahrung.

2. Die Wissenschaft selber interessiert sich nicht fiir die allge-
meinen kennzeichnenden Merkmale der Erfahrung ; die Grundlage ihrer
Aussagen ist vielmehr der konkrete Inhalt der Erfahrung. Damit dieser
zur Grundlage von Sitzen werden kann, mul} er erst selber durch
Séatze dargestellt werden. Somit 1dB3t sich das zweite der in 1 angefiihrten
Probleme in die folgenden beiden Teilprobleme zerlegen, namlich in :

a) das Problem der Darstellung des konkreten Erfahrungsinhaltes
durch Sdtze;

b) das Problem des Zusammenhanges der den konkreten Erfah-
rungsinhalt darstellenden Séitzen mit den in ihrem Gehalt iiber diese
hinausgehenden wissenschaftlichen Aussagen.

b) ist ein Problem des Zusammenhanges zwischen Sitzen, also ein lo-
gisches Problem. Esist mit den Mitteln derlogischen Analyse zu behandeln.

In Bezug auf @) miissen wir zwischen der Darstellung selber unter-
scheiden und den Regeln, nach denen diese Darstellung erfolgt. Die
Darstellung des Erfahrungsinhaltes durch Sdtze ist eine Arbeit, die
der Wissenschaftler vorzunehmen hat, und die er in der Tat immer
vornimmt, gleichgiiltig ob er jene Sitze ausdriicklich formuliert oder
— und dies ist in der Regel der Fall — nicht. Aber die Regeln, nach
denen der Wissenschaftler vorgeht, interessieren den Philosophen. Denn
will dieser eine Erkenntnistheorie der Wissenschaft geben, so mul}
er sich vergewissern, daB in jenen Sitzen wirklich der konkrete Inhalt
der Erfahrung zum Ausdruck kommt. Nur wenn dies der Fall ist,
kann die Wissenschaft die Erfahrung als Grundlage ihrer Aussagen
beanspruchen. Die Regeln, nach denen die Darstellung erfolgt, miissen
also derart sein, daB3 der Erfahrungsinhalt in der Darstellung zum
Ausdruck kommt.

Es ist klar, daB3 sich diese Regeln nach den allgemeinen Merkmalen
der Erfahrung richten miissen ; infolgedessen gelangt der Philosoph
auf Grund einer phidnomenologischen Beschreibung zur Aufstellung
jener Regeln, und er ist nun imstande zu beurteilen, ob sich die
Wissenschaftler an diese halten oder nicht,

Wir werden darum in der vorliegenden Arbeit auf der Grundlage
der phanomenologischen Beschreibung der Erfahrung die grundlegenden
Regeln fiir die Darstellung des konkreten Erfahrungsinhaltes durch
Sitze entwickeln.



Zur Phinomenologie der Erfahrung 207

3. Die Methode der Phinomenologie. Die Methode der Phinomeno-
logie — deren wir uns also auch in der vorliegenden Arbeit bedienen —
ist die Methode der Reflexion. Diese beruht auf der allerunmittel-
barsten Erkenntnis, deren wir uns Rechenschaft geben konnen, nim-
lich auf der Erkenntnis, da3 wir uns bewulit sind, und dal} unser
Bewultsein die Fiahigkeit hat, zu sich selber zuriickzukehren. Reflexion
ist nichts andres als diese Riickkehr des Bewuptseins zu sich selbst. Die
Reflexion ist eine Methode der Erkenntnis ; denn, indem das BewuBt-
sein zu sich selber zuriickkehrt, ist es imstande, etwas iiber sich zu
erfahren. Die Erkenntnisse, zu denen wir durch Reflexion gelangen,
sind grundlegend fiir den gesamten systematischen Aufbau der Philo-
sophie, wiahrend sie selber nichts andres voraussetzen als die Moglich-
keit der Reflexion, d. h. jene oben angefiihrte allerunmittelbarste,
darum weder zu bezweifelnde noch wegzuliugnende Erkenntnis.

Die Behauptungen, zu denen wir auf Grund der Reflexion gelangen,
werden zweckmiBig in phidnomenologische und erkenntnistheoretische
Behauptungen eingeteilt. Die Phinomenologie begniigt sich mit einer
Beschreibung dessen, was das Bewulltsein durch die Reflexion erfihrt ;
die Erkenmministheorie fragt nach der Natur dessen, was das Bewult-
sein durch die Reflexion erfihrt. Wenn auch in beiden Fillen die
Methode der Reflexion angewendet wird, so wird sie doch — ent-
sprechend der verschiedenen Fragestellung — in der Phinomenologie
in andrer Weise verwendet als in der Erkenntnistheorie. In der
Phanomenologie wird sie rein beschreibend verwendet, wihrend fiir
die Erkenntnistheorie eine Art der Verwendung der Reflexion kenn-
zeichnend ist, welche man am besten als vergleichend-synthetisch be-
zeichnen konnte.

4, Beschrinkung auf den phinomenologischen Standpunkt. Die
Grundlage des gesamten systematischen Aufbaues der Philosophie ist
die Phanomenologie. Auch die Erkenntnistheorie baut auf dieser auf,
indem sie von den Ergebnissen der phdnomenologischen Beschreibung
Gebrauch macht. Damit soll nicht gesagt sein, daBl die Behandlung
eines bestimmten erkenntnistheoretischen Problems die Phinomeno-
logie in ihrem ganzen Umfang voraussetzt ; wohl aber behaupten wir,
daB jedes beliebige erkenntnistheoretische Problem bestimmte Ergeb-
nisse der Phdnomenologie voraussetzt.

Angesichts dieses ihres grundlegenden Charakters wird es zweck-
miBig sein, in der Phinomenologie jede Behauptung erkenntnistheore-



208 Zur Phinomenologie der Erfahrung

tischer Art zu vermeiden. Der einzige Gegenstand, mit dem sich die
Phinomenologie beschiftigt, ist das Bewulitsein und die Bewulitseins-
inhalte, die es in sich bei der Riickkehr zu sich selber findet. Indem sich
unsre Aussagen auf diese beschrinken, scheinen wir uns in der Phéino-
menologie auf einen Standpunkt zu stellen, der dem von den Positivisten
eingenommenen Standpunkt sehr nahe ist. Denn auch fiir den Positi-
visten gibt es nur das « Gegebene » (wobei er iiberdies meist die Rolle des
BewuBtseins verkennt und nur die BewuBtseinsinhalte beriicksichtigt).

Es mull deshalb darauf hingewiesen werden, dal3 wir die Phino-
menologie nur als eine erste Etappe auf dem Wege des systematischen
Aufbaues der Philosophie ansehen ; infolgedessen mul3 auch der in ihr
eingenommene Standpunkt als vorldufig angesehen werden. Er ist ein
methodischer Ausgangspunkt, der spiter durch den von der Erkenntnis-
theorie gerechtfertigten Standpunkt (und das ist u. E. der Standpunkt
des Realismus) zu ersetzen ist. Der Positivist lehnt hingegen die
erkenntnistheoretische Fragestellung von vornherein ab; darum be-
trachtet er seinen Standpunkt als endgiiltig.

Will man den von uns in der Phidnomenologie eingenommenen
Standpunkt iiberhaupt als Positivismus bezeichnen, so diirfte es sich
zur Vermeidung von MiBverstindnissen empfehlen, ihn genauer als
den Standpunkt des «methodischen Positivismus» zu bezeichnen.

II. Was ist Erfahrung?

L]

5. Das BewubBtsein und seine Zustinde. Indem das Bewultsein
zu sich selber zuriickkehrt, erkennt es, dal3 es eimes ist in der Ver-
schiedenheit seiner Zustinde. Wir werden in 11 a sehen, daB3 diese
Zustinde in jener eigenartigen Weise geordnet sind, welche wir als
zeitlich bezeichnen : sie sind nach «frither» und «spiter » geordnet.

In jedem seiner Zustinde ist das Bewufltsein von einem bestimmten
fiir diesen Zustand kennzeichnenden Inhalt erfiillt, welchen wir Bewuft-
seinsinhalt nennen. Sobald wir darangehen, ihn zu analysieren, er-
kennen wir seine komplexe Natur. Er enthilt u. a. das, was man als
Wahrnehmung, was man als Vorstellung und was man als Gefiihl
bezeichnet. Fiir die Zwecke, die wir in unsrer Arbeit verfolgen, ist
vor allem der Umstand von Bedeutung, daB sich der Wahrnehmungs-
inhalt von allem andern, was das BewulBtsein in einem seiner Zustinde
erfiillt, scharf unterscheidet. Wir haben uns nun mit den kennzeich-
nenden Merkmalen des Wahrnehmungsinhaltes zu beschiftigen.



Zur Phinomenologie der Erfahrung 209

6. Der Wahrnehmungsinhalt. Es ist nicht ganz leicht, anzugeben,
worin die kennzeichnenden Merkmale des Wahrnehmungsinhaltes
bestehen. In der Erkenninistheorie wird die These formuliert, daf3
unser BewuBtsein in den Wahrnehmungsinhalten eine ihm fremde und
unabhdngig von seiner Aktivitit bestehende Realitit (die sog. reale
Aufenwelt) erreicht. Diese These {iiberschreitet den Rahmen einer
phinomenologischen Beschreibung ; aber letztere liefert, indem sie die
kennzeichnenden Merkmale des Wahrnehmungsinhaltes angibt, die
Grundlage jener erkenntnistheoretischen These.

Eine nidhere Analyse zeigt, dall diese Merkmale in Folgendem
bestehen : Ein bestimmter Wahrnehmungsinhalt ist vollstindig unab-
hingig von andern Wahrnehmungsinhalten. Unter dieser Unabhingig-
keit ist zu verstehen, dall das Bewultsein einen bestimmten Wahr-
nehmungsinhalt zu erfassen imstande ist, ohne dal es dabei andre
Wahrnehmungsinhalte implizit oder explizit erfat. Diese Unabhingig-
keit wird also fiir das Erfassen der Wahrnehmungsinhalte, nicht aber
fiir deren Auftreten behauptet. Es ist damit also in keiner Weise
ausgeschlossen, daB3 bestimmte RegelmiBigkeiten fiir das Auftreten
von Wahrnehmungsinhalten (bzw. deren Teilinhalten) gelten.

DaB in dieser Eigenschaft etwas fiir die Wahrnehmungsinhalte
kennzeichnendes vorliegt, wird uns sofort klar, wenn wir folgendes
bedenken :

1. Wird ein bestimmter Begriffsinhalt erfait, so wird damit not-
wendigerweise implizit das gesamte System der Begriffsinhalte mit-
erfalt.

2. Die Vorstellungen werden stets nur in Abhdngigkeit zu Wahr-
nehmungsinhalten oder Begriffsinhalten gebildet, und werden darum
nicht unabhingig von diesen erfalit.

Was fiir die Wahrnehmungsinhalte gilt, gilt auch fiir deren Teile.
Auch diese werden unabhingig voneinander erfalit ; wir kénnen noch
weiter gehen und sagen, daB} es gar nicht moglich ist, die Teile in einer
inneren Einheit zu erfassen: die Teile schiieflen einander aus, sie
bilden ein, auf keine innere Einheit zuriickfithrbares Nebeneinander.

Es liegt in der Natur der Sache, daB unsre Ausfiihrungen weder
auf Vollstindigkeit, noch auf Endgiiltigkeit Anspruch erheben konnen.
Doch glauben wir in ihnen die Kriterien, nach welchen die Erkennung
der Wahrnehmungsinhalte und deren Unterscheidung von allem, was
nicht Wahrnehmungsinhalt ist, erfolgt, wiedergegeben zu haben. Die
Erkennung von Wahrnehmungsinhalten und deren Unterscheidung von

Divus Thomas. 14



210 Zur Phinomenologie der Erfahrung

andern Bestandteilen der BewuBtseinsinhalte ist dem BewuBtsein im

allgemeinen moglich : es weif,, ob ein bestimmter Bewultseinsinhalt
Wahrnehmungsinhalt ist oder nicht.

7. Die Erfahrung. Da wir im folgenden zeigen konnten, woran
man einen Wahrnehmungsinhalt erkennt, kénnen wir nunmehr die
Erfahrung definieren. Die Definition, die wir geben, ist sehr einfach :
Erfahrung 1ist die Gesamtheit der Wahrnehmungsinhalte.

Uber die so definierte Erfahrung kénnen wir unmittelbar zwei
grundlegende Behauptungen machen, namlich :

1. Die Erfahrung existiert (es gibt Erfahrung).

2. Die Erfahrung hat einen bestimmten Inhalt, den konkreten
Erfahrungsinhalt.

Damit die erste unsrer Behauptungen nicht mif3verstanden wird,
miissen wir hinzufiigen, was wir in der Phdanomenologie unter Existenz
zu verstehen haben. Zunichst stellen wir negativ fest, dal wir in
der Phinomenologie dem Worte « Existenz» keinen metaphysischen
Sinn beilegen diirfen ; denn das, was die Metaphysik iiber das « Sein »
aussagt, 1st erst auf Grund der Erkenntnistheorie mdglich, darf also
in der Phdnomenologie nicht behauptet werden.

Im Gegensatz zu manchen modernen Bestrebungen, welche der
« Existenz » jede Bedeutung absprechen wollen (z. B. der Wiener Schule)
stellen wir fest, dal man der « Existenz » schon in der Phinomenologie
einen positiven Sinn geben kann, ndmlich : Existenz bedeutet Erreich-
barkeit durch das Bewuptsein (Vorhandensein gegeniiber der Reflexion).
In diesem Sinne diirfen wir in der Phinomenologie vom BewuBtsein
sagen, daB} es existiert, denn es kann durch das Bewultsein selber
erreicht werden ; ebenso diirfen wir sagen, daB3 die Wahrnehmungs-
inhalte existieren, denn auch diese werden vom BewuBtsein bei der
Reflexion erreicht.

Auch in diesem Sinne verstanden, erweist sich die Existenz als
etwas vom Inhalt vollkommen unabhdngiges, auf diesen in keiner
Weise zuriickfithrbares. Darum muBten wir oben iiber die Erfahrung
die beiden grundlegenden Behauptungen machen; da es stets die
Erfahrung mit einem bestimmten Inhalt ist, deren Existenz wir
behaupten, so ist es gestattet, die erste der beiden Behauptungen auch
folgendermallen zu formulieren :

Der Erfahrungsinhalt existiert.

Diese Formulierung hat den Vorzug, daB sie gestattet, die Existenz



Zur Phidnomenologie der Erfahrung 211

auch von allen Teilen des Erfahrungsinhaltes auszusagen. Diese Mog-
lichkeit ist fiir die Darstellung der Erfahrung durch Sitze von Bedeu-
tung. Da ndmlich der einzelne Satz nicht den Erfahrungsinhalt dar-
stellt, sondern nur einen bestimmten Teilinhalt (z. B. das Bestehen
einer Relation), so ist es notwendig, eben von diesem Teilinhalt — und
nur von ihm — die Existenz auszusagen.

8. Der subjektive Charakter der Erfahrung. Wie wir gesehen
haben, bedeutet in der Phdnomenologie Existenz soviel wie Erreich-
barkeit durch das BewuBtsein. Infolgedessen diirfen wir in der
Phidnomenologie die Existenz nur von dem behaupten, was das
BewuBtsein erreicht. Aus dieser Beschrinkung folgt der subjektive
Charakter der Erfahrung, an dem wir festhalten miissen, solange wir
auf dem phanomenologischen Standpunkt bleiben.

In der Tat, ich kenne nur mein eigenes Bewultsein. Ob es auller
meinem BewuBtsein noch ein anderes gibt, ob es aufler meiner Er-
fahrung noch die Erfahrung eines andern BewuBtseins gibt, dariiber
weill ich — sobald ich mich auf den Standpunkt der Phinomenologie
stelle — machis.

Darum gilt alles, was ich in den folgenden Ausfithrungen iiber die
Erfahrung sage, nur von meiner Erfahrung ; ebenso kann ich nur meine
eigene Erfahrung in Sitzen darstellen. Auch Sitze, die nicht von mir
selber aufgestellt sind, kann ich nur dadurch als wahr oder falsch
erkennen, daB ich sie mit meiner eigenen Erfahrung vergleiche.
Ob die von andern aufgestellten Sdtze eine Darstellung von deren
Erfahrung sind, ist eine Frage, auf die es vom phdnomenologischen
Standpunkt aus keine Antwort gibt.

Wir kommen damit zu dem Ergebnis, da3 die Erfahrung als Grund-
lage der Wissenschaft stremg subjektiv ist. Dennoch beansprucht die
Wissenschaft, daBl ihre Sitze infersubjektiv gelten, d. h. fiir jedes
beliebige Subjekt. Dieser Ausspruch ist nur sinnvoll, wenn die beiden
folgenden Voraussetzungen gemacht werden diirfen :

1. Nicht nur ich, sondern alle Menschen haben Wahrnehmungs-
erlebnisse.

2. Es ist moglich, die Wahrnehmungserlebnisse verschiedener
Menschen miteinander zu vergleichen.

In Bezug auf die Rechtfertigung dieser beiden Behauptungen ist
zu sagen, dafl sie praktisch gerechtfertigt sind durch den erfolgreichen
Aufbau einer intersubjektiven Wissenschaft (streng genommen sind



212 Zur Phianomenologie der Erfahrung

sie sogar schon durch die Mdéglichkeit einer intersubjektiven Sprache
gerechtfertigt).

Der Philosoph kann sich aber damit nicht zufrieden geben, sondern
er trachtet diese Behauptungen, ausgehend von seinen erkenntnis-
theoretischen* und metaphysischen Thesen, zu begriinden. Es wiirde
den Rahmen der vorliegenden Untersuchung iiberschreiten, wenn wir
hierauf eingehen wollten.

Dagegen wollen wir sehen, auf welche Weise die Vergleichbarkeit
der Wahrnehmungsinhalte verschiedener Menschen zustandekommt. Ein
unmittelbarer Vergleich ist ja nicht mdéglich, da mir die Wahrnehmungs-
inhalte andrer Menschen nicht zuginglich sind; wohl aber ist ein
mittelbarer Vergleich moglich, und zwar dadurch, dall wir die Wahr-
nehmungserlebnisse auf die Dingwelt beziehen.

9. Die Dingwelt und der intersubjektive Charakter der Wissenschaft.
Im tdglichen Leben sind wir der Auffassung, dal wir in den Wahr-
nehmungsinhalten Dinge einer unabhingig von uns bestehenden AuBen-
welt wahrnehmen. Die Wissenschaft folgt diesem Gesichtspunkt des
taglichen Lebens und ist bestrebt, von Sditzen diber die Erfahrung zu
Sdtzen diber die Dinge zu gelangen. Die wissenschaftlichen Sitze
beziehen sich im Allgemeinen darum nicht auf die Erfahrung, sondern
auf die Welt der Dinge.

Das Verfahren, durch welches die Wissenschaft zu ihren Sitzen
iiber die Dingwelt gelangt, ist das Verfahren einer konstruktiven Er-
weiterung, d. h. es werden auf Grund vorliegender Sdtze diber die
Erfahrung nach bestimmten Gesichtspunkten Sitze iiber Dinge be-
hauptet, die in ihrem Gehalt iiber die vorliegenden Sdtze iiber die
Erfahrung hinausgehen. Gegeniiber Millverstindnissen sei ausdriick-
lich darauf hingewiesen, daB nicht nur die universellen Sitze der
Wissenschaft, sondern schon die singuliren Aussagen der Wissenschaft
iiber die Dingwelt in ihrem Gehalt iiber die vorliegenden Sitze iiber
die Erfahrung hinausgehen.

Es ist nun ein glicklicher Umstand, dall die verschiedensten
Menschen zu iibereinstimmenden Aussagen iiber die Dingwelt gelangen.
Es sind also intersubjektiv giltige Aussagen iiber die Dingwelt méglich.
Dieser Umstand ist auch in Einklang mit der Vorstellung, daB3 es eben
Dinge unabhidngig von den sie wahrnehmenden Menschen gibt und
daB die verschiedenen Subjekte von diesen Dingen durch Wahrnehmung
Kunde erhalten. Die Wissenschaft geht also im Sinne eines Realismus



Zur Phinomenologie der Erfahrung 213

vor, und gelangt durch dieses, ihr Vorgehen, zu intersubjektiven Aus-
sagen fiiber die Dingwelt.

Von unsrem phdnomenologischen Standpunkt jedoch diirfen wir
diese realistische Voraussetzung nichf machen : wir haben darum ein-
fach festzustellen, daB3 die Wissenschaft in bestimmter Weise zu Sitzen
iiber Dinge gelangt, und zwar zu intersubjektiv giltigen Sitzen. Man
kann dieses Verfahren rein logisch analysieren, ohne dabei die reali-
stische These vorauszusetzen. Freilich, der Erfolg dieses Verfahrens
— eben der Aufbau einer intersubjektiven Wissenschaft — wird am
leichtesten verstindlich, wenn wir die realistische These annehmen.
Somit kann man sagen, dall der erfolgreiche Aufbau einer intersubjek-
tiven Wissenschaft die realistische These nahelegt. Doch kann sich
der Philosoph damit nicht begniigen, sondern er muf3 unabhéngig von
diesem Erfolg trachten, den Realismus erkenntnistheoretisch zu be-
griinden ; er wird damit zu einer Begriindung gefiihrt, die unabhingig
und vor aller Erfahrungswissenschaft gilt.

Wir werden uns in der vorliegenden Arbeit mit Aussagen iiber die
Dingwelt nicht zu beschéftigen haben. Uns interessieren von den
Aussagen der Wissenschaft nur jene, welche sich auf die Erfahrung
selber beziehen ; es sind dies die sog. phinomenalen Sdtze. Auf sie
werden wir am Schlusse der vorliegenden Arbeit zuriickkommen.

III. Die Struktur des Erfahrungsinhaltes.

10. Ubersicht. Als allgemeines Merkmal des Erfahrungsinhaltes
haben wir eine Struktur bestimmter Art anzusehen ; sie besteht in
Folgendem :

Im Erfahrungsinhalt lassen sich einzelne Phdnomene unterscheiden,
zwischen denen Relationen bestehen. Die Relationen lassen sich in
zwel Klassen einteilen, namlich in :

a) raum-zeitliche Relationen,

b) Vergleichsrelationen.

Die raum-zeitlichen Relationen sind Ausdruck des raum-zeitlichen
Charakters der Erfahrung, d. h. des Umstandes, da8 die einzelnen
Phinomene in eine Ordnung hineingestellt sind, welche alle Phanomene
umfaBt. Die Vergleichsrelationen sind Ausdruck einer unmittelbaren
Vergleichbarkeit, welche zwischen den Phéinomenen — und zwar unab-
hingig von deren gegenseitiger Beziehung in der raum-zeitlichen Ord-
nung — besteht.



214 Zur Phinomenologie der Erfahrung

11. Die raum-zeitliche Ordnung. Der raum-zeitliche Charakter
der Erfahrung ist eine unmittelbar erlebte Tatsache. Er kommt dadurch
zustande, daB die zu den in zeitlicher Ordnung aufeinanderfolgenden
BewuBtseinszustinden gehérigen Wahrnehmungsinhalte raumlich ge-
ordnet sind, und zwar derart, daB die raumliche Ordnung allen Wahr-
nehmungsinhalten gemeinsam ist.

a. Die Zeit (eigentlich miiiten wir « phinomenale Zeit» sagen,
um sie von der « Zeit der Dingwelt » zu unterscheiden) ist eine eigen-
artige asymmetrische Ordnung der Bewultseinszustinde, welche auf
der Nichtumkehrbarkeit der reflexiven Riickkehr des Bewultseins zu
sich selber beruht. Unter dieser Nichtumkehrbarkeit haben wir fol-
gendes zu verstehen :

Befindet sich das Bewulltsein in einem bestimmten seiner Zu-
stinde, den wir @ nennen wollen, so gibt es Zustinde, die das Bewul3t-
sein durch reflexive Riickkehr zu sich selber finden kann, und solche,
die es auf diese Weise nicht finden kann. Sei b ein Zustand, den das
Bewultsein, das sich in a befindet, durch reflexive Riickkehr zu sich
selber finden kann, so ist es dem Bewuftsein, sobald es sich im Zu-
stand & befindet, unmoglich, durch reflexive Riickkehr zu sich selber
den Zustand a zu finden.

Wir kénnen nunmehr definieren : Von zwei Zustinden & und
heillt « a spater als b» (also « b friiher als a »), falls es dem BewuBtsein,
sobald es sich im Zustand a befindet, moglich ist, durch reflexive Riick-
kehr zu sich selber & zu erreichen. Infolge der Nichtumkehrbarkeit
sind @ und b, daher auch «frither » und «spéter » nicht vertauschbar.

Die Unvertauschbarkeit von « frither » und «spdter » ist ein grund-
legendes Merkmal einer Ordnung, die wir als Zeit bezeichnen. Es
kommt jedoch noch ein zweites Merkmal hinzu, namlich das Fort-
schreiten der Gegenwart in der Richtung der Zukunft. Als Gegenwart
bezeichnen wir jenen Zustand, in welchem sich das Bewultsein befindet,
als Vergangenheit alle diejenigen Zustdnde, die das BewuBtsein durch
reflexive Riickkehr zu sich selber erreichen kann, als Zukunft alle
iibrigen — durch reflexive Riickkehr unerreichbaren — Zustinde.
Jenes zweite Merkmal lift sich auch folgendermaBen beschreiben :

Simtliche Zustinde des Bewultseins lassen sich in eine lineare
Reihe ordnen, deren beide Richtungen als frither und spiter unter-
schieden sind. Fiir die Beziehung des friiher (bzw. spiter) gilt die
Transitivitit, d. h. ist a frither als & und & frither als ¢, so ist a
frither als c.



Zur Phinomenologie der Erfahrung 215

Das Fortschreiten der Gegenwart in der Richtung der Zukunft
kann als eine fortschreitende Synthese der Bewultseinszustinde an-
gesehen werden, indem immer neue Zustinde zu den bereits Ver-
gangenheit gewordenen (also in die Synthese einbezogenen) Bewuft-
seinszustinden hinzutreten.

So kommt es zu jener Ordnung, welche wir als (phinomenale)
Zeit bezeichnen. Sie ist eines der auffallendsten Merkmale des BewuBt-
seins. Auf die schwierige Frage, ob die einzelnen Zustdnde des BewuBt-
seins eine diskrete Folge bilden oder ob sie kontinuierlich ineinander
iibergehen, kann ich in der vorliegenden Arbeit nicht eingehen.

b. Der Raum (auch hier sollten wir besser « phinomenaler Raum »
sagen, um ihn vom « Raum der Dingwelt » zu unterscheiden) ist eine
den einzelnen Wahrnehmungsinhalten, welche zu den einzelnen Bewuft-
seinszustinden gehoren, gemeinsame innere Struktur. Betrachten wir
zunichst den zu einem bestimmten BewuBtseinszustand gehdrigen
Wahrnehmungsinhalt. Wir sehen in ihm eine bestimmte innere Struktur,
indem in ihm einzelne Phidnomene auftreten, zwischen denen Rela-
tionen bestehen. In ihrer Gesamtheit bilden diese Relationen eine
Ordnung ; und diese ist es, welche wir als Raum bezeichnen. In dieser
Ordnung nimmt jedes Phinomen einen bestimmten Platz ein, der
— relativ zu den von den andern Phinomenen eingenommenen
Plitzen — eindeutig durch die rdumlichen Relationen zwischen dem
betrachteten Phinomen und diesen letzteren bestimmt ist.

Aber nicht nur dadurch sind die Phidnomene Glieder der raum-
lichen Ordnung, daB sie in dieser bestimmte Plitze einnehmen ; sie
sind auBerdem in sich selber raumlich, sie sind — wie man es nennt —
ausgedehnt, d. h. sie enthalten in sich selber Teile der rdumlichen
Ordnung. Jenen Teil der riaumlichen Ordnung, den ein bestimmtes
Phianomen in sich enthalt, bezeichnen wir als dessen rdumliche Gestalt.

Es gibt eine atomistische Auffassung des Raumes, welche behauptet,
daB wir die riumliche Gestalt eines Phdnomens aus den einzelnen
Wahrnehmungselementen — welch letztere allein von uns unmittelbar
erlebt werden — zusammensetzen ; auf analoge Weise soll dann auch
die riumliche Ordnung des gesamten Wahrnehmungsinhaltes entstehen,
indem wir die einzelnen Wahrnehmungselemente zusammensetzen.
Wir lehnen diese Auffassung ab, denn wir sind der Meinung, dall uns
in den Wahrnehmungsinhalten der Raum als solcher, mit den Gestalten
der einzelnen Phdnomene als seinen — durch die rdumlichen Rela-
tionen zwischen den Phidnomenen — zugeordneten Gliedern gegeben ist.



216 Zur Phinomenologie der Erfahrung

Auch sind wir der Meinung, dal3 uns die Gestalten nicht flichenhaft,
sondern wahrhaft raumlich, d. h. als Glieder einer dreidimensionalen
Ordnung gegeben sind.

Es sei betont, daB sich diese unsre Ausfithrungen auf den phino-
menalen Raum beziehen ; der mefrische Raum, mit welchem es die
Geometrie zu tun hat, steht u. E. wohl mit dem phidnomenalen Raum
in einer bestimmten Beziehung, ist aber diesem nicht unmittelbar
gleichzusetzen. Eine Untersuchung des Raumproblems miite sich in
erster Linie mit dem Zusammenhang zwischen dem phinomenalen
und dem metrischen Raum beschiftigen ; doch liegt eine solche Unter-
suchung auflerhalb des Rahmens der vorliegenden Arbeit.

Die innere Struktur des Wahrnehmungsinhaltes entsteht nun da-
durch, daB einerseits die Phdnomene durch die zwischen ihnen
bestehenden raumlichen Relationen untereinander wverkniipft sind,
andrerseits die einzelnen raumlichen Relationen dadurch, dal3 ein wund
dasselbe Phdanomen als Term in verschiedenen Relationen auftritt. So
entsteht gewissermalen ein Nefz, das fiir den betreffenden Wahr-
nehmungsinhalt kennzeichnend ist.

Es wire nun denkbar, dal die inneren Strukturen der verschie-
denen Wahrnehmungsinhalte untereinander unvergleichbar wiren. Dies
ist jedoch nicht der Fall. Dem Bewultsein, das sich in einem
bestimmten Zustand befindet, ist eine bestimmte Struktur des zu
diesem Zustand gehorigen Wahrnehmungsinhaltes gegeben. Mit dieser
Struktur kann es aber die Strukturen aller jener Wahrnehmungsinhalte
vergleichen, die es durch reflexive Riickkehr zu sich selber zu erreichen
imstande ist. Infolgedessen sind die Strukturen der einzelnen Wahr-
nehmungsinhalte nur verschiedene Arten, die Phidnomene riaumlich zu
ordnen ; aber die Ordnung selber erfolgt in einem und demselben Raum,
der also allen Wahrnehmungsinhalten gemeinsam ist. Es gibt somit
nur einen phianomenalen Raum.

e. Die raum-zeitliche Ordnung der Erfahrung entsteht nun da-
durch, daB die Wahrnehmungsinhalte — denen die riumliche Ordnung
gemeinsam ist — in zeitlicher Ordnung aufeinanderfolgen. Da der
Raum allen Wahrnehmungsinhalten gemeinsam ist, so hat es einen
Sinn, von rdumlichen Relationen zwischen den Phinomenen, die in
verschiedenen Wahrnehmungsinhalten auftreten, zu sprechen. Aber
zwischen solchen Phinomenen bestehen auch zeitliche Relationen.
Denn ein Wahrnehmungsinhalt ist entweder frither oder spiter als
ein andrer Wahrnehmungsinhalt, je nach der zeitlichen Folge der



Zur Phianomenologie der Erfahrung 217

BewuBtseinszustinde, zu denen diese Wahrnehmungsinhalte gehéren ;
dasselbe gilt dann fiir die in ihnen vorkommenden Phinomene. Alle
diejenigen Phdnomene, welche zu demselben Wahrnehmungsinhalt
gehoren, heillen gleichzeitig (wobei dieses Wort natiirlich in phéno-
menalem und nicht in physikalischem Sinn zu verstehen ist).
Indem die zeitlichen Relationen zu den raumlichen Relationen
zwischen den Phidnomenen hinzutreten, entstehen raum-zeitliche Rela-
tionen zwischen den Phanomenen. Diese sind als Ausdruck einer alle
Phidnomene umfassenden raum-zeitlichen Ordnung anzusehen.

12. Die Vergleichsrelationen. Die Vergleichsrelationen sind — wie
schon der von uns gewdhlte Name sagt — Ausdruck der Vergleichbar-
keit (Identifizierbarkeit) der Phdnomene. Wir haben schon in 10
gesagt, dafl die Vergleichbarkeit zwischen Phdnomenen unabhingig
von deren gegenseitiger Beziehung in Raum und Zeit besteht. Der
Vergleich der Phdnomene erfolgt nach zwei verschiedenen — und von-
einander unabhingigen — Gesichtspunkten, nimlich nach dem Gesichts-
punkt der rdumlichen Gestalt (vgl. hierzu 11 a) und nach dem Gesichts-
punkt der qualitativen Beschaffenheif. Wir betrachten es als eine
unmittelbar erlebte Tatsache, daB jedes Phianomen riumliche Gestalt
und qualitative Beschaffenheit aufweist, und daB sich sowohl die
raumlichen Gestalten als auch die qualitativen Beschaffenheiten der
voneinander in Raum und Zeit unterschiedenen Phdnomene mitein-
ander vergleichen lassen. Wihrend wir in 11 a eine Erklirung geben
konnten, was unter riumlicher Gestalt zu verstehen ist, ist solches
fiir die qualitative Beschaffenheit (wir wollen kiirzer « Qualitit » sagen)
nicht moglich. Was Qualitdt ist, ist nicht erklirbar, wohl aber ist es
unmattelbar erlebbar.

Wird der Vergleich der Qualititen oder Gestalten (so sagen wir
kiirzer statt «rdumliche Gestalt ») durchgefiihrt, so zeigt es sich, daf
bestimmte Phinomene mit bestimmten andern Phinomenen — sei es
in Bezug auf die Gestalt, sei es in Bezug auf die Qualitit — identifi-
zierbar sind. Im allgemeinen ist ein bestimmtes Phinomen in Bezug
auf die Qualitdt nicht mit denselben Phinomenen identifizierbar, mit
denen es in Bezug auf die Gestalt identifizierbar ist. Als Beispiel
solcher Identifikationen diene : (a) die Identifikation eines Phdnomens
mit andern Phidnomenen in Bezug auf die Qualitit «rot»; (b) die
Identifikation eines Phdnomens mit andern Phidnomenen in Bezug
auf die Gestalt « Kreis .



218 Zur Phianomenologie der Erfahrung

Indem wir nun alle Phinomenen zusammenfassen, die sich — sei
es in Bezug auf die Gestalt, sei es in Bezug auf die Qualitit — identifi-
zieren lassen, entstehen Gruppen von Phinomenen. Eine solche Gruppe
ist in keiner Weise abgeschlossen, sondern es ist stets mdglich, dal
wir in weiteren, bisher noch nicht erlebten Wahrnehmungsinhalten
Phianomene finden, welche sich mit den untereinander schon identifi-
zierten Phinomenen einer bestimmten Gruppe ebenfalls identifizieren
lassen. Die Zahl der Phianomene, welche sich untereinander identifi-
zieren lassen, ist somit grundsitzlich unbeschrinkt. Eine und dieselbe
raumliche Gestalt, eine und dieselbe qualitative Beschaffenheit kann
an beliebig vielen einzelnen Phdnomenen auftreten. Sie ist etwas
allgemeines, im Gegensatz zu den konkret-einmaligen Phidnomenen.
Man bezeichnet darum die Qualititen und die Gestalten als Universalien
und stellt ihnen die einzelnen Phinomene als Individualien gegeniiber.
Es sei bemerkt, dall wir die « phdnomenalen » Individualien und Uni-
versalien, mit denen wir es hier zu tun haben, wohl zu unterscheiden
haben von den «Individualien und Universalien der Dingwelt ».

13. Zusammenfassung. Indem wir das in 11 und 12 Gesagte
zusammenfassen, konnen wir die Struktur der Erfahrung kurz folgender-
maBen beschreiben : Es gibt eine raum-zeitliche Ordnung, in ihr hat
jedes Phinomen seinen bestimmten Platz, der eindeutig festgelegt ist
durch die Gesamtheit seiner raum-zeitlichen Relationen zu andern
Phinomenen. Ferner bestehen Relationen zwischen den einzelnen
Phianomenen infolge der Vergleichbarkeit ihrer riumlichen Gestalten
und qualitativen Beschaffenheiten. Die Vergleichbarkeit wird durch
die Vergleichsrelationen ausgedriickt ; sie besteht unabhingig von der
gegenseitigen raum-zeitlichen Beziehung zwischen den Phinomenen.

14. Bemerkung zum Universalienproblem. Obwohl das Univer-
salienproblem den Standpunkt der Phénomenologie iiberschreitet, so
ist doch schon in der Phdnomenologie eine bestimmte Stellungnahme
zu diesem Problem maglich und erforderlich. Denn von dieser Stellung-
nahme hingt die weitere Behandlung dieses Problems in der Erkenntnis-
theorie ab. Leider miissen wir uns in der vorliegenden Arbeit mit
einer kurzen Bemerkung begniigen ; aber diese Bemerkung halte ich
— trotz ihrer Kiirze — fiir wichtig.

In der Phdnomenologie handelt es sich selbstverstiandlich nicht
um eine Frage nach dem «fundamentum in re» der Universalien,
sondern um die Frage nach der Grundlage der Identifizierbarkeit der



Zur Phinomenologie der Erfahrung 219

Phianomene. Aber schon in Bezug auf diese Frage lassen sich die beiden
Standpunkte unterscheiden, die in weiterer Verfolgung — in der Er-
kenntnistheorie — zu den im Mittelalter Realismus und Nominalismus
genannten Standpunkten fiithren. Dies berechtigt uns, auch schon in
der Phianomenologie die Bezeichnungen Realismus und Nominalismus
(vielleicht ware es besser « phanomenaler » Realismus und Nominalismus
zu sagen) zu verwenden.

1. Der Realismus behauptet, dal wir von jedem Phédnomen ein
unmittelbares, nicht weiter zuriickfithrbares Wissen haben, welches
wir als «Bedeutungswissen » bezeichnen wollen. Die Bedeutung des
Phinomens, auf die sich jenes Wissen bezieht, 1iBt sich zerlegen in
die Bedeutung einer Qualitit und die Bedeutung einer Gestalt. Der
Realismus behauptet nun, daB es unmittelbar einsichtig ist, daB wir
dieselbe Qualitdt, bzw. dieselbe Gestalt in der Bedeutung verschiedener
Phinomene vorfinden ; und dies sei die Grundlage der Identifizierung.

2. Der Nominalismus leugnet — wenn schon nicht immer das
Bedeutungswissen selber — so doch dessen Unmittelbarkeit und Un-
zuriickfiihrbarkeit. Fiir ihn sind die Vergleichsrelationen das Erste;
indem wir die Phidnomene zusammenfassen, entsteht der Eindruck
von etwas Gemeinsamem (das wir als Qualitat oder Gestalt bezeichnen).
Aber von der Qualitdt oder von der Gestalt eines einzelnen Phinomens
zu sprechen, ist nach Auffassung des Nominalismus sinnlos.

Schon in unsren bisherigen Ausfiihrungen haben wir uns in unsrer
Ausdrucksweise dem Standpunkt des Realismus angeschlossen. So
sagten wir z. B. « daB jedes Phianomen raumliche Gestalt und qualitative
Beschaffenheit aufweist ». In dieser unsrer Ausdrucksweise ist schon
unsre Stellungnahme fiir den Realismus implizit enthalten.

Wir nehmen aber auch explizit Stellung fiir den Realismus, indem
wir es als eine auf reflexivem Wege gefundene Erkenntnis ansehen, daB
wir ein Bedeutungswissen um die Phinomene haben. Ebenso kennen
wir in letzter — nicht weiter zuriickfiihrbarer — Weise die Bedeutung
der Universalien (z. B. der Qualitit « rot » oder der Gestalt « Kreis »),
und diese Bedeutung ist nichts andres als das, was durch den Inhalt
eines Begriffes ausgedriickt wird. -

IV. Das System der Bedeutungen.

15. Problemstellung. Die raum-zeitlichen Relationen zwischen den
Phinomenen sind Ausdruck einer einhertlichen, alle Phinomene um-
fassenden rawum-zeitlichen Ordnung. Die Vergleichsrelationen fassen



220 Zur Phinomenologie der Erfahrung

die Phinomene zu Gruppen zusammen, derart, dal} sich eine bestimmte
Bedeutung (Qualitiat oder Gestalt) in der Bedeutung aller zu einer Gruppe
zusammengefal3ten Phinomene vorfindet. Es lassen sich also ebenso-
viele solcher Gruppen aufstellen, als es Qualititen und Gestalten gibt.

Man kann nun, veranlaBt durch das Bestehen einer einheitlichen
raum-zeitlichen Ordnung, die Frage aufwerfen, ob denn jene Gruppen
von Phidnomenen etwas letztes seien, zwischen denen weiter keine
Beziehungen bestehen, oder ob diese Gruppen selber Teile eines ein-
heitlichen Systems sind. Da jede dieser Gruppen durch ein bestimmtes
Universale (d. h. durch eine universelle Bedeutung) gekennzeichnet
ist, so kommt unsre Frage auf die folgende Frage hinaus: Sind die
universellen Bedeutungen (Qualititen und Gestalten) etwas Letztes,
oder besteht zwischen thnen ein systematischer Zusammenhang ?

Wir werden in den folgenden Ausfiihrungen zeigen, daf3 ein solcher
Zusammenhang besteht. Er ist jedoch von ziemlich komplizierter Art.
Vor allem haben wir es — sobald wir von den Bedeutungen der Phino-
mene selber ausgehen — mit einem Doppelsystem zu tun: in den
Bedeutungen der Phidnomene haben wir Qualititen und Gestalten zu
unterscheiden ; es gibt ein System der Qualititen und ein System der
Gestalten, und beide Systeme sind von einander unabhingig. Ferner
haben wir in jedem dieser Systeme zwei verschiedene Stufen zu
unterscheiden : auf der ersten Stufe werden die Bedeutungen der
Phidnomene dadurch geordnet, dall sich in ihnen dasselbe Universale
findet ; auf der zweiten Stufe erfolgt die weitere Zusammenfassung der
oben erwidhnten Gruppen auf Grund des systematischen Zusammen-
hanges, der zwischen den Universalien besteht.

16. Die erste Stufe: identische und typische Gleichheit. Wir haben
schon frither gesagt, dall sich ein bestimmtes Universale an einer
groBen — grundsdtzlich unbegrenzten — Zahl von Phinomenen findet.
Auf Grund dessen, was wir iiber das Bedeutungswissen sagten, haben
wir diese unsre Behauptung nunmehr zu formulieren : ein bestimmtes
Universale findet sich in den Bedeutungen einer groSen — grund-
siatzlich unbegrenzten — Zahl von Phidnomenen. (Wir gebrauchen
also das Wort « Universale » in dem Sinn, daf} es eine Bedeutung ist,
nicht eine Bedeutung hat). Es ist nun entweder denkbar, daB wir
dasselbe Universale in den Bedeutungen verschiedener Phidnomene
auch in gleicher Weise finden, oder aber in wverschiedener Weise. Im
ersten Fall sind die Bedeutungen — soweit sie Gestalt sind, bzw. so-



Zur Phinomenologie der Erfahrung 221

weit sie Qualitat sind — vollkommen gleich, wir sprechen von iden-
tischer Gleichheit der Phinomene in Bezug auf das Universale ; im
zweiten Falle sind sie ungleich, aber doch nicht schlechthin ungleich,
sondern in diesen Bedeutungen ist dasselbe Universale in verschiedener
Weise ausgedriickt. In diesem Falle nennen wir die Phinomene #ypisch
gleich in Bezug auf das betreffende Universale.

Es zeigt sich nun, daBl die Qualititen in simtlichen Bedeutungen
von Phdnomenen, in denen sie auftreten, sich in gleicher Weise wieder-
finden ; dagegen tritt dieselbe Gestalt in den Bedeutungen verschiedener
Phianomene in verschiedener Weise auf : wir haben es also mit ¢ypischer
Gleichheit zu tun. In den Bedeutungen der einzelnen Phidnomene
finden wir einen mehr oder weniger vollkommenen Ausdruck der als
Universalien anzusehenden Gestalten, wiahrend diese selber #nicht in
den Bedeutungen vorkommen. Wir nennen darum die Universalien
«ideale Gestalten » oder auch Typen. Obwohl sie in den konkreten
Bedeutungen der Phinomene nicht vorkommen, haben wir doch ein
unmittelbar anschauliches Wissen um sie, ein Wissen, welches iiber ihre
konkreten Auspragungen bis zu ihnen durchdringt. So wissen wir
— und zwar unmittelbar anschaulich — was ein «idealer Kreis » oder
ein «ideales Rechteck » ist. Dieses Wissen hat nichts zu tun mit einer
geometrischen Definition ; es ist unabhingig von dieser, ja es ist — wie
wir glauben — die notwendige Voraussetzung der Geometrie. In der
Tatsache jedoch, daB sich gerade fiir die anschaulichen idealen Gestalten
einfache geometrische Definitionen geben lassen, zeigt sich u. E. ein
bestimmter Zusammenhang zwischen dem phdnomenalen Raum und
dem von der Geometrie behandelten metrischen Raum ; doch kann
ich hier auf diesen Zusammenhang nicht eingehen.

In den Bedeutungen der einzelnen Phinomene finden wir — wie
schon gesagt — mehr oder weniger vollkommene Auspriagungen der
idealen Gestalten. Sind es Ausprigungen derselben idealen Gestalt, so
werden die Phdnomene nach «typischer Gleichheit » identifiziert.

17. Die zweite Stufe. Es ist zweckmiBig, auf der zweiten Stufe
das System der Qualititen und das System der Gestalten getrennt zu
betrachten.

a. Das System der Qualititen. Das System der Qualititen wird
gewohnlich in der «Psychologie der Sinneswahrnehmungen » unter-
sucht. Es zeigt sich ndamlich, daB die systematische Verwandtschaft
der Qualititen untereinander im Zusammenhang steht mit dem Bau



222 Zur Phinomenologie der Erfahrung

und der Funktion der Sinnesorgane. Dieser Umstand konnte dazu
verleiten, das System der Qualititen einfach als Ausdruck bestimmter
physiologischer Verhdltnisse anzusehen. Demgegeniiber mull betont
werden, daB es sich in diesem System um einen wunmittelbar erlebten
Zusammenhang der Qualititen untereinander handelt, der zwar augen-
scheinlich irgendwie mit dem Bau und der Funktion der Sinnesorgane
zusammenhédngt, der jedoch nicht auf diese Weise erklirt werden
kann. Die Frage nach der Grundlage der systematischen Verwandt-
schaft wiirde den Rahmen der Phianomenologie iiberschreiten ; diese
hat nur eine Beschreibung zu geben.

Die Qualititen lassen sich zunichst in einzelne Gruppen einteilen
(z. B. in Farben, in Tone). Die zu einer bestimmten Gruppe gehérigen
Qualititen sind wohl voneinander unterschieden, aber ihre Verschieden-
heit ist nicht absolut, sondern es besteht zugleich eine mehr oder
weniger groBe Verwandischaft der Qualititen untereinander. Auf
Grund der gréBeren oder geringeren Verwandtschaft lassen sich Reihen
von Qualititen aufstellen, und zwar zeigt es sich, da eine bestimmte
Qualitit im allgemeinen zu mehr als einer Reihe gehort. Es entsteht
auf diese Weise eine mehrdimensionale Ordnung.

In den einzelnen Reihen sind die Qualitidten diskontinuierlich von-
einander unterschieden, d. h. es lassen sich stets Qualititen angeben,
zwischen welchen keine Zwischenqualititen bestehen.

b. Das System der Gestalten. Im System der Gestalten haben wir
— wie schon erwihnt — die idealen Gestalten (Typen) als Universalien
anzusehen. Auch zwischen den Typen bestehen verwandtschaftliche
Beziehungen. Die Grundlage dieser Verwandtschaft ist das « Anschau-
lich-Allgemeine ». So wie sich ndmlich in den Bedeutungen der Phiino-
mene nicht die Typen selber finden, sondern deren mehr oder weniger
vollkommene Ausprigungen, ebenso lassen sich die Typen selber als
verschiedenartige Auspriagungen bestimmter « Typen hiherer Ordnung »
auffassen. Der Typus hoéherer Ordnung ist aber nicht mehr in der-
selben Weise gestalthaft anschaulich, wie der Typus erster Ordnung.
Es ist der Gesichtspunkt des Allgemeinen, und zwar des Anschaulich-
Allgemeinen (im Gegensatz zum Begrifflich-Allgemeinen), der uns zur
Erkenntnis von Typen héherer Ordnung fithrt. Als Beispiel fiir einen
Typus hoherer Ordnung diene der Typus «geschlossene Kurve », der
sich am vollkommensten im Typus « Kreis » ausprigt, daneben in einer
weniger vollkommenen Weise im Typus « Ellipse » usw.

Wihrend wir nur eine begrenzte Anzahl voneinander in diskonti-



Zur Phinomenologie der Erfahrung 223

nuierlicher Weise unterschiedener Qualititen kennen, scheint fiir die
Anzahl der voneinander unterschiedenen Gestalten keine Begrenzung
zu bestehen. Eine Aufzdhlung ist nicht moglich, wohl aber 1a8t sich
jede Gestalt einem bestimmten Typus hoherer Ordnung zuordnen,
und so in das System der Gestalten eingliedern.

18. SchluBbemerkung. Es gibt also einen systematischen Zusammen-
hang zwischen den Universalien, und infolgedessen besteht zwischen
den Bedeutungen der einzelnen Phinomene iiber die Universalien hin-
weg ein innerer Zusammenhang. In der unmittelbaren Erfahrung ist
dieser Zusammenhang unabhingig von den raum-zeitlichen Beziehungen
zwischen den Phidnomenen, und ferner ist dieser Zusammenhang ein
andrer in Bezug auf die Qualititen, und ein andrer in Bezug auf die
Gestalten.

Wenn nun auch das System der Universalien als analoges Gegen-
stiick zu der einheitlichen raum-zeitlichen Ordnung aufgefaBt werden
kann, so sei doch auf einen wesentlichen Unterschied hingewiesen.
Die raum-zeitlichen Relationen bestehen zwischen den Phinomenen
selbst ; die in IV. behandelten systematischen Beziehungen gelten
zwischen den Universalien, die sich in der Bedeutung der Phéno-
mene finden. Durch die raum-zeitlichen Relationen ist jedes Phdnomen
eindeutig bestimmt (ndmlich durch Angabe seines Platzes in Raum
und Zeit relativ zu den Plitzen andrer Phénomene). Dagegen lit
sich durch Angabe von Universalien ein bestimmtes Phinomen nicht
eindeutig kennzeichnen.

V. Die Aussagen iiber den konkreten Erfahrungsinhalt.

19. Die Aussageweisen. Wir gehen nun an die Entwicklung der
grundlegenden Regeln, denen die Darstellung des konkreten Erfahrungs-
inhaltes zu folgen hat. Wir haben frither (in 7) zwischen der Existenz
und dem Inhalt der Erfahrung unterschieden. Der Inhalt zeigt eine
bestimmte Struktur, indem zwischen einzelnen Phinomenen Relationen
bestehen ; ferner haben wir ein unmittelbares Wissen um die Bedeutung
eines Phinomens. Es sind also zwei Dinge, welche eine Darstellung
des Erfahrungsinhaltes zum Ausdruck bringen muB: Bedeutung der
Phanomene und Relationen zwischen den Phdnomenen. Da wir ferner
die Existenz des Erfahrungsinhaltes aussagen, so mu3 auch von allem,
was dargestellt wird — soll es Darstellung des Erfahrungsinhaltes



224 Zur Phinomenologie der Erfahrung

sein — ebenfalls die Existenz ausgesagt werden. Somit kommen die
Existenzaussagen zur Darstellung der Bedeutung oder Angabe der
Relation noch hinzu.

Dementsprechend unterscheiden wir drei verschiedene Aussage-
weisen, welche wir als existentiell, quidditativ und empirisch bezeichnen :

a) Ein Satz nach existentieller Aussageweise ist die Behauptung,
dal} ein bestimmtes Objekt (z. B. ein Phinomen oder eine Relation)
existiert. Es sei hier nochmals erinnert, daBl wir in der Phinomenologie
der Existenz keine metaphysische Bedeutung geben diirfen, sondern
ihr jene Bedeutung geben miissen, von der wir in 7 sprachen.

b) Ein Satz nach quidditativer Aussageweise gibt an, welche Uni-
versalien sich in der Bedeutung eines bestimmten Phdnomens finden.
Die Beschreibung der Bedeutung eines Phinomens durch Angabe der
in ihr vorkommenden Universalien nennen wir die Angabe der Quidditit
eines Phidnomens. Diese « phdnomenalen Quidditditen » haben wir
wohl zu unterscheiden von den « Quiddititen der Dinge ».

¢) Ein Satz nach empirischer Aussageweise gibt an, welche Rela-
tionen bestehen. Die Angabe einer raum-zeitlichen Relation setzt
keine Sditze nach quidditativer Aussageweise voraus, denn die raum-
zeitlichen Relationen gelten ja fiir die Phinomene selber, ohne Riick-
sicht auf deren Bedeutungen. Dagegen setzt die Angabe einer Ver-
gleichsrelation voraus, daBl wir die Bedeutung der betreffenden Phino-
mene kennen ; diese Kenntnis ist durch Sitze nach quidditativer
Aussageweise auszudriicken.

20. Aussageweise und Logik. Zu jeder dieser drei Aussageweisen
gehort eine eigene Form der Logik. Es ist wichtig, auf dieser Tatsache
zu bestehen, und dies umsomehr, als sie meist nicht geniigend hervor-
gehoben wird. Schuld daran ist vor allem der Umstand, daB in der
traditionellen Logik, die im wesentlichen Logik der quidditativen Aus-
sageweise ist, dieser quidditativen Logik die Logiken der beiden andern
Aussageweisen in irgendeiner Form eingefiigt wurden.

Auf die Logik der existentiellen Aussageweise einzugehen, liegt
auBerhalb des Rahmens der vorliegenden Arbeit. Es sei nur erwihnt,
daB man immer deutlicher die Ungemessenheit der traditionellen Logik
(die ja vor allem quidditative Logik ist) fiir die Metaphysik empfindet.

Um dagegen die moderne Wissenschaft und ihre Logik zu ver-
stehen, ist es wichtig, auf den Unterschied zwischen der quidditativen
und der empirischen Logik einzugehen. Die moderne Wissenschaft



Zur Phanomenologie der Erfahrung 225

interessiert sich namlich fiir den Erfahrungsinhalt nur insofern, als er
ein Nelz von Relationen ist. Auf die Darstellung der Bedeutungen
der Phinomene verzichtet sie von vornherein. Infolgedessen bedient
sie sich der empirischen Aussageweise und die Logik, der sie folgt,
ist die Logik der empirischen Aussageweise, die Logistik.

Die Logistik wurde in den letzten Jahrzehnten — in erster Linie
durch Mathematiker — entwickelt, und als eine neue fortgeschrittenere
Form der Logik angesehen. Die sog. Wiener Schule des logistischen
Neupositivismus (Schlick, Carnap usw.) hat von der Logistik Gebrauch
gemacht, um zu zeigen, dall es aullerhalb der Probleme der Erfahrungs-
wissenschaft iiberhaupt keine sinnvollen Probleme gebe, daB also alle
Philosophie sinnlos sei. Das Argument fiir diese Behauptung war, da3
sich diese Probleme in echten — d. h. durch die Regeln der Logistik er-
laubten — Satzen iiberhaupt nicht formulieren lassen. Indem wir zeigen,
daB die Logistik die Logik der empirischen Aussageweise ist, entziehen
wir jenem Argument seine Grundlage : es ist ja klar, daBl die Philosophie
sich micht der empirischen Aussageweise bedient, und daBl sie darum
nicht im Einklang mit den Regeln der Logistik vorgeht.

Wenn die Logistik die Logik der empirischen Aussageweise ist,
so verstehen wir andrerseits, warum sie von so groBler Bedeutung ist
fiir die logische Analyse der Mathematik und der Erfahrungswissen-
schaft. Es liegt uns ferne, diese ihre Bedeutung zu bezweifeln, aber
neben der Logistik besteht die traditionelle Logik nach wie vor — als
Logik der quidditativen Ausageweise — zurecht.

Unsre Behauptung, daB die Logistik die Logik der empirischen
Aussageweise ist, rechtfertigen wir dadurch, daB wir zeigen, (1) als was
die Logistik — im Gegensatz zur traditionellen Logik — den Satz
betrachtet und (2) wie die Logistik die Universalien auffaB3t.

21. Die Logistik als Logik der empirischen Aussageweise. Nach
der Auffassung der fraditionellen Logik besteht jeder Satz aus Subjekt
und Pridikat ; der Satz wird als eine Aussage iiber einen bestimmten
Gegenstand angesehen. Das Pridikat ist ein Universale, das Subjekt
kann ein Individuale oder ein Universale sein. Ist das Subjekt ein
Individuale, dann wird behauptet, daB dessen Quidditiit das als Pradikat
vorkommende Universale enthilt ; ist das Subjekt ein Universale, dann
wird die Bedeutung des Subjektes in Beziehung gesetzt zu der Bedeu-
tung des Pridikats. Wir sehen also, daB die traditionelle Logik den
Satz so auffalt, wie es der gquidditativen Aussageweise entspricht ; es

Divus Thomas. 156



226 Zur Phinomenologie der Erfahrung

kommt auf die Bedeutung von Subjekt und Pridikat an, die Bedeutung
wird durch den Begriffsinhalt ausgedriickt.

Fiir die Logistik ist jeder Satz eine Relation, es gibt Relationen
zwischen zwei Termen, zwischen drei Termen usw. Wohl spricht man
— zumal bei Relationen zwischen zwei Termen — auch von Subjekt
und Pridikat ; aber diese Ausdrucksweise bedeutet in der Logistik
nicht dasselbe wie in der traditionellen Logik : es ist nur eine von der
traditionellen Logik iibernommene Bezeichnungsweise. Diese Auf-
fassung des Satzes als einer Relation entspricht vollkommen der
empirischen Aussageweise ; fiir diese ist ja die Erfahrung nichts andres
als ein Netz von Relationen, die an gemeinsam vorkommenden Termen
zusammenhdngen.

Auch die Logistik verwendet Universalien ; aber auch die Univer-
salien miissen anders aufgefalBt werden als dies in der traditionellen
Logik geschieht. Um dies zu verstehen, erinnern wir uns, da3 es auller
den raum-zeitlichen Relationen auch noch die Vergleichsrelationen
gibt ; auch diese sollen in empirischer Aussageweise dargestellt werden.
Dies geschieht, indem man angibt, zu welcher Gruppe von identifizier-
baren Phidnomenen ein bestimmtes Phinomen, das in bestimmten
raum-zeitlichen Relationen auftritt, gehort. Diese Zugehérigkeit wird
dadurch ausgedriickt, daB man die betreffende Gruppe bezeichnet, und
an Stelle des Phianomens die Gruppenbezeichnung in die raum-zeitliche
Relation einfiihrt. Ein Beispiel moge das Gesagte erliutern :

A und B mogen zwei Phianomen sein. Wir bilden den Satz

« A ist links von B» (raum-zeitliche Relation).
Sowohl A als auch B sind mit andern Phidnomenen identifizierbar,
sie gehoren Gruppen identifizierbarer Phinomene an. Die Gruppe,
der A angehort, moge «rof » heiBen, die der B angehort, « gelb ». Dann
bilden wir anstelle des obigen Satzes den Satz:
«rot ist links von gelb »

und haben damit auBer einer raum-zeitlichen Relation auch die Ver-
gleichsrelationen ausgedriickt.

Wir sehen also, daB die Logistik die Universalien nominalistisch
auffaBt : es sind Bezeichnungen fiir Gruppen von Phinomenen (« Klassen »
in der Terminologie der Logistik). Solange man sich nur fiir die Rela-
tionen zwischen den Phdnomenen interessiert, ist diese Auffassung
— man kann sie einen «methodischen Nominalismus» nennen —
berechtigt. Aus dem, was wir in 19 sagten, folgt jedoch, daB die



Zur Phinomenologie der Erfahrung 227

Darstellung von Vergleichsrelationen, wie sie durch die Verwendung
von Universalien geschieht, Sdtze nach gquidditativer Aussageweise als
Darstellung der Bedeutung von Phdnomenen stillschweigend wvoraus-
setzt. Wenn also auch fiir die Logistik der Begriffsumfang das Wesent-
liche ist, so sind damit doch Aussagen stillschweigend vorausgesetzt,
in denen es nicht auf den Umfang, sondern auf den Inhalt der Begriffe
ankommt. Dies ist eine notwendige Bemerkung zum methodischen
Nominalismus der empirischen Aussageweise.

22. Die phiinomenalen Séitze. Wir schlieBen die vorliegende Arbeit
mit einigen Bemerkungen iiber jene Sitze, durch welche die Erfahrung
zur Grundlage der Wissenschaft wird. Wir nennen diese Satze « phdno-
menale Sdtze ». Wie wir schon in 20 sagten, beriicksichtigt die moderne
Wissenschaft nicht die Bedeutung der Phidnomene, sondern nur die
zwischen diesen bestehenden Relationen. Dementsprechend sind die
phédnomenalen Sitze Sitze nach empirischer Aussageweise. Ein phino-
menaler Satz ist die Darstellung einer raum-zeitlichen Relation zwischen
Phidnomenen, wobei jedoch anstelle des Phinomens die Bezeichnung
der Gruppe, zu der es gehort, angegeben wird (vgl. 21). In ihrer Gesamt-
heit geben die phdnomenalen Sitze an, da an bestimmten Stellen
in Raum und Zeit — welche durch Angabe von raum-zeitlichen Rela-
tionen relativ zu andern Stellen eindeutig bestimmt sind — bestimmte
Universalien auftreten.

Wenn auch die moderne Wissenschaft nur Sdtze nach empirischer
Aussageweise verwendet, so hat sie dennoch kein Recht, die Berechti-
gung der andern Aussageweisen zu ldugnen (wie es die meisten als
empiristisch bezeichneten Richtungen tun, unter anderm die Wiener
Schule des logistischen Neupositivismus). Sie darf dies umsoweniger
tun, als ja auch die phdnomenalen Sitze Sdtze nach den beiden andern
Aussageweisen voraussetzen ; dies ist leicht einzusehen, denn :

1. Die phdanomenalen Sitze setzen Sitze nach existentieller Aus-
sageweise voraus ; denn ein phinomenaler Satz darf nur dann formuliert
werden, wenn das von ihm Dargestellte in der Erfahrung existier?.
Ohne diese Regel hitte man kein Recht, die phdnomenalen Sitze als
Darstellung der Erfahrung anzusehen.

2. Die phidnomenalen Sitze setzen Sitze nach gquidditativer Aus-
sageweise voraus, und zwar deshalb, weil in den phdnomenalen Sitzen
Universalien vorkommen (vgl. 21).

Infolgedessen ist es gar micht moglich, das Problem der Grundlage



228 Zur Phinomenologie der Erfahrung

der Erfahrungswissenschaft von einem Gesichtspunkt aus zu behandeln,
der nur die empirische Aussageweise anerkennt. Es wire sehr interessant
zu zeigen, wie die Wiener Schule des logistischen Neupositivismus
gerade aus diesem Grunde scheitert ; doch leider kann ich dies in der
vorliegenden Arbeit nicht mehr behandeln.

In der vorliegenden Arbeit haben wir zunichst die Aufgabe und
die Notwendigkeit einer Phinomenologie der Erfahrung gezeigt; wir
definierten dann die Erfahrung als die Gesamtheit der Wahrnehmungs-
inhalte. Es zeigte sich, daB die so definierte Erfahrung eine bestimmte
Struktur aufweist, indem einerseits raum-zeitliche Relationen zwischen
den Phidnomenen bestehen, andrerseits sich in deren Bedeutungen
bestimmte Universalien (Qualititen und Gestalten) finden. Die raum-
zeitlichen Relationen sind Ausdruck des raum-zeitlichen Charakters
der Erfahrung ; auch zwischen den Universalien bestehen systematische
Zusammenhdnge. SchlieBlich zeigten wir, daB die Darstellung der
Erfahrung Sditze nach drei verschiedenen Aussageweisen erfordert,
Aussageweisen, zu deren jeder eine besondere Form der Logik gehort.
Wir zeigten dann, daB3 die Logistik die Logik der empirischen Aussage-
weise ist. Wir schlossen die Untersuchung mit einigen Bemerkungen
iiber die als Grundlage der wissenschaftlichen Sitze auftretenden
phidnomenalen Satze ; dabei wiesen wir insbesondere darauf hin, dall
die phinomenalen Sitze Sitze nach den beiden andern Aussageweisen
voraussetzen.

Dies also sind unsre Ergebnisse, auf deren Grundlage nunmehr
die Erkenntnistheorie der Erfahrungswissenschaft erfolgreich behandelt
werden kann.



	Zur Phänomenologie der Erfahrung

