
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 17 (1939)

Artikel: Die Tätigkeit der Geschöpfe

Autor: Gredt, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762529

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762529
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Tätigkeit der Geschöpfe.

Von P. Jos. GREDT O.S.B., Rom.

Durch die innere Erfahrung des Verstandes und des Gemeinsinnes

und auch schon durch die einfache Sinnesempfindung der niederen
Sinne (des Tastsinnes, des Geschmacks- und des Geruchsinnes) erkennen
wir unmittelbar die Tätigkeit der Geschöpfe : wir erkennen unsere

Tätigkeit in uns und auf die Außendinge, und wir erkennen die

Tätigkeit der Außendinge auf uns. Die Tätigkeiten erkennen wir
als etwas, das kommt und geht und beständig wechselt, das also von
den tätigen Dingen selbst verschieden ist. Diese Erkenntnis bezieht
sich aber nur auf die Dinge, die unmittelbar unter unsere Erfahrung
fallen. Ob die zu den Dingen hinzukommende Tätigkeit etwas sei,

das notwendig allen Geschöpfen zukommt, und was der Grund dieser

Notwendigkeit sei, und wie sie insbesondere aus den verschiedenen

Geschöpfen sich ergebe, das sind metaphysische Fragen, die, obwohl
vielfach behandelt, immerhin noch weiter aufgeklärt werden können.

1. Allen Geschöpfen kommt notwendig Tätigkeit zu.

« Die Tätigkeitsvermögen, die an den Dingen sich befinden »,

sagt der hl. Thomas, « wären ihnen zwecklos zugeteilt, wenn sie durch
ihre Vermögen nicht tätig wären ; ja noch mehr, alle Geschöpfe erscheinen

gleichsam zwecklos, wenn sie ihrer eigentümlichen Tätigkeit beraubt
sind » h Das Geschöpf wird in drei Stufen entwickelt und
vervollkommnet : 1. durch das Dasein, das die Wirklichkeit des Substanzwesens

ist, 2. durch die zum Wesen hinzukommenden Vermögen, 3. durch die

Tätigkeit dieser Vermögen. Durch die Tätigkeit findet das Geschöpf
seine letzte Entwicklung.

Hieraus ersehen wir, daß kein Geschöpf seine Tätigkeit durch
sich selbst, durch seine Substanz haben kann. Bei den Geschöpfen,
die unter unsere Erfahrung fallen, entnehmen wir das aus der Erfahrung,
wie schon bemerkt wurde. Durchschlagender Vernunftgrund aber

1
« Virtutes operativae, quae in rebus inveniuntur, frustra essent rebus

attributae, si per eas nihil operarentur : quinimmo omnes res creatae viderentur
quodammodo esse frustra, si propria operatione destituerentur » (S. th. I 105, 5 c.).



198 Die Tätigkeit der Geschöpfe

dafür, daß kein Geschöpf seine Tätigkeit durch sich selbst, durch seine

Substanz haben kann, ist der sachliche Unterschied von Wesen und
Dasein bei den Geschöpfen. Durch die Tätigkeit hat das Geschöpf
seine schlechthin letzte Entwicklung, seine letzte Wirklichkeit. Wenn
das Geschöpf durch sich selbst nicht einmal die Wirklichkeit seines

Substanzwesens, sein Dasein hat, dann hat es um so mehr nicht durch
sich selbst seine schlechthin letzte Wirklichkeit, die Tätigkeit. Denn
die letzte Wirklichkeit der tätigen Substanz, die Tätigkeit, setzt die

Wirklichkeit der Substanz als solcher, als Substanzwesen voraus. So

kann kein Geschöpf unmittelbar durch sich selbst, durch seine Substanz

tätig sein, sondern nur durch zur Substanz hinzutretende Tätigkeiten.
Wenn aber dem so ist, dann müssen auch schon die Tätigkeitsvermögen
des Geschöpfes, die durch diese Tätigkeiten nicht nur artbestimmt
sind, sondern auch ihre innere Entwicklung erfahren, ebenfalls zur
Substanz hinzutretende Bestimmtheiten sein.

Es frägt sich nun, warum das Geschöpf diese Entwicklung haben
muß. Warum muß das Geschöpf seiner Natur nach notwendig auf die

Tätigkeit hingeordnet sein Diese Frage können wir endgültig nur
beantworten, wenn wir das Ziel betrachten, das der Schöpfer bei der

Schöpfung notwendig haben muß und auf das er die Geschöpfe
notwendig hinordnen muß.

Gott ist sich selbst Endziel. Er ruht in sich selbst als in seinem

unendlichen Gut, in unendlicher Glückseligkeit. Er muß somit alles

auf sich selbst hinordnen, jedoch nicht um seine Güte und
Glückseligkeit zu vermehren, sondern um sie den Geschöpfen mitzuteilen.
Alle Geschöpfe haben an der göttlichen Güte irgendwie teil durch
ihr Sein und ihr Tätigsein. Die vernünftigen Geschöpfe aber haben in
ganz besonderer Weise an der göttlichen Güte teil durch das

Vernunfterkennen, durch das sie das göttliche Sein als solches erfassen

und lieben — unvollkommen im Erdenleben, vollkommen im
Endzustand. Sie sind hingeordnet auf das göttliche Gut als auf ihren
Glückseligkeitsgegenstand. Die Glückseligkeit der vernünftigen Geschöpfe

ist das Endziel, das Gott bei der Schöpfung hat. Unendlich glückselig
im Besitz des göttlichen Gutes, will Gott die vernünftigen Geschöpfe
auch dieses Glückes teilhaftig machen. Die vernunftlosen Geschöpfe
aber sind auf Gott hingeordnet mittels der vernünftigen, die ihrer
bedürfen : der Menschen, die ihrer bedürfen zu ihrer körperlichen
und geistigen Entwicklung und zu ihrem körperlich-geistigen Sein.

Die vernunftlosen Geschöpfe sind somit wesentlich auf den Menschen



Die Tätigkeit der Geschöpfe 199

hingeordnet : ohne den Menschen wären sie zwecklos. Auf die rein
geistigen Geschöpfe, auf die Engel, können sie nicht hingeordnet sein,
denn diese bedürfen ihrer nicht ; auch nicht zu ihrer geistigen
Entwicklung, da ihnen diese nur durch göttlichen Einfluß zuteil werden
kann. Die Körper können nicht auf die reinen Geister wirken ; wohl
aber auf den verkörperten Geist können sie wirken mittels des
sinnlichen Erkennens. Dieses Erkennen muß im Menschen so geartet sein,
daß es durch den Einfluß der Geistseele in die geistige Ordnung
erhoben wird. Es wird erhoben wurzelhaft dadurch, daß die vernünftige
Seele als solche, als vernünftige, Bestimmtheit des Körpers ist ; und
werkzeuglich als Werkzeug des tätigen Verstandes. So gewinnt der
Mensch seine Begriffe durch die Einwirkung der Körper auf ihn ; der

Engel aber hat sie nur durch unmittelbares Einwirken Gottes.
Das Geschöpf ist also seiner Natur nach auf die Tätigkeit

hingeordnet : das vernünftige Geschöpf ist auf die geistige Tätigkeit
des geistigen Erkennens und Wollens hingeordnet, durch die es Gott
erstrebt und besitzt. Das vernunftlose, unter dem Menschen stehende

Geschöpf ist auf mannigfache Tätigkeit hingeordnet, durch die es auf
den Menschen und für den Menschen wirkt zu seiner körperlichen und
geistigen Entwicklung und zu seinem körperlich-geistigen Sein, indem
es dem Menschen zur Nahrung, Kleidung und Wohnung dient. — So ist
die zu den Dingen hinzukommende Tätigkeit etwas, das notwendig allen

Geschöpfen zukommt, und wir ersehen auch den Grund dieser

Notwendigkeit: die Zielstrebigkeit, die dem Geschöpf als solchem zukommt.
Betrachten wir nun insbesondere die geistige Tätigkeit des

Erkennens und Wollens der vernünftigen Geschöpfe und die mannigfache
Tätigkeit der vernunftlosen Geschöpfe, sowohl der lebenden als auch
der nichtlebenden.

2. Die Tätigkeit der vernünftigen Geschöpfe.

Die den vernünftigen Geschöpfen eigentümliche Tätigkeit ist
das Verstandeserkennen und das aus diesem Erkennen sich ergebende
Streben. Diese Tätigkeiten sind geistige Tätigkeiten, vom Stoffe

unabhängige Tätigkeiten. Sie zeigen sich als unabhängig von der
Ausdehnung und somit auch als unabhängig vom Stoffe ; denn die

Ausdehnung ist das erste Akzidenz der stofflichen Dinge, der Körper. Das

Verstandeserkennen ist unausgedehntes Erkennen : es erfaßt das

allgemeine Wesen ohne die dieses Wesen vereinzelnende Ausdehnung.
Es ist also geistiges Erkennen, ebenso wie das Streben, das diesem



200 Die Tätigkeit der Geschöpfe

Erkennen folgt, geistig ist. Sie setzen eine vom Stoffe unabhängige,
eine geistige Substanz als ihren Untergrund voraus. Das Wesen dieser

Substanz besteht nach Descartes und seinen Schülern im Denken,
in der Denktätigkeit. Diese Lehre wurde schon abgelehnt. Kein
Geschöpf ist unmittelbar durch seine Substanz tätig. Nur die göttliche
Substanz besteht im Denken, im Denken des Denkens (Arist. Met. XII 7).

Allein auch der geschaffene Geist besteht wurzelhaft im Denken, in
wurzelhafter Selbsterkenntnis. Das läßt sich aus dem Wesen des

Erkennens ableiten. Das Wesen des Erkennens ist « Unstofflichkeit »,

nicht aber im Sinne von Geistigkeit, denn es gibt ein Erkennen, das

nicht geistig ist, das Sinneserkennen. Das Wesen des Erkennens ist
« Unstofflichkeit » im Sinne von Erhabenheit über die Bestimmbarkeit
des entwicklungsfähigen Untergrundes, der das, was er aufnimmt,
sich zu eigen macht, und daher nicht gegenständlich, als sich

entgegenstehend, aufnimmt. Der Erkennende nimmt rein gegenständlich
auf und besitzt rein gegenständlich. Er besitzt das Erkannte nicht
als seine Behaftung ; es entsteht kein Drittes, zusammengesetzt aus
dem Erkennenden und dem Erkannten, sondern der Erkennende
ist das Erkannte selbst ; dieses hat ein Erkanntsein in ihm. Es ist
somit eins mit dem tatsächlich Erkennenden ; es hat ja dessen Sein :

das Erkanntsein.
Die Bestimmtheit, die gegenständlich besessen wird, kann nun

eine fremde sein, oder die eigene Bestimmtheit des Besitzenden. Im
gegenständlichen Besitze der eigenen Bestimmtheit besteht die
Selbsterkenntnis, während im gegenständlichen Besitzen von fremden
Bestimmtheiten die Erkenntnis der anderen Dinge besteht. Eine Bestimmtheit

besitzt aber sich selbst gegenständlich dadurch, daß sie für sich
ist, in sich ist und nicht in einem andern. Die Bestimmtheit, die nicht
in sich ist, sondern in einem andern, kann in diesem gegenständlich
sein oder nicht gegenständlich. So ist die Siegelform im Sehvermögen
gegenständlich, im Wachs aber nicht gegenständlich, sondern als

Entwicklung eines Untergrundes, als Bestimmtheit, als Beschaffenheit
eines Körpers. Die Bestimmtheit hingegen, die in sich ist, ist jedenfalls
gegenständlich in sich, da durch das Insichsein jeder Untergrund,
dem sie mitgeteilt würde und dessen Entwicklung sie wäre, geleugnet
wird. Sie ist in gar keinem Untergrund, sie ist gar keinem Stoffe
mitgeteilt, sondern in sich und für sich allein. Durch dieses Fürsichsein
besitzt sie sich in vollkommener, in einer über die Bestimmbarkeit des

Untergrundes erhabenen Weise : sie besitzt sich gegenständlich. Daher



Die Tätigkeit der Geschöpfe 201

ist die für sich seiende Bestimmtheit substanzielle Selbsterkenntnis.
Und zwar ist sie substanzielle Selbsterkenntnis in erster Wirklichkeit
(in actu primo), wenn die für sich seiende Bestimmtheit erste
Wirklichkeit, für sich seiende Wesenswirklichkeit ist. Sie ist substanzielle
Selbsterkenntnis in zweiter Wirklichkeit (in actu secundo), wenn die
für sich seiende Bestimmtheit zweite Wirklichkeit, für sich seiendes

Dasein ist. Das für sich seiende Dasein (Gott) ist für sich seiende

Selbsterkenntnis in zweiter Wirklichkeit, tatsächliches Denken seiner

selbst. Die für sich seiende Form, die für sich ist als erste Wirklichkeit
(der Engel, die vom Körper abgeschiedene Seele), ist für sich seiende

Selbsterkenntnis in erster Wirklichkeit oder wurzelhaftes Denken
ihrer selbst. Sie ist eine Substanz, aus der notwendig ein Verstand
hervorgeht, der wesentlich bestimmt ist, diese Substanz fortwährend
zu erkennen. Der eigentümliche Gegenstand dieses Verstandes ist
die eigene Substanz, die er ganz unmittelbar und vollkommen erkennt h

Mit dem Körper verbunden, besitzt sie sich nicht mehr in rein
geistiger Weise. Sie hat als Wirklichkeit des Körpers (actus corporis)
ein geistig-körperliches Sein und hängt infolgedessen in ihrem Ver-
standeserkennen gegenständlich vom Körper, von der Sinneserkenntnis
ab. Durch ihre Verbindung mit dem Körper ist sie aber befähigt,
selbsttätig Erkenntnisbilder und Verstandes- und Willensanlagen,
Wissenschaften und Tugenden zu erwerben und so selbsttätig sich zu
entwickeln und zu vervollkommnen, sowohl rein erkenntnismäßig,
als auch sittlich. Daher ist der Körper das mit der Seele substanziell
verbundene Werkzeug, mittels dessen die Seele ihr Endziel erreicht.

3. Die Tätigkeit der unvernünftigen lebenden Geschöpfe.

Wie dem für sich seienden geschaffenen Geist die Lebenstätigkeit
des Verstandeserkennens, die geistige Selbsterkenntnis notwendig
ununterbrochen zukommt als Ausfluß seines geistigen Fürsichseins,

so kommt dem lebenden Körper fortwährend die ernährende Tätigkeit
zu, durch die er sich im Sein erhält. « Jede lebende Substanz », sagt
der hl. Thomas, « hat notwendig irgend eine Lebenstätigkeit der Tat
nach, die ihr immer zukommt, obwohl andere ihr manchmal der

Möglichkeit nach zukommen mögen, wie die Tiere sich immer ernähren,

obschon sie nicht immer empfinden. Die vom Körper getrennten
Substanzen sind aber lebende Substanzen, wie es sich aus dem Vorher-

1 Gredt Jos., Die aristotelisch-thomistische Philosophie I (1935) 304 f.



202 Die Tätigkeit der Geschöpfe

gehenden ergibt, und sie haben keine andere Lebenstätigkeit als das

Denken. Es ist also vonnöten, daß sie natürlicherweise immer tatsächlich

denkend sind » h Der hl. Thomas unterscheidet an der angeführten
Stelle zwei Arten von lebenden Substanzen : die rein geistigen, die

abgeschiedenen Seelen und die Engel, und die körperlichen, die Menschen,
Tiere und Pflanzen. Der rein geistigen Substanz kommt naturnotwendig
immer das Denken zu. Durch ihr geistiges Fürsichsein ist sie

naturnotwendig determiniert, beständig sich selbst zu denken. Von den

körperlichen Lebewesen behauptet der hl. Thomas, daß ihnen
naturnotwendig immer die ernährende Lebenstätigkeit zukomme. In der Tat
läßt sich aus den Grundsätzen der thomistischen Naturphilosophie
ableiten, daß der vollständige Stillstand der ernährenden Tätigkeit
naturnotwendig den Tod des lebenden Körpers bedeutet. Die Seele

übt diese Tätigkeit aus durch ein besonderes Vermögen, durch die

potentia nutritiva. Dieses Seelenvermögen vollzieht aber den vegetativen

Lebensprozeß nicht unmittelbar durch sich selbst, sondern mittels
der physischen und chemischen Kräfte des lebenden Körpers. Es

gebraucht diese Kräfte als Werkzeuge, indem es sie erhebt zu einer
höheren Tätigkeitsweise als diesen Kräften an sich zukommt. Die
werkzeugliche Erhebung, die werkzeugliche Modifikation der physischen
und chemischen Kräfte durch die potentia nutritiva ist aber die

notwendige Stoffdisposition für das substanzielle Leben, für das Innewohnen
der Seele im Körper. Sind die physischen und chemischen Kräfte dem

Einfluß der nutritiva entzogen, werden sie selbständig, so bedeutet
dies den Tod. Die Seele geht zugrunde oder verläßt den Körper (wenn
es sich um die menschliche Seele handelt). Es kehren in den
verschiedenen Teilen des Organismus die den verschiedenen chemischen
Kräften entsprechenden Formen (die Formen der organischen
Substanzen, aus denen, chemisch gesprochen, der Organismus zusammengesetzt

ist) zurück. Wenn aber dem so ist, dann kann die Tätigkeit
der nutritiva nie ganz aufhören. Sie muß, soll nicht alsogleich der
Tod eintreten, die physischen und chemischen Kräfte unter ihrer
Herrschaft haben und somit mittels ihrer in irgend einer Weise die

Lebenstätigkeit der Ernährung ausüben 2.

1
« Omnis substantia vivens habet aliquam operationem vitae in actu ex

sua natura, quae inest ei semper, licet aliae quandoque ei insint in potentia ;

sicut animalia semper nutriuntur, licet non semper sentiant. Substantiae autem
separatae sunt substantiae viventes nec habent aliam operationem vitae
nisi intelligere. Oportet igitur, quod ex sua natura sint intelligentes actu semper »

(Contra Gent. II 97). 2 Div. Thom. Freib. 5 (1927) 97 f.



Die Tätigkeit der Geschöpfe 203

Auf Grund des Wiederauflebens erstarrter Tiere der Moosfauna
der Nematoden, Rotatorien und Tardigraden, möchte man den

vollkommenen Stillstand der Lebenstätigkeit im lebenden Körper
behaupten. Zuzugeben ist wohl, daß ein irgendwie merklicher
Stoffwechsel nicht zutage tritt. Allein der wirkursächliche Einfluß der

nutritiva hört nicht auf, sonst hört auch der formalursächliche der
Seele auf, und es tritt der Tod ein. Auch im Starrezustand sterben die

Tiere, sie zerfallen, sobald der das Leben erhaltende Einfluß der nutritiva,
ihre Lebenstätigkeit, aufhört. Der lebende Körper ist ein ungleichartiges

Ganzes, dessen Teile in einem labilen Gleichgewichtszustande
sich befinden. Dieses Ganze muß naturnotwendig sich auflösen, wenn
es sich selbst überlassen ist.

4. Die Tätigkeit der nicht lebenden Körper.

Da diese Körper nicht sich selbst bewegen, kann ihre Tätigkeit
nur eine solche sein, durch die ein Körper auf den andern wirkt. Wir
stellen nun in der Körperwelt ganz allgemein die Tätigkeit der
Ortsbewegung fest. Alle Körper sind örtlich bewegt. Aristoteles und die

alten Scholastiker erklärten die allen Körpern natürliche Bewegung
durch eine aus ihrer Natur sich ergebende, ihnen beständig zukommende
Beschaffenheit. Die schweren Körper (Erde, Wasser) sollten so beständig
nach unten streben und nach unten sich bewegen, wenn sie nicht
verhindert würden ; die leichten (Luft, Feuer) nach oben. Gegen diese

den Körpern natürliche Bewegung unterscheiden sie als gewaltsame
Bewegung die mechanisch durch Druck und Stoß mitgeteilte Bewegung.
Wir erklären die den Körpern natürliche Bewegung durch die allgemeine
Massenanziehung, die wir auch wissenschaftlich aus der Erfahrung
feststellen. Alle Körper bewegen einander dadurch, daß sie sich
anziehen im Verhältnis ihrer Massen.

Aus dieser allgemeinen Tätigkeit der gegenseitigen Anziehung
ergibt sich ebenso allgemein die Tätigkeit des Widerstehens. Alle

Körper widerstehen mehr oder weniger der Teilung. Sie stoßen
aufeinander, werden aber dadurch nicht gleich zerteilt. Man unterscheide

wohl den Widerstand, durch den die Körper der Teilung widerstehen,

von der Undurchdringlichkeit. Alle Körper sind gleich undurchdringlich

; sie sind schlechthin undurchdringlich. Nie kann ein Körper am
selben Orte sein mit einem andern, und nie kann ein Teil einen andern
in sich aufnehmen. Hingegen ist der Widerstand, den die Körper



204 Die Tätigkeit der Geschöpfe

der Teilung entgegensetzen, verschieden nach der Natur der Körper
und nach deren Zustand. Im festen Zustand ist der Widerstand größer
als im flüssigen und gasförmigen. Dieser Widerstand ist auch für eine

endliche Kraft überwindbar. Wird er überwunden, so findet nicht eine

Durchdringung zweier Körper statt, so daß zwei Körper den selben

Ort einnehmen, sondern Teile eines Körpers werden durch einen

andern Körper aus ihrem Orte verdrängt. So werden durch das in
einen Körper hineinschneidende Messer Teile dieses Körpers verdrängt.
Die Undurchdringlickeit ist ein rein negativer Widerstand, der im
Fehlen einer leidendlichen Möglichkeit besteht : dem Körper fehlt
die Möglichkeit, einen andern Körper in den von ihm eingenommenen
Ort aufzunehmen. Dieser Widerstand ist in allen Körpern der gleiche ;

ein weicher Körper ist ebenso undurchdringlich wie ein harter, aber

jener läßt sich leicht zerteilen. Dieser Widerstand der Undurchdringlichkeit

ist nur überwindbar durch eine die Natur vollständig
beherrschende Macht, die dem Körper die ihm mangelnde Möglichkeit
mitteilen kann. Der positive Widerstand hingegen, durch den die

Körper der Teilung widerstehen, ist jene positive Körperbeschaffenheit,
durch die die zusammenhängenden Körperteile der Teilung widerstehen.
Dieses Widerstehen ist eine positive Tätigkeit, durch die die
Körpersubstanz ihre Einheit behauptet. Da aber auch grössere, aus verschiedenen

Substanzen bestehende Massen ihren Zusammenhang behaupten,
ist die Beschaffenheit des Widerstandes eine doppelte : Zusammenhang
der Teile einer und derselben Substanz, und Anhaftung verschiedener
Substanzen untereinander. Wie der lebende Körper seine Einheit
behauptet und sie vor dem Zerfallen schützt durch die Tätigkeit der

nutritiva, so behauptet auch der nichtlebende Körper seine Einheit
durch die Tätigkeit des Widerstehens.

Nur in Gott ist also Sein und Tätigsein dasselbe ; bei dem Geschöpf
ist es etwas zur Substanz Hinzukommendes, ein Akzidenz. Aber es

ist etwas zu jedem Geschöpf Hinzukommendes und ihm beständig
Zukommendes. Jedes Geschöpf hat fortwährend eine seiner Natur
entsprechende Tätigkeit. Dem für sich seienden Geiste eignet
fortwährend die geistige Tätigkeit der Selbsterkenntnis, dem lebenden

Körper die Lebenstätigkeit, durch die er sich im Leben eihält ; dem

nicht lebenden eignet fortwährend wenigstens die Tätigkeit des

Widerstandes, durch die er als zusammenhängende Masse sich im Sein erhält.


	Die Tätigkeit der Geschöpfe

