
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 17 (1939)

Artikel: Das Wirkungsquantum in aristotelischer Auffassung : physikalische
Gespräche mit Aristoteles

Autor: Pavelka, Artur

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762528

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762528
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Wirkungsquantum
in aristotelischer Auffassung.
Physikalische Gespräche mit Aristoteles.

Von Prof. RNDr. Artur PAVELKA, Prag.

Einleitende Bemerkung.

Die vorliegende Studie ist einer in Vorbereitung sich befindlichen

systematischen Arbeit des Verfassers entnommen, welche den Titel
« Physikalische Gespräche mit Aristoteles » führt und ein Kommentar
der aristotelischen Physik vom Standpunkte der modernen Physik
darstellt. Das Gespräch führen drei Personen : Aristoteles, ein
Vertreter der Logik, kurz Logicus genannt, und Physicus, ein Vertreter
der Physik. Aristoteles wird Satz für Satz der Text aus den « acht
Büchern der Physik » in deutscher Übersetzung in den Mund gelegt.
Zu den Aussprüchen des Aristoteles, welche in der Reihenfolge des

Originals beibehalten werden, nehmen der Logiker und der Physiker
Stellung. Der Physiker hat die Aufgabe, der aristotelischen Auffassung

die modernen physikalischen Auffassungen entgegenzustellen.
Der dadurch vorerst entstehende Gegensatz beider Auffassungen
wird durch den Logiker dadurch vermindert, daß er die gedanklichen
Strukturen beider Denkweisen rein herausarbeitet und derart
eventuelle Stützpunkte aufweist. Der Physiker selbst überschreitet bei

keiner Gelegenheit die vorherrschenden Ansichten der heutigen Physik,
wobei er natürlich die in der Physik derzeit offenen Probleme als solche

weiter bestehen läßt. Dies erachtet der Verfasser deshalb einer besonderen

Bemerkung wert, damit nicht vielleicht in den Augen des Nicht-
physikers beim Lesen der Gedanke entsteht, die Physik sei hier
entsprechend umgedeutet worden. Will allerdings der Physiker trotzdem
ein derartiges Gespräch zu Ende führen, muß er irgendeine Basis finden,

auf welcher er die aristotelischen Gedanken von seinem Standpunkte

aus konsequent verfolgen kann. Der Physiker gewinnt eine derartige
Basis dadurch, daß er die aristotelischen Sätze als Hypothesen für
ein Gedankenexperiment gelten läßt. An diese Hypothesen knüpft



176 Das Wirkungsquantum in aristotelischer Auffassung

er alle einschlägigen Erkenntnisse der heutigen Physik an. Wenn
sich dann die Gedanken des Aristoteles als Ganzes für die Physik als

haltbar erweisen, dann ist der Physiker geneigt, sie als geeignete Grundlage

der modernen Physik anzuerkennen.
Das hier veröffentlichte Gespräch zerfällt in 3 Teile :

I. « Zum Begriffe des Stoffes », wo der Stoffbegriff als eine der

Auffassungsweisen des Wesens der Natur behandelt wird.
II. « Zum Begriffe der Form », wo der Formbegriff als zweite

Auffassungsweise des Wesens der Natur behandelt wird.
III. « Das Wirkungsquantum », wo der Stoff und der Formbegriff

als einheitliche Auffassungsweise des Wesens der Natur auf den Begriff
des Wirkungsquantums übertragen wird. So wird die aristotelische

Auffassung dieses Grundbegriffes der Quantenphysik als wissenschaftlich

zweckmäßig erwiesen.

I. Zum Begriffe des Stoffes.

Aristoteles : Es scheint die Natur und das Wesen des von Natur
aus Seienden Einigen nur dasjenige zu sein, was in einem jeden Dinge
als Erstes, an sich noch Unformiertes, enthalten ist, wie z. B. eines

Stuhles Natur sei das Holz und einer Statue Natur das Erz h

Logicus : Wir werden wohl zweckmäßig vorerst davon absehen,
daß diese Definition « nur Einigen » richtig erscheint und daher auch
noch nicht ganz klar den Standpunkt des Aristoteles zu der
vorgebrachten Definition festlegt.

Physicus : Aus methodischen Gründen wünsche ich für den Anfang
auch noch eine sachliche Vereinfachung : die Abtrennung der
angeführten Beispiele von der abstrakten Definition.

Logicus : Es steht nach diesen Feststellungen nunmehr folgende
Definition zur Diskussion : Es scheint die Natur und das Wesen des

von Natur aus Seienden dasjenige zu sein, was in einem jeden Dinge
als erstes, an sich noch Unformiertes enthalten ist.

1 Diese, sowie alle weiteren Aussprüche des Aristoteles : « Aristoteles' acht
Bücher Physik ». Griechisch und deutsch und mit sacherklärenden Anmerkungen
herausgegeben von Dr. Carl Prantl, Professor in München. Leipzig, Verlag von
Wilhelm Engelmann, 1854. II. Buch, 1. Kapitel, S. 57-59.



Das Wirkungsquantum in aristotelischer Auffassung 177

Physicus : Wenn wir uns im Rahmen der Physik die Frage stellen,

was in einem jeden Dinge, also in einem jeden physikalischen Objekte
enthalten ist, so finden wir eine ganze Reihe derartiger Begriffe. Wir
brauchen uns bloß an Moleküle und Atome und deren Bausteine zu
erinnern, des weiteren sind die Begriffe der Masse, des Impulses und
der Energie zu erwähnen. Nachdem aber die Bedingung gestellt wird,
daß unter derartigen Begriffen bloß das in Frage kommt, was etwas

an sich noch Unformiertes darstellt, müßen wir zugeben, daß keiner
der angeführten Begriffe dieser Bedingung entspricht. Denn sowohl
Atome und Moleküle und die kleineren Bausteine, als auch Masse,

Impuls und Energie stellen schon irgendwie quantitativ charakterisierte,
in aristotelischer Ausdrucksweise quantitativ formierte Begriffe dar.
Da wir also in diesem Zusammenhang von diesen Begriffen Abstand
nehmen müssen, ist es vorläufig auch nicht notwendig, diese hier
berührten Begriffe ontologisch zu werten. Weiter muß zugegeben
werden, daß in der Physik keine andersartigen Begriffe mit den
geforderten Eigenschaften Verwendung finden. Wir sehen also zunächst
soviel, daß dem von Aristoteles geforderten Ersten, noch nicht
Formierten, in der Physik kein bekannter Begriff zu entsprechen scheint.

Logicus : So konsequent auch die Antwort auf die durch die

Definition aufgeworfene Frage zu sein trachtet, kann sie dennoch

nicht der vollständigen Fragestellung gerecht werden. Wir haben

auf Wunsch des Physikers die Beispiele als ungeeignet für die moderne

Physik unbeachtet gelassen. Nachdem nun das Urteil des Physikers
so ganz negativ ausgefallen ist, und außerdem die aristotelischen
Beispiele als gänzlich unzutreffend angesprochen werden, so wäre es jetzt
notwendig, die Frage zu erheben, was den aristotelischen Beispielen
in der modernen Physik ungeachtet des Wortlautes der Definition
entspricht.

Physicus : Wenn das Holz als Natur des Stuhles und das Erz
als Natur der Statue angesehen wird, dann sind die Moleküle die Natur
der physikalischen Objekte. Denn so wie dort, so handelt es sich hier

sozusagen um das Baumaterial. Die Parallele zwischen den Beispielen
ist also ganz in Ordnung. Nun ist aber sowohl das Baumaterial des

Aristoteles, als auch das physikalische keineswegs ein noch unformiertes

Etwas. Deswegen wollte ich ursprünglich auch die Beispiele von der

Definition trennen. Die Definition scheint mir durch die Beispiele

unklar.

Divus Thomas. 12



178 Das Wirkungsquantum in aristotelischer Auffassung

Logicus : Wir dürften dem Sinne der Definition näher kommen,

wenn wir sie mit den angeführten Beispielen als Ganzes auffassen und

aus diesem Ganzen erst die einzelnen darin verwendeten Begriffe
herausschälen. Konkret gesprochen, betone ich ganz besonders den

Zusammenhang : unformiert enthalten sein wie Holz im Stuhl, wie Erz
in der Statue.

In dieser Auffassung wäre dann unformiert gleichbedeutend mit
noch nicht die Form des Stuhles habend oder noch nicht die Form der

Statue habend. Also das erste Enthaltene wäre dann die Unterlage,
das Material, welches noch nicht geformt ist im Sinne des Dinges, zu
der es werden soll, wie z. B. Sessel oder Statue. Keineswegs wäre in
diesem Falle unformiert im absoluten Sinne gemeint. Das Material
kann schon geformt sein. Die Bausteine können formiert sein, aber
diese Form hat vorerst noch nichts zu tun mit der Form, welche das

eben beurteilte Ding hat. Was hat die Physik nun zu dieser

Auffassung zu sagen

Physicus : Nachdem das Material, die Bausteine des physikalischen

Objektes eine Form für sich haben können, kann nun ohne

irgendwelchen inneren Widerspruch zwischen Beispiel und Definition
die Molekel als das Wesen des physikalischen Objektes angesehen

werden, ebenso wie jetzt das Erz als Wesen der Statue angesehen
werden kann. Als ich die Trennung zwischen Definition und
aristotelischen Beispielen forderte, hatte ich noch einen zweiten Einwand
im Sinne, welcher durch die bisherige Entwicklung des Gespräches
unberührt blieb. Aristoteles benützt Beispiele, welche dem Gebiete
der menschlichen Tätigkeit entnommen sind. Wir haben aber zum
Gegenstand unseres Gespräches das physikalische Objekt im Sinne
eines von Natur aus Seienden. Wie wir in unserem letzten Gespräche
erkannt haben, deckt sich dieser Begriff mit dem von Menschenhand
Geschaffenen keineswegs. Es ist zwar einleuchtend, daß menschliche
Erzeugnisse als Beispiel gewählt werden, da wir solche vollkommen
in ihrem Wesen erkennen, aber wir können a priori überhaupt nicht
wissen, ob eine ganz eindeutige Zuordnung zwischen Menschenwerk
und Naturwerk existiert. Vielleicht kann uns hier Aristoteles selbst
den Beweggrund anführen, warum ihm gerade ein derartiges Beispiel
einleuchtend erscheint.

Aristoteles : Ein Anzeichen davon, daß eines Stuhles Natur
Holz sei und einer Statue Natur das Erz, sei, wie Antiphon sagt,



Das Wirkungsquantum in aristotelischer Auöassung 179

der Umstand, daß, falls man einen Stuhl vergrübe und die Feuchtigkeit

soviel Kraft bekäme, um einen Blättersprößling hervorzutreiben,
dann ja nicht ein Stuhl, sondern Holz entstünde, wie wenn eben das

eine, nämlich die Einrichtung nach angenommener Geltung und die

Kunsttätigkeit, nur ein je Vorkommendes wäre, das andere aber, das

Wesen, jenes, welches fortwährend bestehen bleibt, während es auch
solche Einwirkungen erfährt.

Logicus : Die Zuordnung zwischen Menschenwerk und Naturwerk

ist wissentlich zur Klarstellung eines ganz besonderen Merkmales
des hier zur Besprechung stehenden Wesens der Natur durchgeführt
und läßt uns so erkennen, daß das Fortbestehen dieses Wesens

unabhängig ist von dem Bestehen des Dinges selbst. Ganz besonders kraß

zeigt sich dies an dem Beispiel Antiphons, wo das Material des Stuhles
als Wesen selbst bereits ein selbständiges Naturding ist und zwar
mehr als ein physikalisches Objekt im modernen Sinne. Wir würden
hier eher von einem pflanzenbiologischen Objekt sprechen. Das Holz
als Wesen des Sessels dauert selbständig, auch wenn der Sessel seiner

eigentlichen Idee beraubt, in die Erde vergraben wird und nun einer
Prozedur unterworfen wird, die zwar den Pflanzenwuchs zu fördern
imstande ist, mit dem Sessel aber nichts mehr gemeinsam hat. Das

Holz wächst, grünt, das Holz dauert, aber vom Sessel ist längst keine

Spur. Es wäre gar nicht so schwer, auch für das Erz und die Statue
das entsprechende Experiment vorzuschlagen. Man nehme die Statue,
gebe sie in einen Schmelzofen und heize tüchtig. Nach Abkühlung
des Ofens betrachte man das Erz, es ist ebensolches Erz wie vorher,
die Statue aber ist verschwunden. Soll also der Fortbestand des hier
besprochenen Wesens in seiner Unabhängigkeit von dem Bestände
des Dinges selbst klar dargetan werden, dann ist das Beispiel des

Menschenwerkes glücklich gewählt.

Physicus : Was soll die Voraussetzung rechtfertigen, daß die

Zuordnung zwischen Menschenwerk und Naturwerk a priori eindeutig
existiert, respektive durchführbar ist

Logicus : Unsere gesamte Einstellung zu den von Aristoteles

aufgeworfenen Gedanken schließt derartige a priori Zweifel und a priori
Einwände aus. Denn wie am Anfange unserer Gespräche gesagt wurde,
wollen wir die Gedanken, die hier von Aristoteles systematisch
vorgelegt werden, in ihren Konsequenzen verfolgen und prüfen, ob sie

eine geeignete Grundlage der modernen Physik zu bilden imstande



180 Das Wirkungsquantum in aristotelischer Auffassung

sind. Die entscheidende Antwort auf dieses breit angelegte
Gedankenexperiment kann uns erst der Abschluß unserer Gespräche geben. Dabei
ist natürlich nicht ausgeschlossen, daß Teilprobleme sich schon früher
selbständig herauslesen werden. Die Zuordnung zwischen Menschenwerk
und Naturwerk ist nun einmal die Idee des Aristoteles, und deshalb soll

und muß sie hier von uns kritisch beleuchtet und bewertet werden.

Physicus : Da die soeben vorgebrachte Argumentation tatsächlich

die Unzuständigkeit der Frage der Zuordnung im Rahmen unseres

Gespräches dargetan hat, können wir uns mit einer konkreten Schwierigkeit,

die mit der Zulassung der Zuordnung zusammenhängt, befassen.

Wenn Aristoteles als Beispiele für seine Physik, also für das von Natur
aus Seiende, gerade das vom Menschen aus Seiende anführen darf,
dann sind wir in der unangenehmen Lage, daß wir die Zuordnung in
Form einer Unterordnung durchführen müssen. So ist für Aristoteles
das betrachtete Ding der Sessel. Sein Wesen ist dann das Holz. Für
mich ist als physikalisches Objekt das Holz anzusehen, dessen Wesen

dann die Moleküle des Holzes. Ebenso verhält es sich mit dem

Beispiele aus Erz. Wenn also auch bei dieser sozusagen vertikalen
Zuordnung bestimmte Merkmale glücklich herausgearbeitet werden

konnten, so bleibt dennoch die Frage offen, ob die direkte Aufweisung
von konkreten Beispielen eines Naturwerkes bei der Konfrontation
von alter und moderner Auffassungsweise nicht weitere neue Merkmale
erkennen ließe. Wir können direkt an unsere vertikale Zuordnung
anknüpfen und fragen : Was wäre von dem Holze und von dem Erze
als Dingen der Natur zu sagen, welche bisher bloß als Wesen von
Menschenwerken besprochen worden sind

Aristoteles : Wenn dann jedes von diesen Wesen wiederum zu
einem anderen sich ebenso verhalte, wie z. B. Erz und Gold zu Wasser,
Knochen und Holz aber zur Erde, und auf gleiche Weise jedwedes der

übrigen, so sei eben dieses andere die Natur und das Wesen jener.

Logicus : Vielleicht wäre es hier von rein historischem
Standpunkte vorteilhaft, den vorgelegten Ausspruch durch eine sinngemäße

Ergänzung leichter verständlich zu machen, ohne dabei an seinem

Sinne auch nur das geringste zu ändern : Wenn dann jedes von diesen

Wesen wiederum zu einem anderen sich ebenso verhalte, wie z. B.
Erz und Gold zum Wasser, in welches sie verwandelt werden können,
und Knochen und Holz zur Erde, in welche diese verwandelbar sind,
und auf gleiche Weise jedwedes der übrigen, so sei eben dieses andere



Das Wirkungsquantum in aristotelischer Auffassung 181

z. B. Wasser bzw. Erde die Natur und das Wesen jener z. B. des Erzes
und Goldes bzw. der Knochen und des Holzes.

Physicus : Es ist gar nicht schwer, das eben Gesagte ganz modern
auszudrücken. Wir sprechen heute von der Verwandlung oder noch
besser von der Zerlegung von Wasser in Wasserstoff und Sauerstoff
und können dann im aristotelischen Sinne sagen, daß diese beiden

Elemente das Wesen des Wassers darstellen. Ebenso können wir
dann die Natur der Knochen im Elemente Kohlenstoff sowie in den

übrigen dazugehörigen Elementen finden. Die Rolle der chemischen
Elemente hatten seinerzeit das Wasser, die Erde, die Luft und das

Feuer. Wenn wir dies im Auge behalten, ist das aristotelische
Beispiel vom modernen naturwissenschaftlichen Standpunkte aus klar.

Logicus : Ein weiteres Merkmal dessen, was hier als Wesen

angesprochen wird, ist also das Endprodukt, auf welches sich das Ding zurückführen

läßt.

Physicus : Dieses Merkmal führt in der vorliegenden Charakteristik

noch zu Mehrdeutigkeiten. Ich kann ein physikalisches Objekt
in seine Moleküle zerlegen, sind die Moleküle recht komplizierten
Aufbaues, wie wir dies besonders bei den organischen Verbindungen
anzutreffen pflegen, dann läßt sich noch eine, oder sogar mehrere Stufen
der Zerlegung auf einfachere Moleküle bewerkstelligen, dann können

wir die Moleküle in Atome zerlegen, wodurch eine weitere Zerlegungsstufe

entsteht. Endlich ist es heute auch bereits möglich, die Atome
weiter zu zerlegen in Elektrone, Protone, Neutrone u. a. Ob diese

letztgenannten Teilchen weiter zerlegbar sind, ist derzeit noch nicht
bekannt. Wir haben aber gute Gründe, ihre weitere Unumwandel-
barkeit zu bezweifeln. Auf welcher von diesen Stufen sollen wir nun
das Wesen des betrachteten Objektes suchen

Logicus : Sollte eine von den Zwischenstufen durch irgendein
Kriterium besonders ausgezeichnet werden, was bisher nicht der Fall
war, dann wäre die Entscheidung eindeutig. Ist dies aber nicht der

Fall, so bleibt vom formalen Standpunkte aus eine zweifache Möglichkeit

: entweder wird die nächstniedrige Stufe, oder die letzte
überhaupt mögliche Stufe zur Natur des Dinges gestempelt. Allerdings
ist nicht einmal eine prinzipielle Mehrdeutigkeit im Sinne einer
abgestuften Hierarchie von der Hand zu weisen. Das Ding hat dann in
erster Linie diese und diese Natur, in zweiter Linie diese und diese,

u. s. f. bis endlich in letzter Linie diese und diese Natur.



182 Das Wirkungsquantum in aristotelischer Auffassung

Physicus : Jede dieser Lösungen hat etwas für sich. Die
nächstniedrige Stufe hat großen praktischen Wert, sowohl für den
wissenschaftlichen Experimentator, als auch für den Techniker. Die Hierarchie

der Stufen ermöglicht sowohl dem Praktiker als auch dem
Theoretiker einen sehr schnellen Überblick über die inneren Zusammenhänge

zwischen zwei oder mehreren Dingen. Die letzte überhaupt
mögliche Stufe ist allerdings theoretisch am interessantesten. Sie

schafft zunächst die Vielheit der Wesen aus der Welt, indem sie sie

auf eines reduziert. Aus demselben Grunde ist die Eindeutigkeit sofort

gegeben. Die leichte Erfassung der Zusammenhänge theoretischer
Art ist ein weiterer Vorteil. Alles dies sind dann schließlich bloß

Konsequenzen des in der menschlichen Wissenschaft zugestandenen oder
nicht zugestandenen, aber trotzdem lebendigen Prinzips der größten
erreichbaren Einfachheit des Naturwerkes1. Obzwar wir also ganz
eindeutig unsere eigene Tendenz von vornherein klargelegt haben,
wollen wir nun mit Verständnis die Ansicht Aristoteles in der Auswahl
zwischen den verschiedenen Möglichkeiten prüfen.

Aristoteles : Die einen sagten, Erde sei die Natur des Seienden,

andere, sie sei Feuer, andere, sie sei Luft, andere, sie sei Wasser, wieder

andere, sie sei alles dieses ; nämlich, was einer von ihnen derartiges
annahm, sei es eines oder mehrere, eben dies oder ebensovieles bezeichnete

er auch als das gesamte Wesen, wohingegen alles Übrige nur
ein Zustand und ein Sichverhalten und eine Einrichtung jener Grundwesen

sei.

Logicus : Die verschiedenen Wahlen sind hier durchwegs von
der Grundannahme geleitet, daß es sich immer um ein oder mehrere
Grundwesen handelt. Dadurch ist die Auswahl der von uns
aufgezählten Möglichkeiten getroffen.

Physicus : Die Auswahl ist insofern eindeutig, als wir also als

Wesen die letzte überhaupt mögliche Stufe ansprechen sollen. Erst
jetzt wird es klar, daß die von uns den aristotelischen Beispielen
beigefügte moderne Auslegung der Zerlegung in Elemente nicht der letzten
überhaupt möglichen Stufe entspricht. Da wir befürchten, es gäbe

in der Physik überhaupt keine solche letzte Stufe, wenigstens keine

1 Eingehende Belege für die Lebendigkeit des Einfachheitsprinzips in der
Geschichte der physikalischen Forschung finden sich bei H. Weyl, Philosophie
der Mathematik und Naturwissenschaft, Sonderausgabe aus dem Handbuche
der Philosophie, S. 115.



Das Wirkungsquantum in aristotelischer Auffassung 183

bekannte, so wollen wir uns vorerst noch vergewissern, ob die letzte
Stufe in unserem Sinne, d. h. als weiter nicht verwandelbare oder

zerlegbare Elemente, wie etwa dies lange von den chemischen
Elementen galt, auch von Aristoteles so aufgefaßt wird. Wir stellen also

direkt die Frage, was von den als Grundwesen bezeichneten Elementen
in Bezug auf ihre Unzerlegbarkeit und gegenseitige Überführbarkeit

zu halten ist.

Aristoteles : Jedwedes von diesen Wesen soll tatsächlich ewig
sein nach der bisher betrachteten Auffassungsweise. Ein wechselseitiges

Übergehen derselben ineinander gebe es nicht. Alles Übrige
aber werde und vergehe unzähligemale.

Physicus : Die Physik kennt zu verschiedenen Epochen
verschiedene Grundwesen. Eine Zeit lang waren es die Atome, dann die

Protone, Neutrone und Elektrone sowie Positrone. Schließlich das

Energiequantum. Die Atome waren, wie schon die Etymologie des

Wortes zeigt, weiter unzerlegbar, ineinander unverwandelbar und von
ewiger Stabilität. Dann wurde das Atom zertrümmert, theoretisch und

praktisch aufgebaut, ein Atom in ein anderes verwandelt ; manche

Atomarten, wie die radioaktiven Elemente, besorgten diese einst für
alchymistisch gehaltenen Wunder selbst. Die Merkmale der Grundwesen

waren an den Atomen verloren gegangen und die Physik schob

sie der kleineren Sorte von Bausteinen zu. Jetzt wurde das Elektron
weiter unzerlegbar, das Positron, das Proton, gegenseitig unverwandelbar,

wurden sie auch, von ewiger Dauer auch, also bloß ein Rutscher

um eine Stufe abwärts. Die Merkmale der Grundwesen waren wieder

gerettet. Unter diesen Verhältnissen ist es nicht Wunder zu nehmen,
daß der menschliche Geist danach trachtete, auch die Bausteine dieser

Stufe wieder ihrer Sonderstellung zu berauben. Und es ist ihm tatsächlich

gelungen. Das Elektron und das Positron können durch gegenseitige

Vereinigung sich vernichten und ein Lichtquantum erzeugen,
und umgekehrt, ein Lichtquant kann sich in ein Paar Elektrone und
Positrone verwandeln 1. Die gegenseitige Unverwandelbarkeit ist also

wiederum verloren und die ewige Dauer ebenfalls. Im Gegenteil, das

Merkmal aller übrigen zusammengesetzten Dinge : ihr ewiges Werden

und Vergehen, erfüllen sich gerade dort, wo wir das Grundwesen suchten.

1 Die Beobachtung einer Elektronenpaarerzeugung ist I. Curie und F. Joliot
gelungen : Compte rendu (7/4, 494/1933).



184 Das Wirkungsquantum in aristotelischer Auffassung

Jetzt sind nur zwei Fälle möglich. Entweder ist Aristoteles mit seiner

Definition des Grundwesens auf dem Holzwege, oder die Physik sucht
die Grundwesen nach einer falschen Methode. Denn das ewige
Weiterschieben der mit der aristotelischen Auffassung übereinstimmenden
Merkmale von einer Gruppe erkannter Wesen auf immer kleinere
könnte unbegrenzt fortgesetzt werden, würde aber auf solche Weise

natürlich niemand befriedigen. Wir suchen eben nach irgendeiner
natürlichen Abgrenzung unserer Erkenntnis.

Logicus : Ob Aristoteles auf dem Holzwege ist, können wir aus
methodischen Gründen hier nicht beweisen, das kann erst im Rahmen

unseres gesamten Experimentes geschehen. Unsere Methode

verpflichtet uns vielmehr, den Weg der Physik einer kritischen Revision

zu unterziehen und ihr eventuell den organisch aus der aristotelischen

Auffassung sich ergebenden zu weisen. Überblicken wir noch einmal
die letzgenannten Merkmale der Grundwesen : unbegrenzte Stabilität,
wechselseitige Unverwandelbarkeit, weitere Unzerlegbarkeit. Dazu ein
Kriterium für alles was nicht Grundwesen ist : unzähligemales Werden

und Vergehen. Kennt also die Physik ein Grundwesen dieser

Art, oder glaubt sie an die wahrscheinliche Existenz eines derartigen,
bisher noch nicht entdeckten Grundwesens

Physicus : Vom Standpunkte des Experimentalphysikers aus
wäre man fast geneigt, diese Frage dahin zu beantworten, daß die

Physik tatsächlich nichts Derartiges kenne und langsam auch den
Glauben verliere an die eventuell noch nicht entdeckte Existenz eines

derartigen Grundwesens. Nichtsdestoweniger sucht vor allem der

Experimentalphysiker selbst in dieser Richtung emsig weiter. Und
nur vom Standpunkte des Experimentalphysikers wurde unsere Frage
nach dem Grundwesen bisher beleuchtet.

Logicus : War es notwendig, so lange einen derart einseitigen
Standpunkt zu vertreten

Physicus : Die von Aristoteles angeführten Beispiele in ihrer
konkreten Fassung nötigten zum experimentellen Standpunkte. Dieser

ist unabhängig von größeren, gedanklichen Konzeptionen und daher
sehr geeignet, neue fremde Glieder in erster Annäherung den
vorherrschenden Theorien anzupassen. Dagegen hat der Theoretiker wieder
die größere Übersicht über die Tragweite der vorherrschenden oder

jeweils auftauchenden Ideen. Deshalb soll auch der Standpunkt des



Das Wirkungsquantum in aristotelischer Auffassung 185

Theoretikers sogleich folgen und so den physikalischen Standpunkt
ergänzen.

Logicus : Sind nun die Ansichten der Theoretiker durchwegs
einig, oder ringen vielmehr verschiedene Anschauungen gleichzeitig um
die Vorherrschaft

Physicus : In der theoretischen Physik ist schon vor einigen
Jahren die Quantentheorie zu einer allseits anerkannten Vorherrschaft
gelangt und hat auch seitdem alle noch restlichen Probleme des Atombaues

mit Ausnahme des Atomkernes befriedigend gelöst1. In dieser

Hinsicht ist der Standpunkt der Quantentheorie eindeutig. Aber
eine andere Schwierigkeit liegt in dem Umstand, daß ein und dieselbe

Theorie in drei verschiedenen Interpretationen vorliegt, was natürlich
von weittragender Bedeutung für eine solche Fragestellung wie die

unsrige ist.

Logicus : Da wir alle heute möglichen Gedankengänge der Physik
in Rechnung ziehen wollen, wird es wohl am besten sein, alle
Interpretationen einzeln durchzunehmen und dann erst die vorgelegte
Frage nach dem Grundwesen zu beantworten suchen.

Physicus : Wir können die Quantentheorie oder noch allgemeiner
die ganze heutige Quantenphysik auf drei verschiedene Arten auslegen.
Sie seien hier jetzt kurz charakterisiert.

I. Die erste Möglichkeit verkörpert der Glauben an ein Modell,
d. h. wir sind davon überzeugt, daß auch das kleinste physikalische
Objekt, wie z. B. das Atom, durch ein gewisses bildliches oder mechanisches

Bauwerk dargestellt werden kann, daß diese Darstellung den

tatsächlichen Sachverhalt in den wesentlichen Punkten richtig wiedergibt

und daß eventuelle Abweichungen klein und untergeordneter
Natur seien und daß sie mit dem Fortschritte unserer naturwissenschaftlichen

Erkenntnis leicht zu erledigen sein werden 2.

II. Eine zweite Möglichkeit liegt darin, daß wir von der Existenz
wenigstens gewisser Merkmale des Modells überzeugt sind. Solche

Merkmale sind z. B. die physikalischen Konstanten, die verschiedenen

1 W. Pauli im 2. Kapitel : Die allgemeinen Prinzipien der Wellenmechanik,
im Handbuche der Physik, Band XXIV, 2. Auflage, S. 214, Berlin 1933.

2 Die Notwendigkeit der Modellvorstellung im Anfangsstadium eines zu
erforschenden Problèmes hebt R. Hund hervor : 4. Kapitel : Allgemeine
Quantenmechanik des Atom- und Molekelbaues, S. 562 des Handbuches der Physik.
Vgl. Note 1.



186 Das Wirkungsquantum in aristotelischer Auffassung

Strukturverhältnisse, die Radien der Umlaufsbahnen, die geometrischen
Formen der Bewegung der kleinsten Teilchen u. a. m. In diesem Falle
sind wir nicht der Ansicht, daß die von uns anerkannten Merkmale

Eigenschaften eines Modells sind, welches in Miniaturform in der Welt
der Atome verwirklicht ist. Das Modell dient in diesem Falle bloß

dazu, die einzelnen charakteristischen Merkmale irgendwie gedankenmäßig

zu verbinden, da wir überzeugt sind, daß diese Merkmale irgendwie

zusammengehören. Es ist eine Art Analogieschluß, indem wir
schließen, daß in dieser oder in ähnlicher Form in Wirklichkeit die
Merkmale so zusammenhängen, wie im Falle des künstlich erdachten
Modells. Dieser Standpunkt ist sehr scharf dadurch charakterisiert,
daß wir uns über das Wesen des eventuellen Trägers der einzelnen

Merkmale aus prinzipiell methodischen Gründen keine konkreten
Vorstellungen machen 1.

III. Endlich haben wir die dritte Möglichkeit, welcher die absolute

Loslösung von jedweden Modellvorstellungen entspricht. Hier wird
nicht einmal in Analogieform vom Modell Gebrauch gemacht. Die

einzige Ausgangsbasis sind dann die reinen experimentellen
Meßergebnisse, welche direkt in einer geeigneten mathematisch formalen
Theorie ausgewertet werden. Dieser Standpunkt stellt eine konsequente
inhaltsleere, rein mathematisch formale Interpretation der Quantenphysik

dar 2.

Logicus : Läßt sich der Wert der einzelnen Interpretationen
vergleichend abwägen

Physicus : Für die Beantwortung einer solchen Frage kommt
es einzig auf den Zweck an, dem die betreffende Interpretation dienen
soll. Für die Experimentalphysik ist die erste Interpretation mit
ihrem Glauben an ein wirkliches, wirklichkeitsnahes Modell sozusagen
unentbehrlich und äußerst fruchtbar. Denn ein Experimentator ohne
Phantasie und Vorstellungskraft gleicht einem Lahmen, welcher den

1 Die zweifach mögliche Interpretation der Grundbegriffe der Physik
entweder als Dinge, die unabhängig von der Naturwissenschaft selbständig
existieren, oder als bloße begriffliche Hilfsmittel der Naturbeschreibung erwähnt
R. v. Mises, über kausale und statistische Gesetzmäßigkeit in der Physik,
Naturwissensch. 1930, S. 147.

2 N. Bohr, Naturwissensch. 1930, S. 87 : wir müssen nur auf die
Notwendigkeit einer immer weitergehenden Abstraktion von unseren angewohnten
Forderungen an die unmittelbare Anschaulichkeit der Naturbeschreibung
vorbereitet sein.



Das Wirkungsquantum in aristotelischer Auffassung 187

Weltrekord im 100 m-Laufen brechen will. Auch die populären
Darstellungen der Physik werden ohne die erste Interpretation mit Hilfe
der auch für den Laien so anschaulichen Modelle nicht auskommen.
Die konkrete Denkweise der aristotelischen Beispiele hat auch uns
im vorangegangenen Teil unseres Gespräches diese Interpretation
als physikalischen Standpunkt aufgezwungen. Für die theoretische

Verarbeitung des experimentellen Materials dagegen wird die zweite

Interpretation vorteilhafter sein. Sie erlaubt zwar noch als Notbehelf
die Modellvorstellung, ist aber dabei elastisch genug, um sich den

logisch formalen Notwendigkeiten des abstrakten Denkens nach Bedarf

anzupassen. Für ein selbständiges Schaffen endlich, welches sich

so gut wie gar nicht an hergebrachte Vorstellungen binden will, um
nur ganz und gar unabhängig zu sein, ist natürlich die dritte
Interpretation aus prinzipiellen Gründen die einzig annehmbare. Wenn

z. B. eine von Grund aus neue Theorie aufgestellt werden soll, kann
doch wirklich keine bessere Richtschnur gegeben sein als diejenige,
die uns die dritte Interpretation zeigt : als Grundlage bloß das

anzuerkennen, was wirklich anerkannt werden muß : die Meßergebnisse,
die kritische Bewertung der dabei benützten Methode und logisch
reine Gedankenarbeit.

Logicus : Es sollte also scheinen, daß für unsere Frage bloß die

dritte Interpretation in Frage kommen kann.

Physicus : Wir haben bereits vorher gezeigt, daß der Standpunkt
der ersten, der Modellinterpretation, den aristotelischen Beispielen
sehr nahe kommt, ohne dessen Begriff des Grundwesens physikalisch
begreifen zu können. Nachdem auch nicht ein einziges Merkmal des

von Aristoteles postulierten Grundwesens in der Physik zu entdecken

war, besteht auch keine Aussicht, im Rahmen der zweiten Interpretation

eine positive Lösung unserer Frage zu finden. So bleibt nur
die letzte, die modellberaubte, der Vorstellung entblößte, dritte
Interpretation übrig.

Logicus : Wie ließe sich nunmehr vom Standpunkt der dritten
Interpretation unsere Problematik charakterisieren

Physicus : Wir können behaupten, daß keineswegs die Möglichkeit

ausgeschlossen erscheint, den aristotelischen Grundbegriff des

Unformierten in die Physik einzuführen und das deshalb, weil der

von uns angenommene dritte Standpunkt im Sinne von Heisenberg

trotz der hohen Entwicklung der Quantentheorien, wie schon erwähnt,



188 Das Wirkungsquantum in aristotelischer Auflassung

an keine Modelle, an keine Bilder oder andere derartige Vorstellungen
anknüpft, welche uns in der Einführung des neuen Grundbegriffes
hindern würden. Wie wir also auf der einen Seite kein Hindernis für
die Einführung der neuen Begriffe zu befürchten brauchen, so würden
wir andererseits vergebens einen positiven Anhaltspunkt für unsern
Begriff suchen. Der Physiker schweigt hier. Die Philosophie hat das

Wort.

Logicus : Die Philosophie hat bereits vorgeschlagen, welchen

Begriff sie in der Physik verwirklicht zu sehen wünscht. Vielleicht
ließe sich der besprochene Begriff noch einmal zusammenhängend
ausdrücken, bevor wir versuchen, ihn in der Physik irgendwie zu
identifizieren.

Aristoteles : Dies ist also die eine Auffassungsweise, nach welcher

die Natur in diesem Sinne der erste Stoff genannt wird, welcher jedem

von demjenigen, was einen Anfang von Bewegung und Veränderung
in sich hat, zu Grunde liegt.

Logicus : In dieser Zusammenfassung haben wir nun auch eine

bestimmte Benennung für das gesuchte Grundwesen angenommen,
den ersten Stoff. Zur Ergänzung sei bloß wiederholt, daß wir in unseren
früheren Gesprächen erfahren haben, daß der Begriff « was einen Anfang
der Bewegung oder Änderung in sich hat » identisch ist mit dem Begriff
des « von Natur aus Seienden ». Wir haben also jetzt danach zu trachten,
daß sich auch für die Physik der Satz bewahrheite : Jedem physikalischen

Objekte liegt der erste Stoff zu Grunde.

Physicus : Zwei Möglichkeiten sind von vornherein zu
überblicken : entweder ist gar kein Platz für den ersten Stoff in der Physik
zu finden, was dann zur Lösung unserer Aufgabe eine gänzliche
Umarbeitung der Physik in Form einer neuen Theorie zu Folge haben
würde, oder der erste Stoff ist in irgendeinem der gebräuchlichen
physikalischen Begriffe mit enthalten.

Logicus : Da wir in unseren Gesprächen von der heute
vorherrschenden Physik ausgehen, kommt vor allem die zweite Möglichkeit
in Betracht. Ich schlage vor, die Untersuchung mit dem allgemeinsten
Begriff der Quantenphysik zu beginnen, mit dem Begriff der Energie.

Physicus : Der Begriff Energie ist etwas quantitativ Bestimmbares
und Bestimmtes, daher keineswegs Unformiertes, wie es das wichtigste
Merkmal verlangt. Also unbrauchbar.



Das Wirkungsquantum in aristotelischer Auffassung 189

Logicus : Diese arbeitleistende Energie paßt wohl nicht hieher.
Aber vielleicht die nicht arbeitleistende, wie z. B. die Energie der Lage.

Physicus : Von der Energie der Lage gilt dasselbe, wie von der
arbeitleistenden Energie.

Logicus : Ganz dasselbe nicht. Gemessen wird direkt bloß die
arbeitleistende Energie. Nur wenn ich bereits aus Erfahrung die zu
erwartende arbeitsleistende Energie kenne, kann ich von diesem

erwarteten Gesamtbetrag die eventuell schon geleistete Energie
abrechnen und der Restbetrag ist das, was dann als Energie der Lage,
« gemessen » oder « berechnet » wird.

Physicus : Auch direkt kann aber die Energie der Lage gemessen
werden, z. B. durch den Druck auf die Wände eines Gefäßes. In
dieser Gleichgewichtslage z. B. zwischen Flüssigkeit und Gefäßwanden

sprechen wir nicht von Arbeit, sondern bloß von der Energie der Lage
der Flüssigkeitsmenge und können diese direkt messen. Jedenfalls ist
die Energie in diesem Sinne auch ohne Arbeitsleistung nicht mit dem
ersten Stoffe indentifizierbar.

Logicus : In einer anderen Richtung scheint noch an dem Energiebegriff

etwas ungeklärt. Die Physik kennt eine ganze Reihe verschiedener

Energien. Alle diese Energien können wechselseitig ineinander
verwandelt werden. Alle diese Umsetzungen nun werden beherrscht vom
Gesetz der Erhaltung der Energie, welches auch in der Quantentheorie
seine Geltung, als eines der wenigen von früher her überlebenden,
beibehält. Nach diesem Gesetze kann keine Energie irgendwie
unkontrollierbar verloren gehen. Wir haben es also mit einer exakten,
wohldefinierten Umsetzung von einer Art Energie in eine andere Art
zu tun. Wenn aber eine Umsetzung von der Energie A in die Energie
B vor sich geht, so bedeutet das, daß die Art A verschwindet und die

Art B entsteht. Wenn nun eine Energie sich in eine andere Energie
verwandelt, so muß doch, rein logisch betrachtet, irgendetwas bei

diesem Prozeß dauernd bestehen, da sonst doch überhaupt die Identität

« dieses » Prozesses nicht feststellbar wäre. Was soll aber nun
dauern bei dieser Verwandlung

Physicus : Die Größe der Energie

Logicus : Die Größe allein kann nicht bestehen. Zwei Größen

vor und nach der Verwandlung werden verglichen, und werden als

gleich groß befunden, aber auch dieser Vergleich ist nur denkbar,



190 Das Wirkungsquantum in aristotelischer Auffassung

wenn sie irgendeine gemeinsame Unterlage haben. Was ist diese

Unterlage Auch addiert werden Energien. Aber addieren ist nach

den mathematisch-logischen Gesetzen bloß dann zulässig, wenn wir
eine Unterlage besitzen, die den zusammenzuzählenden gemeinsam ist
und die erst die Anwendung der ganzen Zahlen ermöglicht. Wo ist
diese gemeinsame Unterlage im Falle der Energie

Physicus : Die Energie als solche, ohne nähere Bestimmung.

Logicus : Soll das den übergeordneten Begriff zu den einzelnen

bekannten Energiearten bedeuten, dann ist diese Begründung unhaltbar.
Denn der übergeordnete Begriff kann nicht als Unterlage der Zahl
und des Addierens dienen. Soll damit aber eine nicht weiter quantitativ

bestimmte, eben gänzlich unformierte Unterlage gemeint sein,

so haben wir eben eine energetische Unterlage, die die Physik nicht

gut Energie nennen darf, da Energie von ihr immer als etwas quantitativ

Bestimmtes behandelt wird. Wir wollen daher nicht von Energie
sprechen, sondern nach aristotelischer Ausdrucksweise vom ersten
Stoff. Der erste Stoff ist nichts anderes als die denknotwendige Unterlage

für die mit der Energie in der Physik vorgenommenen Operationen.

Physicus : Wenn der erste Stoff wirklich nicht mehr sein will
als diese unschuldige Kleinigkeit, dann können wir ihn in der Physik
ruhig zulassen. Aber trotz seiner Denknotwendigkeit kann ich mich
des Gefühles nicht erwehren, daß wir etwas Überflüssiges, wenigstens
im physikalischen, wenn auch nicht im logischen Sinne, auf diese Weise

in die Physik aufnehmen. Denn unser dritter Standpunkt verwirft
alles, was nicht unumgänglich notwendig ist. Und die ganze
Entwicklung der Quantentheorie ist ein einziger großer Beweis dafür, daß
die Physik auch ohne diesen Begriff auskommt.

Logicus : Vor allem ist es wahrscheinlich, daß eine
Denknotwendigkeit, auch wenn wir uns ihrer nicht explicite bewußt sind,
dennoch implicite in unserer Begriffsbildung ihre Rolle spielt, so daß ein

Verstoß gegen sie nicht gut oder wenigstens nicht so leicht möglich
ist. So wäre die bisherige Entwicklung der Quantentheorie sehr gut
auch von diesem Standpunkt aus begreiflich. Dabei ist vorerst noch

abzuwarten, ob der Physik nicht auch irgendein Vorteil zukommen
kann, wenn diese Denknotwendigkeit mit Wissen explicite in diese

Wissenschaft eingeführt wird. Ein Vorteil, der der Grundlage der



Das Wirkungsquantum in aristotelischer Auffassung 191

Quantentheorie zu gute kommt, ist schon jetzt klar. In der
theoretischen Physik sind bloß die Arten und die Größen der Energie Objekte
der Theorien. Die ganze Quantenphysik mit ihren energetischen
Zuständen, mit ihren mathematischen Ausdrücken, Formeln, Gleichungen
und Funktionen ist ein einziges großangelegtes System von quantitativen

Formen, wobei die einzelnen Energiezustände diskontinuierliche

Größen darstellen, zu deren mathematischen Beherrschung eine

eigene Rechnungsart, die sogenannte Matrizenmechanik nötig war.
Diese läßt aber in keiner Weise erkennen, wie die einzelnen
diskontinuierlichen Größen der Energiezustände überhaupt ein zusammenhängendes

System bilden können ; es wäre ja ganz gut eine derartige
Gesamtheit von Energiezuständen denkbar, die jeder mathematischen

Behandlung praktisch sich widersetzen würden. Hätten nun alle diese

diskreten Energiezustände eine gemeinsame Unterlage, so wäre die

großartige Systembildung leicht begreiflich und die einzelnen
Energiezustände würden ihr mysteriöses Einzeldasein vom plötzlichen
Entstehen zum plötzlichen Vergehen für eine klare Existenz eintauschen.
Der erste Stoff als gemeinsame, erste, unformierte Unterlage leistet
uns diesen Dienst.

Physicus : Dieser Vorteil und ähnliche, die sich eventuell später
zeigen sollten, haben für die Physik in ihrer heutigen Orientierung
größere Beweiskraft als die schärfsten logisch-spekulativen
Überlegungen. Und dieser Standpunkt kann der Physik nicht übelgenommen
werden. Eine Umorientierung, die selbstverständlich die Einführung
eines neuen Begriffes zur Folge hat, stellt eine große geistige Anstrengung
dar, die nur dann aufgenommen wird, wenn sie wirklich irgendeinen
Fortschritt fördert, da bloße Umgruppierung der Begriffe ohne weiteren
Nutzen bloß einen Schaden darstellt : nämlich die Vermehrung der
Anzahl der benützten Begriffe.

Logicus : Wir können also den ersten Stoff auch in dieser Hinsicht
keineswegs als nutzlosen Zuwachs des Begriffsschatzes der Physik
ansehen.

Physicus : Das einzige, was mir von Seiten der aristotelischen

Anregungen noch nicht genügend aufgeklärt erscheint, ist der Charakter
der von ihm benützten Beispiele. Man könnte einfach sagen, daß sie

heute nur mehr historischen Wert haben, da wir heute kaum noch
das Holz als ersten Stoff des Stuhles und das Erz als ersten Stoff der



192 Das Wirkungsquantum in aristotelischer Auffassung

Statue ansprechen können. Aber nicht einmal vom historischen
Standpunkte aus kann man begreifen, wie das Holz und das Erz Grundwesen
sein sollten. Man muß doch bedenken, daß Aristoteles die Verwandel-
barkeit des Holzes in Asche beim Verbrennungsprozesse gut bekannt

war. Hier geht es um eine Inkonsequenz oder vielleicht um ein bloßes

Analogiebeispiel.

Logicus : Wenn wir von Inkonsequenz so lange absehen, als

irgendeine andere Auslegung zu Gebote steht, so bleibt bloß das

Analogiebeispiel zur Deutung übrig.

Physicus : Soeben wollte ich als eventuellen Beweggrund für
die Wahl dieses Stuhlbeispieles darauf hinweisen, daß im Charakter
des Stuhles als Menschenwerk die Antwort zu suchen sei. Aber gleichzeitig

besann ich mich der Hinfälligkeit einer solchen Erklärung, da

doch auch Naturwerke, wie die Bäume, das Holz als ersten Stoff haben

und so auch bei den Naturwerken diese Schwierigkeit fortbesteht.

Logicus : Die Erklärung dürfte wirklich anderswo liegen. Wir
sahen, wie schwer erfaßlicher Natur der Begriff des ersten Stoffes für
die Physik war. Es war daher schon für Aristoteles nichts näherliegend
als eine Analogie, die die logische Struktur des Verhältnisses zwischen

Objekt und ersten Stoff als Grundwesen so gut als möglich wiedergibt,

zu benützen. Wie ohne Holz kein Holzsessel, so ohne ersten
Stoff kein physikalisches Objekt. Wie das Holz nach Vernichtung
des Sessels als Sitzgelegenheit weiter Holz bleibt, so der erste Stoff
nach Vernichtung des Objektes. Die zeitlich unberührte Dauer des

ersten Stoffes, sein Charakter als unentbehrliche Unterlage des Objektes,
seine Unabhängigkeit von den Veränderungen des Objektes sind dadurch
als sehr wichtige Merkmale auf einleuchtende Art dem Verständnisse

nähergebracht. Die Unzerlegbarkeit, die Unverwandelbarkeit und die
Unformiertheit werden als weitere Merkmale einfach postuliert. Durch
Beispiele können diese Merkmale nicht erläutert werden, da sie, wie

wir bereits gesehen haben, einzig dem sinnlich nicht konstatierbaren
ersten Stoffe zukommen. Dies liegt in dem Merkmale der Unformiertheit

begründet. Denn Unformiert ist soviel wie ohne Form und gerade
die Form ist, wie wir in der Quantenphysik zu Genüge sehen, das einzig
erfaßbare.

Physicus : Sollen also die aristotelischen Beispiele in ihren
übereinstimmenden Merkmalen bloß zufällige Analogien sein, oder ist



Das Wirkungsquantum in aristotelischer Auffassung 193

diese Übereinstimmung auf eine innere Strukturverwandtschaft zurük-
zuführen Die Übereinstimmung ist etwas, was sicherlich nicht bloß

vom physikalischen Standpunkte aus bemerkenswert genannt werden
kann.

Logicus : Die übereinstimmenden Merkmale im Analogiebeispiele
charakterisieren gerade das, was wir als eventuelle Stufen des

Zerlegungsprozesses eines physikalischen Objektes dargestellt haben. Die
Stufe ist charakterisiert durch das Produkt der betreffenden Zerlegung,
ist aber mit ihr nicht identisch. Die Molekel NaCl läßt sich zerlegen
in die Atome Na und Cl. Beide Atome stellen das Zerlegungsprodukt
der Molekel dar. Beide charakterisieren also die höchste Stufe des

Zerlegungsprozesses der Molekel NaCl. Die Stufe selbst aber ist das nicht
näher hier zu Beschreibende, was dem Zerlegungsprodukte, also hier
den beiden Atomen in dem noch nicht zerlegten Objekte, in der noch
nicht zerlegten Molekel, entspricht. Ob das direkt die Atome selbst

sind, ist physikalisch nicht ganz einwandfrei festgestellt. Wenn auch
vielleicht in diesem Falle der Zweifel nicht gar laut ist, so kennen wir,
gemäß der abstrakten Denkweise der Quantentheorie, schon viele

Fälle, wo es fast sicher ist, daß im unzerlegten Objekte keineswegs
das Zerlegungsprodukt fertig vorliegt. Wohl aber sind gewisse
Dispositionen 1 vorhanden, beim Zerlegungsprozesse das erwartete Produkt
entstehen zu lassen. Diese physikalische Tatsache zwingt uns zu der

vorsichtigen Ausdrucksweise, daß, wie schon gesagt, die Stufe
dasjenige ist, was in dem noch nicht zerlegten Objekte dem Zerfallsprodukt
entspricht. In diesem Sinne ist die Zerlegungsstufe der Na und Cl

Atome auch wieder ein Stoff, eine zur Molekel noch nicht formierte
Unterlage von zeitlich unberührter Dauer, ganz unabhängig von den

Veränderungen der Molekel. In diesem Sinne ist auch das Holz der
Stoff des Sessels auf der höchsten Zerlegungsstufe. Wenn wir dann
im Zerlegungsprozesse fortschreiten, so gelangen wir schrittweise zu

niedrigeren und niedrigeren Stufen, bis wir zur vorletzten und letzten
Stufe angelangt sind. Die vorletzte Stufe ist durch das letzte bekannte

Endprodukt des Zerlegungsprozesses charakterisiert. Es werden da

1 G. M. Manser O. P., Div. Thom. 1934, S. 232 : Wenn unter wirkursächlichem

Einflüsse eine frühere Form, die eine bestimmte Materie aktuierte, untergeht
und eine neue allmählich, durch eductio aus der Potenz der Materia prima, zur
Herrschaft kommt, so setzt sie eine neue Dispositio der Materie zur neuen Form
voraus, die der neuen Form unmittelbarst « in maxima propinquitate »

proportioniert ist und ihren Akt vorbereitet.

Divus Thomas 13



194 Das Wirkungsquantum in aristotelischer Auffassung

etwa Protone, Elektrone und ähnliche Produkte zur Charakteristik
dienen. Diese Stufe in ihrem Charakter als vorletzte ist von der
Entwicklung der physikalischen Forschung abhängig.

Die letzte Stufe ist prinzipiell verschieden, sie ist der bereits im
Zerlegungsprozeß nicht mehr sinnlich konstatierbare, aber denknotwendig

erzwungene erste Stoff. Wenn wir nun im Anklang an die
aristotelische Bezifferung des « ersten » Stoffes diese letzte Stufe auch
als erste bezeichnen, dann können wir, den Zerlegungsprozeß
zurückverfolgend, von der zweiten, der dritten Stufe usw. bis zur höchsten
Stufe gelangen, welche im Falle der NaCl Molekel die Stufe der Atome
Na und Cl war. Von der zweiten bis zur höchsten, also mit Ausnahme
der ersten, können wir von den höheren Stufen sprechen und können
dann sagen, daß die höheren Stufen dadurch gekennzeichnet sind,
daß sie einige der Merkmale der ersten Stufe, also des ersten Stoffes

besitzen, aber nicht alle. Dadurch ist auch die Wahl der aristotelischen
Beispiele tiefer begründet als in einer etwa zufälligen Analogie.

Physicus : In Anbetracht dieser Interpretation der Stufen scheint
mir der Stoffbegriff genügend aufgehellt, um in der Physik angewendet
werden zu können.

Logicus : Jetzt habe ich allerdings noch nicht die bedingungslose

Zustimmung der Physik erwartet, da die früher angenommene
Interpretation des ersten Stoffes als Unterlage der Energie bzw. der Energieprozesse

angenommen wurde und da in der Stufeninterpretation der

Energiebegriff nicht enthalten scheint. Auch scheint mir die

Stufeninterpretation, die ich vorgelegt habe, nicht ganz dem abstrakten
dritten Standpunkte zu entsprechen, den gerade der Physiker als

einzig annehmbare Grundlage unserer Diskussion erklärt hat.

Physicus : Glücklicherweise sind beide soeben ausgesprochenen
Befürchtungen gegenstandslos. Es ist, um zuerst die eine zu entkräften,
richtig, daß die Stufeninterpretation sich bloß mit Zerlegungsprozessen
des physikalischen Objektes befaßt und auf diese Weise bloß zur Masse

oder einem ähnlichen Begriffe kommt. Käme sie sogar bis zum Energiebegriff,

so wäre die Zerlegung in Ordnung. Kommt sie aber zur Masse,

so brauchen wir uns bloß der Einsteinschen Beziehung zwischen Masse

und Energie bewußt zu werden, um unsere Befürchtung zu zerstreuen.
Nach dieser Beziehung entspricht jeder Masse eine ganz bestimmte

Energie, sodaß wir Masse direkt als Energie auffassen können,
wodurch unser Zerlegungsprozeß also wieder befriedigend beendet ist.



Das Wirkungsquantum in aristotelischer Auffassung 195

Was die zweite Befürchtung anbelangt, daß wir die Grenzen des

abstrakten dritten Standpunktes überschritten hätten, sind zwei

Tatsachen im Auge zu behalten.
Die abstrakte Fassung der Quantentheorie und der Quantenphysik

betrifft in erster Linie die der direkten Beobachtung unzugänglichen

Gebiete der Atomphysik, welche allzuleicht zu fruchtlosen

Hypothesen und makroskopischen Analogien führen könnten. Sie

schafft aber keineswegs die makroskopisch sichtbaren physikalischen
Objekte aus der Welt. Ein Krystall Steinsalz NaCl ist auch für den

Quantenphysiker auf die Messerspitze faßbar, auch sichtbar, auf der

Zunge schmeckbar, zwischen den Fingerspitzen fühlbar. Aber, was
nicht direkt auf diese Art zu kontrollieren ist, muß kritisch, also so

abstrakt als möglich, aufgebaut werden. Die Stufen des Zerlegungsprozesses

eines Salzkrystalles sind also auf einer ganz konkreten
Erfahrung fundiert und daher berechtigt. Die zweite Tatsache, die hier

zu beachten ist, ist die äußerst glückliche Stylisation der einzelnen
höheren Stufen. Wie wir wissen, sind sie nicht einfach gleichgesetzt
den betreffenden Produkten der Stufe des Zerfallsprozesses. Vielmehr
sind sie definiert als dasjenige, was vor der Zerlegung den

Zerfallsprodukten der betreffenden Stufe entspricht. So kommen wir einer

äußerst abstrakten Denkweise entgegen, die sich in der neuesten

Entwicklung der Physik geltend macht. So äußert N. Bohr 1 die Ansicht,
daß der Atomkern die beim radiaktiven Zerfallsprozess freiwerdenden
Teichen vorerst gar nicht in seinem Inneren besitzt und daß diese

erst im Augenblicke der Emission entstehen. Aber auch schon früher
wurde die Ansicht im Hinblick auf die Elektronenemission des Atoms
geäußert. So soll das Umlaufselektron auch im Normalzustand des

Atomes gar nicht vorhanden sein. Bloß gewisse, nicht näher zu
beschreibende Dispositionen. Erst die Aussendung eines Elektrons soll

der Augenblick der Entstehung eines Elektrons aus der nebelhaften,
nicht gut definierbaren Hülle sein. Es ist nicht ausgeschlossen, daß

wir Gelegenheit haben werden, auf diesen interessanten Zug der neuesten

Physik zurückzukommen, wenn auch die aristotelischen
Begriffskonstruktionen dieser Eigentümlichkeit angepaßt sind.

Die Physik macht sich also im Rahmen dieses Gespräches den

Begriff des Stoffes durch folgende Definitionen zu eigen :

1 N. Bohr, Naturwissensch. 1936, S. 242 : Es ist sogar sehr zweifelhaft,
ob die alfa-Partikel in der von den gegenwärtigen Theorien des alfa-Zerfalls
angenommenen Weise überhaupt existieren.



196 Das Wirkungsquantum in aristotelischer Auffassung

Der erste Stoff ist das allen physikalischen Objekten Gemeinsame,

was einem jeden von ihnen als Erstes, an sich noch Unformiertes und
deshalb zeitlich Unberührtes, Unteilbares, Unverwandelbares, sinnlich
Unwahrnehmbares, aber denknotwendig Erzwungenes zu Grunde liegt.

Der zweite Stoff ist das, was dem letzten Zerfallsprodukt eines

noch nicht zerlegten physikalischen Objektes entspricht.

Der dritte, vierte allgemein der n-te Stoff oder die dritte»
vierte allgemein die n-te Stufe des Stoffes ist das, was dem

entsprechenden Zerfallsprodukt des noch nicht zerlegten physikalischen
Objektes entspricht.

Höhere Stoffe sind die Stoffe vom zweiten angefangen, also alle

Stufen mit Ausnahme der ersten.


	Das Wirkungsquantum in aristotelischer Auffassung : physikalische Gespräche mit Aristoteles

