Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 17 (1939)

Artikel: Die Sundenvergebung im sakramentalen Geschehen
Autor: Horvéath, Alexander M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762527

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762527
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Siindenvergebung
im sakramentalen Geschehen.

Von Dr. P. Alexander M. HORVATH O. P.

Die katholische Apologie und Seelsorge sind zweifellos vor groBe
Aufgaben gestellt, seitdem der Zeitgeist einen der Grundpfeiler des
christlichen Lebens, die innere, iiberzeugte BuBe auszurotten droht.
Die Versuche, die Menschheit von Gott abwendig zu machen und in
eine ganz teuflische Apostasie hineinzufiihren, waren kaum jemals so
intensiv wie in unseren Tagen. Die Selbstgeniigsamkeit, das Sich-
selbstgeniigen des Menschen und der Menschheit werden in einer Form
proklamiert, die eine Unterwerfung unter Gott ganz ausschlie8t, die
Hilfsbediirftigkeit des Menschen nicht zum BewuBtsein kommen laBt,
die Anerkennung einer Schuld und Siinde, insbesondere aber die Reue
dariiber direkt als Schwiiche, als pathologische Erscheinung darstellt.
Das Verlangen nach einer Erlosung bleibt so selbstverstindlich bloB
auf die irdischen Ubel und auf verwickelte menschliche Verhiltnisse
beschrinkt. Das Kreuz Christi, das von ihm verkiindete Heil, erschienen
noch nie so téricht und unniitz, als im Lichte dieser groBen Apostasie.
Die christliche Heilslehre steht gewiB unerschiittert und wird weiter,
trotz aller Anfechtungen, objektiv feststehen. Aber die Seelen leiden
darunter, und die Menschen stehen vor einer Katastrophe, die kaum
ihresgleichen kennt. Diese abzuwehren, ist die Aufgabe des Seelsorgers
und des Apologeten. Es muB im BewuBtsein der Menschen erhalten
bleiben, daB die Siinde die gréBte Schwiche des Menschen darstellt,
die Reue und BuBe aber nicht bloB keine Schwichen sind, sondern
solche KraftiuBerungen bedeuten, die den ganzen Menschen, seinen
vollstindigen Tugendorganismus in Anspruch nehmen?, ja daB3 zu ihrer

1 vgl. die wunderbaren Ausfithrungen des hl. Thomas iiber die Tugend
der BuBe IIT 85.



134 Die Siindenvergebung im sakramentalen Geschehen

Betitigung nicht nur iibermenschliche, sondern {ibernatiirliche Prinzipien
erfordert sind. Es ist daher auch fiir die Dogmatik von Interesse, den
Rechtfertigungsproze ins klare Licht zu stellen, und insbesondere
bei der sakramentalen BuBe deren reiche Beziehungen zur Gnade auf-
zuzeigen.

Aus solchen Uberlegungen geht die vorliegende Skizzierung der
sakramentalen poenitentia interior hervor. Fiir sich betrachtet, handelt
es sich vielleicht um eine theologische Frage zweiter Ordnung ; aber
im Zusammenhang mit dem ganzen sakramentalen Geschehen, ins-
besondere aber mit dem Rechtfertigungsprozesse, scheint hier viel
Bedeutungsvolles auf. Um dies einzusehen, braucht man bloB auf den
grundlegenden Text des hl. Thomas einen Blick zu werfen. « Etiam
in poenitentia est aliquid, quod est sacramentum tantum, scilicet
actus exterius exercitus tam per peccatorem poenitentem, quam etiam
per sacerdotem absolventem : res autem et sacramentum est poeni-
tentia interior peccatoris: res autem tantum et non sacramentum, est
remissio peccati; quorum primum totum simul sumptum est causa
secundi, primum autem et secundum sunt quodammodo causa tertii»
(IIT 84, 1 ad 3 m). Hieraus ist ersichtlich, daB bei der Wesensbestim-
mung der poenitentia interior jedem Theologen reichliche Gelegenheit
geboten wird, die eigene Theorie iiber die Wirkungsweise der Sakra-
mente zur Geltung zu bringen, wie auch die engere Verbindung des
sakramentalen Werdens mit dem Rechtfertigungsvorgange aufzuzeigen.
Die ziemlich karge Bemerkung des hl. Thomas liBt selbst fiir seine
Schule einen breiten Spielraum, um die Frage: « Was ist poenitentia
interior ? » zu beantworten. Der hier vorgelegte Losungsversuch will
in engem AnschluB an die Rechtfertigungslehre des Aquinaten die
Siindenvergebung selbst als einen durch das Sakrament bewirkien und
unwiderruflich bleibend fixierten Zustand hervorheben und hierin als
einer objektiven Heiligung das Wesen der poenitentia interior erblicken.

Dabei ist es durchaus nicht unsere Absicht, eine neue Theorie
aufzustellen, althergebrachtes thomistisches Gut zu kritisieren oder gar
zu verwerfen. Wir wollen bloB den ganzen inneren sakramentalen
Rechtfertigungsvorgang unter dem Namen poenitentia interior zu-
sammenfassen und darin vorziiglich jenes Moment ganz eigens poeni-
tentia interior nennen, das am meisten die Kraft des Sakramentes
widerspiegelt und als nichste Ursache der Begnadigung noch immer als
Zeichen der Gnade — der eigentlichen « res tantum » — gilt. In dieser
Form hitten wir wirklich ein «res et sacramentum » vor uns, das einer-



Die Siindenvergebung im sakramentalen Geschehen 135

seits die iibrigen Momente der Rechtfertigung virtuell in sich enthilt,
andererseits aber mit der letzten Wirkung des Sakramentes als Zeichen
und Ursache verglichen werden kann. DalB alle Momente, die der
hl. Thomas I-IT 113, bes. a. 8 aufzihlt, zum innern Rechtfertigungs-
vorgang gehoren, steht auBer Zweifel. Vergleichen wir sie mit dem
duBern Sakrament als solchem, mit der poenitentia exterior, so steht
nichts im Wege, ihre Gesamtheit poenitentia interior zu nennen, die
SchluBwirkung, die eigentliche Begnadigung etwa ausgenommen. Unser
Versuch ist daher eine mdgliche, zuldssige Redeweise mit Riicksicht auf
den ordo generationis der sakramentalen Rechtfertigung, wobei daran
festgehalten wird, daB in diesem Sinne nur die Gnade eine « res tantum »
ist, alles aber, was ihr vorangeht, zum «res et sacramentum » gehort.

Zu dieser Uberlegung fiihrt uns als grundlegender Text Ver. 28, 1 :
« Si ergo iustificatio accipiatur ut quidam motus, cum oporteat eundem
motum intellegi quo peccatum aufertur et iustitia inducitur, idem erit
iustificatio, quod peccatorum remissio, solum ratione differens, prout
ambo eundem motum nominant ; sed unum secundum respectum ad
terminum a quo, aliud vero secundum respectum ad terminum ad
quem. Si autem accipiatur iustificatio per viam mutationis, sic aliam
mutationem significat iustificatio, scilicet iustitiae generationem, et
aliam peccatorum remissio, scilicet corruptionem culpae. Sic autem
iustificatio et remissio peccatorum non erunt idem, nisi per concomi-
tantiam ». Die zur Beurteilung jeglichen Werdens grundlegende Unter-
scheidung des ordo generationis vom ordo perfectionis kommt hier
zur Geltung. Die getrennte Betrachtung der Siindenvergebung und
der Gerechtigkeit ist statthaft, ist entitativ begriindet. Sie konnen
auch als aequivalente Ausdriicke gelten, da sie auf ein gemeinsames
Prinzip, die Gnade, zuriickzufiihren sind. Mit der Gnade ist sowohl
die Siindenvergebung, als auch die Gerechtigkeit gegeben, woraus die
Identitdt beider Teilbegriffe in einem gemeinsamen Ganzen folgt. Es
ist auch anzuerkennen, daB die Gerechtigkeit eigentlicher von der
Gnade her benannt wird, als die Siindenvergebung, da ja die Siinde
gar keine notwendige Voraussetzung der Begnadigung ist. Aber als
Rechtfertigung, als Gerechtigkeit des Siinders wird die Siindenver-
gebung frither und eigentlicher von der Gnade her, von der Begnadigung
benannt, als die Gerechtigkeit. Daraus ergibt sich die Moglichkeit,
die drei Begriffe gleichzusetzen, als identische, materiell umzutauschen,
den Urbegriff aber, die Gnade, zur Bezeichnung der einzelnen Momente
der Rechtfertigung zu beniitzen, sodaB jedesmal ein formell verschie-



136 Die Siindenvergebung im sakramentalen Geschehen

dener Gesichtspunkt zum Vorschein kommt. So ist die Siindenver-
gebung (remissio peccatorum) unter allen Umstidnden eine Begnadigung
(infusio gratiae). Will man aber im RechtfertigungsprozeB mehr (oder
auch ausschlieBlich) den NachlaB der Siinden hervorheben (corruptio
peccati), so ist durch die «Begnadigung » nicht das formelle, eigent-
liche Prinzip der Gerechtigkeit, sondern dessen intentionale Gegenwart,
gleichsam als dispositio ultima, sei es des Siinders, sei es des recht-
fertigenden aktiven Prinzips, bezeichnet. In diesem Sinne ist die
Siindenvergebung eine, wenigstens gegenstindlich, von dem Besitze
der Gnade, also von der Begnadigung als vollkommenem, abgeschlos-
senem Zustande, verschiedene wirkliche Gegebenheit, die man fiir sich,
getrennt von der Gnade, als formellem Prinzip, betrachten kann.

Hierzu méchten wir noch bemerken, daB Siindenvergebung als ob-
jektive und als formale Heiligkeit voneinander unterscheidbar sind, wie
wir dies spiter nachweisen werden. Es sind demnach die zwei Momente
gegenstindlich derart verschieden, daB sie im Rahmen des sakramen-
talen Geschehens, besonders bei der gerichtlich-sakramentalen Recht-
fertigung, getrennt betrachtet werden konnen und dabei jedes von
ihnen eine eigene Rolle spielen kann. Der Siindenvergebung als objek-
tiver Heiligkeit teilen wir unsererseits die Bedeutung des «res et
sacramentum », als formaler Heiligung und Heiligkeit aber die Rolle
der «res tantum» zu.

Uberlegt man ferner, daB bei der Rechtfertigung die Siinden-
vergebung und der Besitz der Gnade sich ganz verschieden verhalten,
so ist ihre getrennte Betrachtungsweise noch mehr begriindet. Die
Begnadigung, als NachlaB der Siinden, ist unwiderruflich, unverlierbar.
« Sine poenitentia sunt dona Dei». Die Gnade hingegen, das Prinzip
der Siindenvergebung und der Gerechtigkeit, ist verlierbar. Mit jeder
nachfolgenden schweren Untreue ist ihr Verlust gegeben. Sie kehrt
bei einem neuen SiindennachlaB zuriick, die vergebenen Siinden aber
kommen mit dem Verluste der Gnade nicht von neuem zum Vorschein.
Begnadigung als Siindenvergebung und als Besitz der Gnade sind
objektiv, in thren Auswirkungen zwei verschiedene Seelenzustinde, mogen
sie auch sonst noch so eng miteinander verbunden sein. Hierin
kénnen wir einen Fingerzeig erblicken, daBl den beiden Momenten
ganz verschiedene Pridikate zukommen. Beide stellen eine Umwand-
lung der Seele dar. Dies kommt der Siindenvergebung als objektiver
Heiligkeit in der Form eines Zustandes (status), als formaler Heilig-
keit aber bloB als eine verinderliche Zustéindlichkeit zu. Daher diirfte



Die Stindenvergebung im sakramentalen Geschehen 137

unsere Betrachtungsweise berechtigt sein, indem wir nach Analogie
mit anderen Sakramenten das «res et sacramentum » darin suchen,
was als bleibender Zustand vor uns tritt, in dem verlierbaren Element
aber das «res tantum sacramenti» erblicken.

Zum Verstindnis unserer Skizze miissen wir noch eine Bemerkung
vorausschicken. Den Endpunkt des sakramentalen Geschehens be-
zeichnet in allen Fillen die Gnade : « Res tantum et non sacramentum ».
Eine ganz eigenartige spezifische Verschiedenheit der einzelnen sakra-
mentalen Gnaden wird vom hl. Thomas klar gelehrt !, mag auch die
Erklirung dieser Annahme auf ganz erhebliche Schwierigkeiten stoBen.
Die Taufgnade bewirkt die ablutio, die Reinwaschung der Seele, oder,
in umgekehrter Ordnung, entspringt aus der ablutio, aus der blo8
reinigenden Titigkeit Gottes, die Taufgnade als Endpunkt des sakra-
mentalen Werdens der Taufe?. Ein sakramental-gerichtlicher Akt
bewirkt die Rechtfertigung der Seele, aber nicht mehr nach Art einer
ablutio, sondern als remissio, als eine Begnadigung in Form eines
gerichtlichen Nachlasses der Siinden. Die sakramental bewirkte Gnade
hat bei der BuBle eine andere Bestimmung, ein verschieden geartetes
Sein, als bei der Taufe. Ungeachtet der sonst allgemeinen spezifisch
gleichen Vollkommenheit, ist ihr metaphysischer Grad, ihre ratio
particularis, verschieden. Ob und inwieweit diese Verschiedenheit die
innere Wesensbestimmung der Gnade selbst betrifft, ist augenblick-
lich fiir uns von keiner groBen Wichtigkeit. Sicher ist, daB bei dem
sakramentalen Werden das Letztbewirkte die Gnade ist. Mit ihrem
Besitze hort das formell-sakramentale Geschehen auf. Wenn daher
der hl. Thomas im angefiihrten Texte die remissio peccatorum als
«res tantum et non sacramentum » bezeichnet, und somit darin den
AbschluB des sakramentalen Vorganges sieht, so ist darunter zweifellos
die sakramentale Gnade der BuBle zu verstehen, nicht einfachhin,
sondern als Wirkung der poenitentia exterior und interior. Es ist
daher naheliegend, das Wesen der poenitentia interior in dem zu
suchen, was dem Enistehen der Gnade unmittelbar vorausgeht und
somait, wenigstens gegenstandlich, als thr nichster Grund gelten muf3. Den
vollen, wirksamen Begnadigungswillen Gottes vorausgesetzt, kann dies
aber bei der sakramental-gerichtlichen BuBe nur in der Tatsache der
Befreiung von der Schuld (remissio peccatorum praecisive sumpta),
in der vollendeten Lossprechung, als einer unverinderlichen, unwider-

1 III 62, 2 ad 3.
2 III 66, 1c; 69, 1, 4.



138 Die Siindenvergebung im sakramentalen Geschehen

ruflichen Wirklichkeit der Seele bestehen, die daraus entspringt, daB
sie sich dem Einflusse eines sakramentalen Verfahrens unterwirft,
welches eine Begnadigung durch Lossprechung von der Schuld bezeichnet
und bewirkt.

Das Verhiltnis des &duBeren sakramentalen Zeichens zu den
inneren Wirkungen ist bei Thomas eindeutig bestimmt : «relatio signi
ad significatum, causae ad effectum». Dasjenige, was im objektiven
Inhalte des Sakramentes enthalten ist, ist ein Abbild dessen, was in
der Seele vor sich geht. Das Sakrament in seiner kiinstlichen Zu-
sammensetzung ist ein an sich (per se) einheitliches Ganzes, ein instru-
mentales Abbild der Idee Gottes von der Heiligung des Menschen in
der Kraft Christi. Durch die Verwirklichung des Heiles in der Seele
entsteht ein Abbild, unmittelbar des sakramentalen Zeichens, mittelbar
aber der gottlichen Heilsidee. In bezug auf den objektiven Inhalt
(esse obiectivum, veritas rei, ontologica) ist eine vollstindige Uber-
einstimmung zwischen den drei bezeichneten Faktoren vorhanden.

Das Sakrament ist ein untriigliches dulBeres Zeichen des Heils-
willens Gottes fiir alle, die sich dessen bedienen. Es ist hieriiber ein
wirkursdchliches Werkzeug in der Hand Gottes. In ihm ist die Gnade
selbst in der Weise enthalten, wie die Wirkung der Hauptursache in
ihren Werkzeugen enthalten zu sein pflegt. Die entsprechende Wirk-
kraft des Sakramentes hat die gleiche Ausdehnung, wie seine bezeich-
nende Kraft. Die Gnade wird sakramental bezeichnet und die Gnade
wird im Empfinger bewirkt, der durch das Sakrament bezeichnet
und durch die Kraft des Sakramentes beriihrt wird ™.

Der Heilswille Gottes strebt etwas Vollkommenes an, die voll-
kommene sakramentale Begnadigung, den Besitz der Gnade, sei es
die Gnade selbst, sei es deren Vermehrung oder Ausgestaltung. Die
Taufe ist eine volle Eingliederung in Christus ; die Teilnahme an seinem
Heil 2. Dies ist im Vollsinne nur durch den Besitz der Gnade erreicht,
durch das sigillum interioris iustificationis, quae est « res tantum » huius
sacramenti, scilicet significata et non significans®. Hierzu ist aber
ein durch die Tugend der Gottesverehrung geregelter Gebrauch des
Sakramentes erfordert, bei dem der rechte Glaube und die andern
Prinzipien der Rechtfertigung in Bewegung gesetzt werden, um der
vollen Wirkung der Taufe teilhaftig zu werden und ihr kein Hindernis

1 11T 62, 3.
2 III 68, 5; 69, 2.
3 III 66, 1.



Die Siindenvergebung im sakramentalen Geschehen 139

in den Weg zu legen. Dies ist die von Gott bezweckte Berithrung des
Empfingers mit dem Sakramente und durch das Sakrament. Fehlt
der beschriebene Gebrauch, so fehlt an sich noch nicht jeder Kontakt
mit dem Sakramente. Die Unterwerfung des Empfingers unter die
Oberhoheit Christi, etwa nach den Forderungen der iustitia com-
mutativa (intentio recipiendi sacramentum), 148t das Sakrament nicht
ganz kraft- und wirkungslos vergehen, wenn auch das oben erwihnte
opus operantis fehlt. Gottes voller Heilswille wird zwar vereitelt, aber
die Besitznahme des sich freiwillig unterwerfenden Empfingers durch
Christus kann nicht vereitelt werden. Effectus subiicitur causae. Ist
Christus principium universale gratificationis in natura humana !, hat
er als solches ein strenges Recht auf jede menschliche Person und iibt
er seine Heilstitigkeit, und somit die Besitznahme der einzelnen
Menschen durch die Sakramente aus, so erfolgt in der Seele aus jedem
sakramentalen Kontakt eine Wirkung, die den Empfang des Sakra-
mentes bezeugt, den Empfinger mit der Kraft Christi bezeichnet
und dessen Unterwerfung unter den Heiland unzweifelhaft zum Vor-
schein bringt. So ist namentlich bei der Taufe die Eingliederung in
Christus als Bezeichnung (consignatio), Hinordnung und Bestimmung
zum Christsein (deputatio ad cultum Dei secundum ritum christianae
vitae) vollzogen und der Seele in der Form eines unausldschlichen
Merkmals eingeprigt. Diese Bezeichnung durch den Taufcharakter
stellt zwar die volle Heilswirkung der Taufe keineswegs dar, aber sie
ist in ihrer Ordnung ein abgeschlossener Vorgang, ein fertiger Zustand
der Seele, durch den die Moglichkeit der vollen Begnadigung, der rest-
losen Teilnahme am Heile Christi gegeben ist. Dieses «res et sacra-
mentum » ist nicht bloB eine Voraussetzung der sakramentalen Gnaden-
wirkung, sondern auch zugleich mit dem Sakramente Ursache der-
selben : primum autem et secundum est quodammodo causa tertii,
haben wir oben vom hl. Thomas gehort 2. Dasselbe, was im duBern
Sakrament objektiv-reprisentativ (als im Zeichen) enthalten ist, wird
im «res et sacramentum » innerlich-geistig in der Seele abgebildet,
und stellt ihre reale Hinordnung zum Besitze der Gnade, den realen
und der Natur der einzelnen Sakramente proportionierten Grund der

LIIL 7, 41 ¢

2 TII 69, 1 c, legt der hl. Thomas das Verhiltnis der Gnade zum Charakter
unter der Analogie der Form und ihrer eigentlichen Wirkungen dar : « Cum autem
aliquid generatur simul cum forma recipit effectum formae, nisi sit aliquid
impediens ... Et similiter quando aliquis baptizatur, accipit characterem quasi
formam et consequitur proprium effectum qui est gratia remittens omnia peccata ».



140 Die Siindenvergebung im sakramentalen Geschehen

Begnadigung dar. LaBt sich nicht bei jedem Sakramente ein dhnlich
bleibender Zustand wie bei der Taufe nachweisen, so ist die Annahme
eines «res et sacramentum », als eines innerlich-geistigen Abbildes des
duBern Zeichens iiberall berechtigt, wo der Abschlu3 des sakramentalen
Vorganges, wenigstens gegenstindlich, andere Momente als Grund und
Ursache voraussetzt.

DaB letzteres bei der BuBe zutrifft, haben wir schon betont.
Unter poenitentia interior miissen wir daher ein innerlich-geistiges Ab-
bild der dufern Bufe, des sakramentalen Zeichens, verstehen, das den
Empfanger zu einem Biifier stempelt und als einem solchen die Begnadi-
gung sicherstellf. Der Empfinger ist ein BiiBer nicht einfachhin,
sondern ein losgesprochener, von der Schuldenlast befreiter BiiBer,
denn das abgeschlossene Urteil des Spenders gibt dem sakramentalen
Zeichen die Form, die Vollendung. Daher muB3 die erste Wirkung des
sakramentalen Kontaktes etwas sein, was bei den iibrigen Recht-
fertigungsprozessen — wie etwa in der vollkommenen Reue — nicht
vorhanden ist, andererseits aber den Charakter des BuBsakramentes
derartig widerspiegelt, daB es mit dem «res et sacramentum» der
iibrigen Heilsmittel in keiner Weise verwechselt werden kann.

Hieraus verstehen wir den Unferschied zwischen einer psycholo-
gischen und ontologischen Betrachtungsweise und Losung dieser Frage.
Die erste bezeichnet psychische Prinzipien als « res et sacramentum » der
BuBe, die zweite bestimmt dasselbe nach dem Wert des entitativen
Vorganges in der Seele, nach den einzelnen Momenten der Umwandlung,
die in ihr vor sich geht, nach deren Seins- und Wahrheitsbeziehungen.
Die psychologische Losung schiebt das Reuemoment in den Vorder-
grund, als eine iibernatiirliche Wirklichkeit der Seele, sei es als einen
Akt (conscium vivum), sei es als ein Prinzip desselben (subconscium),
und sieht hierin neben und mit dem Sakrament ein eigenes werkzeug-
liches Mittel bei der Hervorbringung der Gnade. Die ontologische
Losung, die wir versuchen, betrachtet bloB den in der Seele verwirk-
lichten sakramentalen Rechtfertigungsvorgang in allen Momenten, die
den im duBeren Sakrament abgebildeten Kriften entsprechen, und
beurteilt das « res et sacramentum » ausschlieBlich nach dem mehr oder
weniger groBen Wahrheitsgehalt in den einzelnen Phasen und je nach
der Ubereinstimmung der Wirkung mit der Ursache.

Als Prinzip der Siindenvergebung bezeichnet Thomas?! die Bub-

1 1II 86, 2.



Die Stindenvergebung im sakramentalen Geschehen 141

gesinnung, die Tugend der BuBe, als wirkende Krifte jene Akte, die
teils unmittelbar aus ihr hervorgehen, teils aber Voraussetzungen ihrer
Betiatigung sind (Glaube, Hoffnung, Liebe, Gottesfilrcht) 1. DaB wir
hier Tatigkeiten, die der psychischen Ordnung angehéren, vor uns
haben, unterliegt gar keinem Zweifel. Dies begriindet die psychische
Analyse, die auch fiir die ontologische Betrachtungsweise maBgebend
sein muB. Letztere geht aber einen Schritt weiter und iiberlegt mit
Thomas 2, daB alle diese Akte von der gratia operans verursacht und
zugleich mit der Stindenvergebung gesetzt werden. Dies gilt fiir jeden
Rechtfertigungsvorgang. Ist aber dieser Vorgang ein sakramentaler,
so ist nicht bloB die wirkende Gnade Ursache der Rechtfertigung,
sondern auch das Sakrament 3 : Die Gnade wirkt durch das Sakrament,
und im Sakrament sind alle Krifte enthalten, die zur Hervorbringung
der Siindenvergebung motwendig sind. Auf die Ursache folgt nun die
Wirkung : in unserem Falle also auf das fertige Sakrament die Um-
wandlung der Seele und in der Seele. Daher miissen die psychischen
Akte, als Folgen der wirkenden Gnade, restlos im Sakrament ent-
halten sein ; alles iibrige, was zum «res et sacramentum» und zur
«res tantum» gehort, muB in der Umwandlung der Seele gesucht
werden. Fiir die ontologische Analyse ist daher die Abbildung aller
sakramentalen Krifte in der Seele maBgebend, wenn es sich um die
Bestimmung des «res et sacramentum » handelt. Die beiden Gesichts-
punkte sind daher einander nicht entgegengesetzt, wenn auch die
poenitentia interior verschieden bestimmt wird. Beide Betrachtungs-
weisen sind zuldssig und diirften sich innerhalb des gleichen Systems
(in unserm Falle im Rahmen des Thomismus) erginzen. Und wenn
wir nochmals betonen, daBl unsere Losung nur fiir den ordo genera-
tionis gilt, den der hl. Thomas Ver. 28, 1 und I-II 113, 8 beschreibt,
d. h. daB wir den Rechtfertigungsvorgang von seiten des Menschen
und nicht von seiten Gottes betrachten, so haben wir alles gesagt,
was zum Verstindnis unserer Skizze notwendig ist. Wie sich das Ver-
hiltnis von «res et sacramentum » zum « sacramentum tantum » einer-
seits und zur «res sacramenti» bei der Beriicksichtigung des ordo
perfectionis gestalten wiirde, haben wir diesmal nicht bestimmt. Das
sakramentale Geschehen weist uns zunichst auf den ordo generationis
hin. Daher nahmen wir diesen in Betracht.

1 11T 85, 2 ad 3; ib. 5. 6.
2 111 86, 6 ad 1.
3 Ib. «Sed contra ».



142 Die Siindenvergebung im sakramentalen Geschehen

Untersuchen wir die hauptsichlichen Mdiglichkeiten, die im Rah-
men der heute anerkannten theologischen Prinzipien gegeben sind.
Die Unterschiede, die aus der systematischen Beurteilung der sakra-
mentalen Wirkungsweise entstehen, wollen wir nicht beachten, oder
den Wert der einzelnen Annahmen von diesem Standpunkte aus nicht
beurteilen. An der Hand der bekannten Lehre des Aquinaten werden
wir das Brauchbare und Wertvolle, sei es zur Bekriftigung, sei es zur
Beleuchtung unserer Meinung beniitzen, die eben deshalb, weil sie den
Vollinhalt der duBeren BuBe auch in die Seinsbestimmung der poeni-
tentia interior aufnimmt, viel von der Teilsicht der anderen Annahmen
iibernehmen muB.

DaB die poenitentia interior eine Realitit darstellt, steht auBer
Zweifel : «res et sacramentum ». Wie das Sakrament eine Realitit ist,
so muB auch seine erste Wirkung eine Vertreterin desselben in der
gleichen realen Ordnung sein. Die Realitit des Sakramentes kann
aber entweder bloB reprisentativ, als bloBes Zeichen, gefalt werden,
oder sie kann einen moralischen oder juridischen Wert darstellen.
Aber auch die physisch-reale Wertung ist nicht nur nicht ausgeschlossen,
sondern nach Thomas direkt erfordert!. Dementsprechend ist das
«res et sacramentum » entweder eine dulBere Bezeichnung der Seele,
oder ein ausschlieBlich moralischer, juridischer Wert in ihr, oder endlich
ein physisch-realer Zustand, der die andern angegebenen Werte nicht
ausschlieBt, ja dieselben synthetisch zusammenfaBt, und als solcher
den real-physischen Grund der letzten sakramentalen Wirkung darstellt.

Uber die ausschlieBliche Wertung des #uBeren Sakramentes als
eines bloBen Zeichens urteilt Thomas bekanntlich sehr ungiinstig 2,
DaB die ausschlieBlich moralische oder juridische Betrachtung den
Vollinhalt seiner Prinzipien nicht wiedergibt, wurde unzihligemal
betont und mit mehr oder weniger Gliick bewiesen. Die physisch-reale
Wertung wird daher jene Annahme sein, in der wir den Vollinhalt
der Prinzipien des hl. Thomas, der von ihm erwihnten « dicta Sanc-
torum », und nicht zuletzt des Tridentinums wiederfinden. Dasselbe
ist auch von dem «res et sacramentum », also auch von der poenitentia
interior zu sagen. Die Bezeichnung des Empfingers (consignatio),
dessen moralische Wiirdigkeit, wie auch dessen Recht auf den Besitz
der Gnade ® miissen zweifellos zum Inhalt des «res et sacramentum »

1 IIT e2. 2 III 62, 1.
3 « Titulus exigens remissionem peccati». Billot, De Ecclesiae sacramentis.
Tom. posterior. Thesis IV. Ed. 7.



Die Siindenvergebung im sakramentalen Geschehen 143

gehoren, da alle diese Momente im &duBeren Sakramente enthalten
sind, zu dessen wesentlicher Seinsbestimmung gehoéren. Entspricht
aber ihnen in der Seele nicht eine reale Verinderung, ein wirklicher
Zustand als Fundament, so sind sie bloBe #uBere Benennungen, die
aus der Setzung des «sacramentum tantum » der Seele zukommen,
sie zur Aufnahme der Kausalwirkung Gottes bloB #“uBerlich, durch
die Gegenwart des Sakramentes bestimmen. Die Beziehung zum
Sakramente wire in diesem Falle bloB eine Vorbedingung zur Recht-
fertigung, nicht aber ein realer Grund, der die zu erteilende Gnade selbst
wirklich bezeichnet und verursacht, wie Thomas sagt. Dann wire
von einer poenitentia interior zu reden voéllig illusorisch. Der Unter-
schied zwischen dem sacramentum und dem «res et sacramentum »
ist darin zu suchen, daB das erstere in genere signi, das zweite in genere
rei ist. Mit dem bloBen Zeichen ist das Dingliche auf Grund der
kausalen Einwirkung, mit dem Ding ist das reprisentative, bezeich-
nende Element: infolge der kausalen Abstammung durch das Zeichen
verbunden : als Ding, als res, also als eine von dem Sakramente ver-
schiedene, als eine in der Seele selbst vorhandene, aber mit dem
Sakrament innig verbundene, innere, geistige Realitit bezeichnet es
die Gnade, und bestimmt den Empfinger zum Besitze der Gnade
in der Kraft beider Elemente, des sacramentum und des « res et sacra-
mentum ». « Primum autem et secundum est quodammodo causa
tertii». Daher muf die Grundlage der Bezeichnung der wmoralischen
Wiirdigkeit und des Rechtes zum Besitze der Gnade als etwas A bsolutes
in der Seele vorhanden sein, sodall die genannten Beziehungen als
formelle Relationen aus ihm entspringen, in ihm als ithrem Tréger sind.

Worin kann die Seinsbestimmung dieser physischen Realitit
gesucht werden ? Es diirften wohl nur zwei Moglichkeiten bestehen.
Die poenitentia interior ist entweder ein psychischer Akt, oder ein
der Verursachung der Gnade vorausgehendes Verinderungsmoment,
aus dem die Gnade naturgemiB als aus ihrem Grunde folgt. Dieses
Moment kann wiederum zweifach gefaBt werden : a) als subjektiver
Grund, als eine dispositio proxima subiecti : ornatus animi subiectivus.
In diesem Falle entspringt die Gnade aus der Zustindlichkeit des
Subjektes, in dhnlicher Weise, wie aus den nichsten Dispositionen bei
der substantiellen Verinderung die forma substantalis entsteht. ) Wird
aber dieses Moment als objektiver Grund, als ornatus animi obiectivus
gefaBt, so sind hierbei die einzelnen Glieder nur gegenstindlich kausal
verbunden, ohne daB eine subjektive Bedingtheit derselben notwendig



144 Die Siindenvergebung im sakramentalen Geschehen

angenommen werden miiBte. Letztere kann vorhanden sein, ist aber fiir
die gegenstindlich-kausale Verbindung nicht wesentlich. Der hl. Thomas
kennt solche Verbindungen. So z. B. lautet bei der Entscheidung der
Frage, ob Gottes Wille kausal bedingt ist, seine Antwort : « Vult ergo
hoc esse propter hoc, sed non vult hoc propter hoc » — eine sprachlich
sonderbare, aber umso tiefer angelegte Formel, die als Vorbild fiir
die Losung mancher theologischer Schwierigkeiten beniitzt wurde .
Eine solche kausale Verbindung ist nicht bloB nach logischen, sondern
nach sachlichen Gesetzen und Gesichtspunkten zu beurteilen. Die
einzelnen Momente oder Abschnitte spiegeln den Endpunkt umso
klarer wieder, je niher sie zu ihm stehen. Sie enthalten das End-
resultat umso wahrer und wirklicher, je mehr Bewegkraft aus den
fritheren Gliedern in ihnen enthalten ist. Die Ordnung der einzelnen
Glieder braucht nicht das Nacheinander ihrer Entstehung darzustellen
(ordo generationis), die Tatsache einer Naturprioritit ist zu ihrer Voll-
stindigkeit ausreichend.

Der Sinn eines ornatus obiectivus ist nach dem Gesagten klar.
In der gegenstindlich-kausalen Ordnung tragen die entferntesten
Glieder die objektiven Ziige des Endresultates am wenigsten an sich.
Fiir sich betrachtet, sind sie noch unbestimmt, und auch fiir andere
Zwecke und Erfolge bestimmbar. Je nidher wir zur SchluBwirkung
kommen, umsomehr schwindet die Zweideutigkeit und tritt schlieB-
lich ein unverkennbares Abbild des Endresultates auf. In diesen
Zwischengliedern ist die Wirkung noch nicht in sich selbst, wohl aber
in ihren allerniichsten Griinden vorhanden. So ist der absolute Seins-
und Wahrheitsgehalt durch die Beziehung zum Endresultat Triger
einer neuen Bestimmung. Diesen relativen Zuwachs von Seins- und
Wahrheitsgehalt, diese reale, entitativ im Sein der Zwischenglieder
begriindete Hinordnung zum Endresultat, nennen wir ornatus obiec-
tivus, eine Vervollstindigung, eine Ausgestaltung der eigenen Wirk-
und Abbildungskraft des Seins, sowohl in wahrheitsmiBiger als auch
in kausaler Beziehung. Wollen wir solche Zwischenglieder und -zustinde
nach der alten Terminologie intentiones, formae intentionales nennen,
so steht nichts im Wege, auch diesen ornatus obiectivus so zu nennen,
wenn man diese nur nicht mit einer andern, in der neuern Theologie
iiblichen Bedeutung der Intention und der intentionalen Wirkungs-
weise der Sakramente verwechselt 2. Den Vollinhalt des ornatus obiec-

17T 19, 5.
? Man vergleiche die Lehre Billots a.a.O.



Die Siindenvergebung im sakramentalen Geschehen 145

tivus werden wir in einem andern Zusammenhang auseinandersetzen.
Vorlidufig bemerken wir nur, da wir in ihnen innerlich gestaltete und
bei der Hervorbringung der Gnade kausal mitwirkende Realititen
erblicken, die eben nur zu dem Zwecke vorhanden sind, um als Werk-
zeuge Gottes zu dienen, und um bei der groBen Verinderung, bei dem
eigentlichen endgiltigen Seelenschmuck, bei dem Besitze der Gnade,
jenen Zwischenstand zu vertreten, aus dem die Gnade naturgemiB
folgt, in dem sie eindeutig abgebildet und als ihrem realen instrumen-
talen Grunde enthalten ist.

In diesem Sinne nennen. wir die poenitentia interior einen ornatus
obiectivus des BiiBers, die Intention der Gnade, das intentionale Vor-
handensein derselben. Die Rechtfertigung, als Titigkeit Gottes, ist
ohne Zweifel zweckmiBig. Sie ist uns aber in sich unbekannt, weil
mit Gottes Wesen und mit seinen iibrigen Tétigkeiten vollig identisch.
Wir kénnen iiber sie, ihre ZweckmiBigkeit nur nach den Wirkungen,
nach dem objektiven Kausalzusammenhang der einzelnen Momente
urteilen. Fiir unsere Erkenntnis ist die Unterscheidung der in sich
unterschiedslosen Titigkeit Gottes nur nach den entitativ verschiedenen
Wirkungen gegeben (als Schépfung, Erhaltung, Bewegung usw.). So oft
wir also unter den einzelnen Momenten eine objektive Kausalverbindung
feststellen, konnen wir von Intentionen reden, die die duBeren entita-
tiven Vertreterinnen der gottlichen Wirksamkeit sind und deren Zweck-
miBigkeit eindeutig darstellen. So ist die Rechtfertigung eine Gott
ganz eigene Titigkeit. Die Wirkung derselben ist eine durchaus ein-
fache, einheitliche Gegebenheit, die Gnade. Einfach in ihrem Wesen,
zeitlos in ihrem Entstehen!. Virtuell aber sind in diesem Werden
verschiedene Momente enthalten: die Bewegung des freien Willens
in der Form der Abkehr von der Siinde und der Zukehr zu Gott, der
NachlaB der Siinde und der Besitz der Gnade. Die zweckmiBige
Ordnung dieser Momente ist unverkennbar; der eine Zustand ist
zweifellos die Intention des folgenden, nicht bloB reprisentativ, son-
dern auch kausal : der eine entspringt aus dem andern. Hieraus ent-
nehmen wir, daB die ungeteilte und unteilbare gottliche Tatigkeit
intentional vielfdltig ist, ihren Reichtum auf verschiedene Zustinde
ausgieBt, dieselben nicht in der gleichen Weise gestaltet und aus-
stattet. Jeder von ihnen hat seine eigentiimliche Ausstattung (ornatus),
die ihn zum proportionierten Grund des gesamten Geschehens gestaltet.

1 I-IT 113, 7.

Divus Thomas. 10



146 Die Siindenvergebung im sakramentalen Geschehen

Die sakramentale Rechtfertigung ist nur eine eigene Form der
allgemeinen iustificatio. Es kommt eben bei ihr auch das Sakrament
als ein Werkzeug der Verwirklichung in Betracht. Die einzelnen Momente
erhalten folglich dadurch eine Eigenartigkeit, dal} sie sakramental, in
der Kraft des duBeren Zeichens entstehen und einander bedingen.
Jedem aus ihnen entspricht eine eigene Bestimmtheit aus dem sakra-
mentalen Ursprung, und diese nennen wir den ornatus obiectivus der
Seele, der Trégerin dieser Zustindlichkeiten. Die sakramentale Bedingt-
heit unterscheidet sie von den gleichen Momenten der allgemeinen
Rechtfertigung ; der Kausalzusammenhang aber gestaltet sie zu wirk-
lichen Intentionen, zu voriibergehenden Formen (formae transitoriae
et viales), zu Abbildern der Gnade, zu einem eigenen Seelenschmuck.
Die Gnade ist ein dauernder Schmuck und Glanz der Seele (forma
permanens). Die ihr gegenstindlich vorausgehenden Zustinde koénnen
nur voriibergehend die gleichen Bestimmungen aufweisen (formae
transitoriae, viales, intentionales, intentiones).

In welchem von ihnen das vollkommenste Abbild und die ein-
deutige virtuelle Gegenwart der Gnade zu erblicken ist, kann ver-
schieden beurteilt werden. In unserem Falle ist jener sakramental
bewirkte Zustand die poenitentia interior, der am allernichsten die
virtuelle Gegenwart der BiiBergnade begriindet und in sich trigt.
Dieser Zustand verdient am meisten ein ornatus animae, eine Intention
der Gnade genannt zu werden. Diesen bestimmt Cajetan durch iiber-
natiirlich-psychologische Momente ; die von ihm bekdmpften Theo-
logen sehen sie in den subjektiven Dispositionen der Gnade, wir aber
im sakramentalen SiindennachlaB, als in einem dem Besitz der Gnade
unmittelbar vorausgehenden Zustande, der ganz besonders ornatus
animi poenitentis genannt zu werden verdient.

Vor allem hat Cajetan restlos recht in der Kritik der Annahme
eines ornatus subiectivus!. Die Naturphilosophie spricht mit Recht
von den entfernten und den nichsten Dispositionen der Materie zur
Aufnahme der Form, die in ihrer Naturanlage enthalten ist. So-
wohl die Natur des aufnehmenden Subjektes als die Beschrinktheit
der wirkenden Krifte begriinden eine solche Annahme vollstindig.
Ist aber die neue Seinsweise weder in der positiven Veranlagung des
Subjekts begriindet, noch ihre Hervorbringung an beschrinkte Wirk-
krifte gebunden, so ist die Annahme der subjektiv vorbereitenden

1 Comment. zu III 84, 1.



Die Siindenvergebung im sakramentalen Geschehen 147

Zustinde gegenstandslos. Dies ist der Fall bei der Entstehung der
Gnade, die nur in der potentia obedientialis der Seele begriindet ist
und nur durch die Allmacht Gottes hervorgebracht werden kann. Die
poenitentia interior kann demnach nicht in einem ornatus animi subiec-
tivus gesucht werden, der kraft der dispositiones proximae subiectivae
der Seele nach Art der Materialursichlichkeiten ein Abbild der Gnade
darstellen wiirde.

Was die eigene Ansicht Cajetans betrifft, so ist sie nicht bloB
beachtenswert und annehmbar, sondern entspricht auch allen allge-
meinen Forderungen der thomistischen Prinzipien. Sie gibt in der
einfachsten Form den sakramentalen Rechtfertigungsprozel vom psycho-
logischen Standpunkte aus wieder und bezeichnet als poenitentia
interior das Reuemoment. Es ist daher durchaus nicht unsere Absicht,
Cajetan zu bekidmpfen, sondern blof die ontologischen Momente her-
vorzuheben und in diesen die ihnen zukommende Stellung zu suchen.
Fiir die ontologische Fassung des «res et sacramentum poenitentiae »
(poenitentia interior) wire demnach ein ornatus animi obiectivus eine
annehmbare Benennung, die poenitentia interior selbst aber wiirde
jenes Moment im Rechtfertigungsprozesse bezeichnen, das als Siinden-
vergebung der eigentlichen Begnadigung unmittelbar vorausgeht, so
daB letztere als «res tantum » den SchluBakt des sakramentalen Pro-
zesses bildet. Die Berechtigung einer ontologischen Betrachtungs-
weise haben wir oben dargelegt, den Nutzen aber sehen wir darin, daB
die Kraft der sakramentalen Lossprechung schon im «res et sacra-
mentum » zum Vorschein kommt, und somit auch die Schonheit einer
solchen Rechtfertigung mehr hervortritt. Was uns aber am meisten
zu einer solchen Annahme veranlaBt, ist der Umstand, daB hierbei
das reine Kausalverhidltnis zwischen dem #uBern Sakrament und dem
«res et sacramentum » sehr scharf betont, restlos gewahrt wird !. Auf
diese Weise glauben wir, die Moglichkeit einer causalitas moralis oder
intentionalis am besten auszuschlieBen 2.

Es entgeht uns durchaus nicht, daB der hl. Thomas zwischen
poenitentia interior und exterior eine Unterscheidung macht, die fiir
die psychologische Deutung der poenitentia interior ausschlaggebend
zu sein scheint ®. Aus diesem Grunde haben wir eben gegen die Ansicht
Cajetans nichts einzuwenden. Aber damit ist die Moglichkeit der onto-

1 IIT 84 ad 3.
? Man vergleiche nur die Anmerkung Billots an der oben angefiihrten Stelle.
8 III 84, 8.



148 Die Siindenvergebung im sakramentalen Geschehen

logischen Betrachtungsweise nicht ausgeschlossen, sondern auch im
Interesse der Wahrung des klareren Kausalverhiltnisses statthaft.
Bei einer niheren Uberlegung sehen wir nimlich, daB bei der
psychologischen Deutung der poenitentia interior das Kausalverhiltnis
zwischen den beiden nur in umgekehrter Richtung bestehen wiirde.
Thomas sagt nimlich !, daB das Ganze der BubBtitigkeit des Siinders
und der priesterlichen Lossprechung nicht bloB ein Zeichen, sondern
eine Ursache der poenitentia interior sei: « quorum primum totum
simul est causa secundi». Der von Gott inspirierte Reueakt (in
diesem Sinne wirklich eine poenitentia interior und eine iibernatiir-
lich bedingte psychologische Wirklichkeit) ist eben die Ursache der
BuBtitigkeit des Siinders, sodaB dieselbe ein Zeichen innerer Reue ist
und nur in dieser Eigenschaft eine giiltige Materie des BuBlsakramentes
bilden kann. Daher ist diese poenitentia interior als lebenspendendes
Element der BubBtdtigkeit ein Teil der sakramentalen poenitentia
exterior und keineswegs eine von ihr verursachte Wirklichkeit. Das
Ganze ist Zeichen und Ursache der poenitentia interior im sakra-
mentalen Sinne, die infolgedessen etwas anderes sein muB als ein
bloB iibernatiirlich bedingter oder auch zur sakramentalen Wiirde
erhobener psychologischer Akt der Reue. Diese Erhebung zur Sakra-
mentalitit halten wir selbstverstindlich fiir notwendig. Nur setzen
wir sie in das «sacramentum tantum», da Siinde, Schuldbekenntnis
und Genugtuungswille nicht fiir sich, sondern nur in Verbindung mit
der von Gott inspirierten Reue, als deren duBeres Zeichen, Bestand-
teile des Sakramentes und eines heiligenden Dinges sein koénnen.
Das Reuemoment kann demnach als poenitentia interior bei der
sakramentalen Rechtfertigung blo8 als etwas durch das Sakrament
Bezeichnetes, aber auch zugleich Bewirktes gedacht werden. Demnach
wire sie nicht bloB ein psychologischer Akt, nicht bloB eine Erhebung
der an sich ungeniigenden Reue (der Attrition) zu einem sakramental
vollkommenen BuBakt, sondern iiberdies die Synthese, die Zusammen-
fassung der ganzen sakramentalen Kraft, die die volle Begnadigung
der Seele, den Besitz der Gnade bezeichnet, versinnlicht, als in ihrem
nichsten Grunde gleichsam abbildet. Es wire also jenes Moment im
Rechtfertigungsprozesse, in dem die Abkehr der Seele von der Siinde
und ihre Riickkehr zu Gott zu einer sakramental bewirkten Wirklich-
keit, ja in einem gewissen Sinne zu einem unabidnderlichen Zustande

1 III 84, 1 ad 3.



Die Siindenvergebung im sakramentalen Geschehen 149

geworden ist, zur Verkiindigung der ewigen Treue zu Gott ; denn eine
solche ist wohl — dem Entschlusse nach — in den sakramentalen Akten,
in dem Bekehrungswillen des Siinders, also im « sacramentum tantum »
versinnbildet. Hierin erkennen wir alle Ziige des von uns oben skiz-
zierten ornatus animi obiectivus, als eines realen, die Seele umgestal-
tenden Grundes der Begnadigung. Nur nicht des nichsten Grundes.
Denn in dieser Umgestaltung der Seele kommt noch nicht die volle
Kraft des Sakramentes zur Geltung. Das formale Element, die Los-
sprechung, die Befreiung von der Siinde ist hierin intentional enthalten
und abgebildet, als eine Wiirdigkeit der Seele auch zu dieser sakra-
mentalen Wirkung dargestellt. In noch entfernterem MaB kann dies
von dem Endresultat, von dem Besitze der Gnade behauptet werden.
Es ist daher das Reuemoment, in diesem Sinne gefaBt, zwar eine
sakramentale Wirkung und seinerseits wieder Ausgangspunkt und
Ursache einer weiteren Umgestaltung der Seele ; aber fiir die SchluB-
wirkung kommt es bloB als ein entferntes Zwischenglied, als eine gegen-
stiandlich noch nicht letzte Vorbedingung und Ursache der Begnadigung
in Betracht. Jenes Moment also, das als vollkommenes Abbild sowohl
des Sakramentes, als auch dessen letzter Wirkung, der Gnade, gelten
kann, verdient im eminenten Sinne als poenitentia interior, als «res
et sacramentum » bezeichnet zu werden. Diese Umgestaltung der
Seele sehen wir in der Befreiung von der Siinde, die objektiv wirklich
den vollkommensten Zwischenzustand der Seele darstellt : nach auflen-
hin, dem «sacramentum tantum » gegeniiber, ist die Seele in diesem
Zustande mit einer res, mit einer Wirklichkeit bereichert, die alle Ziige
des sakramentalen Zeichens : Schuldbekenntnis, Reue, Besserungswillen
und selbst die Lossprechung, widerspiegelt. Der letzten sakramentalen
Wirkung der Gnade gegeniiber (« res et sacramentum ») ist der NachlaB
der Siinden nicht bloB ein vollkommenes Abbild dessen, was im nichsten
Moment bevorsteht, sondern auch objektiver Grund und Ursache.
Nach unserer Ansicht ist demnach die poenitentia interior, von
der Thomas hier ! spricht, nicht ein «res et sacramentum », und wird
auch durch den Empfang des Sakramentes fiir sich nicht ein solches,
sondern bloB als Folge jener innern Umwandlung, die in der Seele
durch den NachlaB der Siinde vor sich geht. Sie wire demnach die
Bufgesinnung des Siinders, der sich unter dem Schutz Christi stellt
und nach seinen Anordnungen Begnadigung sucht. Diese BuBgesinnung

1 IIT 84, 8.



150 Die Stindenvergebung im sakramentalen Geschehen

gehort zur psychischen Ordnung, als Prinzip, als unterbewulBtes Werk-
zeug der handelnden Person bei der Verwirklichung der bewubBten
Tétigkeit, die als Materie des BuBsakramentes wesentlich zu dessen
Seinsbestimmung gehort. Ob sie mit der Gottesverehrung (religio)
identisch, oder von ihr verschieden ist, ist fiir unsere Frage momentan
bedeutungslos 1.

Sie kann ferner ihre Funktion im strengen Sinne als Tugend (per
modum habitus) ausiiben, oder auch als aktuelle Gnade (per modum
formae vialis) wirken. In allen Fillen ist diese BuBgesinnung die
Ordnerin alles dessen, was von seiten des Siinders zur BuBle nach der
Anordnung Christi erfordert ist (poenitentia secundum ritum christianae
vitae). Durch ihre Anordnung (imperium) und stete Mitwirkung wird
die BuBe eine Unterwerfung unter die Heilstéitigkeit Christi, zu einem
hoffnungsvollen Streben und Verlangen nach der Begnadigung durch
Christus vor Gott. Sie unterscheidet endlich das BuBgericht von einem
profanen gerichtlichen Verfahren. Ihre Form, den endgiltigen Wert,
erhilt sie indessen von der Lossprechung, in deren Kraft sie die er-
wartete Begnadigung erhilt 2.

Nach der interessanten Auseinandersetzung der Salmanticenses *
ist daher diese poenitentia interior ein Mittel in der Hand Gottes, um
den Siinder zur Setzung eines Teiles des BuBsakramentes fihig zu
machen. In Verbindung mit der Titigkeit des Priesters ist sie aber
eine Teilursache aller sakramentalen Wirkungen, also auch des «res
et sacramentum ». Sie verhilt sich demnach &) befehlend fiir die
sakramentale Ordnung aller materiellen Teile des «sacramentum
tantum », b) wirkend im Zusammenhang mit der Form, als Reueakt
und ein Teil der sakramentalen Einheit (unum per se artificiale), bei
der Hervorbringung der von Christus versprochenen Heilung von der
Siinde durch die Gnade.

Bleiben wir bei der bloBen psychischen Analyse, so ist es ganz
logisch, mit Cajetan in dieser poenitentia interior auch das Werkzeug
zu erblicken, dessen sich Gott bedient, um die Gnade zu erteilen.
In dem Momente, in welchem das sakramentale Sein vollendet ist,
miiBten wir demnach in signo priori diese poenitentia interior als Grund
des religiosen Charakters der Materie, in signo posteriori aber, also als
eine sakramental bewirkte Realitit (ex attrito fit contritus, ex con-

1 IIT 85. Vgl. dazu die Kommentare Cajetans.
? Tract. 24 zur Quaest. 90 a. 1.
3 vgl. III 86, 2. 6.



Die Siindenvergebung im sakramentalen Geschehen 151

trito magis contritus), als Grund der Begnadigung ansehen. Dieser
Grund wire nach Cajetan als physisch mitwirkende Ursache, nach
Billot aber als titulus zu betrachten. Die Kraft des duBern Sakramentes
wire demnach in dem neu ausgestatteten, durch alle Teile des Sakra-
mentes erginzten Reuemomente zusammengefal8t, und dies hieBe
« poenitentia interior ».

Dem gegeniiber wire nur zu bemerken, daB diese poenitentia
interior auch bei der BuBe bloB ein Prinzip des Sakramentsgebrauches
ist, dhnlich wie die Tugend der Gottesverehrung bei den iibrigen Sakra-
menten. Durch sie erhdlt der Sakramentsempfang eine religiose
Weihe, durch sie werden die Hindernisse der vollstindigen Heils-
wirkung entfernt. Sie hat demnach einen entfernten ursichlichen
EinfluB, als removens prohibens von seiten des opus operantis, auf die
sakramentale Wirkung. In das opus operatum tritt nur die von ihr
inspirierte Reue ein, also eine Teilursache des sakramentalen Geschehens.
Es ist daher die besprochene poenitentia interior kein durch das
Sakrament verursachtes «res et sacramentum », die Reue aber ist ein
Teil des « sacramentum tantum », in dem sie schon die volle Wirkkraft
erhilt, um in Verbindung mit den {iibrigen Teilen das sakramentale
Geschehen vollbringen zu kénnen. Ist das opus operatum Zeichen und
Ursache des gesamten sakramentalen Geschehens und gehort die Reue
zum opus operatum, so ist kein Grund vorhanden, um in derselben
als in einem psychisch iibernatiirlich gegebenen Moment ein «res et
sacramentum » zu erblicken, da sie als solches in den Handlungen,
die auf die Vernichtung der Siinde hingeordnet sind, schon im « sacra-
mentum tantum » vorhanden ist.

Daher glauben wir die psychologische Betrachtungsweise durch
die ontologische Bestimmung der poenitentia interior als «res et
sacramentum » erginzen zu diirfen. Gewi3 diirfen wir iiber das «res
et sacramentum » nicht bei allen Sakramenten im gleichen Sinne reden.
Die Unterschiede sind bekanntlich ziemlich groB. Eine analoge Uber-
einstimmung ist hinreichend. In einem Punkte, in ihrer Beziehung
zum duberen Sakrament, diirften sich aber wohl alle solche sakramen-
talen Realitdten treffen : sie sind Wirkungen des ganzen Sakramentes.
DaB sie daher ein zwar noch unvollstindiges, aber wahres Abbild des
Sakramentes sind und ihnen eine gewisse, der Natur des Sakramentes
entsprechende Dauerhaftigkeit und Bestindigkeit zukommt, kann aus
dem obenerwihnten Prinzip leicht erschlossen werden. Diese Gedanken
veranlassen uns, das «res et sacramentum » der BuBle als poenitentia



152 Die Siindenvergebung im sakramentalen Geschehen

interior so zu bestimmen, daB es a) Wirkung des ganzen Sakramentes
sei, b) das duBere Zeichen in der Seele so abbilde, daB darin die Kraft
des ganzen Sakramentes erscheine, ohne den letzten Glanz der Gnade
schon in sich formell zu enthalten, und ¢) fiir sich etwas Unwider-
rufliches darstelle. Alle diese Momente sehen wir in der Begnadigung
als SiindennachlaB, der dem Besitze der Gnade nach 28. Ver. a. 1, wie
auch nach der Lehre des hl. Thomas in I-II 113 vorangeht, enthalten.
Daher scheint es uns fiir eine ontologische Betrachtungsweise dieses
Moment im Rechtfertigungsproze den Charakter eines «res et sacra-
mentum » an sich zu tragen, nidherhin aber als ein ornatus animi
obiectivus bestimmbar zu sein, da es im oben angegebenen Sinn die
intentionale Gegenwart des letzten Seelenschmuckes, der Gnade, bewerk-
stelligt und somit dessen objektiver Grund und physisch-gegenstind-
liche Ursache ist. Der letzte Satz ist dhnlich zu fassen wie der Aus-
spruch des hl. Thomas iiber den Taufcharakter: forma ad quam
sequitur proprius effectus : gratia. Der SiindennachlaB ist in der Reihe
der Glieder des Rechtfertigungsprozesses jene forma transitoria (gegen-
stdndlich, nicht subjektiv) ad quam sequitur proprius effectus, gratia.
Somit wire die Begnadigung als SiindennachlaB fiir sich betrachtet
«res et sacramentum » der BuBe, die Gnade aber, als Besiegelung des
Nachlasses, die restlose Wiederaufnahme in die Gotteskindschaft, die
letzte, vollstindige Heilung der Seele, ein «res tantum sacramenti».

DaB in allen Sakramenten die Kraft Gottes, des Heiligen Geistes
wirksam ist, und daB dieselbe die im #duBeren Zeichen inbegriffenen
Krifte als Werkzeuge der Heilswirkung beniitzt, braucht nur erwihnt
zu werden. DaB diese Krifte im allgemeinen der menschlichen Natur,
im einzelnen aber der Seinsart der partikuliren Sakramente ent-
sprechend ausgewihlt wurden, bekundet Gottes Weisheit und mit-
teilende Giite!. Mogen nun korperliche Elemente oder menschliche
Titigkeiten von Gott gewihlt worden sein, so tragen sie fiir sich nichts
zum Heile bei, auBer in der Kraft Christi und des Heiligen Geistes.
Das opus operatum ist in allen Féllen das Werkzeug Gottes ; mensch-
liche Tiétigkeit vermag etwas zum Heile nur dann beizutragen, wenn
sie zum opus operatum gehort. Sonst, als opus operantis, kommt
Menschensinn nur insofern in Betracht, als durch solche Handlungen,
durch den Glauben, Hoffnung, Liebe, Empfangswillen, die Verbindung
mit Gott hergestellt und die Hindernisse eines Kontaktes mit dem

1 Uber diese Satze vgl. III 60, 4 ff.; 62; 68, 7. 8.



Die Siindenvergebung im sakramentalen Geschehen 153

Sakrament, als opus operatum, weggeriumt werden. Von einer sakra-
mentalen Wirkung kann daher ohne Beziehung zum opus operatum
nicht gesprochen werden. Es ist also auch bei der BuBe das «res et
sacramentum » nach diesem Verhiltnis zu beurteilen, was ja auf keiner
Seite geleugnet wird.

Dies vorausgesetzt, diirfen wir zwar fiir unsere Betrachtungs-
weise keine AusschlieBlichkeit, wohl aber eine gewisse Berechtigung
beanspruchen. Wenn also das Sakrament seine Ganzheit durch den
formellsten Teil, durch die Lossprechung erhilt, so darf man schlieBen,
daB auch fiir die Wirksamkeit des Sakramentes die Absolution das
formellste, alles iibrige beherrschende Element bildet. Dies ist keine
Anniherung an den Skotismus, sondern bloB die proportionierte Be-
stimmung der mitwirkenden Krafte im einheitlichen Sakramentsganzen.
Da nun durch die Lossprechung das opus operatum der BuBe vollendet
wird, diirfen wir die néchstursichliche Kraft in der Hinordnung des
Sakramentes zur Befreiung von der Siinde erblicken. In dieser Hin-
sicht ist das Sakrament ein fertiges Instrument des Heiligen Geistes,
und so erscheint die Annahme eines Mitteldinges, von dem die Befreiung
von der Schuld ursichlich abhidngen wiirde, tberfliissig, diese selbst
aber eine geeignete Trigerin des «res et sacramentum » zu sein. Nur
jene Probabilitit wollen wir also fiir unsere Auffassung in Anspruch
nehmen, die Cajetan den gegenteiligen Meinungen seinerseits a. a. O.
gern zuspricht.

Wir hitten hiermit die giinstige Analogie mit den iibrigen Sakra-
menten, bei denen das «res et sacramentum » als Charakter mehr zum
Vorschein kommt, fiir die Annehmbarkeit unserer Bestimmung.

DaB das «res et sacramentum » ein Abbild des duBeren Zeichens
sein muB, folgt notwendig aus dem Kausalverhiltnis der beiden. Es
ist aber ein unvollstindiges, unfertiges Abbild, weil es eben weiterhin
ein Zeichen?!, ein Abbild (forma vialis, intentionalis) dessen ist, was
das sakramentale Geschehen endgiiltig abschlieft 2. So sagt Thomas
von dem «res et sacramentum » der Taufe, daB dasselbe durch die
duBere Abwaschung bezeichnet wird und entitativ eine forma regenera-
tionis ist, das aber durch das Siegel der Gerechtigkeit, durch die Gnade,
das Heilswerk Christi in der Taufe vollendet. Das gleiche Verhiltnis
tibertragen wir auch auf die BuBe und auf ihr «res et sacramentum ».

1 In welchem Sinne ? Vgl. III 60, 4 ad 1; 63, 1 ad 2.
2 Aus diesem Grunde sagt Thomas III 63, 2, selbst von den bleibenden For-
men des « res et sacramentum », daB sie nur reductive in genere vel specie ponuntur.



154 Die Siindenvergebung im sakramentalen Geschehen

Remissio, SiindennachlaB wird durch die BuBe bezeichnet ; eine Neu-
belebung der Seele durch den SiindennachlaB muB also das «res et
sacramentum », die poenitentia interior peccatoris sein, auf das das
letzte Siegel, die Gnade, das sigillum sacramentale interioris iustifica-
tionis aufdriickt und den Siinder wieder zur Gotteskindschaft erhebt.
Somit wire die Analogie mit den iibrigen Sakramenten bei unserer
Annahme giinstiger und voller, da wir das «res et sacramentum » nicht
in der Abbildung oder besonderen Hervorhebung eines Teiles des
Sakramentes erblicken, sondern in einem Moment, das alle i{ibrigen
in sich schlieBt, in dem die Kraft derselben proportioniert enthalten
ist. Man muB zwar bekennen, dal die Wirkung nicht ein Abbild des
Werkzeuges, sondern der Hauptursache ist; aber mindestens eine
Modifikation dieser Wirkkraft kommt auch dem Instrumente zu. Daher
wird das Werkzeug der Siindenbefreiung ganz besonders in dieser
Eigenschaft als Befreiung, remissio, mitwirken, und die iibrigen Krifte
werden ihm in dieser Beziehung unterstellt. Aus diesem Grunde diirfen
wir, wenn die Moglichkeit besteht, nicht bloB die « res tantum », sondern
auch das «res et sacramentum » in dem suchen, das die gréBte Verihn-
lichung mit dem &uBeren Zeichen an sich trigt. Diese Moglichkeit
besteht nach Ver. 28, 1 ; die groBte und der « res tantum » am nichsten
stehende Verdhnlichung finden wir aber in der Begnadigung durch
Schuldbefreiung. So steht nichts im Wege, das «res et sacramentum »,
die poenitentia interior, hierin zu erblicken.

Auch die Eigenschaft der Bestindigkeit in der Form von Un-
widerruflichkeit finden wir in diesem Momente, wie wir dies schon
oben betont haben. In allen iibrigen, gegenstdndlich unterscheidbaren
Gliedern des Rechtfertigungsprozesses fehlt dieser Zug, und wenn
er irgendwo zu finden ist, so ist dies nur mit Beziehung auf die Be-
gnadigung, als SiindennachlaB. So sagt zum Beispiel Thomas, da8
der Schmerz iiber die Siinde, die poenitentia interior psychisch gefaBt,
lebenslinglich dauern und unterbewuBt (habitualis dispositio) ununter-
brochen sein soll'. Den Grund findet er darin, daB der Siinden-
nachlaBB eine gegenteilige Einstellung des Menschen, eine Hinneigung
zur Siinde ausschlieBt 2, und daB zur Bewahrung vor der Siinde eine
habituelle BuBgesinnung notwendig ist®. Weil dem Menschen die

1 III 84, 8, 9.

? «Si enim ei placeret peccasse, iam ex hoc ipso peccatum incurreret et
fructum veniae perderet». III 84, 8c.

3 « Poenitentia non solum removet peccata praeterita, sed etiam praeservat



Die Siindenvergebung im sakramentalen Geschehen 155

Siinden verziehen wurden, ist er zur lebenslinglichen, ununterbrochenen
BuBe verpflichtet; er muB in seine Gottesverehrung die BuBe ganz
besonders aufnehmen, was von einem anderen, der diese Wohltat von
Gott nicht empfangen hat, nicht gesagt werden kann. Mit dem Siinden-
nachlaB ist also eine ganz bestimmte Einstellung des Menschen gegeben,
deren entitativen Grund eben jene Umwandlung der Seele bildet, die
durch den unwiderruflichen NachlaB der Siinden verursacht wurde.
Die von Gott erteilte Verzeihung ist eine Heilung der Seele : sacramenta
ordinantur ad tollendos defectus praeteritorum peccatorum?!, ad reme-
dium contra peccata 2, sagt Thomas, aber auch ad perficiendum animam
in his, quae pertinent ad cultum Dei secundum ritum christianae
vitae 3, Das durch die Sakramente vermittelte Heilmittel ist die Gnade.
Ihr geht in der Taufe die geistliche Wiedergeburt durch den Charakter,
als Form, Grund und Ursache der Eingliederung in Christus voraus,
wie wir dies nach Thomas 6fters erwihnt haben. Mit ihm ist die voll-
stindige Heilung durch die Gnade intentional gegeben, die aus ihm
als proprius effectus folgt, falls kein Hindernis vorliegt. In allen Fillen
ist aber mit dem Charakter die Hinordnung des Menschen als Bezeich-
nung (consignatio) und als genaue Bestimmung (deputatio) zur Gottes-
verehrung, nach dem Beispiel und nach der Anordnung Christi, gegeben.
Der entitative Grund dieser Beziehungen zu Christus und zu seinem
Heil ist das « res et sacramentum » der Taufe, der Charakter, der infolge-
dessen in sich schon den Anfang der Heilung der Seele und den gegen-
stindlichen Grund jeder weiteren Heilung von den Siindenwunden
darstellt. Er ist in diesem Sinne ein ornatus animi obiectivus, in dem
der Schutz Christi, seine Sorge fiir die Seele, als in einer physischen
Realitit abgebildet und verwirklicht ist 4,

Diese Analogie und Parallele wollen wir auch auf das «res et
sacramentum » der BuBe iibertragen. Bei der BuBe handelt es sich
in einem ganz eminenten Sinne um die Heilung der Seele, da der Siinder
seine verlorene Taufunschuld, wenn nicht wieder herstellen, so wenig-
stens durch Siindenvergebung soweit erwerben will, daB er der Gottes-
kindschaft wieder teilhaftig werden und dem im Charakter gegebenen

hominem a peccatis futuris. Quamvis igitur homo in primo instanti verae poeni-
tentiae remissionem consequatur peccatorum, oportet tamen in homine perse-
verare poenitentiam, ne iterum incidat in peccatum.

1 111 62, 5.

* III 63, 1.

3 Ibidem.

4 Dies gilt vom Charakter materiell betrachtet, da er formell blo8 potentia ist.



156 Die Siindenvergebung im sakramentalen Geschehen

Christsein entsprechen konne. Diese Heilung geschieht durch die
Wiedererlangung der Gnade auf Grund der Siindenvergebung. Diese
geht also dem Besitze der Gnade, der Natur der Bulle entsprechend,
in dhnlicher Weise voraus, wie der Taufgnade der Charakter voraus-
geht. Der Siindennachlaff ist eine Heilung der Seele, die durch den
Besitz der Gnade zu threr Heiligung wird. Die beiden verhalten sich
zueinander, wie die sanctitas obiectiva und sanctitas formalis sich
zueinander verhalten. Die Gnade bringt die formalen Prinzipien der
wiirdigen Gottesverehrung mit sich, die vollzogene Siindenvergebung
aber die Verpflichtung (deputatio) und Hinordnung (consignatio) dazu
nach Art eines Biilers. Die entitative Umgestaltung der Seele, die
im SiindennachlaB vor sich geht und im Zeichen der Unwiderruflichkeit
steht, ist die consignatio zur BuBe, worauf die deputatio naturgemif
folgt. Ein Mensch, dessen Siinden nachgelassen werden, kann kiinftighin
im Rahmen des ritus christianae vitae nur mehr als ein Biiler an den
Giitern Gottes teilhaben.

Obwohl es durchaus statthaft ist, das Verhiltnis zwischen «res
et sacramentum» und «res tantum» der BuBle ohne Riicksicht auf
andere Sakramente zu bestimmen, so wird man doch die Berechtigung
einem Versuch nicht véllig absprechen koénnen, der dieses Verhiltnis
nach Analogie der Taufe herstellen will. Dies haben wir getan und
auf diese Weise auch in der BuBe die beiden Zweckbestimmungen des
Sakramentes festgestellt : a) sie vervollkommnet den Empfinger in
der Gottesverehrung durch die Bezeichnung und durch die Verpflich-
tung zum BiiBerleben ; b) sie heilt die durch die Siinden geschlagenen
Wunden. Die entitative Grundlage von a) fanden wir in der Begnadi-
gung durch Siindenvergebung, von b) aber in der Begnadigung durch
die formale Heiligung, durch den Gnadenbesitz.

Die consignatio und deputatio ad poenitentiam perpetuam, die
in diesem Leben mit Schmerz iiber die Siinden verbunden ist, in der
Glorie aber ohne Schmerz geschieht, ist durchaus nicht ein Gestindnis
der Minderwertigkeit oder AusfluB der Schwiche, sondern eine wahre
Vervollkommnung in der Gottesverehrung. Die Rechtfertigung ist ja
eines der groBten Werke Gottes !, die Moglichkeit aber, Gott als BiiBer
verehren zu konnen, eine der groBten Ehren, deren der Mensch und
blof der Mensch, teilhaftig werden kann? Es miissen gleichsam alle
Gnadenquellen eroffnet werden, damit der Mensch zu dieser Hohe

1 I-11 113, 9.
1111 86 1.



Die Siindenvergebung im sakramentalen Geschehen 157

erhoben werden kann. Eine Ehrung durch Gott, zu der nur die Ver-
dienste Christi ausreichen und durch die der Vater eher seinen Sohn,
als das michtswiirdige Geschopf auszeichnen will.

Wir haben oben gesagt, daB das «res et sacramentum» und die
«res tantum» sich zueinander wie sanctitas obiectiva und formalis
verhalten. Ganz klar tritt dieses Verhiltnis in den drei Sakramenten,
die einen Charakter der Seele einprigen, wie auch in der Eucharistie
zum Vorschein. Bei den erstgenannten Sakramenten findet eine person-
liche Konsekration statt, infolge einer neuen, besonderen Besitznahme
durch Gott fiir Christus, zur Fortsetzung und zur Verwirklichung
seines Werkes, seiner heilbringenden Tatigkeit. Versteht man unter
objektiver Heiligkeit die personliche Wiirde Gottes, Gott als Gegenstand,
der die hochste Anerkennung und Verehrung gebietet, so ist alles, was
mit der Person Gottes in Beziehung steht, ein heiliger Gegenstand :
sanctum sanctitate obiectiva. Durch die Ausdehnung der persénlichen
Wiirde, der die gegenstindliche Heiligkeit an sich zukommt, entsteht
die abgeleitete Heiligkeit. Je tiefer der personliche EinfluB ist, je niher
ein Gegenstand in den Bereich der Person gezogen wird, um so inniger
ist seine Vereinigung mit derselben, um so wahrer seine Teilnahme
an allen Prirogativen der Personlichkeit. Die verschiedenen, sehr
interessanten Formen der Ausdehnung der Personlichkeit wollen wir
momentan nicht aufzihlen. Fiir unseren Zweck ist ausreichend, wenn
wir die objektive Heiligkeit als eine Beziehung zu Christus und deren
entitative Grundlage betrachten.

Die personliche Wiirde Christi besteht nach Thomas darin, daB er
das allgemeine Prinzip der Begnadigung fiir die Menschheit darstellt.
Dadurch verlangt seine Personlichkeit eine Anerkennung und Ver-
ehrung, die nur ihm auf Grund der hypostatischen Vereinigung und
seines Erlosungstodes zukommen kann und die ihm jeder leisten muB,
der an seinem Heile teilhaben will. Ohne die Eingliederung in Christus,
ohne Beziehung zu seiner Wiirde gibt es kein Heil. Die Menschheit
ist achtungswiirdig und kommt fiir das Heil nur in ihrem Haupte,
in Christo, in Betracht. Die Menschheit steht in Bezug auf das Heil
unter dem Schutze Christi, und in der Ordnung der gegenstindlichen
Ursichlichkeit verfiigt Gott iiber dieselbe nur nach der Beriicksichtigung
der personlichen Rechte Christi. Die Menschheit ist ein am Kreuz
erworbenes Eigentum Christi, daher heilig mit und in der gegenstind-
lichen Heiligkeit des Gekreuzigten. Die Besitznahme der einzelnen
Glieder geschieht durch die Titigkeit Christi und durch die freiwillige



158 Die Siindenvergebung im sakramentalen Geschehen

Unterwerfung unter die Heilsherrschaft des Erlosers. Das Mittel,
durch das diese Besitznahme verwirklicht wird, sind die Sakramente 1.
Daher ist die Annahme ganz berechtigt, daB bei jedem Sakraments-
empfang der Mensch auch der objektiven Heiligkeit Christi in einer
ganz besonderen Form teilhaftig wird, in einer neuen Weise sein Eigen-
tum und Tréger seines Schutzes wird. Mag die entitative Grundlage
bei den einzelnen Sakramenten verschieden sein, die Beziehung zu
Christus als principium universale gratificationis kann nie fehlen. Bei
den drei genannten Sakramenten verleiht also der Charakter als Teil-
nahme an der Priesterwiirde Christi (principium universale gratifi-
cationis) dem Empfinger, als einem aktuellen Gliede des mystischen
Leibes Christi, eine abgeleitete objektive Heiligkeit. Alles, was der
Mensch secundum ritum christianae vitae empfingt oder wirkt, geschieht
im Namen Christi, der Mensch aber steht unter dem Schutze des
Erlosers. Der Grund dieses Schutzes ist im Charakter entitativ fixiert ;
durch ihn ist der einzelne Mensch in Christus heilig, als ein heiliger,
unverinderlich konsekrierter Gegenstand, dem als Eigentum Christi
Achtung und Verehrung gebiihrt. Und weil diese Heiligkeit dem
Menschen zur Ausiibung persénlicher Teilnahme am Heile Christi
zukommt, ist sie auch eine objektive Heiligkeit der Person.

In der Eucharistie finden wir die objektive Heiligkeit, als «res et
sacramentum » im sakramentalen Leibe und Blute Christi, die, als in
der Person des ewigen Wortes subsistierend, die gleiche objektive
Heiligkeit besitzen, wie der Sohn Gottes.

Nach dieser Analogie suchten wir auch das «res et sacramentum »
der BuBe in ein solches Moment zu verlegen, das dem Empfinger
die objektive Heiligkeit verleiht, thn unter denm Schutz Christi stellt, in
einer neuen Form zu seinem Eigentum gestaltet. Diese Eigenschaften
fanden wir in der Begnadigung durch SiindennachlaB im Namen Christi,
die mit der Begnadigung durch Gott besiegelt und vollendet wird.
Das Recht hierzu erteilt uns der hl. Thomas, indem er den Siinden-
nachlaB fiir ein entitativ bestimmtes und gegenstindlich von der
Begnadigung durch formale Heiligung unterscheidbares Stadium des
Rechtfertigungsprozesses hilt.

Im Laufe unserer Untersuchung haben wir das « res et sacramentum »
der BuBe ofters einen Zustand der Seele genannt, nicht nach Art einer
forma permanens, sondern als ein objektiv unterscheidbares Moment

1 Uber diese Sitze vgl. III, 7. bes. a. 11 ; III 8, III 25, III 48, III 49, 1¢
et ad 4.



Die Siindenvergebung im sakramentalen Geschehen 159

im Rechtfertigungsvorgange. Also auch in dieser Beziehung betrach-
teten wir es bloB als eine intentio, als eine forma transitoria et vialis,
als eine werkzeugliche Wirklichkeit. Wir konnen indessen hier auch
in einem anderen, der Sache mehr angepaBten Sinne von einem Zustand
sprechen, wodurch auch klar wird, warum wir die innere BuBe, die
poenitentia interior dem Begriffe des status unterstellen.

Bei der Besprechung des Standesbegriffes beruft sich Thomas?
auf die menschlichen Angelegenheiten, die dadurch zum Stillstand
gebracht werden, daB sie eine gewisse Festigkeit und Unbeweglichkeit
erhalten. Sind sie vollstindig zu Ende gefiihrt, ist das Ziel erreicht,
so stehen sie einfachhin still : causa pendet und stat — sind die Fach-
ausdriicke der Juristen. Nach dieser Analogie miissen wir auch die
BuBe als ein sakramental-gerichtliches Verfahren beurteilen. Das welt-
liche Gericht bringt eine Angelegenheit zum Stillstand, indem es ein
nicht mehr angreifbares Urteil verkiindet. Hiedurch steht der ent-
schiedene Teil oder die nunmehr abgeurteilte Anklage unter dem
Schutze des Gesetzes und Gesetzgebers und nimmt an deren Festigkeit
und Unangreifbarkeit teil. Hierin erkennen wir die Ziige der objektiven
Heiligkeit, die den menschlichen Angelegenheiten in abgeleiteter Form
zuzukommen pflegt. Die Verankerung im Gesetz, somit in der Majestit
des Gesetzgebers, bringt menschliche Angelegenheiten zum Stillstand.
Die Beziehung zu diesen Faktoren gestaltet sie zu objektiv heiligen
Gegebenheiten. Dasselbe geschieht im sakramentalen Gerichtshof, in
der BuBe. Der Siinder unterwirft sich dem Urteil eines Richters, dem
der Vater jedes Gericht iibergeben hat 2. Dieser Richter ist der hochste.
Sein Urteil, oder ein Urteil in seinem Namen ist unangreifbar. Ist
das Urteil in der Lossprechung gefallen, so ist das Schicksal des sich
anklagenden Siinders entschieden. Die Wirkung kann nur eine zu
endgiiltigem Stillstand gebrachte Angelegenheit sein; daher heilig,
unabdnderlich und unwiderruflich. Dies alles durch die Verankerung
in Christus, als hochstem Richter, durch die Beziehung zu ihm, dem
die Vollmacht in dieser Hinsicht restlos iibergeben wurde. Der Siinder
steht vor Gott und vor den Menschen voéllig gerechtfertigt, von der
Siinde losgesprochen da, in der Kraft eines persénlichen Eingriffes

1 II-II 183, 1: «Inde est, quod etiam in ipsis actionibus humanis dicitur
negotium aliquem statum habere secundum ordinem propriae dispositionis cum
quadam immobilitate seu quiete ».

? « Neque enim Pater iudicat quemquam, sed omne iudicium dedit Filio ».
Jo. V 22,



160 Die Siindenvergebung im sakramentalen Geschehen

Christi, des berufenen Richters, durch die Ausdehnung seiner eben
beschriebenen Personlichkeit auf den Siinder, der sich ihm freiwillig
unterworfen hat. Das Mittel der Unterwerfung war die poenitentia
exterior ; der nichste Erfolg muBl als poenitentia interior die zum Still-
stand gebrachte Angelegenheit, die Befretung von den Siinden, als feste,
unwiderrufliche, unabdinderliche Gegebenheit sein, deren Abbild in
der Seele als ein Moment des Rechtfertigungsvorganges eingeprigt
sein mufBl. Das sigillum interioris iustificationis, als eine formale Heilig-
keit durch den Besitz der Gnade, ist die Anerkennung des Christus-
gerichtes, daher ein gegenstindlich verschiedenes Moment von dem
fritheren ; und da der Mensch Christus im Namen Gottes als Gottessohn
die Siinden vergibt, ist die Siindenvergebung als objektive Heiligkeit,
Grund und Ursache derselben, als einer formalen Heiligung und Heilig-
keit. So wire die Parallele mit anderen Sakramenten in bezug auf das
Verhiltnis des «res et sacramentum » und «res tantum » vollstindig
und die gegenstidndliche Unterscheidbarkeit zwischen ihnen als objektive
und formale Heiligkeit gesichert. Die remissio peccatorum als unab-
dnderlicher Stand der Angelegenheit des Siinders in bezug auf die Ver-
gangenheit als NachlaB, und fir die Zukunft als Hinordnung zur
lebenslinglichen, ununterbrochenen BuBe, trigt die Ziige der objektiven
Heiligkeit an sich ; die remissio peccatorum aber als erlangte Gerechtig-
keit und als Prinzip eines gottesfiirchtigen Biierlebens weist uns auf
die formale Heiligkeit. Diese Unterscheidung wollten wir durch unsere
ontologische Analyse zur Geltung bringen, bzw. nachweisen, daB8 die
Bestimmung der poenitentia interior nicht bloB in psychisch gefaBten
Reuemomenten, sondern auch in einer anderen Wirklichkeit mdglich
und statthaft ist.

Hieraus erhellt auch, warum und in welchem Sinne wir die poeni-
tentia interior als objektive Heiligkeit einen Zustand der Seele genannt
haben. In ihr fanden wir die entitative Grundlage der Verpflichtung zur
beschriebenen BuBe, wie auch zu Christus, als Schutzherrn des Siinders
und Erléser aus der Siinde : Unabinderliche Verpflichtungen, von denen
man sich auchals Apostat nurscheinbar befreien kann. Durch den Besitz
der Gnade, weil verlierbar, erhilt die Seele bloB eine Zustindlichkeit.
Der SiindennachlaB, als objektive Heiligkeit, schlieBt auch die Ver-
pflichtung in sich, die Gnade zu bewahren, da ohne sie ein vor Gott
wohlgefilliges BiiBerleben unmoglich ist. Aber in sich selbst ist der
Besitz der Gnade nicht gefestigt, ja durch die Schwiiche des Willens
gefihrdet. Daher stellt der Gnadenstand zwar den schoénsten Seelen-



Die Siindenvergebung im sakramentalen Geschehen 161

schmuck dar, nicht aber einen festen Stand der Seele. « Unde et circa
homines ea, quae de facili circa eos variantur et extrinseca sunt, non
constituunt statum ; puta quod aliquis sit dives vel pauper, in dignitate
constitutus vel plebeius, vel si quid aliud est huiusmodi. Unde et in
Iure Civili dicitur, quod ei, qui a senatu amovetur, magis dignitas
quam status aufertur ; sed solum id videtur ad statum hominis per-
tinere, quod respicit obligationem personae hominis»!. Die Gnade
ist fest und unwiderruflich intentional im NachlaB der Siinde, im « res
et sacramentum » und nach dem Willen Christi ; aber sie ist verlierbar
von seiten des unbestindigen Menschen, der aber etwas nie verlieren
kann, nimlich die von Christus vollzogene Siindenvergebung. Andrer-
seits aber miissen wir zugeben, daBl die Siindenvergebung per con-
comitantiam, wie Thomas sagt ?, die Gnade in sich schlieBt, und daB
die erwihnten Verpflichtungen keine bloBen juridischen oder knecht-
lichen Obliegenheiten darstellen, sondern lebendige, durch die Gnade
gestaltete Kultakte sind. Aus diesem Grunde steht nichts im Wege,
fir das intentionale Sein (forma transitoria et vialis) der Siinden-
vergebung in der Gnade, als einer bleibenden Form (forma permanens),
das Aquivalent eines Standes, einer zum Stillstand gebrachten Ange-
legenheit zu suchen. Es wire dies eine andere Bestimmung der Stabili-
tit, die in sich schlieBen wiirde, daB jener formal-heilige Charakter
der Siindenvergebung, der per concomitantiam zu ihrem Begriffe gehort,
nur in der Gnade und mit der Gnade sich auswirkt, mit deren Verlust
aber aufhort, eine heilige und heilbringende Siindenvergebung zu sein.
Mit dem Verlust der Gnade wiirde der SiindennachlaB als eine objektiv
heilige, unwiderrufliche Gegebenheit weiter bestehen zur Glorie im
Himmel, zur Schande in der Verdammung, zur wohlverdienten Ver-
achtung im Erdenleben. Hieraus sehen wir, daB zum Vollbegriff der
Stindenvergebung per concomitantiam die Gnade als untrennbare
Begleiterscheinung oder auch als Grund gehort, wihrend ihr formeller
Begriff (remissio peccati per praecisionem) blo8 die Vernichtung der
Siinde (corruptio peccati) ausdriickt.

Weitere Ziige der objektiven Heiligkeit finden wir im beschriebenen
StindennachlaBl, wenn wir iiberlegen, daBl der Siinder hierdurch unter
den Schutz Christi gestellt wird. Der Siinder wendet sich zum Kreuze
Christi, als zum einzigen von Gott anerkannten Zufluchtsorte und
sucht Schutz bei Christus, als dem obersten Schutzherrn der siindigen

1 Ver. 28, 1.
2 TI-II 183, 1.

Divus Thomas. 11



162 Die Siindenvergebung im sakramentalen Geschehen

Menschheit. Sein hoffnungsvolles Flehen wird gehért, das gesuchte
Heil wird ihm gewidhrt und in den Worten des Priesters klar aus-
gesprochen. Ein Vorwurf gegen das Gehaben des BiiBers oder eine
Verletzung des Siinders wire in diesem Moment eine Verachtung,
eine Nichtanerkennung der Hoheitsrechte Christi: der von den Siinden
befreite BiiBer ist heilig und unverletzlich in der Heiligkeit und Unver-
letzlichkeit Christi. Er ist durch die Gnade noch nicht geheiligt, aber
auch dies wird ihm personlich zugesichert durch die personlichen
Rechte Christi, der seine Gnadenfiille auf alle ausgieBen kann, die
bei ihm Schutz suchen und die ihm eingegliedert sind. Dies wire
demnach der Moment, wo der BiiBer bloB in der Gerechtigkeit Christi
gerecht und heilig ist, wo also die Heiligkeit nur als eine Beziehung
zu Christus von ihm ausgesagt werden kann, wie dies der Protestan-
tismus auf Grund des Fiduzialglaubens von der Menschheit im allge-
meinen und mit AusschluB einer personlichen Heiligung behauptet.
Hier ist der Grund dieser objektiven Heiligkeit ein sakramental wirk-
samer Urteilsspruch, also eine personliche Intervention Christi in der
Form einer Zuwendung seines Schutzes an eine bestimmte Person
durch das Sakrament. Hiedurch unterscheidet sich dieser Moment
von der protestantischen Annahme. Dadurch aber, daBl wir die Wirk-
kraft des duBern Sakramentes nicht bloB auf das « res et sacramentum »
beschrinken, sondern darin auch die Siindenvergebung als formale
Heiligung einschlieBen, trennt sich unsere Analyse von dhnlichen Ver-
suchen, die im Laufe der Zeit aufgetreten sind, um die sakramentale
Wirkungsweise zu erkliren. Hiedurch erhilt auch das « quodammodo »
des hl. Thomas einen Sinn : « Primum et secundum sunt quodammodo
causa tertii». Beides, sowohl das #duBere Sakrament, als auch die
poenitentia interior, trigt als Werkzeug zur Hervorbringung der Gnade
bei. Aber jedes nach seiner Art. Das «sacramentum tantum » als ein
duBeres Werkzeug aller Momente der sakramentalen Rechtfertigung,
das «res et sacramentum » als eine Form, deren eigene formale Wirkung,
gleichsam als naturgemidBe Folge, die Gnade ist, sowie dies Thomas
in Verbindung mit dem Taufcharakter feststellt,

Durch die Siinde kiindigt der Mensch die Unterwerfung, den
Gehorsam gegen Gott, und somit unterbricht er seine volle Einglieder-
ung in Christus, in seinen mystischen Leib. Er hort nicht physisch-
entitativ, sondern der Gesinnung nach auf, ein Eigentum Christi zu
sein. Entitativ ist dies durch den Charakter fixiert und wird durch
die Siinde nicht gemindert, wohl aber wird es moralisch, der Gesinnung



Die Siindenvergebung im sakramentalen Geschehen 163

des Siinders nach, unterbrochen. Durch die Unterwerfung unter eine
fremde Macht, durch die Apostasie von Christus, entsteht ferner eine
Entweihung der Christus konsekrierten Seele. Alle diese Schiden
stellen Folgen der Verletzung der objektiven Heiligkeit dar, einen Raub
am Eigentum Christi und eine exsecratio. Vor der formalen Heiligung
miissen daher diese Wunden an der heiligsten Rechtsordnung gleichsam
vernarben und dadurch die objektiven Forderungen Christi ihre Er-
filllung finden. Dies alles geht in der Siindenvergebung vor sich. Durch
die Unterwerfung des Siinders unter Christi Macht und durch die
Annahme derselben durch Christus (die in der Lossprechung klar aus-
gedriickt ist) wird der Eigentumsraub gutgemacht. Der BiiBer ist in
einer neuen Form, in einer neuen, von der Besitznahme durch die Taufe
verschiedenen Weise Eigentum Christi, neu von ihm erworben durch
das AusgieBen seines Blutes im Sakrament auf den Siinder. Auch die
Entheiligung ist durch die Verséhnung aufgehoben. Als eine in Christus
heilige Person steht der BiiBer wieder vor Gott und vor den Menschen
unversehrt und gleichsam neu konsekriert da. Es ist nur mehr der
Einzug des Heiligen Geistes zu erwarten, dessen Tempel durch die
Stindenvergebung gereinigt und zu einer wiirdigen Wohnung der durch
die Gnade innewohnenden Gottheit gestaltet wurde. Auch von diesem
Standpunkte aus finden wir die Siindenvergebung als objektive und
als formale Heiligung unterscheidbar und deren Annahme gegenstind-
lich begriindet.

So betrachtet, stellt das «res et sacramentum » der BulBe ein
mittleres und vermittelndes Moment zwischen dem Siinder- und Ge-
rechtsein dar. Im Zustande der Siinde ist der Mensch von Gott ab-
gewendet, was entitativ durch die Makel, als Entweihung, dargestellt
wird. Es leuchtet kein Gnadenlicht, es fehlt das Prinzip eines héhern
ibernatiirlichen Lebens. Tod und Ohnmacht herrschen im Siinder,
ohne eine Hoffnung, ohne jegliche entitative Grundlage, aus der eine
Heilung und Heiligung durch die Gnade entsprieBen konnte !. Durch
den Besitz der Gnade steht der Mensch gerechtfertigt vor Gott und
genieBt den freien Gebrauch der Giiter Gottes. Die entitative Grund-
lage dieses Lebens bildet die Gnade, und bloB die Gnade, die aber im
allgemeinen durch das Christsein, durch den Taufcharakter gefordert
und entitativ intentional gegeben ist. Wenn wir also nach der ver-

1 {Yber diese Momente der Siinde vgl. Ver. 28, 2, wo Thomas diesen Zustand
des Siinders impotentia respectu boni incommutabilis nennt.



164 Die Siindenvergebung im sakramentalen Geschehen

lorenen Taufunschuld bei der Wiedergewinnung der Gnade im Recht-
fertigungsvorgange ein Moment feststellen konnen, das die entitative
Grundlage der Hoffnung, der Heilung und Heiligung der Seele dar-
stellt, und dieses im SiindennachlaB, in der poenitentia interior sehen,
so finden wir alle Ziige eines «res et sacramentum » an demselben. Die
vollstindige impotentia (Ohnmacht) des Siinders hat aufgehoért und
einer potentia (Vermogen) den Platz eingerdumt, da der Biifler wieder
die Macht hat, von Gott etwas zu empfangen und in dessen Kraft ein
bupffertiges, gottesfiirchtiges Leben zu fiihren. Diese Potenz ist nicht
bloB als eine dullere, moralische Wiirdigkeit anzusehen, oder als ein
Recht auf die Gnade, sondern ist eine physische Realitit, die in der
ofters beschriebenen Umwandlung der Seele besteht. — Ist ferner in
diesem Zustande und durch dieses Moment die Gnadensonne auch noch
nicht aufgegangen, so ist doch die Morgendimmerung, auf die der
Sonnenaufgang unfehlbar folgt, schon da. Die Seele erscheint — wenn
wir bildlich sprechen diirfen — im violetten Biiergewande, das im
nichsten Moment durch das Hochzeitsgewand (die vestis nuptialis) des
Evangeliums einen hellen Glanz erhilt. Das BiiBersein ist mittlerer
Stand zwischen Siinder- und Gerechtsein, zugleich aber ein vermittelnder
Zustand, durch den das Siindersein vollstindig aufgehort hat, die
formale Gerechtigkeit aber entitativ-intentional gegeben ist, ja als
naturgemiBe Folge direkt an ihn gebunden erscheint.

Ist aber der Siinderzustand ein Abgestorbensein des iibernatiir-
lichen Lebens, so ist er auch Unterbindung der lebendigen Ein-
gliederung in den mystischen Leib Christi. Der Siinder bedarf einer
Neubelebung in beiderlei Hinsicht, und da ohne Christus kein Heil
moglich ist, geht der Belebung durch die Gnade eine Belebung in
Christus naturgemiB voraus. Von diesem Standpunkte aus muB das
«res et sacramentum » der BuBe der erste Moment der Neubelebung,
die Auferstehung des toten Siinders darstellen. Noch nicht im Besitz
des vollen Lebens, erhilt die Seele durch den SiindennachlaB die Hin-
ordnung zu iibernatiirlichen Lebensfunktionen, gleichsam die erste
Bewegung von innen heraus in dieser Richtung. Wollte man das
Aquivalent dieses entitativ-physischen Momentes bildlich oder physisch
wiedergeben, so konnte man in ihm den Freudenruf der Seele er-
blicken, die wieder das iibernatiirliche Leben und Gott genieBen darf,
nachdem sie aus dem Todesschlafe der Siinde erweckt worden.

Ein weiteres Moment, das das «res et sacramentum » der BuBe
als eine objektive Heiligkeit illustriert, kann aus dem Vergleich des



Die Siindenvergebung im sakramentalen Geschehen 165

sakramentalen Gerichtes mit dem weltlichen entnommen werden.
Steht ein Mensch unter Anklage und wird seine Angelegenheit end-
giltig abgeurteilt und zwar im Sinne eines Freispruchs, so steht er,
gleichsam von dem Glanze des auf ihn angewandten Gesetzes und
der Gerechtigkeit iiberstrahlt, in einem ganz eigenen Lichte vor den
Menschen. Dies kommt nur ihm, dem Abgeurteilten und Befreiten zu.
Weder die Nicht-Angeklagten, noch jene, deren Angelegenheit noch
nicht zum AbschluB gekommen ist, stehen derart achtunggebietend
vor den Mitbiirgern, wie ein Mensch, der im Namen der héchsten
Gerechtigkeit von Schuld und Strafe befreit wurde. Im nichsten
Moment steht ihm der GenuB der vollen biirgerlichen Freiheit und
aller Rechte bevor. Noch mehr gilt dies bei der Begnadigung in Form
einer Amnestie. Etwas Ahnliches geht auch bei dem BuBgericht vor
sich, in dem Moment, da die Siindenvergebung zur Tatsache geworden
ist. Der Siinder ist von eimer Gloriole umgeben, die aus dem Glanz
der Gerechtigkeitssonne, aus der Einwirkung des Heilswillens Christi
iber thn strahlf. Das Kainszeichen der Siinde, der Charakter der
Bestie sind verschwunden. Das Christsein erscheint wieder in der
Form einer voélligen Umwandlung, deren zwei Momente (motus in Deum,
motus in peccatum) den Kampf der Seele um die Vernichtung der
Stinde widerspiegeln und als dessen Abbild in der Seele erscheinen.
Den AbschluB dieses Vorganges bildet die Begnadigung durch Christus,
der das hoffnungsvolle Streben des Siinders angenommen und durch
einen richterlichen Urteilsspruch ratifiziert hat. In diesem Moment
steht ein von Reue und Scham iibergossener Mensch vor uns, der mit
seiner ganzen Vergangenheit gebrochen hat, und dessen Entschlufl
durch Christus in der Siindenvergebung gutgeheiBen wurde. Auf diese
Weise erscheint der Biifler als eine achtungs- und verehrungswiirdige
Person vor uns, derenm ganzer Wert und besonderer Glanz, wie auch
deren achtunggebietende Kraft auf Christus zuriickzufiihren 1st, aus
thm hervorstrahlt. Es sind dies alles Ziige der abgeleiteten objektiven
Heiligkeit, die dem BiiBer nur im Momente der Siindenvergebung zu-
kommen und ihn auf der Schwelle des neuen Lebens als ein in Christus
erneuertes Geschopf darstellen. Das Prinzip des neuen Lebens, die
Gnade, wird dem BiiBer auf Grund dieser Umwandlung zugesprochen.

Wir sprechen ferner von Ketten der Siinde und von der Siindenlast.
Die Ketten versinnbilden die Knechtschaft, in die der Siinder dem
Satan und der Siinde gegeniiber verfallen ist: servitus diaboli et
peccati. Die Befreiung von dieser Knechtschaft ist ein Teil der Heils-



166 Die Siindenvergebung im sakramentalen Geschehen

wirkungen der Siihneverdienste Christi!. Diese Ketten werden zer-
brochen und die personliche Knechtschaft wird in dem Moment auf-
gehoben, wo die Siinden vergeben werden. Anders in der Taufe, anders
in der BuBe. In der Taufe ist dies eine einfache Befreiung, die durch
die Abwaschung versinnbildet ist und in der Seele als eine deputatio
ad cultum (servitutem) Dei secundum ritum christianae vitae erscheint :
im Charakter als eine Moglichkeit, in der Gnade als eine Wirklich-
keit des formal-heiligen Gottesdienstes. In der Taufe koénnen wir
demnach das Moment der Siindenvergebung gegenstindlich von der
Eingliederung in Christus durch den Charakter, «res et sacramentum
baptismi», von dem Besitze der Gnade nicht unterscheiden. Bei
einem Empfang der Taufe, der beide Wirkungen mit sich bringt, ist die
Befreiung aus den Ketten der Siinde mit dem Charakter gegeben, bei
einem unwiirdigen Empfang auf Grund des Auflebens des Sakramentes
ist sie aber mit der EingieBung der Gnade véllig identisch — aus-
genommen, daBl das Aufleben in der BuBe geschieht. Bei der BuBe
jedoch, als einem sakramentalen Gerichtsakt, ist die Befreiung aus den
Siindenketten ein eigenes Moment, da das ganze sakramentale Geschehen
darauf hinzielt, daB der Siinder von neuem in die Christusgemeinschaft,
in die christliche Gottesdienstordnung aufgenommen, in dieselbe ein-
gefiigt werde. Deshalb spielt es im genannten Werden die Rolle eines
«res et sacramentum », das eine Wirklichkeit darstellt, die weder mit
dem «sacramentum tantum » noch mit der «res sacramenti» identi-
fiziert werden kann. Die Befreiung aus den Ketten der Siinde ist daher
auch von dem Standpunkte aus geeignet, « res et sacramentum » genannt
zu werden, da ein solches bei keinem andern Sakrament, nicht einmal
bei der Taufe, die im eminenten Sinne die Siinden vergibt, vorkommt.

Was die Siindenlast betrifft, ist der Siinder der Majestiitsbeleidigung
Gottes und eines Raubes an dem Eigentum Gottes schuldig. Diese
beiden Momente faBt der hl. Thomas unter dem Begriff «offensa »,
Beleidigung Gottes, zusammen ®. Die Majestit Gottes gebietet, dalB
Er der letzte Zweck aller menschlichen Handlungen sei. Durch die
Siinde wird diese Ordnung zerstort; daher ist sie ein Majestidtsver-
brechen. Die geschaffenen Dinge sind ferner nicht zu einem beliebigen,
sondern bloB zu einem gottgefilligen Gebrauch dem Menschen iiber-
lassen worden. Sie sind und bleiben restlos Eigentum Gottes. Dadurch,
daB der Siinder in die Geschopfe sein letztes Ziel setzt, oder dieselben

1 111 48, 4 49, 1-2. ? Ver. 28, 2.



Die Siindenvergebung im sakramentalen Geschehen 167

zu seinen eigenen, durch Beziehungen zu Gott nicht geheiligten Zwecken
miBbraucht, begeht er ein Verbrechen am Eigentum Gottes. Jede
Siinde ist ein Raub nicht bloB an der Gott schuldigen Ehre, sondern
auch am Eigentum Gottes. Hierin besteht die Siindenlast, die durch
die Vergebung der Siinde hinweggenommen wird. Die Siindenver-
gebung 1ist demnach im Rechifertigungsvorgange jenes Moment, das die
Befreiung des Biiflers von der Siindenlast darstellt. Der StindennachlaB
geschieht in der Kraft des Leidens Christi, sofern es ein Siihne-
verdienst ist. Dies ist aber nicht eine Kraft neben dem Sakramente,
die, bloB duBerlich den sakramentalen Vorgang iiberschattend, ihm und
dem Empfinger eine duBere moralische Wiirde oder einen Rechtstitel
zur Begnadigung mitteilen wiirde. Das Siihneverdienst ist eine durch
das Sakrament und im Sakrament wirkende innere Kraft, die die
Reinigung von der Siinde als ein jede Schuld unendlich iibertreffender
Wert vornimmt ; es ist ein Aquivalent, das an innerem Gehalt der
Wiirde und Giite die Nichtswiirdigkeit und Lasterhaftigkeit der Siinde
nicht bloB unendlich iiberragt, sondern auch die Schiden der mora-
lischen Ordnung vollkommen ersetzen kann. Mittelst des Sakramentes
auf den Empfinger angewendet, muB deshalb dieses Siihneverdienst
eine entsprechende Wirkung hervorbringen, durch die in der Seele
eine innere physische Umwandlung vor sich geht, in der sich der
unendliche Wert des Stihneverdienstes widerspiegelt und aus der der
Besitz der Gnade als proprius effectus folgt. Daher ist die Siinden-
vergebung, als eine Art von Befreiung von der Siindenlast, ein eigenes
gegenstindlich unterscheidbares Moment im sakramentalen Geschehen,
das, zwischen dem duBern Sakrament und der letzten abschlieBenden
Wirkung stehend, mit beiden kausal und in der Eigenschaft des
Zeichens verbunden ist, und so mit Recht «res et sacramentum » der
BuBe genannt zu werden verdient.

Wollten wir ein Analogon des beschriebenen Momentes beim
sakramentalen Rechtfertigungsvorgange im Naturgeschehen finden, so
konnten wir die bei der substantiellen Verinderung vorkommende
reductio in materiam primam heranziehen. Es ist dies ein gegen-
stindlich unterscheidbares Moment zwischen der corruptio und gene-
ratio, wenn wir es bloB in dieser Eigenschaft, nicht aber als dispositio
subiectiva im Auge behalten. Der Vorgang, die substantiale Umwand-
lung, ist intentional schon abgeschlossen. Dasjenige, was in diesem
Moment vor uns steht, ist nicht mehr das, was es im ganzen voraus-
gehenden Zeitraum war. Nur das Subjekt der Umwandlung ist in der



168 Die Siindenvergebung im sakramentalen Geschehen

Form einer substantiellen Potenz gleichgeblieben. Es ist aber auch
nicht das, was es in der nachfolgenden Zeit sein wird. Nur das Subjekt
als substantielle Potenz ist gegeben. Dieses gemeinsame Subjekt hat
daher eine doppelte Beziehung : @) zu den vorausgehenden Momenten
der Umwandlung, deren Resultat es ist und die dessen Empfinglich-
keit und Aufnahmsfihigkeit fiir die nachfolgende Aktualitit begriinden :
in dieser substantiellen Potenz ist die ganze Kraft aller Faktoren
der Umwandlung abgebildet ; ) zu dem nachfolgenden Moment der
Verinderung, da die fragliche Potenz nur fiir die Aufnahme einer
bestimmten Form geeignet ist, auf Grund der vorausgehenden Um-
wandlung nur fiir diese Form vorbereitet wurde, daher ihr ursichlich
und mit Riicksicht auf die aktiv wirkenden Krifte nur eine bestimmte
Aktualitit folgen kann. Unter reductio in materiam primam verstehen
wir demnach in dieser Fassung die Materie selbst, nicht fiir sich, sondern
in ihrer Beziehung zu allen wirkenden Kriften, denen sie unterstellt
ist und denen sie es verdankt, daB sie die Potenz einer bestimmten
Form und Aktualitit ist. Die Materie fiir sich betrachtet, wiirde in
diesem Moment die privatio, die reine Entbl6Bung (Beraubung), und
daher die reine Potenz, als aufnehmendes Subjekt der folgenden sub-
stantiellen Form darstellen und daher zu deren Verwirklichung blof3
als Materialursache beitragen. Sofern sie aber unter dem EinfluB der
wirkenden Krifte steht, ist sie deren Werkzeug bei der Hervorbringung
des neuen Seins. Sofern sie endlich unter dem EinfluB und mit einer forma
intentionalis eine bestimmte Seinsweise darstellt, ist sie jene Aktualitit,
aus der die neue, permanente Seinsweise als proprius effectus folgt.

Ahnlich verhilt es sich auch im Rechtfertigungsvorgange. Die
Seele fiir sich ist die Trigerin einer potentia obedientialis der Begnadi-
gung. Das ist das erste, fundamentale Moment, das wir auf Grund
der Offenbarung in jedem RechtfertigungsprozeB unterscheiden kénnen.
Die wirkenden Kriifte bei der Verwirklichung der Gnade, die in unserm
Fall im opus operatum der BuBe konzentriert sind, gelangen durch das
duBere Sakrament zur Seele und bewirken in ihr dasjenige, was durch
dasselbe bezeichnet ist. Das Letztbezeichnete und daher in der Ent-
stehungsordnung zuletzt Bewirkte ist die Gnade (in unserm Analogon
die generatio), die aber die Vernichtung der Siinde (corruptio culpae)
nach Ver. 28, 1 voraussetzt. Unter den wirkenden Kriften sind dem-
nach solche, die auf die Vernichtung der Siinde hinzielen und daher
durch ihre SchluBwirkung die Seele in einen dhnlichen Zustand ver-
setzen, wie wir ihn bei der reductio in materiam primam festgestellt



Die Siindenvergebung im sakramentalen Geschehen 169

haben. Diese Umwandlung der Seele ist das zweite gegenstindliche
Moment, das wir als einen objektiv unterscheidbaren Grenzpunkt
erfassen und im Rechtfertigungsvorgange als eine Wirklichkeit fest-
stellen konnen. Ihre Trigerin ist die Seele, nicht an sich, sondern
insofern sie unter dem Einflusse der sakramental wirkenden Krifte
steht, deren Kraft widerspiegelt, in der Form eines Gereinigtseins von
der Siinde einen Schmuck an sich triagt (ornatus animi obiectivus). Dies
entspricht jenem objektiven Zustand der Materie, den wir in ihrer
Entbl6Bung durch den Umwandlungsprozel3 festgestellt haben. Er ist
fiir die Materie, fiir sich betrachtet, eine privatio, aber auch eine Aus-
stattung, insofern sie, unter dem EinfluB der wirkenden Krifte stehend
und durch eine forma transitoria informiert, den Samen des neuen
Seins in sich trigt. So verhilt es sich auch mit der Seele infolge der
Umwandlung, welche die Vernichtung der Siinde, die remissio peccati,
corruptio culpae, herbeigefithrt hat. Die Seele bleibt an sich Trigerin
einer reinen potentia obedientialis der Begnadigung ; aber unter dem
Einflusse der sakramentalen Krifte stehend, ist sie in diesem Momente
Subjekt einer solchen Umwandlung, aus der nur mehr die aktuelle
Begnadigung folgen kann, so wie aus dem Zustande der privatio
materiae nur eine bestimmte Aktualitit hervorsprieBen kann. Nicht
die Seele, nicht die Umwandlung rein fiir sich genommen, sondern
beide in Verbindung mit den sakramentalen Kriften, sind Grund und
Ursache der vollen Begnadigung, des Besitzes der Gnade. Nur ist
hierbei die genannte Umwandlung jenes Moment, in dem die Wirksam-
keit der Krifte sich am meisten widerspiegelt, und ist somit ein ganz
besonderes Werkzeug bei der Verwirklichung der Gnade: forma ad
quam sequitur proprius effectus formae. Diese privatio der Seele von
dem Siindenschmutz ist gegenstindlich, als intentio, forma vialis, nur
dazu da, um der Gnade als einer vollkommenen und in sich wertvollen
Form (forma permanens) Platz zu machen. Daher ist sie, in diesem
Sinne gefalit, nicht eine blofe Beraubung, sondern ein wirklicher Seelen-
schmuck.

Als drittes Moment im Rechtfertigungsvorgange kann die Ein-
gieBung der Gnade, ihr voller aktueller Besitz festgestellt werden.
Mit ihm ist der sakramentale Vorgang zum AbschluB3 gebracht. Daher
haben wir Griinde genug, um im RechtfertigungsprozeB das «sacra-
mentum tantum» im opus operatum, als im Werkzeug der obersten
wirkenden Krifte (EinfluB Gottes und Christi), das « res et sacramentum »
in der Siindenvergebung, im Gereinigtsein der Seele, das « sacramentum



170 Die Siindenvergebung im sakramentalen Geschehen

tantum » aber in der formalen Heiligung der Seele, im Besitze der
Gnade zu erblicken. Warum wir gerade die Umwandlung, die der
Seele durch den SiindennachlaB zukommt, als «res et sacramentum »
bezeichnet haben, ist damit zu begriinden, daBl nur in ithm ein gegen-
stindlich unterscheidbares, abgeschlossenes Moment dargestellt wird,
wihrend die vorausgehenden Momente den Charakter eines solchen
Abschlusses nicht an sich tragen. Sie gehdren nach unserer oben
gegebenen Formulierung zur poenitentia interior, zum «res et sacra-
mentum » ; aber die ganze Kraft und Bedeutung desselben kommt
nicht in ihnen, sondern im Gereinigtsein der Seele, in der Siinden-
vergebung als einer objektiven Heiligung und Heiligkeit zur Geltung.

Zum Begriff des «res et sacramentum » gehort, daB es eine Wir-
kung des duBern Sakramentes sei. Das Reuemoment, psychisch gefaBt,
ist ein Teil des «sacramentum tantum »; ontologisch aber, als eine
Umwandlung, gleichsam eine Bezeichnung der Seele durch den im
Sakramente abgebildeten und eingeschlossenen Umkehrswillen, ist es
nicht ein in sich abgeschlossener Vorgang. Sie bildet blo8 eine Teil-
sicht jenes Momentes, das in der Reinigung der Seele vom Siinden-
schmutze zum AbschluB kommt. Alle Momente, die die ontologische
Analyse unterscheidet, sind unter sich kausal geordnet, eines ist die
intentio des andern. Ihre Gesamtheit ist Zeichen und Ursache der
SchluBwirkung, der «res tantum », der Gnade. Daher gehoren sie zur
poenitentia interior, zum «res et sacramentum » der BuBe, das aber
in dem formellsten, abschlieBenden Moment bestimmt werden mul,
das zum Sakrament als Bezeichnetes und Verursachtes, zur « res tantum »
aber als Zeichen und Ursache sich verhilt. Diese Eigenschaften finden
wir in der Siindenvergebung, im Gereinigtsein der Seele von dem
Siindenschmutz. Daher haben wir auf Grund der ontologischen Analyse
die poenitentia interior, das «res et sacramentum» der BuBe in der
Umwandlung der Seele durch den SiindennachlaB bestimmt, ohne hie-
durch die Berechtigung der psychologischen Betrachtungsweise irgend-
wie leugnen oder verkleinern zu wollen.

Das «res et sacramentum» der BuBe ist demnach in unserer
Analyse eine innere, physische Wirklichkeit, die direkt durch das
duBere Sakrament verursacht wird und eine Umwandlung der Seele
darstellt, die als deren objektive Heiligung und Heiligkeit ihre voll-
stindige Reinheit von dem Siindenschmutz durch eine Beziehung zu
Christus, als eine gegenstidndliche Gegebenheit, unwiderruflich sicher-
stellt.



Die Siindenvergebung im sakramentalen Geschehen 171

Das «res et sacramentum » ist ferner ein im Innern verwirklichtes
Abbild des duBeren Sakramentes und der in ihm und durch dasselbe
wirkenden Krifte. So ist es Zeichen und Ursache der letzten sakramen-
talen Wirkung. Auch diese Eigenschaft bewahrheitet sich am beschrie-
benen Moment, wie wir dies nachgewiesen haben. Diese Reinigung der
Seele ist keine bloBe Beraubung (privatio), keine blo8e EntbléBung
derselben bis auf ihre reine potentia obedientialis, sondern ein Seelen-
schmuck, da ihr eine Rolle nur in Verbindung mit den sakramentalen
Kriften zukommt, sie nur so Abbild (Zeichen) und realer Grund
der Gnade ist. Daher glauben wir, in unserer Analyse die physische
Ursichlichkeit des «res et sacramentum » voéllig gewahrt zu haben.
Die Gesamtkrifte des Sakramentes haben diese Realitit hervorgebracht ;
von ihnen stammt deren sakramentale Bedeutung, und nur in Ver-
bindung mit ihnen, unter ihrer kausalen Einwirkung ist sie eine forma
intentionalis, aus der die Gnade als proprius effectus formae flieBt.
Ein dhnliches Kausalverhiltnis stellt die thomistische Naturphilosophie
ofters fest, so z. B., um bloB ein Analogon zu erwihnen, beim Hervor-
sprieBen der Fahigkeiten aus der Seelensubstanz. Fiir die aktiv wir-
kenden Krifte ist die Seelensubstanz gleichsam das Werkzeug zur
Verwirklichung der Fihigkeiten. Fiir sich betrachtet, ist die Seele
wohl keine Wirkursache ihrer Fihigkeiten, sondern vielmehr eine
Materialursache als Subjekt derselben und in einem gewissen Sinne
eine Formalursache, da aus ihrer entitativen Gegebenheit die Fihig-
keiten als proprius effectus formae folgen. Aber in der Gesamtheit
der Wirkkrifte ist sie deren Werkzeug, das nach seiner eigentiim-
lichen Mitwirkung von den {iibrigen Kriften und den entsprechenden
Wirkungen nur gegenstindlich unterscheidbar ist. Dasselbe finden
wir auch im «res et sacramentum » der BubBe.

Das «res et sacramentum» muB endlich der Seinsbestimmung
jedes Sakramentes so entsprechen, daB man von einem solchen blo8
‘'bei dem Sakramentsempfang sprechen kann und daB diese innere
Wirkung bei jedem Sakramente spezifisch verschieden sein muf. Auch
dieser Forderung entspricht unsere Analyse und deren Resultat. -

DaB die Siindenvergebung als objektive Heiligung und als eine
Reinigung von dem Siindenschmutz bei der Taufe als ein selbstindiges
Moment nicht in Betracht kommt, haben wir gezeigt. Auch als Hin-
ordnung zur Gottesverehrung hat das «res et sacramentum » der Taufe
eine andere Bedeutung als das der BuBe. Durch letzteres ist eine
Weihe (deputatio) zum BiiBerleben, durch das erstere eine Auserwihlung



172 Die Siindenvergebung im sakramentalen Geschehen

zur Gotteskindschaft und zum Leben der Kinder Gottes durch ein
Absterben beziiglich der Siinde gegeben.

DaB aber dieses Moment auch bei der auBersakramentalen Recht-
fertigung nicht selbstindig vorkommt und gegenstindlich unterscheid-
bar ist, diirfte aus dem Umstand folgen, daB dabei ein ordo genera-
tionis des Rechtfertigungsvorganges kaum in Betracht kommen kann.
Nachdem Thomas die verschiedenen Redeweisen vorgelegt hat !, fiigt
er hinzu : « vel potest dici, quod termini iustificationis sunt culpa sicut
ex quo, et iustitia sicut ad quem, gratia vero est causa remissionis
culpae et adeptionis iustitiae». Hieraus folgt, daB die zwei Rede-
weisen nach der Entstehungsordnung und nach der Seinsordnung
nicht vollkommen ausreichen, um alle Arten des Rechtfertigungs-
vorganges ihnen unterstellen zu kénnen. Es bleibt noch eine Méglich-
keit : die der reinen Kausalerklirung, nach welcher die Identitit zweier
Momente in threr Ursache behauptet wird. DaB es sich in unserem
Falle um eine Formalursichlichkeit handelt, steht auBer Zweifel, da
die Gnade ein solcher Grund und nicht Wirkursache der Siinden-
vergebung und der Gerechtigkeit ist.

Die Analyse des Vorganges nach der Entstehungsordnung wird
durch die sakramentale Verursachung der Gerechtigkeit nahegelegt.
Bei dem Empfang des Sakramentes ist also die gegenstindliche Unter-
scheidbarkeit aller Momente derart, wie wir sie vorgelegt haben, sicher-
gestellt. Ist aber die Rechtfertigung eine auBersakramentale, so ist
ihr Prinzip die vollkommene Reue, also etwas, was mit der Caritas
und infolgedessen mit der Gnade in innigster Verbindung steht. Daher
bleibt nur die Mdoglichkeit, den RechtfertigungsprozeB so zu beschreiben,
daB in der Gnade als ihrer Formalursache Siindenvergebung und
Besitz der Gnade eins, und als selbstindige Momente nicht unter-
scheidbar sind. Hier kommt nur ein Moment in Betracht : der Besitz
der Gnade, in dem per concomitantiam, als miteingeschlossene Begleit-
erscheinungen, Siindenvergebung und Gerechtigkeit gegeben sind.
Wollten wir Griinde fiir eine gegenstdndliche Unterscheidung finden,
so kénnten solche nur darin bestehen, daB die Gnade als Siindenver-
gebung nur mit Riicksicht auf die Schliisselgewalt gewihrt wird und
deshalb durch den realen Empfang des Sakramentes bestitigt und
gleichsam neu belebt sein, neu aufleuchten muBl. Daher bleibt es dem
nachfolgenden Empfange des Sakramentes vorbehalten, das «res et

1 I-II 113, 8 ad 1.



Die Siindenvergebung im sakramentalen Geschehen 173

sacramentum » zwar nicht als eine formale Siindenvergebung und
Reinigung der Seele hervorzubringen, sondern dieselben zu bestdtigen,
und dasjenige, was bloB in voto ein sakramentaler Akt war und in
Hinsicht auf die Schliisselgewalt die Gnadenwirkung hervorbrachte,
zu einem wirklichen, formellen, sakramentalen Akt und Geschehen
zu gestalten. Auf diese Weise wird die Siindenvergebung blo8 im
nachfolgenden Sakramentsempfang zu einem selbstindigen, gegen-
standlich unterscheidbaren Moment, das sie bei der auBersakramentalen
Rechtfertigung nicht war. Daher ist der nachfolgende Sakraments-
empfang auch in dieser Beziehung nicht wirkungslos. Das sacramentum
in voto befreit nicht von der Verpflichtung des wirklichen Empfanges.
So bei der Taufe im Interesse einer Eingliederung in Christus durch
das «res et sacramentum », durch den Charakter. Der reale Empfang
der Taufe ist nicht bloB deshalb nétig, damit die Rechtfertigung nach
dem ritus christianae vitae geschehe, sondern auch deshalb, damit die
Weihe zu dieser Gottesdienstordnung durch eine Realitit sichergestellt
werde und so das Sakrament seine volle Wirkkraft betitigen und
deren Folgen dem Empfinger restlos mitteilen kénne. So ist es auch
bei der Eucharistie. Der geistliche Empfang sichert uns die eucha-
ristische Gnade, aber die sakramentale Verwirklichung der wvollen
Einheit des mystischen Leibes diirfte wohl an den realen Empfang,
durch den GenuB des Herrenleibes, gebunden sein. So ist es auch
bei der BuBe der Fall. Das votum sacramenti wird wohl die ent-
sprechende Begnadigung in sich schlieBen, und der nachfolgende reale
Empfang teilt dieselbe mit proportioniert entsprechendem Zuwachs
und mit sakramentaler Ausgestaltung dem Empfinger mit. DaB hierbei
der sakramentale Vorgang der Rechtfertigung in der Seele wenigstens
im Zeichen abgebildet wird, diirfte aus der Natur des Sakramentes
folgen, das ja in keiner Weise unniitz vergeudet wird. Die objektive
Weihe zum Biierleben oder zum BiiBersein, als eine Bestitigung und
Annahme der vorausgehenden Bekehrung, ist deshalb sicher ein «res et
sacramentum » auch in diesem Falle. Ja, wir diirfen weiter gehen und
behaupten, daB die sakramentale Vermehrung und Ausstattung der
Gnade in Kraft und wirklicher Anerkennung der vorausgehenden Siinden-
vergebung geschieht, sodaB auch dieses Moment, wenn auch nicht als
Reinigung der Seele, sondern als sakramentales Aufleuchten ihres Gerei-
nigtseins erscheint, in dieser Eigenschaft auf die Vermehrung der Gnade
einwirkt, und so das ganze «res et sacramentum» in seiner ganzen Wirk-
lichkeit auch bei einem solchen Sakramentsempfang verursacht wird.



174 Die Siindenvergebung im sakramentalen Geschehen

Wir haben behauptet, da durch den Sakramentsempfang in der
Seele eine doppelte Heiligung vor sich geht: die objektive und die
formale. Der letzten entspricht das Aufleuchten des Gnadenlichtes
(vita gratiae), der ersten das Hervortreten des Christseins. Ein
doppelter Glanz, der durch die Siinde ganz ausgeloscht oder teilweise
verdunkelt wird. Das Gnadenlicht hért auf, das Christsein wird
geschwicht. Das Prinzip des Christseins ist der Taufcharakter — ein
Vermogen, das den Menschen zum christlichen Gottesdienst hinordnet.
Eine Potenz, die ihrer natiirlichen Zweckbestimmung nicht entspricht,
bleibt zwar, solange sie besteht, eine Potenz; aber auf Grund der
hindernden Umgebung ist sie ein Unvermdgen. In diesem Sinne
sprechen wir von einer Verdunkelung des Christseins, des Taufcharakters,
Alles, was dem Goftes-dienst entgegengesetzt ist und einen Fremden-
dienst in sich schlieBt, tritt dem Taufvermdgen hindernd in den Weg,
gestaltet dasselbe zu einem Unvermégen. Werden diese Hindernisse
hinweggerdumt, so steht das Christsein wieder in vollem Glanz, und
der Weg zur Betitigung des Vermogens ist von neuem gedffnet. Wir
werden daher kaum fehlgehen, wenn wir behaupten, daB die Siinden-
vergebung, als objektive Heiligkeit, ein solches Aufleuchten des ver-
dunkelten Christseins mit sich bringt, und daher den Taufcharakter,
nicht in sich, sondern durch das Hinwegfegen der schmutzigen, hin-
dernden Umgebung, beriihrt, klirt und festigt. Daher bleibt das
«res et sacramentum» der BuBe in dieser Eigenschaft bei jedem
Sakramentsempfang, selbst wenn eine eigene, neue formale Siinden-
vergebung (wie bei den Andachtsbeichten) nicht stattfindet, sondern
nur die frithere bestitigt wird. Das BuBsakrament wirkt daher in
allen Fillen auBer der formalen Heiligung auch eine objektive, eine
neue Unterstellung unter Christus, ein neues Bekenntnis zu IThm und
zum Christsein.



	Die Sündenvergebung im sakramentalen Geschehen

