
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 17 (1939)

Artikel: Die Sündenvergebung im sakramentalen Geschehen

Autor: Horváth, Alexander M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762527

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762527
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Sündenvergebung
im sakramentalen Geschehen.

Von Dr. P. Alexander M. HORVÄTH O. P.

Die katholische Apologie und Seelsorge sind zweifellos vor große

Aufgaben gestellt, seitdem der Zeitgeist einen der Grundpfeiler des

christlichen Lebens, die innere, überzeugte Buße auszurotten droht.
Die Versuche, die Menschheit von Gott abwendig zu machen und in
eine ganz teuflische Apostasie hineinzuführen, waren kaum jemals so

intensiv wie in unseren Tagen. Die Selbstgenügsamkeit, das Sich-

selbstgenügen des Menschen und der Menschheit werden in einer Form

proklamiert, die eine Unterwerfung unter Gott ganz ausschließt, die

Hilfsbedürftigkeit des Menschen nicht zum Bewußtsein kommen läßt,
die Anerkennung einer Schuld und Sünde, insbesondere aber die Reue

darüber direkt als Schwäche, als pathologische Erscheinung darstellt.
Das Verlangen nach einer Erlösung bleibt so selbstverständlich bloß
auf die irdischen Übel und auf verwickelte menschliche Verhältnisse
beschränkt. Das Kreuz Christi, das von ihm verkündete Heil, erschienen

noch nie so töricht und unnütz, als im Lichte dieser großen Apostasie.
Die christliche Heilslehre steht gewiß unerschüttert und wird weiter,
trotz aller Anfechtungen, objektiv feststehen. Aber die Seelen leiden
darunter, und die Menschen stehen vor einer Katastrophe, die kaum
ihresgleichen kennt. Diese abzuwehren, ist die Aufgabe des Seelsorgers
und des Apologeten. Es muß im Bewußtsein der Menschen erhalten
bleiben, daß die Sünde die größte Schwäche des Menschen darstellt,
die Reue und Buße aber nicht bloß keine Schwächen sind, sondern

solche Kraftäußerungen bedeuten, die den ganzen Menschen, seinen

vollständigen Tugendorganismus in Anspruch nehmen1, ja daß zu ihrer

1 Vgl. die wunderbaren Ausführungen des hl. Thomas über die Tugend
der Buße III 85.



134 Die Sündenvergebung im sakramentalen Geschehen

Betätigung nicht nur übermenschliche, sondern übernatürliche Prinzipien
erfordert sind. Es ist daher auch für die Dogmatik von Interesse, den

Rechtfertigungsprozeß ins klare Licht zu stellen, und insbesondere
bei der sakramentalen Buße deren reiche Beziehungen zur Gnade

aufzuzeigen.

Aus solchen Überlegungen geht die vorliegende Skizzierung der
sakramentalen poenitentia interior hervor. Für sich betrachtet, handelt
es sich vielleicht um eine theologische Frage zweiter Ordnung ; aber

im Zusammenhang mit dem ganzen sakramentalen Geschehen,
insbesondere aber mit dem Rechtfertigungsprozesse, scheint hier viel
Bedeutungsvolles auf. Um dies einzusehen, braucht man bloß auf den

grundlegenden Text des hl. Thomas einen Blick zu werfen. « Etiam
in poenitentia est aliquid, quod est sacramentum tantum, scilicet
actus exterius exercitus tarn per peccatorem poenitentem, quam etiam

per sacerdotem absolventem : res autem et sacramentum est poenitentia

interior peccatoris : res autem tantum et non sacramentum, est
remissio peccati ; quorum primum totum simul sumptum est causa
secundi, primum autem et secundum sunt quodammodo causa tertii »

(III 84, 1 ad 3 m). Hieraus ist ersichtlich, daß bei der Wesensbestimmung

der poenitentia interior jedem Theologen reichliche Gelegenheit

geboten wird, die eigene Theorie über die Wirkungsweise der Sakramente

zur Geltung zu bringen, wie auch die engere Verbindung des

sakramentalen Werdens mit dem Rechtfertigungsvorgange aufzuzeigen.
Die ziemlich karge Bemerkung des hl. Thomas läßt selbst für seine

Schule einen breiten Spielraum, um die Frage : « Was ist poenitentia
interior » zu beantworten. Der hier vorgelegte Lösungsversuch will
in engem Anschluß an die Rechtfertigungslehre des Aquinaten die
Sündenvergebung selbst als einen durch das Sakrament bewirkten und
unwiderruflich bleibend fixierten Zustand hervorheben und hierin als

einer objektiven Heiligung das Wesen der poenitentia interior erblicken.
Dabei ist es durchaus nicht unsere Absicht, eine neue Theorie

aufzustellen, althergebrachtes thomistisches Gut zu kritisieren oder gar
zu verwerfen. Wir wollen bloß den ganzen inneren sakramentalen
Rechtfertigungsvorgang unter dem Namen poenitentia interior
zusammenfassen und darin vorzüglich jenes Moment ganz eigens poenitentia

interior nennen, das am meisten die Kraft des Sakramentes

widerspiegelt und als nächste Ursache der Begnadigung noch immer als

Zeichen der Gnade — der eigentlichen « res tantum » — gilt. In dieser

Form hätten wir wirklich ein « res et sacramentum » vor uns, das einer-



Die Sündenvergebung im sakramentalen Geschehen 135

seits die übrigen Momente der Rechtfertigung virtuell in sich enthält,
andererseits aber mit der letzten Wirkung des Sakramentes als Zeichen

und Ursache verglichen werden kann. Daß alle Momente, die der

hl. Thomas I-II 113, bes. a. 8 aufzählt, zum innern Rechtfertigungsvorgang

gehören, steht außer Zweifel. Vergleichen wir sie mit dem

äußern Sakrament als solchem, mit der poenitentia exterior, so steht
nichts im Wege, ihre Gesamtheit poenitentia interior zu nennen, die

Schlußwirkung, die eigentliche Begnadigung etwa ausgenommen. Unser
Versuch ist daher eine mögliche, zulässige Redeweise mit Rücksicht auf
den ordo generationis der sakramentalen Rechtfertigung, wobei daran

festgehalten wird, daß in diesem Sinne nur die Gnade eine « res tantum »

ist, alles aber, was ihr vorangeht, zum « res et sacramentum » gehört.
Zu dieser Überlegung führt uns als grundlegender Text Ver. 28, 1 :

« Si ergo iustiûcatio accipiatur ut quidam motus, cum oporteat eundem

motum intellegi quo peccatum aufertur et iustitia inducitur, idem erit
iustificatio, quod peccatorum remissio, solum ratione differens, prout
ambo eundem motum nominant ; sed unum secundum respectum ad

terminum a quo, aliud vero secundum respectum ad terminum ad

quem. Si autem accipiatur iustificatio per viam mutationis, sic aliam
mutationem significat iustificatio, scilicet iustitiae generationem, et

aliam peccatorum remissio, scilicet corruptionem culpae. Sic autem
iustificatio et remissio peccatorum non erunt idem, nisi per concomi-

tantiam ». Die zur Beurteilung jeglichen Werdens grundlegende
Unterscheidung des ordo generationis vom ordo perfectionis kommt hier

zur Geltung. Die getrennte Betrachtung der Sündenvergebung und
der Gerechtigkeit ist statthaft, ist entitativ begründet. Sie können
auch als aequivalente Ausdrücke gelten, da sie auf ein gemeinsames

Prinzip, die Gnade, zurückzuführen sind. Mit der Gnade ist sowohl
die Sündenvergebung, als auch die Gerechtigkeit gegeben, woraus die

Identität beider Teilbegriffe in einem gemeinsamen Ganzen folgt. Es
ist auch anzuerkennen, daß die Gerechtigkeit eigentlicher von der
Gnade her benannt wird, als die Sündenvergebung, da ja die Sünde

gar keine notwendige Voraussetzung der Begnadigung ist. Aber als

Rechtfertigung, als Gerechtigkeit des Sünders wird die Sündenvergebung

früher und eigentlicher von der Gnade her, von der Begnadigung
benannt, als die Gerechtigkeit. Daraus ergibt sich die Möglichkeit,
die drei Begriffe gleichzusetzen, als identische, materiell umzutauschen,
den Urbegriff aber, die Gnade, zur Bezeichnung der einzelnen Momente

der Rechtfertigung zu benützen, sodaß jedesmal ein formell verschie-



136 Die Sündenvergebung im sakramentalen Geschehen

dener Gesichtspunkt zum Vorschein kommt. So ist die Sündenvergebung

(remissio peccatorum) unter allen Umständen eine Begnadigung
(infusio gratiae). Will man aber im Rechtfertigungsprozeß mehr (oder
auch ausschließlich) den Nachlaß der Sünden hervorheben (corruptio
peccati), so ist durch die «Begnadigung» nicht das formelle, eigentliche

Prinzip der Gerechtigkeit, sondern dessen intentionale Gegenwart,
gleichsam als dispositio ultima, sei es des Sünders, sei es des

rechtfertigenden aktiven Prinzips, bezeichnet. In diesem Sinne ist die

Sündenvergebung eine, wenigstens gegenständlich, von dem Besitze
der Gnade, also von der Begnadigung als vollkommenem, abgeschlossenem

Zustande, verschiedene wirkliche Gegebenheit, die man für sich,

getrennt von der Gnade, als formellem Prinzip, betrachten kann.
Hierzu möchten wir noch bemerken, daß Sündenvergebung als

objektive und als formale Heiligkeit voneinander unterscheidbar sind, wie
wir dies später nachweisen werden. Es sind demnach die zwei Momente

gegenständlich derart verschieden, daß sie im Rahmen des sakramentalen

Geschehens, besonders bei der gerichtlich-sakramentalen
Rechtfertigimg, getrennt betrachtet werden können und dabei jedes von
ihnen eine eigene Rolle spielen kann. Der Sündenvergebung als objektiver

Heiligkeit teilen wir unsererseits die Bedeutung des « res et

sacramentum », als formaler Heiligung und Heiligkeit aber die Rolle
der « res tantum » zu.

Überlegt man ferner, daß bei der Rechtfertigung die
Sündenvergebung und der Besitz der Gnade sich ganz verschieden verhalten,
so ist ihre getrennte Betrachtungsweise noch mehr begründet. Die

Begnadigung, als Nachlaß der Sünden, ist unwiderruflich, unverlierbar.
« Sine poenitentia sunt dona Dei ». Die Gnade hingegen, das Prinzip
der Sündenvergebung und der Gerechtigkeit, ist verlierbar. Mit jeder
nachfolgenden schweren Untreue ist ihr Verlust gegeben. Sie kehrt
bei einem neuen Sündennachlaß zurück, die vergebenen Sünden aber
kommen mit dem Verluste der Gnade nicht von neuem zum Vorschein.
Begnadigung als Sündenvergebung und als Besitz der Gnade sind

objektiv, in ihren Auswirkungen zwei verschiedene Seelenzustände, mögen
sie auch sonst noch so eng miteinander verbunden sein. Hierin
können wir einen Fingerzeig erblicken, daß den beiden Momenten

ganz verschiedene Prädikate zukommen. Beide stellen eine Umwandlung

der Seele dar. Dies kommt der Sündenvergebung als objektiver
Heiligkeit in der Form eines Zustandes (status), als formaler Heiligkeit

aber bloß als eine veränderliche Zuständlichkeit zu. Daher dürfte



Die Sündenvergebung im sakramentalen Geschehen 137

unsere Betrachtungsweise berechtigt sein, indem wir nach Analogie
mit anderen Sakramenten das « res et sacramentum » darin suchen,

was als bleibender Zustand vor uns tritt, in dem verlierbaren Element
aber das « res tantum sacramenti » erblicken.

Zum Verständnis unserer Skizze müssen wir noch eine Bemerkung
vorausschicken. Den Endpunkt des sakramentalen Geschehens
bezeichnet in allen Fällen die Gnade : « Res tantum et non sacramentum ».

Eine ganz eigenartige spezifische Verschiedenheit der einzelnen
sakramentalen Gnaden wird vom hl. Thomas klar gelehrt1, mag auch die

Erklärung dieser Annahme auf ganz erhebliche Schwierigkeiten stoßen.

Die Taufgnade bewirkt die ablutio, die Reinwaschung der Seele, oder,
in umgekehrter Ordnung, entspringt aus der ablutio, aus der bloß

reinigenden Tätigkeit Gottes, die Taufgnade als Endpunkt des

sakramentalen Werdens der Taufe2. Ein sakramental-gerichtlicher Akt
bewirkt die Rechtfertigung der Seele, aber nicht mehr nach Art einer

ablutio, sondern als remissio, als eine Begnadigung in Form eines

gerichtlichen Nachlasses der Sünden. Die sakramental bewirkte Gnade

hat bei der Buße eine andere Bestimmung, ein verschieden geartetes
Sein, als bei der Taufe. Ungeachtet der sonst allgemeinen spezifisch
gleichen Vollkommenheit, ist ihr metaphysischer Grad, ihre ratio
particularis, verschieden. Ob und inwieweit diese Verschiedenheit die

innere Wesensbestimmung der Gnade selbst betrifft, ist augenblicklich

für uns von keiner großen Wichtigkeit. Sicher ist, daß bei dem

sakramentalen Werden das Letztbewirkte die Gnade ist. Mit ihrem
Besitze hört das formell-sakramentale Geschehen auf. Wenn daher
der hl. Thomas im angeführten Texte die remissio peccatorum als

« res tantum et non sacramentum » bezeichnet, und somit darin den
Abschluß des sakramentalen Vorganges sieht, so ist darunter zweifellos
die sakramentale Gnade der Buße zu verstehen, nicht einfachhin,
sondern als Wirkung der poenitentia exterior und interior. Es ist
daher naheliegend, das Wesen der poenitentia interior in dem zu
suchen, was dem Entstehen der Gnade unmittelbar vorausgeht und

somit, wenigstens gegenständlich, als ihr nächster Grund gelten muß. Den

vollen, wirksamen Begnadigungswillen Gottes vorausgesetzt, kann dies

aber bei der sakramental-gerichtlichen Buße nur in der Tatsache der

Befreiung von der Schuld (remissio peccatorum praecisive sumpta),
in der vollendeten Lossprechung, als einer unveränderlichen, unwider-

1 III 62, 2 ad 3.
2 III 66, 1 c ; 69, 1, 4.



138 Die Sündenvergebung im sakramentalen Geschehen

ruflichen Wirklichkeit der Seele bestehen, die daraus entspringt, daß

sie sich dem Einflüsse eines sakramentalen Verfahrens unterwirft,
welches eine Begnadigung durch Lossprechung von der Schuld bezeichnet

und bewirkt.
Das Verhältnis des äußeren sakramentalen Zeichens zu den

inneren Wirkungen ist bei Thomas eindeutig bestimmt : « relatio signi
ad significatum, causae ad effectum ». Dasjenige, was im objektiven
Inhalte des Sakramentes enthalten ist, ist ein Abbild dessen, was in
der Seele vor sich geht. Das Sakrament in seiner künstlichen
Zusammensetzung ist ein an sich (per se) einheitliches Ganzes, ein
instrumentales Abbild der Idee Gottes von der Heiligung des Menschen in
der Kraft Christi. Durch die Verwirklichung des Heiles in der Seele

entsteht ein Abbild, unmittelbar des sakramentalen Zeichens, mittelbar
aber der göttlichen Heilsidee. In bezug auf den objektiven Inhalt
(esse obiectivum, Veritas rei, ontologica) ist eine vollständige
Übereinstimmung zwischen den drei bezeichneten Faktoren vorhanden.

Das Sakrament ist ein untrügliches äußeres Zeichen des
Heilswillens Gottes für alle, die sich dessen bedienen. Es ist hierüber ein
wirkursächliches Werkzeug in der Hand Gottes. In ihm ist die Gnade

selbst in der Weise enthalten, wie die Wirkung der Hauptursache in
ihren Werkzeugen enthalten zu sein pflegt. Die entsprechende Wirkkraft

des Sakramentes hat die gleiche Ausdehnung, wie seine bezeichnende

Kraft. Die Gnade wird sakramental bezeichnet und die Gnade

wird im Empfänger bewirkt, der durch das Sakrament bezeichnet
und durch die Kraft des Sakramentes berührt wird h

Der Heilswille Gottes strebt etwas Vollkommenes an, die
vollkommene sakramentale Begnadigung, den Besitz der Gnade, sei es

die Gnade selbst, sei es deren Vermehrung oder Ausgestaltung. Die
Taufe ist eine volle Eingliederung in Christus ; die Teilnahme an seinem
Heil2. Dies ist im Vollsinne nur durch den Besitz der Gnade erreicht,
durch das sigillum interioris iustificationis, quae est « res tantum » huius
sacramenti, scilicet significata et non significans3. Hierzu ist aber
ein durch die Tugend der Gottesverehrung geregelter Gebrauch des

Sakramentes erfordert, bei dem der rechte Glaube und die andern

Prinzipien der Rechtfertigung in Bewegung gesetzt werden, um der
vollen Wirkung der Taufe teilhaftig zu werden und ihr kein Hindernis

1 III 62. 3.
2 III 68, 5 ; 69, 2.
3 III 66, 1.



Die Sündenvergebung im sakramentalen Geschehen 139

in den Weg zu legen. Dies ist die von Gott bezweckte Berührung des

Empfängers mit dem Sakramente und durch das Sakrament. Fehlt
der beschriebene Gebrauch, so fehlt an sich noch nicht jeder Kontakt
mit dem Sakramente. Die Unterwerfung des Empfängers unter die
Oberhoheit Christi, etwa nach den Forderungen der iustitia com-
mutativa (intentio recipiendi sacramentum), läßt das Sakrament nicht
ganz kraft- und wirkungslos vergehen, wenn auch das oben erwähnte

opus operantis fehlt. Gottes voller Heilswille wird zwar vereitelt, aber
die Besitznahme des sich freiwillig unterwerfenden Empfängers durch
Christus kann nicht vereitelt werden. Effectus subiicitur causae. Ist
Christus principium universale gratificationis in natura humana 1, hat
er als solches ein strenges Recht auf jede menschliche Person und übt
er seine Heilstätigkeit, und somit die Besitznahme der einzelnen
Menschen durch die Sakramente aus, so erfolgt in der Seele aus jedem
sakramentalen Kontakt eine Wirkung, die den Empfang des

Sakramentes bezeugt, den Empfänger mit der Kraft Christi bezeichnet
und dessen Unterwerfung unter den Heiland unzweifelhaft zum
Vorschein bringt. So ist namentlich bei der Taufe die Eingliederung in
Christus als Bezeichnung (consignatio), Hinordnung und Bestimmung
zum Christsein (deputatio ad cultum Dei secundum ritum christianae

vitae) vollzogen und der Seele in der Form eines unauslöschlichen

Merkmals eingeprägt. Diese Bezeichnung durch den Taufcharakter
stellt zwar die volle Heilswirkung der Taufe keineswegs dar, aber sie

ist in ihrer Ordnung ein abgeschlossener Vorgang, ein fertiger Zustand
der Seele, durch den die Möglichkeit der vollen Begnadigung, der
restlosen Teilnahme am Heile Christi gegeben ist. Dieses «res et
sacramentum » ist nicht bloß eine Voraussetzung der sakramentalen
Gnadenwirkung, sondern auch zugleich mit dem Sakramente Ursache
derselben : primum autem et secundum est quodammodo causa tertii,
haben wir oben vom hl. Thomas gehört2. Dasselbe, was im äußern
Sakrament objektiv-repräsentativ (als im Zeichen) enthalten ist, wird
im « res et sacramentum » innerlich-geistig in der Seele abgebildet,
und stellt ihre reale Hinordnung zum Besitze der Gnade, den realen

und der Natur der einzelnen Sakramente proportionierten Grund der

1 III 7, 11 c.
2 III 69, 1 c, legt der hl. Thomas das Verhältnis der Gnade zum Charakter

unter der Analogie der Form und ihrer eigentlichen Wirkungen dar : « Cum autem
aliquid generatur simul cum forma recipit effectum formae, nisi sit aliquid
impediens Et similiter quando aliquis baptizatur, accipit characterem quasi
formam et consequitur proprium effectum qui est gratia remittens omnia peccata ».



140 Die Sündenvergebung im sakramentalen Geschehen

Begnadigung dar. Läßt sich nicht bei jedem Sakramente ein ähnlich
bleibender Zustand wie bei der Taufe nachweisen, so ist die Annahme
eines « res et sacramentum », als eines innerlich-geistigen Abbildes des

äußern Zeichens überall berechtigt, wo der Abschluß des sakramentalen

Vorganges, wenigstens gegenständlich, andere Momente als Grund und
Ursache voraussetzt.

Daß letzteres bei der Buße zutrifft, haben wir schon betont.
Unter poenitentia interior müssen wir daher ein innerlich-geistiges Abbild

der äußern Buße, des sakramentalen Zeichens, verstehen, das den

Empfänger zu einem Büßer stempelt und als einem solchen die Begnadigung

sicherstellt. Der Empfänger ist ein Büßer nicht einfachhin,
sondern ein losgesprochener, von der Schuldenlast befreiter Büßer,
denn das abgeschlossene Urteil des Spenders gibt dem sakramentalen
Zeichen die Form, die Vollendung. Daher muß die erste Wirkung des

sakramentalen Kontaktes etwas sein, was bei den übrigen
Rechtfertigungsprozessen — wie etwa in der vollkommenen Reue — nicht
vorhanden ist, andererseits aber den Charakter des Bußsakramentes

derartig widerspiegelt, daß es mit dem « res et sacramentum » der

übrigen Heilsmittel in keiner Weise verwechselt werden kann.
Hieraus verstehen wir den Unterschied zwischen einer psychologischen

und ontologischen Betrachtungsweise und Lösung dieser Frage.
Die erste bezeichnet psychische Prinzipien als « res et sacramentum » der
Buße, die zweite bestimmt dasselbe nach dem Wert des entitativen
Vorganges in der Seele, nach den einzelnen Momenten der Umwandlung,
die in ihr vor sich geht, nach deren Seins- und Wahrheitsbeziehungen.
Die psychologische Lösung schiebt das Reuemoment in den Vordergrund,

als eine übernatürliche Wirklichkeit der Seele, sei es als einen

Akt (conscium vivum), sei es als ein Prinzip desselben (subconscium),
und sieht hierin neben und mit dem Sakrament ein eigenes werkzeugliches

Mittel bei der Hervorbringung der Gnade. Die ontologische
Lösung, die wir versuchen, betrachtet bloß den in der Seele verwirklichten

sakramentalen Rechtfertigungsvorgang in allen Momenten, die
den im äußeren Sakrament abgebildeten Kräften entsprechen, und
beurteilt das « res et sacramentum » ausschließlich nach dem mehr oder

weniger großen Wahrheitsgehalt in den einzelnen Phasen und je nach
der Übereinstimmung der Wirkung mit der Ursache.

Als Prinzip der Sündenvergebung bezeichnet Thomas 1 die Buß-

1 III 86, 2.



Die Sündenvergebung im sakramentalen Geschehen 141

gesinnung, die Tugend der Buße, als wirkende Kräfte jene Akte, die
teils unmittelbar aus ihr hervorgehen, teils aber Voraussetzungen ihrer
Betätigung sind (Glaube, Hoffnung, Liebe, Gottesfurcht) L Daß wir
hier Tätigkeiten, die der psychischen Ordnung angehören, vor uns
haben, unterliegt gar keinem Zweifel. Dies begründet die psychische
Analyse, die auch für die ontologische Betrachtungsweise maßgebend
sein muß. Letztere geht aber einen Schritt weiter und überlegt mit
Thomas 2, daß alle diese Akte von der gratia operans verursacht und
zugleich mit der Sündenvergebung gesetzt werden. Dies gilt für jeden
Rechtfertigungsvorgang. Ist aber dieser Vorgang ein sakramentaler,
so ist nicht bloß die wirkende Gnade Ursache der Rechtfertigung,
sondern auch das Sakrament3 : Die Gnade wirkt durch das Sakrament,
und im Sakrament sind alle Kräfte enthalten, die zur Hervorbringung
der Sündenvergebung notwendig sind. Auf die Ursache folgt nun die

Wirkung : in unserem Falle also auf das fertige Sakrament die

Umwandlung der Seele und in der Seele. Daher müssen die psychischen
Akte, als Folgen der wirkenden Gnade, restlos im Sakrament
enthalten sein ; alles übrige, was zum « res et sacramentum » und zur
« res tantum » gehört, muß in der Umwandlung der Seele gesucht
werden. Für die ontologische Analyse ist daher die Abbildung aller
sakramentalen Kräfte in der Seele maßgebend, wenn es sich um die

Bestimmung des « res et sacramentum » handelt. Die beiden Gesichtspunkte

sind daher einander nicht entgegengesetzt, wenn auch die

poenitentia interior verschieden bestimmt wird. Beide Betrachtungsweisen

sind zulässig und dürften sich innerhalb des gleichen Systems
(in unserm Falle im Rahmen des Thomismus) ergänzen. Und wenn
wir nochmals betonen, daß unsere Lösung nur für den ordo genera-
tionis gilt, den der hl. Thomas Ver. 28, 1 und I-II 113, 8 beschreibt,
d. h. daß wir den Rechtfertigungsvorgang von seiten des Menschen

und nicht von seiten Gottes betrachten, so haben wir alles gesagt,
was zum Verständnis unserer Skizze notwendig ist. Wie sich das
Verhältnis von « res et sacramentum » zum « sacramentum tantum » einerseits

und zur « res sacramenti » bei der Berücksichtigung des ordo

perfectionis gestalten würde, haben wir diesmal nicht bestimmt. Das

sakramentale Geschehen weist uns zunächst auf den ordo generationis
hin. Daher nahmen wir diesen in Betracht.

1 III 85, 2 ad 3 ; ib. 5. 6.
2 III 86, 6 ad 1.
3 Ib. « Sed contra ».



142 Die Sündenvergebung im sakramentalen Geschehen

Untersuchen wir die hauptsächlichen Möglichkeiten, die im Rahmen

der heute anerkannten theologischen Prinzipien gegeben sind.
Die Unterschiede, die aus der systematischen Beurteilung der
sakramentalen Wirkungsweise entstehen, wollen wir nicht beachten, oder
den Wert der einzelnen Annahmen von diesem Standpunkte aus nicht
beurteilen. An der Hand der bekannten Lehre des Aquinaten werden
wir das Brauchbare und Wertvolle, sei es zur Bekräftigung, sei es zur
Beleuchtung unserer Meinung benützen, die eben deshalb, weil sie den

Vollinhalt der äußeren Buße auch in die Seinsbestimmung der poeni-
tentia interior aufnimmt, viel von der Teilsicht der anderen Annahmen
übernehmen muß.

Daß die poenitentia interior eine Realität darstellt, steht außer

Zweifel : « res et sacramentum ». Wie das Sakrament eine Realität ist,
so muß auch seine erste Wirkung eine Vertreterin desselben in der

gleichen realen Ordnung sein. Die Realität des Sakramentes kann
aber entweder bloß repräsentativ, als bloßes Zeichen, gefaßt werden,
oder sie kann einen moralischen oder juridischen Wert darstellen.
Aber auch die physisch-reale Wertung ist nicht nur nicht ausgeschlossen,
sondern nach Thomas direkt erfordert1. Dementsprechend ist das

« res et sacramentum » entweder eine äußere Bezeichnung der Seele,

oder ein ausschließlich moralischer, juridischer Wert in ihr, oder endlich
ein physisch-realer Zustand, der die andern angegebenen Werte nicht
ausschließt, ja dieselben synthetisch zusammenfaßt, und als solcher
den real-physischen Grund der letzten sakramentalen Wirkung darstellt.

Über die ausschließliche Wertung des äußeren Sakramentes als
eines bloßen Zeichens urteilt Thomas bekanntlich sehr ungünstig2.
Daß die ausschließlich moralische oder juridische Betrachtung den

Vollinhalt seiner Prinzipien nicht wiedergibt, wurde unzähligemal
betont und mit mehr oder weniger Glück bewiesen. Die physisch-reale
Wertung wird daher jene Annahme sein, in der wir den Vollinhalt
der Prinzipien des hl. Thomas, der von ihm erwähnten « dicta
Sanctorum », und nicht zuletzt des Tridentinums wiederfinden. Dasselbe

ist auch von dem « res et sacramentum », also auch von der poenitentia
interior zu sagen. Die Bezeichnung des Empfängers (consignatio),
dessen moralische Würdigkeit, wie auch dessen Recht auf den Besitz
der Gnade 3 müssen zweifellos zum Inhalt des « res et sacramentum »

1 III 62. 2 III 62, 1.
3

« Titulus exigens remissionem peccati ». Billot, De Ecclesiae sacramentis.
Tom. posterior. Thesis IV. Ed. 7.



Die Sündenvergebung im sakramentalen Geschehen 143

gehören, da alle diese Momente im äußeren Sakramente enthalten
sind, zu dessen wesentlicher Seinsbestimmung gehören. Entspricht
aber ihnen in der Seele nicht eine reale Veränderung, ein wirklicher
Zustand als Fundament, so sind sie bloße äußere Benennungen, die

aus der Setzung des « sacramentum tantum » der Seele zukommen,
sie zur Aufnahme der Kausalwirkung Gottes bloß äußerlich, durch
die Gegenwart des Sakramentes bestimmen. Die Beziehung zum
Sakramente wäre in diesem Falle bloß eine Vorbedingung zur
Rechtfertigung, nicht aber ein realer Grund, der die zu erteilende Gnade selbst

wirklich bezeichnet und verursacht, wie Thomas sagt. Dann wäre

von einer poenitentia interior zu reden völlig illusorisch. Der Unterschied

zwischen dem sacramentum und dem « res et sacramentum »

ist darin zu suchen, daß das erstere in genere signi, das zweite in genere
rei ist. Mit dem bloßen Zeichen ist das Dingliche auf Grund der
kausalen Einwirkung, mit dem Ding ist das repräsentative, bezeichnende

Element infolge der kausalen Abstammung durch das Zeichen
verbunden : als Ding, als res, also als eine von dem Sakramente
verschiedene, als eine in der Seele selbst vorhandene, aber mit dem
Sakrament innig verbundene, innere, geistige Realität bezeichnet es

die Gnade, und bestimmt den Empfänger zum Besitze der Gnade

in der Kraft beider Elemente, des sacramentum und des « res et
sacramentum ». « Primum autem et secundum est quodammodo causa

tertii ». Daher muß die Grundlage der Bezeichnung der moralischen

Würdigkeit und des Rechtes zum Besitze der Gnade als etwas Absolutes

in der Seele vorhanden sein, sodaß die genannten Beziehungen als

formelle Relationen aus ihm entspringen, in ihm als ihrem Träger sind.

Worin kann die Seinsbestimmung dieser physischen Realität
gesucht werden Es dürften wohl nur zwei Möglichkeiten bestehen.

Die poenitentia interior ist entweder ein psychischer Akt, oder ein

der Verursachung der Gnade vorausgehendes Veränderungsmoment,
aus dem die Gnade naturgemäß als aus ihrem Grunde folgt. Dieses

Moment kann wiederum zweifach gefaßt werden : a) als subjektiver
Grund, als eine dispositio proxima subiecti : ornatus animi subiectivus.
In diesem Falle entspringt die Gnade aus der Zuständlichkeit des

Subjektes, in ähnlicher Weise, wie aus den nächsten Dispositionen bei

der substantiellen Veränderung die forma substantalis entsteht, b) Wird
aber dieses Moment als objektiver Grund, als ornatus animi obiectivus

gefaßt, so sind hierbei die einzelnen Glieder nur gegenständlich kausal

verbunden, ohne daß eine subjektive Bedingtheit derselben notwendig



144 Die Sündenvergebung im sakramentalen Geschehen

angenommen werden müßte. Letztere kann vorhanden sein, ist aber für
die gegenständlich-kausale Verbindung nicht wesentlich. Der hl. Thomas
kennt solche Verbindungen. So z. B. lautet bei der Entscheidung der
Frage, ob Gottes Wille kausal bedingt ist, seine Antwort : « Vult ergo
hoc esse propter hoc, sed non vult hoc propter hoc » — eine sprachlich
sonderbare, aber umso tiefer angelegte Formel, die als Vorbild für
die Lösung mancher theologischer Schwierigkeiten benützt wurde1.
Eine solche kausale Verbindung ist nicht bloß nach logischen, sondern
nach sachlichen Gesetzen und Gesichtspunkten zu beurteilen. Die
einzelnen Momente oder Abschnitte spiegeln den Endpunkt umso
klarer wieder, je näher sie zu ihm stehen. Sie enthalten das
Endresultat umso wahrer und wirklicher, je mehr Bewegkraft aus den

früheren Gliedern in ihnen enthalten ist. Die Ordnung der einzelnen
Glieder braucht nicht das Nacheinander ihrer Entstehung darzustellen

(ordo generationis), die Tatsache einer Naturpriorität ist zu ihrer
Vollständigkeit ausreichend.

Der Sinn eines ornatus obiectivus ist nach dem Gesagten klar.
In der gegenständlich-kausalen Ordnung tragen die entferntesten
Glieder die objektiven Züge des Endresultates am wenigsten an sich.

Für sich betrachtet, sind sie noch unbestimmt, und auch für andere

Zwecke und Erfolge bestimmbar. Je näher wir zur Schlußwirkung
kommen, umsomehr schwindet die Zweideutigkeit und tritt schließlich

ein unverkennbares Abbild des Endresultates auf. In diesen

Zwischengliedern ist die Wirkung noch nicht in sich selbst, wohl aber

in ihren allernächsten Gründen vorhanden. So ist der absolute Seinsund

Wahrheitsgehalt durch die Beziehung zum Endresultat Träger
einer neuen Bestimmung. Diesen relativen Zuwachs von Seins- und
Wahrheitsgehalt, diese reale, entitativ im Sein der Zwischenglieder
begründete Hinordnung zum Endresultat, nennen wir ornatus obiectivus,

eine Vervollständigung, eine Ausgestaltung der eigenen Wirk-
und Abbildungskraft des Seins, sowohl in wahrheitsmäßiger als auch
in kausaler Beziehung. Wollen wir solche Zwischenglieder und -zustände
nach der alten Terminologie intentiones, formae intentionales nennen,
so steht nichts im Wege, auch diesen ornatus obiectivus so zu nennen,
wenn man diese nur nicht mit einer andern, in der neuern Theologie
üblichen Bedeutung der Intention und der intentionalen Wirkungsweise

der Sakramente verwechselt2. Den Vollinhalt des ornatus obiec-

1 I 19, 5.
2 Man vergleiche die Lehre Billots a. a. O.



Die Sündenvergebung im sakramentalen Geschehen 145

tivus werden wir in einem andern Zusammenhang auseinandersetzen.

Vorläufig bemerken wir nur, daß wir in ihnen innerlich gestaltete und
bei der Hervorbringung der Gnade kausal mitwirkende Realitäten
erblicken, die eben nur zu dem Zwecke vorhanden sind, um als Werkzeuge

Gottes zu dienen, und um bei der großen Veränderung, bei dem

eigentlichen endgiltigen Seelenschmuck, bei dem Besitze der Gnade,

jenen Zwischenstand zu vertreten, aus dem die Gnade naturgemäß
folgt, in dem sie eindeutig abgebildet und als ihrem realen instrumentalen

Grunde enthalten ist.
In diesem Sinne nennen, wir die poenitentia interior einen ornatus

obiectivus des Büßers, die Intention der Gnade, das intentionale
Vorhandensein derselben. Die Rechtfertigung, als Tätigkeit Gottes, ist
ohne Zweifel zweckmäßig. Sie ist uns aber in sich unbekannt, weil
mit Gottes Wesen und mit seinen übrigen Tätigkeiten völlig identisch.
Wir können über sie, ihre Zweckmäßigkeit nur nach den Wirkungen,
nach dem objektiven Kausalzusammenhang der einzelnen Momente
urteilen. Für unsere Erkenntnis ist die Unterscheidung der in sich
unterschiedslosen Tätigkeit Gottes nur nach den entitativ verschiedenen

Wirkungen gegeben (als Schöpfung, Erhaltung, Bewegung usw.). So oft
wir also unter den einzelnen Momenten eine objektive Kausalverbindung
feststellen, können wir von Intentionen reden, die die äußeren entita-
tiven Vertreterinnen der göttlichen Wirksamkeit sind und deren

Zweckmäßigkeit eindeutig darstellen. So ist die Rechtfertigung eine Gott

ganz eigene Tätigkeit. Die Wirkung derselben ist eine durchaus
einfache, einheitliche Gegebenheit, die Gnade. Einfach in ihrem Wesen,
zeitlos in ihrem Entstehenx. Virtuell aber sind in diesem Werden
verschiedene Momente enthalten : die Bewegung des freien Willens
in der Form der Abkehr von der Sünde und der Zukehr zu Gott, der
Nachlaß der Sünde und der Besitz der Gnade. Die zweckmäßige
Ordnung dieser Momente ist unverkennbar ; der eine Zustand ist
zweifellos die Intention des folgenden, nicht bloß repräsentativ,
sondern auch kausal : der eine entspringt aus dem andern. Hieraus
entnehmen wir, daß die ungeteilte und unteilbare göttliche Tätigkeit
intentional vielfältig ist, ihren Reichtum auf verschiedene Zustände

ausgießt, dieselben nicht in der gleichen Weise gestaltet und
ausstattet. Jeder von ihnen hat seine eigentümliche Ausstattung (ornatus),
die ihn zum proportionierten Grund des gesamten Geschehens gestaltet.

1 I-II 113, 7.

Divus Thomas. 10



146 Die Sündenvergebung im sakramentalen Geschehen

Die sakramentale Rechtfertigung ist nur eine eigene Form der

allgemeinen iustificatio. Es kommt eben bei ihr auch das Sakrament
als ein Werkzeug der Verwirklichung in Betracht. Die einzelnen Momente
erhalten folglich dadurch eine Eigenartigkeit, daß sie sakramental, in
der Kraft des äußeren Zeichens entstehen und einander bedingen.
Jedem aus ihnen entspricht eine eigene Bestimmtheit aus dem
sakramentalen Ursprung, und diese nennen wir den ornatus obiectivus der
Seele, der Trägerin dieser Zuständlichkeiten. Die sakramentale Bedingtheit

unterscheidet sie von den gleichen Momenten der allgemeinen
Rechtfertigung ; der Kausalzusammenhang aber gestaltet sie zu
wirklichen Intentionen, zu vorübergehenden Formen (formae transitoriae
et viales), zu Abbildern der Gnade, zu einem eigenen Seelenschmuck.

Die Gnade ist ein dauernder Schmuck und Glanz der Seele (forma
permanens). Die ihr gegenständlich vorausgehenden Zustände können

nur vorübergehend die gleichen Bestimmungen aufweisen (formae
transitoriae, viales, intentionales, intentiones).

In welchem von ihnen das vollkommenste Abbild und die
eindeutige virtuelle Gegenwart der Gnade zu erblicken ist, kann
verschieden beurteilt werden. In unserem Falle ist jener sakramental
bewirkte Zustand die poenitentia interior, der am allernächsten die

virtuelle Gegenwart der Büßergnade begründet und in sich trägt.
Dieser Zustand verdient am meisten ein ornatus animae, eine Intention
der Gnade genannt zu werden. Diesen bestimmt Cajetan durch

übernatürlich-psychologische Momente ; die von ihm bekämpften Theologen

sehen sie in den subjektiven Dispositionen der Gnade, wir aber
im sakramentalen Sündennachlaß, als in einem dem Besitz der Gnade

unmittelbar vorausgehenden Zustande, der ganz besonders ornatus
animi poenitentis genannt zu werden verdient.

Vor allem hat Cajetan restlos recht in der Kritik der Annahme
eines ornatus subiectivus1. Die Naturphilosophie spricht mit Recht

von den entfernten und den nächsten Dispositionen der Materie zur
Aufnahme der Form, die in ihrer Naturanlage enthalten ist.
Sowohl die Natur des aufnehmenden Subjektes als die Beschränktheit
der wirkenden Kräfte begründen eine solche Annahme vollständig.
Ist aber die neue Seinsweise weder in der positiven Veranlagung des

Subjekts begründet, noch ihre Hervorbringung an beschränkte
Wirkkräfte gebunden, so ist die Annahme der subjektiv vorbereitenden

1 Comment, zu III 84, 1.



Die Sündenvergebung im sakramentalen Geschehen 147

Zustände gegenstandslos. Dies ist der Fall bei der Entstehung der

Gnade, die nur in der potentia obedientialis der Seele begründet ist
und nur durch die Allmacht Gottes hervorgebracht werden kann. Die

poenitentia interior kann demnach nicht in einem ornatus animi subiec-

tivus gesucht werden, der kraft der dispositiones proximae subiectivae
der Seele nach Art der Materialursächlichkeiten ein Abbild der Gnade

darstellen würde.
Was die eigene Ansicht Cajetans betrifft, so ist sie nicht bloß

beachtenswert und annehmbar, sondern entspricht auch allen
allgemeinen Forderungen der thomistischen Prinzipien. Sie gibt in der
einfachsten Form den sakramentalen Rechtfertigungsprozeß vom
psychologischen Standpunkte aus wieder und bezeichnet als poenitentia
interior das Reuemoment. Es ist daher durchaus nicht unsere Absicht,
Cajetan zu bekämpfen, sondern bloß die ontologischen Momente
hervorzuheben und in diesen die ihnen zukommende Stellung zu suchen.

Für die ontologische Fassung des « res et sacramentum poenitentiae »

(poenitentia interior) wäre demnach ein ornatus animi obiectivus eine

annehmbare Benennung, die poenitentia interior selbst aber würde
jenes Moment im Rechtfertigungsprozesse bezeichnen, das als

Sündenvergebung der eigentlichen Begnadigung unmittelbar vorausgeht, so

daß letztere als « res tantum » den Schlußakt des sakramentalen
Prozesses bildet. Die Berechtigung einer ontologischen Betrachtungsweise

haben wir oben dargelegt, den Nutzen aber sehen wir darin, daß

die Kraft der sakramentalen Lossprechung schon im « res et
sacramentum » zum Vorschein kommt, und somit auch die Schönheit einer
solchen Rechtfertigung mehr hervortritt. Was uns aber am meisten

zu einer solchen Annahme veranlaßt, ist der Umstand, daß hierbei
das reine Kausalverhältnis zwischen dem äußern Sakrament und dem

«res et sacramentum» sehr scharf betont, restlos gewahrt wird1. Auf
diese Weise glauben wir, die Möglichkeit einer causalitas moralis oder
intentionalis am besten auszuschließen2.

Es entgeht uns durchaus nicht, daß der hl. Thomas zwischen

poenitentia interior und exterior eine Unterscheidung macht, die für
die psychologische Deutung der poenitentia interior ausschlaggebend

zu sein scheint3. Aus diesem Grunde haben wir eben gegen die Ansicht

Cajetans nichts einzuwenden. Aber damit ist die Möglichkeit der onto-
»

1 III 84 ad 3.
2 Man vergleiche nur die Anmerkung Billots an der oben angeführten Stelle.
3 III 84, 8.



148 Die Sündenvergebung im sakramentalen Geschehen

logischen Betrachtungsweise nicht ausgeschlossen, sondern auch im
Interesse der Wahrung des klareren Kausalverhältnisses statthaft.

Bei einer näheren Überlegung sehen wir nämlich, daß bei der

psychologischen Deutung der poenitentia interior das Kausalverhältnis
zwischen den beiden nur in umgekehrter Richtung bestehen würde.
Thomas sagt nämlich 1, daß das Ganze der Bußtätigkeit des Sünders
und der priesterlichen Lossprechung nicht bloß ein Zeichen, sondern
eine Ursache der poenitentia interior sei : « quorum primum totum
simul est causa secundi ». Der von Gott inspirierte Reueakt (in
diesem Sinne wirklich eine poenitentia interior und eine übernatürlich

bedingte psychologische Wirklichkeit) ist eben die Ursache der

Bußtätigkeit des Sünders, sodaß dieselbe ein Zeichen innerer Reue ist
und nur in dieser Eigenschaft eine gültige Materie des Bußsakramentes
bilden kann. Daher ist diese poenitentia interior als lebenspendendes
Element der Bußtätigkeit ein Teil der sakramentalen poenitentia
exterior und keineswegs eine von ihr verursachte Wirklichkeit. Das
Ganze ist Zeichen und Ursache der poenitentia interior im
sakramentalen Sinne, die infolgedessen etwas anderes sein muß als ein
bloß übernatürlich bedingter oder auch zur sakramentalen Würde
erhobener psychologischer Akt der Reue. Diese Erhebung zur Sakra-

mentalität halten wir selbstverständlich für notwendig. Nur setzen

wir sie in das « sacramentum tantum », da Sünde, Schuldbekenntnis
und Genugtuungswille nicht für sich, sondern nur in Verbindung mit
der von Gott inspirierten Reue, als deren äußeres Zeichen, Bestandteile

des Sakramentes und eines heiligenden Dinges sein können.
Das Reuemoment kann demnach als poenitentia interior bei der

sakramentalen Rechtfertigung bloß als etwas durch das Sakrament
Bezeichnetes, aber auch zugleich Bewirktes gedacht werden. Demnach
wäre sie nicht bloß ein psychologischer Akt, nicht bloß eine Erhebung
der an sich ungenügenden Reue (der Attrition) zu einem sakramental
vollkommenen Bußakt, sondern überdies die Synthese, die Zusammenfassung

der ganzen sakramentalen Kraft, die die volle Begnadigung
der Seele, den Besitz der Gnade bezeichnet, versinnlicht, als in ihrem
nächsten Grunde gleichsam abbildet. Es wäre also jenes Moment im
Rechtfertigungsprozesse, in dem die Abkehr der Seele von der Sünde

und ihre Rückkehr zu Gott zu einer sakramental bewirkten Wirklichkeit,

ja in einem gewissen Sinne zu einem unabänderlichen Zustande

1 III 84, 1 ad 3.



Die Sündenvergebung im sakramentalen Geschehen 149

geworden ist, zur Verkündigung der ewigen Treue zu Gott ; denn eine

solche ist wohl — dem Entschlüsse nach — in den sakramentalen Akten,
in dem Bekehrungswillen des Sünders, also im « sacramentum tantum »

versinnbildet. Hierin erkennen wir alle Züge des von uns oben
skizzierten ornatus animi obiectivus, als eines realen, die Seele umgestaltenden

Grundes der Begnadigung. Nur nicht des nächsten Grundes.
Denn in dieser Umgestaltung der Seele kommt noch nicht die volle
Kraft des Sakramentes zur Geltung. Das formale Element, die

Lossprechung, die Befreiung von der Sünde ist hierin intentional enthalten
und abgebildet, als eine Würdigkeit der Seele auch zu dieser
sakramentalen Wirkung dargestellt. In noch entfernterem Maß kann dies

von dem Endresultat, von dem Besitze der Gnade behauptet werden.
Es ist daher das Reuemoment, in diesem Sinne gefaßt, zwar eine

sakramentale Wirkung und seinerseits wieder Ausgangspunkt und
Ursache einer weiteren Umgestaltung der Seele ; aber für die
Schlußwirkung kommt es bloß als ein entferntes Zwischenglied, als eine
gegenständlich noch nicht letzte Vorbedingung und Ursache der Begnadigung
in Betracht. Jenes Moment also, das als vollkommenes Abbild sowohl
des Sakramentes, als auch dessen letzter Wirkung, der Gnade, gelten
kann, verdient im eminenten Sinne als poenitentia interior, als «res
et sacramentum » bezeichnet zu werden. Diese Umgestaltung der
Seele sehen wir in der Befreiung von der Sünde, die objektiv wirklich
den vollkommensten Zwischenzustand der Seele darstellt : nach außen-

hin, dem « sacramentum tantum » gegenüber, ist die Seele in diesem

Zustande mit einer res, mit einer Wirklichkeit bereichert, die alle Züge
des sakramentalen Zeichens : Schuldbekenntnis, Reue, Besserungswillen
und selbst die Lossprechung, widerspiegelt. Der letzten sakramentalen

Wirkung der Gnade gegenüber (« res et sacramentum ») ist der Nachlaß
der Sünden nicht bloß ein vollkommenes Abbild dessen, was im nächsten
Moment bevorsteht, sondern auch objektiver Grund und Ursache.

Nach unserer Ansicht ist demnach die poenitentia interior, von
der Thomas hier1 spricht, nicht ein « res et sacramentum », und wird
auch durch den Empfang des Sakramentes für sich nicht ein solches,

sondern bloß als Folge jener innern Umwandlung, die in der Seele

durch den Nachlaß der Sünde vor sich geht. Sie wäre demnach die

Bußgesinnung des Sünders, der sich unter den Schutz Christi stellt

und nach seinen Anordnungen Begnadigung sucht. Diese Bußgesinnung

1 III 84, 8.



150 Die Sündenvergebung im sakramentalen Geschehen

gehört zur psychischen Ordnung, als Prinzip, als unterbewußtes Werkzeug

der handelnden Person bei der Verwirklichung der bewußten

Tätigkeit, die als Materie des Bußsakramentes wesentlich zu dessen

Seinsbestimmung gehört. Ob sie mit der Gottesverehrung (religio)
identisch, oder von ihr verschieden ist, ist für unsere Frage momentan
bedeutungslosI.

Sie kann ferner ihre Funktion im strengen Sinne als Tugend (per
modum habitus) ausüben, oder auch als aktuelle Gnade (per modum
formae vialis) wirken. In allen Fällen ist diese Bußgesinnung die
Ordnerin alles dessen, was von seiten des Sünders zur Buße nach der

Anordnung Christi erfordert ist (poenitentia secundum ritum christianae

vitae). Durch ihre Anordnung (imperium) und stete Mitwirkung wird
die Buße eine Unterwerfung unter die Heilstätigkeit Christi, zu einem

hoffnungsvollen Streben und Verlangen nach der Begnadigung durch
Christus vor Gott. Sie unterscheidet endlich das Bußgericht von einem

profanen gerichtlichen Verfahren. Ihre Form, den endgiltigen Wert,
erhält sie indessen von der Lossprechung, in deren Kraft sie die
erwartete Begnadigimg erhält2.

Nach der interessanten Auseinandersetzung der Salmanticenses 3

ist daher diese poenitentia interior ein Mittel in der Hand Gottes, um
den Sünder zur Setzung eines Teiles des Bußsakramentes fähig zu
machen. In Verbindung mit der Tätigkeit des Priesters ist sie aber
eine Teilursache aller sakramentalen Wirkungen, also auch des « res
et sacramentum ». Sie verhält sich demnach a) befehlend für die
sakramentale Ordnung aller materiellen Teile des « sacramentum
tantum », b) wirkend im Zusammenhang mit der Form, als Reueakt
und ein Teil der sakramentalen Einheit (unum per se artificiale), bei
der Hervorbringung der von Christus versprochenen Heilung von der
Sünde durch die Gnade.

Bleiben wir bei der bloßen psychischen Analyse, so ist es ganz
logisch, mit Cajetan in dieser poenitentia interior auch das Werkzeug
zu erblicken, dessen sich Gott bedient, um die Gnade zu erteilen.
In dem Momente, in welchem das sakramentale Sein vollendet ist,
müßten wir demnach in signo priori diese poenitentia interior als Grund
des religiösen Charakters der Materie, in signo posteriori aber, also als
eine sakramental bewirkte Realität (ex attrito fit contritus, ex con-

1 III 85. Vgl. dazu die Kommentare Cajetans.
2 Tract. 24 zur Quaest. 90 a. 1.
3 Vgl. III 86, 2. 6.



Die Sündenvergebung im sakramentalen Geschehen 151

trito magis contritus), als Grund der Begnadigung ansehen. Dieser
Grund wäre nach Cajetan als physisch mitwirkende Ursache, nach
Billot aber als titulus zu betrachten. Die Kraft des äußern Sakramentes
wäre demnach in dem neu ausgestatteten, durch alle Teile des

Sakramentes ergänzten Reuemomente zusammengefaßt, und dies hieße
« poenitentia interior ».

Dem gegenüber wäre nur zu bemerken, daß diese poenitentia
interior auch bei der Buße bloß ein Prinzip des Sakramentsgebrauches
ist, ähnlich wie die Tugend der Gottesverehrung bei den übrigen
Sakramenten. Durch sie erhält der Sakramentsempfang eine religiöse
Weihe, durch sie werden die Hindernisse der vollständigen
Heilswirkung entfernt. Sie hat demnach einen entfernten ursächlichen

Einfluß, als removens prohibens von seiten des opus operantis, auf die
sakramentale Wirkung. In das opus operatum tritt nur die von ihr
inspirierte Reue ein, also eine Teilursache des sakramentalen Geschehens.

Es ist daher die besprochene poenitentia interior kein durch das

Sakrament verursachtes « res et sacramentum », die Reue aber ist ein
Teil des « sacramentum tantum », in dem sie schon die volle Wirkkraft
erhält, um in Verbindung mit den übrigen Teilen das sakramentale
Geschehen vollbringen zu können. Ist das opus operatum Zeichen und
Ursache des gesamten sakramentalen Geschehens und gehört die Reue

zum opus operatum, so ist kein Grund vorhanden, um in derselben
als in einem psychisch übernatürlich gegebenen Moment ein « res et
sacramentum » zu erblicken, da sie als solches in den Handlungen,
die auf die Vernichtung der Sünde hingeordnet sind, schon im «

sacramentum tantum » vorhanden ist.
Daher glauben wir die psychologische Betrachtungsweise durch

die ontologische Bestimmung der poenitentia interior als « res et
sacramentum » ergänzen zu dürfen. Gewiß dürfen wir über das « res
et sacramentum » nicht bei allen Sakramenten im gleichen Sinne reden.
Die Unterschiede sind bekanntlich ziemlich groß. Eine analoge
Übereinstimmung ist hinreichend. In einem Punkte, in ihrer Beziehung
zum äußeren Sakrament, dürften sich aber wohl alle solche sakramentalen

Realitäten treffen : sie sind Wirkungen des ganzen Sakramentes.
Daß sie daher ein zwar noch unvollständiges, aber wahres Abbild des

Sakramentes sind und ihnen eine gewisse, der Natur des Sakramentes

entsprechende Dauerhaftigkeit und Beständigkeit zukommt, kann aus

dem obenerwähnten Prinzip leicht erschlossen werden. Diese Gedanken

veranlassen uns, das « res et sacramentum » der Buße als poenitentia



152 Die Sündenvergebung im sakramentalen Geschehen

interior so zu bestimmen, daß es a) Wirkung des ganzen Sakramentes
sei, b) das äußere Zeichen in der Seele so abbilde, daß darin die Kraft
des ganzen Sakramentes erscheine, ohne den letzten Glanz der Gnade

schon in sich formell zu enthalten, und c) für sich etwas Unwiderrufliches

darstelle. Alle diese Momente sehen wir in der Begnadigung
als Sündennachlaß, der dem Besitze der Gnade nach 28. Ver. a. 1, wie
auch nach der Lehre des hl. Thomas in I-II 113 vorangeht, enthalten.
Daher scheint es uns für eine ontologische Betrachtungsweise dieses

Moment im Rechtfertigungsprozeß den Charakter eines « res et sacra-
mentum » an sich zu tragen, näherhin aber als ein ornatus animi
obiectivus bestimmbar zu sein, da es im oben angegebenen Sinn die

intentionale Gegenwart des letzten Seelenschmuckes, der Gnade, bewerkstelligt

und somit dessen objektiver Grund und physisch-gegenständliche

Ursache ist. Der letzte Satz ist ähnlich zu fassen wie der

Ausspruch des hl. Thomas über den Taufcharakter forma ad quam
sequitur proprius effectus : gratia. Der Sündennachlaß ist in der Reihe
der Glieder des Rechtfertigungsprozesses jene forma transitoria
(gegenständlich, nicht subjektiv) ad quam sequitur proprius effectus, gratia.
Somit wäre die Begnadigung als Sündennachlaß für sich betrachtet
« res et sacramentum » der Buße, die Gnade aber, als Besiegelung des

Nachlasses, die restlose Wiederaufnahme in die Gotteskindschaft, die

letzte, vollständige Heilung der Seele, ein « res tantum sacramenti ».

Daß in allen Sakramenten die Kraft Gottes, des Heiligen Geistes

wirksam ist, und daß dieselbe die im äußeren Zeichen inbegriffenen
Kräfte als Werkzeuge der Heilswirkung benützt, braucht nur erwähnt
zu werden. Daß diese Kräfte im allgemeinen der menschlichen Natur,
im einzelnen aber der Seinsart der partikulären Sakramente
entsprechend ausgewählt wurden, bekundet Gottes Weisheit und
mitteilende GüteL Mögen nun körperliche Elemente oder menschliche
Tätigkeiten von Gott gewählt worden sein, so tragen sie für sich nichts
zum Heile bei, außer in der Kraft Christi und des Heiligen Geistes.

Das opus operatum ist in allen Fällen das Werkzeug Gottes ; menschliche

Tätigkeit vermag etwas zum Heile nur dann beizutragen, wenn
sie zum opus operatum gehört. Sonst, als opus operantis, kommt
Menschensinn nur insofern in Betracht, als durch solche Handlungen,
durch den Glauben, Hoffnung, Liebe, Empfangswillen, die Verbindung
mit Gott hergestellt und die Hindernisse eines Kontaktes mit dem

1 Über diese Sätze vgl. III 60, 4 ff. ; 62 ; 68, 7. 8.



Die Sündenvergebung im sakramentalen Geschehen 153

Sakrament, als opus operatum, weggeräumt werden. Von einer
sakramentalen Wirkung kann daher ohne Beziehung zum opus operatum
nicht gesprochen werden. Es ist also auch bei der Buße das « res et
sacramentum » nach diesem Verhältnis zu beurteilen, was ja auf keiner
Seite geleugnet wird.

Dies vorausgesetzt, dürfen wir zwar für unsere Betrachtungsweise

keine Ausschließlichkeit, wohl aber eine gewisse Berechtigung
beanspruchen. Wenn also das Sakrament seine Ganzheit durch den

formellsten Teil, durch die Lossprechung erhält, so darf man schließen,
daß auch für die Wirksamkeit des Sakramentes die Absolution das

formellste, alles übrige beherrschende Element bildet. Dies ist keine

Annäherung an den Skotismus, sondern bloß die proportionierte
Bestimmung der mitwirkenden Kräfte im einheitlichen Sakramentsganzen.
Da nun durch die Lossprechung das opus operatum der Buße vollendet
wird, dürfen wir die nächstursächliche Kraft in der Hinordnung des

Sakramentes zur Befreiung von der Sünde erblicken. In dieser
Hinsicht ist das Sakrament ein fertiges Instrument des Heiligen Geistes,
und so erscheint die Annahme eines Mitteldinges, von dem die Befreiung
von der Schuld ursächlich abhängen würde, überflüssig, diese selbst
aber eine geeignete Trägerin des « res et sacramentum » zu sein. Nur
jene Probabilität wollen wir also für unsere Auffassung in Anspruch
nehmen, die Cajetan den gegenteiligen Meinungen seinerseits a. a. O.

gern zuspricht.
Wir hätten hiermit die günstige Analogie mit den übrigen

Sakramenten, bei denen das « res et sacramentum » als Charakter mehr zum
Vorschein kommt, für die Annehmbarkeit unserer Bestimmung.

Daß das « res et sacramentum » ein Abbild des äußeren Zeichens
sein muß, folgt notwendig aus dem Kausalverhältnis der beiden. Es

ist aber ein unvollständiges, unfertiges Abbild, weil es eben weiterhin
ein Zeichen 1, ein Abbild (forma vialis, intentionalis) dessen ist, was
das sakramentale Geschehen endgültig abschließt2. So sagt Thomas

von dem « res et sacramentum » der Taufe, daß dasselbe durch die
äußere Abwaschung bezeichnet wird und entitativ eine forma regenera-
tionis ist, das aber durch das Siegel der Gerechtigkeit, durch die Gnade,
das Heilswerk Christi in der Taufe vollendet. Das gleiche Verhältnis

übertragen wir auch auf die Buße und auf ihr « res et sacramentum ».

1 In welchem Sinne Vgl. III 60, 4 ad 1 ; 63, 1 ad 2.
2 Aus diesem Grunde sagt Thomas III 63, 2, selbst von den bleibenden Formen

des « res et sacramentum », daß sie nur reductive in genere vel specie ponuntur.



154 Die Sündenvergebung im sakramentalen Geschehen

Remissio, Sündennachlaß wird durch die Buße bezeichnet ; eine

Neubelebung der Seele durch den Sündennachlaß muß also das « res et
sacramentum », die poenitentia interior peccatoris sein, auf das das

letzte Siegel, die Gnade, das sigillum sacramentale interioris iustiüca-
tionis aufdrückt und den Sünder wieder zur Gotteskindschaft erhebt.
Somit wäre die Analogie mit den übrigen Sakramenten bei unserer
Annahme günstiger und voller, da wir das « res et sacramentum » nicht
in der Abbildung oder besonderen Hervorhebung eines Teiles des

Sakramentes erblicken, sondern in einem Moment, das alle übrigen
in sich schließt, in dem die Kraft derselben proportioniert enthalten
ist. Man muß zwar bekennen, daß die Wirkung nicht ein Abbild des

Werkzeuges, sondern der Hauptursache ist ; aber mindestens eine

Modifikation dieser Wirkkraft kommt auch dem Instrumente zu. Daher
wird das Werkzeug der Sündenbefreiung ganz besonders in dieser

Eigenschaft als Befreiung, remissio, mitwirken, und die übrigen Kräfte
werden ihm in dieser Beziehung unterstellt. Aus diesem Grunde dürfen
wir, wenn die Möglichkeit besteht, nicht bloß die « res tantum », sondern
auch das « res et sacramentum » in dem suchen, das die größte Verähn-
lichung mit dem äußeren Zeichen an sich trägt. Diese Möglichkeit
besteht nach Ver. 28, 1 ; die größte und der « res tantum » am nächsten
stehende Verähnlichung finden wir aber in der Begnadigung durch
Schuldbefreiung. So steht nichts im Wege, das « res et sacramentum »,

die poenitentia interior, hierin zu erblicken.
Auch die Eigenschaft der Beständigkeit in der Form von

Unwiderruflichkeit finden wir in diesem Momente, wie wir dies schon
oben betont haben. In allen übrigen, gegenständlich unterscheidbaren
Gliedern des Rechtfertigungsprozesses fehlt dieser Zug, und wenn
er irgendwo zu finden ist, so ist dies nur mit Beziehung auf die
Begnadigung, als Sündennachlaß. So sagt zum Beispiel Thomas, daß
der Schmerz über die Sünde, die poenitentia interior psychisch gefaßt,
lebenslänglich dauern und unterbewußt (habitualis dispositio) ununterbrochen

sein soll1. Den Grund findet er darin, daß der Sündennachlaß

eine gegenteilige Einstellung des Menschen, eine Hinneigung
zur Sünde ausschließt 2, und daß zur Bewahrung vor der Sünde eine
habituelle Bußgesinnung notwendig ist3. Weil dem Menschen die

1 III 84, 8, 9.
2

« Si enim ei placeret peccasse, iam ex hoc ipso peccatum incurreret et
fructum veniae perderet ». III 84, 8 c.

3
« Poenitentia non solum removet peccata praeterita, sed etiam praeservat



Die Sündenvergebung im sakramentalen Geschehen 155

Sünden verziehen wurden, ist er zur lebenslänglichen, ununterbrochenen
Buße verpflichtet ; er muß in seine Gottesverehrung die Buße ganz
besonders aufnehmen, was von einem anderen, der diese Wohltat von
Gott nicht empfangen hat, nicht gesagt werden kann. Mit dem Sündennachlaß

ist also eine ganz bestimmte Einstellung des Menschen gegeben,
deren entitativen Grund eben jene Umwandlung der Seele bildet, die
durch den unwiderruflichen Nachlaß der Sünden verursacht wurde.
Die von Gott erteilte Verzeihung ist eine Heilung der Seele : sacramenta
ordinantur ad tollendos defectus praeteritorum peccatorum i, ad reme-
dium contra peccata2, sagt Thomas, aber auch ad perficiendum animam
in his, quae pertinent ad cultum Dei secundum ritum christianae
vitae 3. Das durch die Sakramente vermittelte Heilmittel ist die Gnade.

Ihr geht in der Taufe die geistliche Wiedergeburt durch den Charakter,
als Form, Grund und Ursache der Eingliederung in Christus voraus,
wie wir dies nach Thomas öfters erwähnt haben. Mit ihm ist die

vollständige Heilung durch die Gnade intentional gegeben, die aus ihm
als proprius effectus folgt, falls kein Hindernis vorliegt. In allen Fällen
ist aber mit dem Charakter die Hinordnung des Menschen als Bezeichnung

(consignatio) und als genaue Bestimmung (deputatio) zur
Gottesverehrung, nach dem Beispiel und nach der Anordnung Christi, gegeben.
Der entitative Grund dieser Beziehungen zu Christus und zu seinem

Heil ist das « res et sacramentum » der Taufe, der Charakter, der infolgedessen

in sich schon den Anfang der Heilung der Seele und den
gegenständlichen Grund jeder weiteren Heilung von den Sündenwunden
darstellt. Er ist in diesem Sinne ein ornatus animi obiectivus, in dem
der Schutz Christi, seine Sorge für die Seele, als in einer physischen
Realität abgebildet und verwirklicht ist 4.

Diese Analogie und Parallele wollen wir auch auf das « res et

sacramentum » der Buße übertragen. Bei der Buße handelt es sich
in einem ganz eminenten Sinne um die Heilung der Seele, da der Sünder
seine verlorene Taufunschuld, wenn nicht wieder herstellen, so wenigstens

durch Sündenvergebung soweit erwerben will, daß er der Gottes-
kindschaft wieder teilhaftig werden und dem im Charakter gegebenen

hominem a peccatis futuris. Quamvis igitur homo in primo instanti verae poeni-
tentiae remissionem consequatur peccatorum, oportet tarnen in homine perse-
verare poenitentiam, ne iterum incidat in peccatum.

1 III 62, 5.
2 III 63, 1.
3 Ibidem.
1 Dies gilt vom Charakter materiell betrachtet, da er formell bloß potentia ist.



156 Die Sündenvergebung im sakramentalen Geschehen

Christsein entsprechen könne. Diese Heilung geschieht durch die

Wiedererlangung der Gnade auf Grund der Sündenvergebung. Diese

geht also dem Besitze der Gnade, der Natur der Buße entsprechend,
in ähnlicher Weise voraus, wie der Taufgnade der Charakter vorausgeht.

Der Sündennachlaß ist eine Heilung der Seele, die durch den

Besitz der Gnade zu ihrer Heiligung wird. Die beiden verhalten sich

zueinander, wie die sanctitas ohiectiva und sanctitas formalis sich

zueinander verhalten. Die Gnade bringt die formalen Prinzipien der

würdigen Gottesverehrung mit sich, die vollzogene Sündenvergebung
aber die Verpflichtung (deputatio) und Hinordnung (consignatio) dazu
nach Art eines Büßers. Die entitative Umgestaltung der Seele, die

im Sündennachlaß vor sich geht und im Zeichen der Unwiderruflichkeit
steht, ist die consignatio zur Buße, worauf die deputatio naturgemäß
folgt. Ein Mensch, dessen Sünden nachgelassen werden, kann künftighin
im Rahmen des ritus christianae vitae nur mehr als ein Büßer an den

Gütern Gottes teilhaben.
Obwohl es durchaus statthaft ist, das Verhältnis zwischen « res

et sacramentum » und « res tantum » der Buße ohne Rücksicht auf
andere Sakramente zu bestimmen, so wird man doch die Berechtigung
einem Versuch nicht völlig absprechen können, der dieses Verhältnis
nach Analogie der Taufe herstellen will. Dies haben wir getan und
auf diese Weise auch in der Buße die beiden Zweckbestimmungen des

Sakramentes festgestellt : d) sie vervollkommnet den Empfänger in
der Gottesverehrung durch die Bezeichnung und durch die Verpflichtung

zum Büßerleben ; b) sie heilt die durch die Sünden geschlagenen
Wunden. Die entitative Grundlage von a) fanden wir in der Begnadigung

durch Sündenvergebung, von b) aber in der Begnadigung durch
die formale Heiligung, durch den Gnadenbesitz.

Die consignatio und deputatio ad poenitentiam perpetuam, die
in diesem Leben mit Schmerz über die Sünden verbunden ist, in der
Glorie aber ohne Schmerz geschieht, ist durchaus nicht ein Geständnis
der Minderwertigkeit oder Ausfluß der Schwäche, sondern eine wahre
Vervollkommnung in der Gottesverehrung. Die Rechtfertigung ist ja
eines der größten Werke Gottes \ die Möglichkeit aber, Gott als Büßer
verehren zu können, eine der größten Ehren, deren der Mensch und
bloß der Mensch, teilhaftig werden kann 2. Es müssen gleichsam alle

Gnadenquellen eröffnet werden, damit der Mensch zu dieser Höhe

1 I-II 113, 9.
2 III 86, 1.



Die Sündenvergebung im sakramentalen Geschehen 157

erhoben werden kann. Eine Ehrung durch Gott, zu der nur die
Verdienste Christi ausreichen und durch die der Vater eher seinen Sohn,
als das nichtswürdige Geschöpf auszeichnen will.

Wir haben oben gesagt, daß das «res et sacramentum » und die
« res tantum » sich zueinander wie sanctitas obiectiva und formalis
verhalten. Ganz klar tritt dieses Verhältnis in den drei Sakramenten,
die einen Charakter der Seele einprägen, wie auch in der Eucharistie
zum Vorschein. Bei den erstgenannten Sakramenten findet eine persönliche

Konsekration statt, infolge einer neuen, besonderen Besitznahme
durch Gott für Christus, zur Fortsetzung und zur Verwirklichung
seines Werkes, seiner heilbringenden Tätigkeit. Versteht man unter
objektiver Heiligkeit die persönliche Würde Gottes, Gott als Gegenstand,
der die höchste Anerkennung und Verehrung gebietet, so ist alles, was
mit der Person Gottes in Beziehung steht, ein heiliger Gegenstand :

sanctum sanctitate obiectiva. Durch die Ausdehnung der persönlichen
Würde, der die gegenständliche Heiligkeit an sich zukommt, entsteht
die abgeleitete Heiligkeit. Je tiefer der persönliche Einfluß ist, je näher
ein Gegenstand in den Bereich der Person gezogen wird, um so inniger
ist seine Vereinigung mit derselben, um so wahrer seine Teilnahme

an allen Prärogativen der Persönlichkeit. Die verschiedenen, sehr

interessanten Formen der Ausdehnung der Persönlichkeit wollen wir
momentan nicht aufzählen. Für unseren Zweck ist ausreichend, wenn
wir die objektive Heiligkeit als eine Beziehung zu Christus und deren

entitative Grundlage betrachten.
Die persönliche Würde Christi besteht nach Thomas darin, daß er

das allgemeine Prinzip der Begnadigung für die Menschheit darstellt.
Dadurch verlangt seine Persönlichkeit eine Anerkennung und
Verehrung, die nur ihm auf Grund der hypostatischen Vereinigung und
seines Erlösungstodes zukommen kann und die ihm jeder leisten muß,
der an seinem Heile teilhaben will. Ohne die Eingliederung in Christus,
ohne Beziehung zu seiner Würde gibt es kein Heil. Die Menschheit

ist achtungswürdig und kommt für das Heil nur in ihrem Haupte,
in Christo, in Betracht. Die Menschheit steht in Bezug auf das Heil

unter dem Schutze Christi, und in der Ordnung der gegenständlichen
Ursächlichkeit verfügt Gott über dieselbe nur nach der Berücksichtigung
der persönlichen Rechte Christi. Die Menschheit ist ein am Kreuz

erworbenes Eigentum Christi, daher heilig mit und in der gegenständlichen

Heiligkeit des Gekreuzigten. Die Besitznahme der einzelnen

Glieder geschieht durch die Tätigkeit Christi und durch die freiwillige



158 Die Sündenvergebung im sakramentalen Geschehen

Unterwerfung unter die Heilsherrschaft des Erlösers. Das Mittel,
durch das diese Besitznahme verwirklicht wird, sind die Sakramente 1.

Daher ist die Annahme ganz berechtigt, daß bei jedem Sakramentsempfang

der Mensch auch der objektiven Heiligkeit Christi in einer

ganz besonderen Form teilhaftig wird, in einer neuen Weise sein Eigentum

und Träger seines Schutzes wird. Mag die entitative Grundlage
bei den einzelnen Sakramenten verschieden sein, die Beziehung zu
Christus als principium universale gratificationis kann nie fehlen. Bei
den drei genannten Sakramenten verleiht also der Charakter als
Teilnahme an der Priesterwürde Christi (principium universale
gratificationis) dem Empfänger, als einem aktuellen Gliede des mystischen
Leibes Christi, eine abgeleitete objektive Heiligkeit. Alles, was der
Mensch secundum ritum christianae vitae empfängt oder wirkt, geschieht
im Namen Christi, der Mensch aber steht unter dem Schutze des

Erlösers. Der Grund dieses Schutzes ist im Charakter entitativ fixiert ;

durch ihn ist der einzelne Mensch in Christus heilig, als ein heiliger,
unveränderlich konsekrierter Gegenstand, dem als Eigentum Christi
Achtung und Verehrung gebührt. Und weil diese Heiligkeit dem

Menschen zur Ausübung persönlicher Teilnahme am Heile Christi
zukommt, ist sie auch eine objektive Heiligkeit der Person.

In der Eucharistie finden wir die objektive Heiligkeit, als « res et
sacramentum » im sakramentalen Leibe und Blute Christi, die, als in
der Person des ewigen Wortes subsistierend, die gleiche objektive
Heiligkeit besitzen, wie der Sohn Gottes.

Nach dieser Analogie suchten wir auch das « res et sacramentum »

der Buße in ein solches Moment zu verlegen, das dem Empfänger
die objektive Heiligkeit verleiht, ihn unter den Schutz Christi stellt, in
einer neuen Form zu seinem Eigentum gestaltet. Diese Eigenschaften
fanden wir in der Begnadigung durch Sündennachlaß im Namen Christi,
die mit der Begnadigung durch Gott besiegelt und vollendet wird.
Das Recht hierzu erteilt uns der hl. Thomas, indem er den Sündennachlaß

für ein entitativ bestimmtes und gegenständlich von der

Begnadigung durch formale Heiligung unterscheidbares Stadium des

Rechtfertigungsprozesses hält.
Im Laufe unserer Untersuchung haben wir das « res et sacramentum »

der Buße öfters einen Zustand der Seele genannt, nicht nach Art einer

forma permanens, sondern als ein objektiv unterscheidbares Moment

1 Über diese Sätze vgl. III, 7. bes. a. 11 ; III 8, III 25, III 48, III 49, 1 c
et ad 4.



Die Sündenvergebung im sakramentalen Geschehen 159

im Rechtfertigungsvorgange. Also auch in dieser Beziehung betrachteten

wir es bloß als eine intentio, als eine forma transitoria et vialis,
als eine werkzeugliche Wirklichkeit. Wir können indessen hier auch
in einem anderen, der Sache mehr angepaßten Sinne von einem Zustand
sprechen, wodurch auch klar wird, warum wir die innere Buße, die

poenitentia interior dem Begriffe des status unterstellen.
Bei der Besprechung des Standesbegriffes beruft sich Thomas1

auf die menschlichen Angelegenheiten, die dadurch zum Stillstand
gebracht werden, daß sie eine gewisse Festigkeit und Unbeweglichkeit
erhalten. Sind sie vollständig zu Ende geführt, ist das Ziel erreicht,
so stehen sie einfachhin still : causa pendet und stat — sind die
Fachausdrücke der Juristen. Nach dieser Analogie müssen wir auch die

Buße als ein sakramental-gerichtliches Verfahren beurteilen. Das weltliche

Gericht bringt eine Angelegenheit zum Stillstand, indem es ein

nicht mehr angreifbares Urteil verkündet. Hiedurch steht der
entschiedene Teil oder die nunmehr abgeurteilte Anklage unter dem
Schutze des Gesetzes und Gesetzgebers und nimmt an deren Festigkeit
und Unangreifbarkeit teil. Hierin erkennen wir die Züge der objektiven
Heiligkeit, die den menschlichen Angelegenheiten in abgeleiteter Form
zuzukommen pflegt. Die Verankerung im Gesetz, somit in der Majestät
des Gesetzgebers, bringt menschliche Angelegenheiten zum Stillstand.
Die Beziehung zu diesen Faktoren gestaltet sie zu objektiv heiligen
Gegebenheiten. Dasselbe geschieht im sakramentalen Gerichtshof, in
der Buße. Der Sünder unterwirft sich dem Urteil eines Richters, dem

der Vater jedes Gericht übergeben hat2. Dieser Richter ist der höchste.
Sein Urteil, oder ein Urteil in seinem Namen ist unangreifbar. Ist
das Urteil in der Lossprechung gefallen, so ist das Schicksal des sich

anklagenden Sünders entschieden. Die Wirkung kann nur eine zu
endgültigem Stillstand gebrachte Angelegenheit sein ; daher heilig,
unabänderlich und unwiderruflich. Dies alles durch die Verankerung
in Christus, als höchstem Richter, durch die Beziehung zu ihm, dem
die Vollmacht in dieser Hinsicht restlos übergeben wurde. Der Sünder

steht vor Gott und vor den Menschen völlig gerechtfertigt, von der

Sünde losgesprochen da, in der Kraft eines persönlichen Eingriffes

1 II-II 183, 1 : « Inde est, quod etiam in ipsis actionibus humanis dicitur
negotium aliquem statum habere secundum ordinem propriae dispositionis cum
quadam immobilitate seu quiete ».

2
« Neque enim Pater iudicat quemquam, sed omne iudicium dedit Filio ».

Jo. V 22.



160 Die Sündenvergebung im sakramentalen Geschehen

Christi, des berufenen Richters, durch die Ausdehnung seiner eben

beschriebenen Persönlichkeit auf den Sünder, der sich ihm freiwillig
unterworfen hat. Das Mittel der Unterwerfung war die poenitentia
exterior ; der nächste Erfolg muß als poenitentia interior die zum
Stillstand gebrachte Angelegenheit, die Befreiung von den Sünden, als feste,

unwiderrufliche, unabänderliche Gegebenheit sein, deren Abbild in
der Seele als ein Moment des Rechtfertigungsvorganges eingeprägt
sein muß. Das sigillum interioris iustificationis, als eine formale Heiligkeit

durch den Besitz der Gnade, ist die Anerkennung des

Christusgerichtes, daher ein gegenständlich verschiedenes Moment von dem
früheren ; und da der Mensch Christus im Namen Gottes als Gottessohn

die Sünden vergibt, ist die Sündenvergebung als objektive Heiligkeit,
Grund und Ursache derselben, als einer formalen Heiligung und Heiligkeit.

So wäre die Parallele mit anderen Sakramenten in bezug auf das

Verhältnis des « res et sacramentum » und « res tantum » vollständig
und die gegenständliche Unterscheidbarkeit zwischen ihnen als objektive
und formale Heiligkeit gesichert. Die remissio peccatorum als
unabänderlicher Stand der Angelegenheit des Sünders in bezug auf die
Vergangenheit als Nachlaß, und für die Zukunft als Hinordnung zur
lebenslänglichen, ununterbrochenen Buße, trägt die Züge der objektiven
Heiligkeit an sich ; die remissio peccatorum aber als erlangte Gerechtigkeit

und als Prinzip eines gottesfürchtigen Büßerlebens weist uns auf
die formale Heiligkeit. Diese Unterscheidung wollten wir durch unsere

ontologische Analyse zur Geltung bringen, bzw. nachweisen, daß die

Bestimmung der poenitentia interior nicht bloß in psychisch gefaßten
Reuemomenten, sondern auch in einer anderen Wirklichkeit möglich
und statthaft ist.

Hieraus erhellt auch, warum und in welchem Sinne wir die poenitentia

interior als objektive Heiligkeit einen Zustand der Seele genannt
haben. In ihr fanden wir die entitative Grundlage der Verpflichtung zur
beschriebenen Buße, wie auch zu Christus, als Schutzherrn des Sünders
und Erlöser aus der Sünde : Unabänderliche Verpflichtungen, von denen

man sich auch als Apostat nur scheinbar befreien kann. Durch den Besitz
der Gnade, weil verlierbar, erhält die Seele bloß eine Zuständlichkeit.
Der Sündennachlaß, als objektive Heiligkeit, schließt auch die

Verpflichtung in sich, die Gnade zu bewahren, da ohne sie ein vor Gott
wohlgefälliges Büßerleben unmöglich ist. Aber in sich selbst ist der
Besitz der Gnade nicht gefestigt, ja durch die Schwäche des Willens
gefährdet. Daher stellt der Gnadenstand zwar den schönsten Seelen-



Die Sündenvergebung im sakramentalen Geschehen 161

schmuck dar, nicht aber einen festen Stand der Seele. « Unde et circa
homines ea, quae de facili circa eos variantur et extrinseca sunt, non
constituunt statum ; puta quod aliquis sit dives vel pauper, in dignitate
constitutus vel plebeius, vel si quid aliud est huiusmodi. Unde et in
Iure Civili dicitur, quod ei, qui a senatu amovetur, magis dignitas
quam status aufertur ; sed solum id videtur ad statum hominis per-
tinere, quod respicit obligationem personae hominis »1. Die Gnade

ist fest und unwiderruflich intentional im Nachlaß der Sünde, im « res
et sacramentum » und nach dem Willen Christi ; aber sie ist verlierbar
von seiten des unbeständigen Menschen, der aber etwas nie verlieren
kann, nämlich die von Christus vollzogene Sündenvergebung. Andrerseits

aber müssen wir zugeben, daß die Sündenvergebung per con-
comitantiam, wie Thomas sagt2, die Gnade in sich schließt, und daß

die erwähnten Verpflichtungen keine bloßen juridischen oder knechtlichen

Obliegenheiten darstellen, sondern lebendige, durch die Gnade

gestaltete Kultakte sind. Aus diesem Grunde steht nichts im Wege,
für das intentionale Sein (forma transitoria et vialis) der
Sündenvergebung in der Gnade, als einer bleibenden Form (forma permanens),
das Äquivalent eines Standes, einer zum Stillstand gebrachten
Angelegenheit zu suchen. Es wäre dies eine andere Bestimmung der Stabilität,

die in sich schließen würde, daß jener formal-heilige Charakter
der Sündenvergebung, der per concomitantiam zu ihrem Begriffe gehört,
nur in der Gnade und mit der Gnade sich auswirkt, mit deren Verlust
aber aufhört, eine heilige und heilbringende Sündenvergebung zu sein.

Mit dem Verlust der Gnade würde der Sündennachlaß als eine objektiv
heilige, unwiderrufliche Gegebenheit weiter bestehen zur Glorie im
Himmel, zur Schande in der Verdammung, zur wohlverdienten
Verachtimg im Erdenleben. Hieraus sehen wir, daß zum Vollbegriff der

Sündenvergebung per concomitantiam die Gnade als untrennbare
Begleiterscheinung oder auch als Grund gehört, während ihr formeller
Begriff (remissio peccati per praecisionem) bloß die Vernichtung der

Sünde (corruptio peccati) ausdrückt.
Weitere Züge der objektiven Heiligkeit finden wir im beschriebenen

Sündennachlaß, wenn wir überlegen, daß der Sünder hierdurch unter
den Schutz Christi gestellt wird. Der Sünder wendet sich zum Kreuze

Christi, als zum einzigen von Gott anerkannten Zufluchtsorte und

sucht Schutz bei Christus, als dem obersten Schutzherrn der sündigen

1 Ver. 28, 1.
2 II-II 183, 1.

Divus Thomas. 11



162 Die Sündenvergebung im sakramentalen Geschehen

Menschheit. Sein hoffnungsvolles Flehen wird gehört, das gesuchte
Heil wird ihm gewährt und in den Worten des Priesters klar
ausgesprochen. Ein Vorwurf gegen das Gehaben des Büßers oder eine

Verletzung des Sünders wäre in diesem Moment eine Verachtung,
eine Nichtanerkennung der Hoheitsrechte Christi : der von den Sünden
befreite Büßer ist heilig und unverletzlich in der Heiligkeit und
Unverletzlichkeit Christi. Er ist durch die Gnade noch nicht geheiligt, aber

auch dies wird ihm persönlich zugesichert durch die persönlichen
Rechte Christi, der seine Gnadenfülle auf alle ausgießen kann, die
bei ihm Schutz suchen und die ihm eingegliedert sind. Dies wäre
demnach der Moment, wo der Büßer bloß in der Gerechtigkeit Christi
gerecht und heilig ist, wo also die Heiligkeit nur als eine Beziehung
zu Christus von ihm ausgesagt werden kann, wie dies der Protestantismus

auf Grund des Fiduzialglaubens von der Menschheit im
allgemeinen und mit Ausschluß einer persönlichen Heiligung behauptet.
Hier ist der Grund dieser objektiven Heiligkeit ein sakramental
wirksamer Urteilsspruch, also eine persönliche Intervention Christi in der
Form einer Zuwendung seines Schutzes an eine bestimmte Person
durch das Sakrament. Hiedurch unterscheidet sich dieser Moment

von der protestantischen Annahme. Dadurch aber, daß wir die Wirkkraft

des äußern Sakramentes nicht bloß auf das « res et sacramentum »

beschränken, sondern darin auch die Sündenvergebung als formale
Heiligung einschließen, trennt sich unsere Analyse von ähnlichen
Versuchen, die im Laufe der Zeit aufgetreten sind, um die sakramentale

Wirkungsweise zu erklären. Hiedurch erhält auch das « quodammodo »

des hl. Thomas einen Sinn : « Primum et secundum sunt quodammodo
causa tertii ». Beides, sowohl das äußere Sakrament, als auch die
poenitentia interior, trägt als Werkzeug zur Hervorbringung der Gnade
bei. Aber jedes nach seiner Art. Das « sacramentum tantum » als ein
äußeres Werkzeug aller Momente der sakramentalen Rechtfertigung,
das « res et sacramentum » als eine Form, deren eigene formale Wirkung,
gleichsam als naturgemäße Folge, die Gnade ist, sowie dies Thomas
in Verbindung mit dem Taufcharakter feststellt.

Durch die Sünde kündigt der Mensch die Unterwerfung, den

Gehorsam gegen Gott, und somit unterbricht er seine volle Eingliederung

in Christus, in seinen mystischen Leib. Er hört nicht physisch-
entitativ, sondern der Gesinnung nach auf, ein Eigentum Christi zu
sein. Entitativ ist dies durch den Charakter fixiert und wird durch
die Sünde nicht gemindert, wohl aber wird es moralisch, der Gesinnung



Die Sündenvergebung im sakramentalen Geschehen 163

des Sünders nach, unterbrochen. Durch die Unterwerfung unter eine

fremde Macht, durch die Apostasie von Christus, entsteht ferner eine

Entweihung der Christus konsekrierten Seele. Alle diese Schäden

stellen Folgen der Verletzung der objektiven Heiligkeit dar, einen Raub

am Eigentum Christi und eine exsecratio. Vor der formalen Heiligung
müssen daher diese Wunden an der heiligsten Rechtsordnung gleichsam
vernarben und dadurch die objektiven Forderungen Christi ihre
Erfüllung finden. Dies alles geht in der Sündenvergebung vor sich. Durch
die Unterwerfung des Sünders unter Christi Macht und durch die
Annahme derselben durch Christus (die in der Lossprechung klar
ausgedrückt ist) wird der Eigentumsraub gutgemacht. Der Büßer ist in
einer neuen Form, in einer neuen, von der Besitznahme durch die Taufe
verschiedenen Weise Eigentum Christi, neu von ihm erworben durch
das Ausgießen seines Blutes im Sakrament auf den Sünder. Auch die

Entheiligung ist durch die Versöhnung aufgehoben. Als eine in Christus

heilige Person steht der Büßer wieder vor Gott und vor den Menschen

unversehrt und gleichsam neu konsekriert da. Es ist nur mehr der

Einzug des Heiligen Geistes zu erwarten, dessen Tempel durch die

Sündenvergebung gereinigt und zu einer würdigen Wohnung der durch
die Gnade innewohnenden Gottheit gestaltet wurde. Auch von diesem

Standpunkte aus finden wir die Sündenvergebung als objektive und
als formale Heiligung unterscheidbar und deren Annahme gegenständlich

begründet.
So betrachtet, stellt das « res et sacramentum » der Buße ein

mittleres und vermittelndes Moment zwischen dem Sünder- und
Gerechtsein dar. Im Zustande der Sünde ist der Mensch von Gott
abgewendet, was entitativ durch die Makel, als Entweihung, dargestellt
wird. Es leuchtet kein Gnadenlicht, es fehlt das Prinzip eines höhern
übernatürlichen Lebens. Tod und Ohnmacht herrschen im Sünder,
ohne eine Hoffnung, ohne jegliche entitative Grundlage, aus der eine

Heilung und Heiligung durch die Gnade entsprießen könnte 1. Durch
den Besitz der Gnade steht der Mensch gerechtfertigt vor Gott und

genießt den freien Gebrauch der Güter Gottes. Die entitative Grundlage

dieses Lebens bildet die Gnade, und bloß die Gnade, die aber im

allgemeinen durch das Christsein, durch den Taufcharakter gefordert
und entitativ intentional gegeben ist. Wenn wir also nach der ver-

1 Über diese Momente der Sünde vgl. Ver. 28, 2, wo Thomas diesen Zustand
des Sünders impotentia respectu boni incommutabilis nennt.



164 Die Sündenvergebung im sakramentalen Geschehen

lorenen Taufunschuld bei der Wiedergewinnung der Gnade im
Rechtfertigungsvorgange ein Moment feststellen können, das die entitative
Grundlage der Hoffnung, der Heilung und Heiligung der Seele

darstellt, und dieses im Sündennachlaß, in der poenitentia interior sehen,

so finden wir alle Züge eines « res et sacramentum » an demselben. Die

vollständige impotentia (Ohnmacht) des Sünders hat aufgehört und
einer potentia (Vermögen) den Platz eingeräumt, da der Büßer wieder

die Macht hat, von Gott etwas zu empfangen und in dessen Kraft ein

bußfertiges, gottesfürchtiges Leben zu führen. Diese Potenz ist nicht
bloß als eine äußere, moralische Würdigkeit anzusehen, oder als ein

Recht auf die Gnade, sondern ist eine physische Realität, die in der
öfters beschriebenen Umwandlung der Seele besteht. — Ist ferner in
diesem Zustande und durch dieses Moment die Gnadensonne auch noch
nicht aufgegangen, so ist doch die Morgendämmerung, auf die der

Sonnenaufgang unfehlbar folgt, schon da. Die Seele erscheint — wenn
wir bildlich sprechen dürfen — im violetten Büßergewande, das im
nächsten Moment durch das Hochzeitsgewand (die vestis nuptialis) des

Evangeliums einen hellen Glanz erhält. Das Büßersein ist mittlerer
Stand zwischen Sünder- und Gerechtsein, zugleich aber ein vermittelnder
Zustand, durch den das Sündersein vollständig aufgehört hat, die

formale Gerechtigkeit aber entitativ-intentional gegeben ist, ja als

naturgemäße Folge direkt an ihn gebunden erscheint.
Ist aber der Sünderzustand ein Abgestorbensein des übernatürlichen

Lebens, so ist er auch Unterbindung der lebendigen
Eingliederung in den mystischen Leib Christi. Der Sünder bedarf einer

Neubelebung in beiderlei Hinsicht, und da ohne Christus kein Heil
möglich ist, geht der Belebung durch die Gnade eine Belebung in
Christus naturgemäß voraus. Von diesem Standpunkte aus muß das

«res et sacramentum» der Buße der erste Moment der Neubelebung,
die Auferstehung des toten Sünders darstellen. Noch nicht im Besitz
des vollen Lebens, erhält die Seele durch den Sündennachlaß die
Hinordnung zu übernatürlichen Lebensfunktionen, gleichsam die erste

Bewegung von innen heraus in dieser Richtung. Wollte man das

Äquivalent dieses entitativ-physischen Momentes bildlich oder physisch
wiedergeben, so könnte man in ihm den Freudenruf der Seele

erblicken, die wieder das übernatürliche Leben und Gott genießen darf,
nachdem sie aus dem Todesschlafe der Sünde erweckt worden.

Ein weiteres Moment, das das « res et sacramentum » der Buße
als eine objektive Heiligkeit illustriert, kann aus dem Vergleich des



Die Sündenvergebung im sakramentalen Geschehen 165

sakramentalen Gerichtes mit dem weltlichen entnommen werden.
Steht ein Mensch unter Anklage und wird seine Angelegenheit end-

giltig abgeurteilt und zwar im Sinne eines Freispruchs, so steht er,
gleichsam von dem Glänze des auf ihn angewandten Gesetzes und
der Gerechtigkeit überstrahlt, in einem ganz eigenen Lichte vor den

Menschen. Dies kommt nur ihm, dem Abgeurteilten und Befreiten zu.
Weder die Nicht-Angeklagten, noch jene, deren Angelegenheit noch
nicht zum Abschluß gekommen ist, stehen derart achtunggebietend
vor den Mitbürgern, wie ein Mensch, der im Namen der höchsten

Gerechtigkeit von Schuld und Strafe befreit wurde. Im nächsten
Moment steht ihm der Genuß der vollen bürgerlichen Freiheit und
aller Rechte bevor. Noch mehr gilt dies bei der Begnadigung in Form
einer Amnestie. Etwas Ähnliches geht auch bei dem Bußgericht vor
sich, in dem Moment, da die Sündenvergebung zur Tatsache geworden
ist. Der Sünder ist von einer Gloriole umgeben, die aus dem Glanz
der Gerechtigkeitssonne, aus der Einwirkung des Heilswillens Christi
über ihn strahlt. Das Kainszeichen der Sünde, der Charakter der
Bestie sind verschwunden. Das Christsein erscheint wieder in der
Form einer völligen Umwandlung, deren zwei Momente (motus in Deum,
motus in peccatum) den Kampf der Seele um die Vernichtung der
Sünde widerspiegeln und als dessen Abbild in der Seele erscheinen.

Den Abschluß dieses Vorganges bildet die Begnadigung durch Christus,
der das hoffnungsvolle Streben des Sünders angenommen und durch
einen richterlichen Urteilsspruch ratifiziert hat. In diesem Moment
steht ein von Reue und Scham übergossener Mensch vor uns, der mit
seiner ganzen Vergangenheit gebrochen hat, und dessen Entschluß
durch Christus in der Sündenvergebung gutgeheißen wurde. Auf diese

Weise erscheint der Büßer als eine achtungs- und verehrungswürdige
Person vor uns, deren ganzer Wert und besonderer Glanz, wie auch

deren achtunggebietende Kraft auf Christus zurückzuführen ist, aus

ihm hervorstrahlt. Es sind dies alles Züge der abgeleiteten objektiven
Heiligkeit, die dem Büßer nur im Momente der Sündenvergebung
zukommen und ihn auf der Schwelle des neuen Lebens als ein in Christus
erneuertes Geschöpf darstellen. Das Prinzip des neuen Lebens, die

Gnade, wird dem Büßer auf Grund dieser Umwandlung zugesprochen.
Wir sprechen ferner von Ketten der Sünde und von der Sündenlast.

Die Ketten versinnbilden die Knechtschaft, in die der Sünder dem

Satan und der Sünde gegenüber verfallen ist : servitus diaboli et

peccati. Die Befreiung von dieser Knechtschaft ist ein Teil der Heils-



166 Die Sündenvergebung im sakramentalen Geschehen

Wirkungen der Sühneverdienste Christi1. Diese Ketten werden
zerbrochen und die persönliche Knechtschaft wird in dem Moment
aufgehoben, wo die Sünden vergeben werden. Anders in der Taufe, anders
in der Buße. In der Taufe ist dies eine einfache Befreiung, die durch
die Abwaschung versinnbildet ist und in der Seele als eine deputatio
ad cultum (servitutem) Dei secundum ritum christianae vitae erscheint :

im Charakter als eine Möglichkeit, in der Gnade als eine Wirklichkeit

des formal-heiligen Gottesdienstes. In der Taufe können wir
demnach das Moment der Sündenvergebung gegenständlich von der

Eingliederung in Christus durch den Charakter, « res et sacramentum

baptismi », von dem Besitze der Gnade nicht unterscheiden. Bei
einem Empfang der Taufe, der beide Wirkungen mit sich bringt, ist die

Befreiung aus den Ketten der Sünde mit dem Charakter gegeben, bei
einem unwürdigen Empfang auf Grund des Auflebens des Sakramentes
ist sie aber mit der Eingießung der Gnade völlig identisch —
ausgenommen, daß das Aufleben in der Buße geschieht. Bei der Buße

jedoch, als einem sakramentalen Gerichtsakt, ist die Befreiung aus den

Sündenketten ein eigenes Moment, da das ganze sakramentale Geschehen

darauf hinzielt, daß der Sünder von neuem in die Christusgemeinschaft,
in die christliche Gottesdienstordnung aufgenommen, in dieselbe

eingefügt werde. Deshalb spielt es im genannten Werden die Rolle eines

« res et sacramentum », das eine Wirklichkeit darstellt, die weder mit
dem « sacramentum tantum » noch mit der « res sacramenti » identifiziert

werden kann. Die Befreiung aus den Ketten der Sünde ist daher
auch von dem Standpunkte aus geeignet, « res et sacramentum » genannt
zu werden, da ein solches bei keinem andern Sakrament, nicht einmal
bei der Taufe, die im eminenten Sinne die Sünden vergibt, vorkommt.

Was die Sündenlast betrifft, ist der Sünder der Majestätsbeleidigung
Gottes und eines Raubes an dem Eigentum Gottes schuldig. Diese
beiden Momente faßt der hl. Thomas unter dem Begriff « offensa »,

Beleidigung Gottes, zusammen2. Die Majestät Gottes gebietet, daß

Er der letzte Zweck aller menschlichen Handlungen sei. Durch die
Sünde wird diese Ordnung zerstört ; daher ist sie ein Majestätsverbrechen.

Die geschaffenen Dinge sind ferner nicht zu einem beliebigen,
sondern bloß zu einem gottgefälligen Gebrauch dem Menschen
überlassen worden. Sie sind und bleiben restlos Eigentum Gottes. Dadurch,
daß der Sünder in die Geschöpfe sein letztes Ziel setzt, oder dieselben

1 III 48, 4 ; 49, 1-2. 2 Ver. 28, 2.



Die Sündenvergebung im sakramentalen Geschehen 167

zu seinen eigenen, durch Beziehungen zu Gott nicht geheiligten Zwecken

mißbraucht, begeht er ein Verbrechen am Eigentum Gottes. Jede
Sünde ist ein Raub nicht bloß an der Gott schuldigen Ehre, sondern
auch am Eigentum Gottes. Hierin besteht die Sündenlast, die durch
die Vergebung der Sünde hinweggenommen wird. Die Sündenvergebung

ist demnach im Rechtfertigungsvorgange jenes Moment, das die

Befreiung des Büßers von der Sündenlast darstellt. Der Sündennachlaß

geschieht in der Kraft des Leidens Christi, sofern es ein
Sühneverdienst ist. Dies ist aber nicht eine Kraft neben dem Sakramente,
die, bloß äußerlich den sakramentalen Vorgang überschattend, ihm und
dem Empfänger eine äußere moralische Würde oder einen Rechtstitel
zur Begnadigung mitteilen würde. Das Sühneverdienst ist eine durch
das Sakrament und im Sakrament wirkende innere Kraft, die die

Reinigung von der Sünde als ein jede Schuld unendlich übertreffender
Wert vornimmt ; es ist ein Äquivalent, das an innerem Gehalt der

Würde und Güte die Nichtswürdigkeit und Lasterhaftigkeit der Sünde

nicht bloß unendlich überragt, sondern auch die Schäden der
moralischen Ordnung vollkommen ersetzen kann. Mittelst des Sakramentes

auf den Empfänger angewendet, muß deshalb dieses Sühneverdienst
eine entsprechende Wirkung hervorbringen, durch die in der Seele

eine innere physische Umwandlung vor sich geht, in der sich der

unendliche Wert des Sühneverdienstes widerspiegelt und aus der der

Besitz der Gnade als proprius effectus folgt. Daher ist die
Sündenvergebung, als eine Art von Befreiung von der Sündenlast, ein eigenes

gegenständlich unterscheidbares Moment im sakramentalen Geschehen,

das, zwischen dem äußern Sakrament und der letzten abschließenden

Wirkung stehend, mit beiden kausal und in der Eigenschaft des

Zeichens verbunden ist, und so mit Recht « res et sacramentum » der
Buße genannt zu werden verdient.

Wollten wir ein Analogon des beschriebenen Momentes beim
sakramentalen Rechtfertigungsvorgange im Naturgeschehen finden, so

könnten wir die bei der substantiellen Veränderung vorkommende
reductio in materiam primam heranziehen. Es ist dies ein
gegenständlich unterscheidbares Moment zwischen der corruptio und gene-

ratio, wenn wir es bloß in dieser Eigenschaft, nicht aber als dispositio
subiectiva im Auge behalten. Der Vorgang, die substantiale Umwandlung,

ist intentional schon abgeschlossen. Dasjenige, was in diesem

Moment vor uns steht, ist nicht mehr das, was es im ganzen
vorausgehenden Zeitraum war. Nur das Subjekt der Umwandlung ist in der



168 Die Sündenvergebung im sakramentalen Geschehen

Form einer substantiellen Potenz gleichgeblieben. Es ist aber auch

nicht das, was es in der nachfolgenden Zeit sein wird. Nur das Subjekt
als substantielle Potenz ist gegeben. Dieses gemeinsame Subjekt hat
daher eine doppelte Beziehung : a) zu den vorausgehenden Momenten
der Umwandlung, deren Resultat es ist und die dessen Empfänglichkeit

und Aufnahmsfähigkeit für die nachfolgende Aktualität begründen :

in dieser substantiellen Potenz ist die ganze Kraft aller Faktoren
der Umwandlung abgebildet ; b) zu dem nachfolgenden Moment der

Veränderung, da die fragliche Potenz nur für die Aufnahme einer
bestimmten Form geeignet ist, auf Grund der vorausgehenden
Umwandlung nur für diese Form vorbereitet wurde, daher ihr ursächlich
und mit Rücksicht auf die aktiv wirkenden Kräfte nur eine bestimmte
Aktualität folgen kann. Unter reductio in materiam primam verstehen

wir demnach in dieser Fassung die Materie selbst, nicht für sich, sondern

in ihrer Beziehung zu allen wirkenden Kräften, denen sie unterstellt
ist und denen sie es verdankt, daß sie die Potenz einer bestimmten
Form und Aktualität ist. Die Materie für sich betrachtet, würde in
diesem Moment die privatio, die reine Entblößung (Beraubung), und
daher die reine Potenz, als aufnehmendes Subjekt der folgenden
substantiellen Form darstellen und daher zu deren Verwirklichung bloß

als Materialursache beitragen. Sofern sie aber unter dem Einfluß der

wirkenden Kräfte steht, ist sie deren Werkzeug bei der Hervorbringung
des neuen Seins. Sofern sie endlich unter dem Einfluß und mit einer forma
intentionalis eine bestimmte Seinsweise darstellt, ist sie jene Aktualität,
aus der die neue, permanente Seinsweise als proprius effectus folgt.

Ähnlich verhält es sich auch im Rechtfertigungsvorgange. Die
Seele für sich ist die Trägerin einer potentia obedientialis der Begnadigung.

Das ist das erste, fundamentale Moment, das wir auf Grund
der Offenbarung in jedem Rechtfertigungsprozeß unterscheiden können.
Die wirkenden Kräfte bei der Verwirklichung der Gnade, die in unserm
Fall im opus operatum der Buße konzentriert sind, gelangen durch das

äußere Sakrament zur Seele und bewirken in ihr dasjenige, was durch
dasselbe bezeichnet ist. Das Letztbezeichnete und daher in der

Entstehungsordnung zuletzt Bewirkte ist die Gnade (in unserm Analogon
die generatio), die aber die Vernichtung der Sünde (corruptio culpae)
nach Ver. 28, 1 voraussetzt. Unter den wirkenden Kräften sind demnach

solche, die auf die Vernichtung der Sünde hinzielen und daher

durch ihre Schlußwirkung die Seele in einen ähnlichen Zustand
versetzen, wie wir ihn bei der reductio in materiam primam festgestellt



Die Sündenvergebung im sakramentalen Geschehen 169

haben. Diese Umwandlung der Seele ist das zweite gegenständliche
Moment, das wir als einen objektiv unterscheidbaren Grenzpunkt
erfassen und im Rechtfertigungsvorgange als eine Wirklichkeit
feststellen können. Ihre Trägerin ist die Seele, nicht an sich, sondern
insofern sie unter dem Einflüsse der sakramental wirkenden Kräfte
steht, deren Kraft widerspiegelt, in der Form eines Gereinigtseins von
der Sünde einen Schmuck an sich trägt (ornatus animi obiectivus). Dies

entspricht jenem objektiven Zustand der Materie, den wir in ihrer
Entblößung durch den Umwandlungsprozeß festgestellt haben. Er ist
für die Materie, für sich betrachtet, eine privatio, aber auch eine

Ausstattung, insofern sie, unter dem Einfluß der wirkenden Kräfte stehend

und durch eine forma transitoria informiert, den Samen des neuen
Seins in sich trägt. So verhält es sich auch mit der Seele infolge der

Umwandlung, welche die Vernichtung der Sünde, die remissio peccati,
corruptio culpae, herbeigeführt hat. Die Seele bleibt an sich Trägerin
einer reinen potentia obedientialis der Begnadigung ; aber unter dem
Einflüsse der sakramentalen Kräfte stehend, ist sie in diesem Momente

Subjekt einer solchen Umwandlung, aus der nur mehr die aktuelle
Begnadigung folgen kann, so wie aus dem Zustande der privatio
materiae nur eine bestimmte Aktualität hervorsprießen kann. Nicht
die Seele, nicht die Umwandlung rein für sich genommen, sondern

beide in Verbindung mit den sakramentalen Kräften, sind Grund und
Ursache der vollen Begnadigung, des Besitzes der Gnade. Nur ist
hierbei die genannte Umwandlung jenes Moment, in dem die Wirksamkeit

der Kräfte sich am meisten widerspiegelt, und ist somit ein ganz
besonderes Werkzeug bei der Verwirklichung der Gnade : forma ad

quam sequitur proprius effectus formae. Diese privatio der Seele von
dem Sündenschmutz ist gegenständlich, als intentio, forma vialis, nur
dazu da, run der Gnade als einer vollkommenen und in sich wertvollen
Form (forma permanens) Platz zu machen. Daher ist sie, in diesem
Sinne gefaßt, nicht eine bloße Beraubung, sondern ein wirklicher
Seelenschmuck.

Als drittes Moment im Rechtfertigungsvorgange kann die

Eingießung der Gnade, ihr voller aktueller Besitz festgestellt werden.

Mit ihm ist der sakramentale Vorgang zum Abschluß gebracht. Daher
haben wir Gründe genug, um im Rechtfertigungsprozeß das « sacra-

mentum tantum » im opus operatum, als im Werkzeug der obersten

wirkenden Kräfte (Einfluß Gottes und Christi), das « res et sacramentum »

in der Sündenvergebung, im Gereinigtsein der Seele, das « sacramentum



170 Die Sündenvergebung im sakramentalen Geschehen

tantum » aber in der formalen Heiligung der Seele, im Besitze der
Gnade zu erblicken. Warum wir gerade die Umwandlung, die der
Seele durch den Sündennachlaß zukommt, als « res et sacramentum »

bezeichnet haben, ist damit zu begründen, daß nur in ihm ein
gegenständlich unterscheidbares, abgeschlossenes Moment dargestellt wird,
während die vorausgehenden Momente den Charakter eines solchen

Abschlusses nicht an sich tragen. Sie gehören nach unserer oben

gegebenen Formulierung zur poenitentia interior, zum « res et
sacramentum » ; aber die ganze Kraft und Bedeutung desselben kommt
nicht in ihnen, sondern im Gereinigtsein der Seele, in der
Sündenvergebung als einer objektiven Heiligung und Heiligkeit ztir Geltung.

Zum Begriff des « res et sacramentum » gehört, daß es eine

Wirkung des äußern Sakramentes sei. Das Reuemoment, psychisch gefaßt,
ist ein Teil des « sacramentum tantum » ; ontologisch aber, als eine

Umwandlung, gleichsam eine Bezeichnung der Seele durch den im
Sakramente abgebildeten und eingeschlossenen Umkehrswillen, ist es

nicht ein in sich abgeschlossener Vorgang. Sie bildet bloß eine
Teilsicht jenes Momentes, das in der Reinigung der Seele vom Sünden-
schmutze zum Abschluß kommt. Alle Momente, die die ontologische
Analyse unterscheidet, sind unter sich kausal geordnet, eines ist die

intentio des andern. Ihre Gesamtheit ist Zeichen und Ursache der

Schlußwirkung, der « res tantum », der Gnade. Daher gehören sie zur
poenitentia interior, zum « res et sacramentum » der Buße, das aber
in dem formellsten, abschließenden Moment bestimmt werden muß,
das zum Sakrament als Bezeichnetes und Verursachtes, zur « res tantum »

aber als Zeichen und Ursache sich verhält. Diese Eigenschaften finden
wir in der Sündenvergebung, im Gereinigtsein der Seele von dem
Sündenschmutz. Daher haben wir auf Grund der ontologischen Analyse
die poenitentia interior, das « res et sacramentum » der Buße in der

Umwandlung der Seele durch den Sündennachlaß bestimmt, ohne hie-
durch die Berechtigung der psychologischen Betrachtungsweise irgendwie

leugnen oder verkleinern zu wollen.
Das « res et sacramentum » der Buße ist demnach in unserer

Analyse eine innere, physische Wirklichkeit, die direkt durch das

äußere Sakrament verursacht wird und eine Umwandlung der Seele

darstellt, die als deren objektive Heiligung und Heiligkeit ihre
vollständige Reinheit von dem Sündenschmutz durch eine Beziehung zu
Christus, als eine gegenständliche Gegebenheit, unwiderruflich sicherstellt.



Die Sündenvergebung im sakramentalen Geschehen 171

Das « res et sacramentum » ist ferner ein im Innern verwirklichtes
Abbild des äußeren Sakramentes und der in ihm und durch dasselbe

wirkenden Kräfte. So ist es Zeichen und Ursache der letzten sakramentalen

Wirkung. Auch diese Eigenschaft bewahrheitet sich am beschriebenen

Moment, wie wir dies nachgewiesen haben. Diese Reinigung der
Seele ist keine bloße Beraubung (privatio), keine bloße Entblößung
derselben bis auf ihre reine potentia obedientialis, sondern ein
Seelenschmuck, da ihr eine Rolle nur in Verbindung mit den sakramentalen
Kräften zukommt, sie nur so Abbild (Zeichen) und realer Grund
der Gnade ist. Daher glauben wir, in unserer Analyse die physische
Ursächlichkeit des « res et sacramentum » völlig gewahrt zu haben.
Die Gesamtkräfte des Sakramentes haben diese Realität hervorgebracht ;

von ihnen stammt deren sakramentale Bedeutung, und nur in
Verbindung mit ihnen, unter ihrer kausalen Einwirkung ist sie eine forma
intentionalis, aus der die Gnade als proprius effectus formae fließt.
Ein ähnliches Kausalverhältnis stellt die thomistische Naturphilosophie
öfters fest, so z. B., um bloß ein Analogon zu erwähnen, beim
Hervorsprießen der Fähigkeiten aus der Seelensubstanz. Für die aktiv
wirkenden Kräfte ist die Seelensubstanz gleichsam das Werkzeug zur
Verwirklichung der Fähigkeiten. Für sich betrachtet, ist die Seele

wohl keine Wirkursache ihrer Fähigkeiten, sondern vielmehr eine

Materialursache als Subjekt derselben und in einem gewissen Sinne

eine Formalursache, da aus ihrer entitativen Gegebenheit die Fähigkeiten

als proprius effectus formae folgen. Aber in der Gesamtheit
der Wirkkräfte ist sie deren Werkzeug, das nach seiner eigentümlichen

Mitwirkung von den übrigen Kräften und den entsprechenden

Wirkungen nur gegenständlich unterscheidbar ist. Dasselbe finden
wir auch im « res et sacramentum » der Buße.

Das « res et sacramentum » muß endlich der Seinsbestimmung

jedes Sakramentes so entsprechen, daß man von einem solchen bloß

bei dem Sakramentsempfang sprechen kann und daß diese innere

Wirkung bei jedem Sakramente spezifisch verschieden sein muß. Auch
dieser Forderung entspricht unsere Analyse und deren Resultat. •

Daß die Sündenvergebung als objektive Heiligung und als eine

Reinigung von dem Sündenschmutz bei der Taufe als ein selbständiges

Moment nicht in Betracht kommt, haben wir gezeigt. Auch als

Hinordnung zur Gottesverehrung hat das « res et sacramentum » der Taufe

eine andere Bedeutung als das der Buße. Durch letzteres ist eine

Weihe (deputatio) zum Büßerleben, durch das erstere eine Auserwählung



172 Die Sündenvergebung im sakramentalen Geschehen

zur Gotteskindschaft und zum Leben der Kinder Gottes durch ein
Absterben bezüglich der Sünde gegeben.

Daß aber dieses Moment auch bei der außersakramentalen
Rechtfertigung nicht selbständig vorkommt und gegenständlich unterscheidbar

ist, dürfte aus dem Umstand folgen, daß dabei ein ordo genera-
tionis des Rechtfertigungsvorganges kaum in Betracht kommen kann.
Nachdem Thomas die verschiedenen Redeweisen vorgelegt hat \ fügt
er hinzu : « vel potest dici, quod termini iustificationis sunt culpa sicut
ex quo, et iustitia sicut ad quem, gratia vero est causa remissionis

culpae et adeptionis iustitiae ». Hieraus folgt, daß die zwei
Redeweisen nach der Entstehungsordnung und nach der Seinsordnung
nicht vollkommen ausreichen, um alle Arten des Rechtfertigungsvorganges

ihnen unterstellen zu können. Es bleibt noch eine Möglichkeit

: die der reinen Kausalerklärung, nach welcher die Identität zweier

Momente in ihrer Ursache behauptet wird. Daß es sich in unserem
Falle um eine Formalursächlichkeit handelt, steht außer Zweifel, da
die Gnade ein solcher Grund und nicht Wirkursache der
Sündenvergebung und der Gerechtigkeit ist.

Die Analyse des Vorganges nach der Entstehungsordnung wird
durch die sakramentale Verursachung der Gerechtigkeit nahegelegt.
Bei dem Empfang des Sakramentes ist also die gegenständliche
Unterscheidbarkeit aller Momente derart, wie wir sie vorgelegt haben,
sichergestellt. Ist aber die Rechtfertigung eine außersakramentale, so ist
ihr Prinzip die vollkommene Reue, also etwas, was mit der Caritas
und infolgedessen mit der Gnade in innigster Verbindung steht. Daher
bleibt nur die Möglichkeit, den Rechtfertigungsprozeß so zu beschreiben,
daß in der Gnade als ihrer Formalursache Sündenvergebung und
Besitz der Gnade eins, und als selbständige Momente nicht
unterscheidbar sind. Hier kommt nur ein Moment in Betracht : der Besitz
der Gnade, in dem per concomitantiam, als miteingeschlossene

Begleiterscheinungen, Sündenvergebung und Gerechtigkeit gegeben sind.

Wollten wir Gründe für eine gegenständliche Unterscheidung finden,
so könnten solche nur darin bestehen, daß die Gnade als Sündenvergebung

nur mit Rücksicht auf die Schlüsselgewalt gewährt wird und
deshalb durch den realen Empfang des Sakramentes bestätigt und

gleichsam neu belebt sein, neu aufleuchten muß. Daher bleibt es dem

nachfolgenden Empfange des Sakramentes vorbehalten, das « res et

1 I-II 113, 8 ad 1.



Die Sündenvergebung im sakramentalen Geschehen 173

sacramentum » zwar nicht als eine formale Sündenvergebung und
Reinigung der Seele hervorzubringen, sondern dieselben zu bestätigen,
und dasjenige, was bloß in voto ein sakramentaler Akt war und in
Hinsicht auf die Schlüsselgewalt die Gnadenwirkung hervorbrachte,
zu einem wirklichen, formellen, sakramentalen Akt und Geschehen

zu gestalten. Auf diese Weise wird die Sündenvergebung bloß im
nachfolgenden Sakramentsempfang zu einem selbständigen,
gegenständlich unterscheidbaren Moment, das sie bei der außersakramentalen

Rechtfertigung nicht war. Daher ist der nachfolgende Sakramentsempfang

auch in dieser Beziehung nicht wirkungslos. Das sacramentum
in voto befreit nicht von der Verpflichtung des wirklichen Empfanges.
So bei der Taufe im Interesse einer Eingliederung in Christus durch
das « res et sacramentum », durch den Charakter. Der reale Empfang
der Taufe ist nicht bloß deshalb nötig, damit die Rechtfertigung nach
dem ritus christianae vitae geschehe, sondern auch deshalb, damit die
Weihe zu dieser Gottesdienstordnung durch eine Realität sichergestellt
werde und so das Sakrament seine volle Wirkkraft betätigen und
deren Folgen dem Empfänger restlos mitteilen könne. So ist es auch
bei der Eucharistie. Der geistliche Empfang sichert uns die eucha-

ristische Gnade, aber die sakramentale Verwirklichung der vollen
Einheit des mystischen Leibes dürfte wohl an den realen Empfang,
durch den Genuß des Herrenleibes, gebunden sein. So ist es auch

bei der Buße der Fall. Das votum sacramenti wird wohl die

entsprechende Begnadigung in sich schließen, und der nachfolgende reale

Empfang teilt dieselbe mit proportioniert entsprechendem Zuwachs
und mit sakramentaler Ausgestaltung dem Empfänger mit. Daß hierbei
der sakramentale Vorgang der Rechtfertigung in der Seele wenigstens
im Zeichen abgebildet wird, dürfte aus der Natur des Sakramentes

folgen, das ja in keiner Weise unnütz vergeudet wird. Die objektive
Weihe zum Büßerleben oder zum Büßersein, als eine Bestätigung und
Annahme der vorausgehenden Bekehrung, ist deshalb sicher ein « res et

sacramentum » auch in diesem Falle. Ja, wir dürfen weiter gehen und

behaupten, daß die sakramentale Vermehrung und Ausstattung der

Gnade in Kraft und wirklicher Anerkennung der vorausgehenden
Sündenvergebung geschieht, sodaß auch dieses Moment, wenn auch nicht als

Reinigung der Seele, sondern als sakramentales Aufleuchten ihres

Gereinigtseins erscheint, in dieser Eigenschaft auf die Vermehrung der Gnade

einwirkt, und so das ganze «res et sacramentum» in seiner ganzen
Wirklichkeit auch bei einem solchen Sakramentsempfang verursacht wird.



174 Die Sündenvergebung im sakramentalen Geschehen

Wir haben behauptet, daß durch den Sakramentsempfang in der
Seele eine doppelte Heiligung vor sich geht : die objektive und die
formale. Der letzten entspricht das Aufleuchten des Gnadenlichtes

(vita gratiae), der ersten das Hervortreten des Christseins. Ein
doppelter Glanz, der durch die Sünde ganz ausgelöscht oder teilweise
verdunkelt wird. Das Gnadenlicht hört auf, das Christsein wird
geschwächt. Das Prinzip des Christseins ist der TaufCharakter — ein

Vermögen, das den Menschen zum christlichen Gottesdienst hinordnet.
Eine Potenz, die ihrer natürlichen Zweckbestimmung nicht entspricht,
bleibt zwar, solange sie besteht, eine Potenz ; aber auf Grund der
hindernden Umgebung ist sie ein Unvermögen. In diesem Sinne

sprechen wir von einer Verdunkelung des Christseins, des Taufcharakters.
Alles, was dem Goffes-dienst entgegengesetzt ist und einen Fremdendienst

in sich schließt, tritt dem Taufvermögen hindernd in den Weg,

gestaltet dasselbe zu einem Unvermögen. Werden diese Hindernisse

hinweggeräumt, so steht das Christsein wieder in vollem Glanz, und
der Weg zur Betätigung des Vermögens ist von neuem geöffnet. Wir
werden daher kaum fehlgehen, wenn wir behaupten, daß die
Sündenvergebung, als objektive Heiligkeit, ein solches Aufleuchten des

verdunkelten Christseins mit sich bringt, und daher den Taufcharakter,
nicht in sich, sondern durch das Hinwegfegen der schmutzigen,
hindernden Umgebung, berührt, klärt und festigt. Daher bleibt das

« res et sacramentum » der Buße in dieser Eigenschaft bei jedem
Sakramentsempfang, selbst wenn eine eigene, neue formale
Sündenvergebung (wie bei den Andachtsbeichten) nicht stattfindet, sondern

nur die frühere bestätigt wird. Das Bußsakrament wirkt daher in
allen Fällen außer der formalen Heiligung auch eine objektive, eine

neue Unterstellung unter Christus, ein neues Bekenntnis zu Ihm und

zum Christsein.


	Die Sündenvergebung im sakramentalen Geschehen

