
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 17 (1939)

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Literarische Besprechungen.

Patrologle
1. D. van den Eynde 0. F. M. : Les normes de l'enseignement chrétien

dans la littérature patristique des trois premiers siècles. Universitas Catho-
lica Lovaniensis, Dissertationes ad gradum magistri in Facultate Theo-
logica consequendum conscriptae Series II. Tom. 25. — Gembloux,
J. Duculot — Paris, Gabalda & Fils. 1933. xxvm-360 pp.

2. F. Dörr: Diadochus von Photike und die Messalianer. Ein Kampf
zwischen wahrerund falscher Mystik im fünften Jahrhundert. —- Freiburg
i. Br., Herder. 1937. xv-145 SS.

3. B. Steidle O.S.B.: Patrologia seu historia antiquae litteraturae
ecclesiasticae scholarum usui accommodata. — Friburgi Br., Herder. 1937.
xvii-294 pp.

4. J. Hosse: Die Kirchenväter und das Evangelium. Erläuterungen
der Heiligen Väter zu den Sonn- und Festtagsevangelien, ausgewählt und
übertragen aus der Catena Aurea des hl. Thomas von Aquin. —- Freiburg

i. Br., Herder. 1937. ix-242 SS.

5. L. Hammersberger S. M. : Die Mariologie der ephremischen Schriften.
Eine dogmengeschichtliche Untersuchung. —Innsbruck, Tyrolia. 1938. 88 SS.

6. B. Altaner : Patrologie. — Freiburg i. Br., Herder. 1938. xvm-353.
1. Offenbarung, Schrift, Überlieferung, kirchliche Lehrgewalt,

Taufsymbol als Glaubensnormen in der frühchristlichen Zeit unterscheiden,
dieselben von ihrem ersten Auftauchen an nach Eigenart und normativer
Bedeutung bestimmen, ihre 'Entwicklung bis zu den ersten Stufen einer
systematischen Eingliederung verfolgen, ist ein viel umstrittenes,
gegensätzlich gelöstes Problem. Nach A. Harnack fand im 2. Jahrhundert
unter dem Einfluß des Gnostizismus, Markionismus und Montanismus
eine völlige Umwälzung statt. Mit der Aufstellung des Taufsymbols, mit
der Bestimmung des neutestamentlichen Kanons, mit der ausschließlichen
Übertragung der Lehrgewalt an den monarchischen Episkopat hatte die
frühkatholische Kirche in dieser Umwandlung ihre endgültigen Glaubensnormen

gefunden, allerdings unter Preisgabe der urchristlichen Auffassung.
R. Seeberg mildert diese radikal transformistische Lösung im Sinne

einer durch die genannten Irrlehren freilich begünstigten Entwicklung
im Frühchristentum bereits vorhandener Elemente. Das Hauptergebnis :

Die Absorbierung und Verdrängung des prophetischen Charismas durch
das hierarchische Amt, bleibt indes das gleiche.

In einer Gesamtdarstellung, die sich zeitlich auf die ersten drei
Jahrhunderte der patristischen Literatur beschränkt, unterzieht D. v. d. Eynde



Literarische Besprechungen 109

die Frage einer neuen Untersuchung. Zweclc ist nicht Kritik genannter
Lösungen. Tatsächlich führt sie zur Ablehnung derselben : Zwischen den
frühchristlichen Verfassern (Apostolische Väter und Apologeten) und den
späteren (mit und nach Irenaeus) besteht ein Unterschied. Die Lehre
der Letzteren ist eine systematische Zusammenfassung und Einordnung
bereits in der Urkirche feststellbaren Gedankengutes. Im Kampf gegen
die Haeresien hat die Kirche die Normen, welche sie bereits besaß,
gerechtfertigt und verankert. Sie hat dieselben nicht erst geschaffen. Die
Lehren gewannen an Klarheit, die Ausdrucksweise wurde bestimmter,
neue Ausblicke öffneten sich. Eine Entwicklung ist daher unverkennbar.
Sie entspricht aber nicht den Erklärungen der liberalen Kritik. Sicher
betonen die apostolischen Väter die charismatischen Gaben mehr. Der
behauptete Widerspruch zwischen Geist und Amt läßt sich aber nicht
erweisen. Ungelöst blieben mehrere Fragen. Der Gedanke eines
Fortschrittes im Glauben ist den Vätern fremd. Die Beziehungen zwischen
Schrift und Überlieferung sind noch nicht allseitig beleuchtet. Man weiß,
daß die Überlieferung in Fragen des Kultes und der Disziplin über die
Schrift hinausgeht. Auf die Glaubenslehre hat man diesen Grundsatz
nicht angewandt (Streit um die Gültigkeit der Ketzertaufe). Auch der
Lehrprimat der römischen Kirche ist nicht zu einer abgeschlossenen
Entwicklung gekommen.

Diese Ergebnisse sind die Frucht einer sauberen, quellenmäßigen,
einwandfreien Methode, die sich immer wieder auf größte Objektivität
besinnt. Eine angenehme Note von Originalität überrascht uns nicht
selten in Einzelheiten. Der Autor verdankt sie seinem unbefangenen,
persönlichen Herantreten an die Quellen. Die Zeiten, in welchen man
bisweilen aus einseitig polemischer Einstellung Auffassungen späterer
Jahrhunderte unterschiedslos in die Anfänge zurückprojizierte, scheinen
glücklicherweise im Schwinden begriffen. Man wird dem Verfasser nicht
den Vorwurf machen können, sich z. B. zum römischen Primat nicht mit
großer Zurückhaltung geäußert zu haben. Sicher beweist die Kontroverse
über die Gültigkeit der Ketzertaufe, daß der Gedanke eines verpflichtenden

Lehrprimates der römischen Kirche noch nicht überall und nicht
zu jeder Zeit und nicht in aller Klarheit erfaßt war. Indessen sind das
sich immer gleich gebliebene Bewußtsein Roms (Osterfeststreit
Ketzertaufstreit Sabellianische Kontroverse das allerdings auch nicht
vollkommene Zeugnis des Irenaeus, das Verhalten eines Dionysius von
Alexandrien, der sich ohne weiteres Rom fügt — ich vermisse die Stelle
beim Verfasser —, der stete Versuch aller, Haeretiker wie Orthodoxen,
die Zustimmung Roms als der entscheidensten Kirche für sich zu gewinnen,
eindrucksvolle Hinweise auf einen gewissen normativen Charakter des

römischen Glaubens bereits in der vorkonstantinischen Zeit.
Dem bekannten Irenaeustext Adv. Haer. III, 3, 2 wird eine

sorgfältige Behandlung zuteil (S. 170 ff.). Unter Zuhilfenahme der neugefundenen

armenischen Bruchstücke gibt der Verfasser « principalitas » mit
« Ursprung » (« origine ») wieder. Dem lateinischen Wort hätte im
verlorenen griechischen Urtext àpyvj, àpyaiov oder àpyaiôrr|ç entsprochen und



110 Literarische Besprechungen

nicht wie man seit Harnacks Untersuchungen gewöhnlich annahm aùOsvr(a.

Man kann dem Verfasser zustimmen, wenn dieser Ausdruck wirklich nicht
nur eine zeitliche Priorität, sondern einen auf (apostolischen) Ursprung
beruhenden Vorrang besagt. Zum Vergleiche könnte man Tertullian, De

praescr. haer. c. 32 sq. heranziehen.
Von allgemeinem Interesse dürfte auch sein, daß « régula veritatis »

bei Irenaeus nicht technischer Ausdruck für Taufsymbol, sondern
gleichbedeutend mit Inhalt der apostolischen Predigt und Überlieferung ist
(S. 282 ff.).

Cyprian mit Irenaeus und Tertullian der katholischen Periode
verglichen bedeutet in der Geschichte der Glaubensnormen ein Rückschritt.
Er ordnet die Überlieferung der Kirche, selbst der römischen Kirche,
unter die « Ratio » und die Offenbarungen des Geistes, welche die Abweichungen

von der wahren Lehre des Herrn wieder richtigstellen (S. 251).
Unter den kleineren Korrekturen erlauben wir uns eine zu Seite 66.

Der griechische Text aus Justins Apologie (I c. 67, 3) über die Schriftlesung

vor der Eucharistiefeier lautet : « Denkwürdigkeiten der Apostel
oder (vj) die Schriften der Propheten ».

Diese kleinen Aussetzungen vermögen den besten Eindruck nicht zu
verwischen.

2. Die von Diadochus in den « Kapiteln » bekämpften Gegner sind
die Messalianer. Sehr wahrscheinlich waren die fälschlich Makarius
zugeschriebenen Geistlichen Homilien für Diadochus die Veranlassung zur
Bekämpfung jener Pseudomystik, die sowohl in ihnen wie in andern
Schriften verbreitet worden war (I. Abschnitt: Die Gegner SS. 10-43).
Die Homilien sind daher sicher messalianisch und höchstwahrscheinlich
vor dem Jahre 450 entstanden (S. 135 f.).

Bei dieser Auseinandersetzung wurden die Begriffe Gnade und
Erbsünde klarer umrissen. Taufgnade und Tugendgnade, Erbschulcl und
Folgen der Erbschuld als Verwundung der menschlichen Natur werden
deutlich getrennt (II. Abschnitt : Die Theologie des Diadochus SS. 44-93).

Diadochus hat die erste systematische Abhandlung über die
Unterscheidung der Geister geschrieben. Seine Mystik hält die Mitte zwischen
der extremen Richtung des Messalianismus und der klassischen Richtung
der « spekulativen Mystik ». Diadochus glaubt mit der letzteren an die
wesentliche Dunkelheit aller irdischen Gotteserkenntnis. Er hebt aber
das erfassungsgemäße Innewerden Gottes zum mystischen Ideal (III.
Abschnitt : Die Unterscheidung der Geister SS. 94-134).

Diese Zusammenfassung läßt vorliegende Arbeit von F. Döir ohne
weiteres als eine Bereicherung unserer Kenntnisse über die literargeschichtliche,
dogmatische, mystische Stellung und Bedeutung eines nur wenig bekannten
und behandelten Autors erkennen. Ob das literargeschichtliche Problem
völlig geklärt ist Eine Vertiefung der Psychologie des Diadochus nach
der philosophiegeschichtlichen Seite hin wäre wünschenswert. In wie weit
wirken neuplatonische Einflüsse nach Der Dogmatiker wird mit Genugtuung

die überraschend klaren Ausführungen und Unterscheidungen des
Diadochus über Gnade und besonders über Erbsünde lesen. Sie sind eine



Literarische Besprechungen 111

gute Parallele zu den abendländischen Kontroversen aus der gleichen Zeit.
Indessen ist der Autor nicht von Übertreibungen frei, z. B. S. 46 :

«Mit einer für das fünfte Jahrhundert staunenswerten Genauigkeit
kennzeichnet er (Diadochus) in einem Satz die ganze sakramentale Wirksamkeit

: Wir werden wiedergeboren mittels des Wassers durch die Kraft
des Heiligen Geistes ». Tertullian, um nur ihn zu erwähnen, ist solches
nicht fremd.

3. Seit den längst vergriffenen Institutiones Patrologiae von J. Fessier
und deren Neuauflage durch B. Jungmann kam keine Patrologie in
lateinischer Sprache heraus. B. Steidle erneuert den Versuch. Die in den letzten
Jahren auf dem Gebiete der patrologischen Handbücher sich geltend
machende Methode strebte mehr und mehr nach materieller Vollständigkeit

in Angabe des Quellen- und Literaturmaterials. Die dogmen- und
liturgiegeschichtliche Seite wurde zurückgedrängt. Diese Entwicklung
geht hier weiter. Das Buch von B. St. ist ein sehr wertvolles und empfehlenswertes

Repertorium, das jedem, selbst dem Lehrer eine schnelle Information

über patrologische Probleme, Quellen, Literatur ermöglicht und dem
Schüler einen Rahmen gibt, in den er die vom Lehrer gebotenen weiteren
Kenntnisse in altchristlicher Geschichte, Dogmatik und Liturgie einfügen
kann.

Die Einteilung ist im allgemeinen die übliche, durch Chronologie und
Geographie gegebene. Die bereits bei Rauschen-Altaner (den der
Verfasser zum Vorbild nimmt) betonte Sonderbehandlung der historischen
und hagiographischen Literatur kommt hier noch stärker zum Vorschein.
Während in den drei ersten Teilen die « Patres » behandelt werden, befaßt
sich der letzte Teil mit der geschichtlichen, hagiographischen, liturgischen
Literatur, den dogmatischen und rechtlichen Sammlungen. In einem
Anhange werden die Apokryphen untergebracht. Diese Aufteilung hat
unbestreitbare pädagogische Vorzüge. Sie hat auch ihre Schwächen.
Manche Autoren lassen sich wegen ihrer Allseitigkeit und zum Teil auch

wegen ihrer eigenartigen Stellung zur Kirche und zum Dogma (Patres
in kein einheitliches Schema, sondern nur in eine Zeit hineinstellen. Die
Indices erlauben freilich ein rasches Auffinden.

Überaus reichhaltig ist die Literaturangabe. Trotzdem der Verfasser
diesbezüglich nur reiches Lob verdient, erlauben wir uns einen zufälligen
Hinweis auf einen Artikel des Meisters der neutestamentlichen Exegese
P. Lagrange über das neugefundene Diatessaronfragment von Dura
Europos in Rev. Bibl. 44 (1935) 321 ff.

Übersichtlich und angenehm in Druck und Ausstattung, klar im
Aufbau, einfach in der Sprache, vollständig in der Aufzählung auch der
nur dem Namen nach bekannten alten Autoren, reich in den Literaturangaben,

bescheiden im Preis dürfte dieser Veröffentlichung weite
Verbreitung beschieden sein.

4. Übersetzungen ausgewählter Schriften und Einzeltexte aus den

Kirchenvätern erfreuen sich in letzter Zeit großer Beliebtheit. In den

Veröffentlichungen des Instituts für neuzeitliche Volksbildungsarbeit
(Dortmund) läßt J. Hosse eine Auswahl von Vätertexten zu den Sonn- und



112 Literarische Besprechungen

Festtagsevangelien erscheinen, die der Catena Aurea des hl. Thomas
entnommen, nach bestimmten Gesichtspunkten gekürzt und deutsch übersetzt

wurden. Der Verfasser verfolgt dabei keinerlei wissenschaftliche
Zwecke. Die einzelnen Texte wurden daher nicht nach Fundort und
Authentizität untersucht und vermerkt. Das Buch will vielmehr
altchristliches Gedankengut in gut übersetzten Vätertexten weitesten Kreisen
möglichst unmittelbar und in bequemer Weise zugänglich machen.

5. Der hl. Ephrem ist als begeisterter Sänger Mariens bekannt. Eine
zusammenfassende Darstellung seiner Mariologie scheiterte bis jetzt an
ungelösten textkritischen Fragen und philologischen Schwierigkeiten. L. Hammers-
berger hat sich in lobenswerter Kühnheit an die syrischen, griechischen und
armenischen Texte herangewagt. Die kritische Klippe der Echtheit der
Schriften umgeht er dadurch, daß er die ephremischen Schriften in ihrer
Gesamtheit untersucht, jeweils die als authentisches Eigentum Ephrems
angesehenen vorausschickt und diesen die zweifelhaften folgen läßt. Das
Bild der einzelnen mariologischen Lehrpunkte bleibt, von wenigen Einzelheiten

abgesehen, im allgemeinen in beiden Text-Gruppen das gleiche.
Ephrem verteidigt den syrischen Doketen gegenüber die physische

Mutterschaft Mariens. Er kann wegen seiner Anerkennung der
Gottesmutterschaft als Gegner des später ausgebrochenen, die syrische Kirche
überflutenden Nestorianismus angesprochen werden. Den Titel Gottes-
gebärerin gibt zwar Ephrem Maria nicht. Er gebraucht hingegen synonyme
Ausdrücke. Sehr entschieden wird die dreifache Jungfrauschaft vor, in
und nach der Geburt ausgesprochen und verherrlicht. Eine eingehende
Untersuchung befaßt sich mit der Unbefleckten Empfängnis. Der
Verfasser lehnt wegen der sehr unvollkommenen Kenntnis des Wesens der
Erbsünde und auf Grund einer genauen Analyse der häufig
herangezogenen, einschlägigen Texte eine Erkenntnis des Problems bei Ephrem
ab. « Näher liegt sogar die Annahme, daß die Verfasser (d. ephremischen
Schriften) Maria ihrer .Erbsünde', dem .peccatum immunditiae' bei Ephrem
unterworfen glauben» (S. 71). Ephrem selbst, klarer noch die zweifelhaften

Schriften haben Marias besondere Aufgabe in der Kirche geahnt.
Sie schreiben ihr eine außergewöhnliche Fürbittegewalt zu. Damit ist eine
Beziehung zur Frage der allgemeinen Gnadenvermittlung gegeben.

Der Verfasser sieht, um der Schrift eine weitere Verbreitung zu
verschaffen, von einem eindrucksvollen kritischen Apparat ab. Er setzt ihn
aber voraus 1. Auf diese Weise ist die Mariologie der ephremischen Schriften
jedermann zugänglich. Der Versuch füllt eine empfindsame Lücke aus.
Man wird daher gerne zu ihm greifen. Eine nach Tiefe und Breite
endgültige, abschließende Lösung dürfte er nicht sein. So sind die Zusammenhänge

mit den zeitgenössischen christologischen Streitigkeiten, die von der
Mariologie nicht zu trennen sind, zu wenig berücksichtigt. Den ephremischen
Schriften waren dieselben nicht unbekannt. In Betracht käme z. B. der
Apollinarismus. Aus Rücksichtnahme auf ihn erklärt sich zum Teil die

1 Die fremdsprachigen griechischen, syrischen, armenischen Texte sind alle
übersetzt.



Literarische Besprechungen. 113

starke Betonung der beiden vollkommenen Naturen in Christus, der
menschlichen wie der göttlichen. Eine schon von Natur aus gegebene enge
Beziehung und Verwandtschaft zur antiochenischen Theologie ist dadurch
hergestellt. Sie erklärt auch, wenigstens zum Teil, das Eindringen des
späteren Nestorianismus in das östliche Syrien trotz der unzweifelhaften
ephremischen Orthodoxie und Gegensätzlichkeit zu Nestorius' Irrlehre.

6. Wenige Monate nach der eben genannten lateinischen Patrologie
erscheint im Rahmen von Herders theologischen Grundrissen in deutscher
Sprache unter dem Namen von B. Altaner eine Neubearbeitung der
bestbekannten Patrologie von Rauschen-Wittig-Altaner. Grundauffassung
und Grundstruktur, die sich seit Jahrzehnten bewährt haben, weil sie

den Zwecken eines solchen Grundrisses entsprechen, sind sich
gleichgeblieben. Der Stoff wurde indessen vielfach neugegliedert. Durch die
Vereinfachung wurde nicht nur Raum erspart, sondern eine bessere Übersicht

ermöglicht. Vorteilhafter ist z. B. die Neueinteilung der Blütezeit
der Patristik. Die genetischen Zusammenhänge der Literaturkreise des
Orients kommen jetzt auch in der Einteilung zum Ausdruck. Noch
reicher als bei Steidle sind die Literaturangaben. Seit 1931 erreichen sie
eine seltene Vollständigkeit, verraten persönliche Kenntnisnahme und
vorsichtige Beurteilung. Dadurch wird der Grundriß auch dem Fachmann
zum unerläßlichen Werkzeug seiner Forschungen. Der Text selbst hat
manche Umarbeitung, Verflüssigung und Bereicherung erfahren.
Verwiesen sei z. B. auf den Paragraph : Kirchengeschichtliche und
kirchenrechtliche Sammlungen (S. 154 iL). Im Gegensatz zu Steidle findet auch
die Lehre der bedeutenderen Schriftsteller eine kurze Darstellung. Das
läßt sich durch den Zweck des Handbuches durchaus rechtfertigen. Auf
irgendwelche Vollständigkeit ist dabei von vorneherein zu verzichten. Das
kaum zu erreichende Ideal wäre in diesem Falle die Herausstellung nur
der den betreffenden Autor charakterisierenden oder die Gestaltung eines

Dogmas beeinflussenden Lehrauffassung. Der Verfasser plant mit Rücksicht

auf die bereits veraltete große Geschichte der altkirchlichen Literatur
von Bardenhewer die Herausgabe einer 2 Bände umfassenden Patrologie.
Sie wird durch vorliegenden Grundriß vielversprechend vorbereitet und
sehr vorteilhaft eingeführt.

Freiburg. O. Perler.

Philosophie.

F. Olgiati : Cartesio. Pubblicazioni délia università cattolica del Sacro
Cuore : Scienze filosofiche, vol. XX. — Milano. Società Editrice Vita e

Pensiero 1934. XI -329 pp.

Personnage un peu énigmatique, peut-être est-ce à ce mystère qui
enveloppe sa pensée intime que Descartes, « le Philosophe au Masque »,

doit d'avoir de tout temps vivement intéressé les penseurs et partagé les

opinions. Après tant d'autres, Mgr Olgiati tente aujourd'hui de découvrir

Divus Thomas. 8



114 Literarische Besprechungen

« l'âme » de Descartes, l'idée inspiratrice de sa vie et de son œuvre, son
intuition fondamentale. Descartes est-il, comme le veulent certains, un
apologiste des idées chrétiennes Faut-il au contraire voir en lui seulement

un savant uniquement préoccupé de Physique et de Mathématique
ou bien les idéalistes auraient-ils raison en le réclamant pour Père et
Précurseur

Avant de discuter ces trois interprétations, Mgr Olgiati en fait un
exposé très large et très objectif, citant abondamment les auteurs qui les
défendent ou les attaquent, et c'est une joie de voir tant d'érudition sous
une forme aussi aisée : aucun des nombreux travaux consacrés à Descartes
—- et chaque année qui s'écoule en verse de nouveaux, souvent importants,

au dossier —- n'est oublié. Tous ont été lus fort soigneusement et
consciencieusement utilisés. L'avantage d'un tel procédé n'échappera
sans doute à personne. Sans dispenser le spécialiste d'un recours aux
textes, il met sous la main des travailleurs moins exigeants ou simplement
pressés la quintessence d'une foule d'ouvrages et d'articles qu'on ne réunit
pas aisément. De plus, pour situer exactement Descartes, le milieu
politique, philosophique, religieux, scientifique et même littéraire est fort
amplement décrit.

Si l'on veut bien se souvenir de l'aveu qui échappa un jour à

Descartes : « larvatus prodeo », on ne s'étonnera plus sans doute de voir
une telle divergence d'opinions autour de sa pensée. Du reste, ayant
chacune leur part de vérité, le seul tort de ces interprétations ne serait-
il pas d'être exclusives et de n'envisager qu'un des aspects de Descartes
Il suffirait alors de les réunir pour apercevoir la véritable physionomie
qui se dissimule sous le masque. Mais pareille conclusion n'agrée pas à

Mgr Olgiati : loin d'unifier Descartes, elle le morcelle. Sans doute, Descartes
fut un fils soumis à l'Eglise et, malgré certaine diplomatie prudente et
obséquieuse, un croyant sincère et convaincu ; sans doute encore, il fut
un grand savant et, philosophe original, il donna étrangement prise à
l'accusation de tendances idéalistes, mais tout cela n'explique pas l'unité
de Descartes, car chez lui, malgré les apparences, tout se tient. Et c'est
ici, dans les cinquante dernières pages de son livre, que Mgr Olgiati expose
son point de vue personnel dont ce premier volume, destiné à servir
d'introduction à l'étude de Descartes, ne donnera d'ailleurs que les grandes
lignes, réservant à un prochain ouvrage une plus entière justification.
Le fil d'Ariane qui permet de se retrouver dans le dédale des théories
cartésiennes et qui met à travers toute l'œuvre de Descartes une merveilleuse

unité, c'est le « Phénoménisme rationaliste » dont est imbu le grand
philosophe. En opposition avec le Thomisme, Métaphysique de l'être,
sur la voie mais à distance de l'Idéalisme, Métaphysique du sujet, le
Phénoménisme ne considère l'être que comme phénomène, connexion
de phénomènes, explication de phénomènes du point de vue de leur unité
et de leur déduction. Dès lors tout, dans la mentalité de Descartes,
s'éclaire pour nous d'un jour nouveau : l'horreur des abstractions, la
recherche ardente du concret, l'impérieux besoin d'unification, les quatre
règles de la méthode, le Cogito ergo sum, l'innatisme et le nominalisme,



Literarische Besprechungen 115

la théorie de la substance, la théorie circulaire de la vérité... Nous ne
pouvons songer à entrer dans les détails, mais il est certain que la brève
conclusion de l'ouvrage reprenant sous cet angle nouveau les trois interprétations

anciennes, en donne une vue fort séduisante.

Clervaux (Luxembourg). Dom Antoine Leplus O. S. B.

P. Olgiati : La filosofia di Descartes. — Milano, « Vita e Pensiero ». 1937.
xvi-578 pp.

Selon le dessein du distingué professeur de Milan, dont le volume
précédent sur Descartes a manifesté la vaste information, ce nouvean
livre se présente comme « une méditation philosophique sur Descartes ».

On ne s'étonnera donc ni de son caractère systématique et critique, ni
de l'absence de références aux autres études consacrées au philosophe,
mais c'est bien le cas de dire que, rarement citées, elles sont toujours présentes.

Cet ouvrage illustre, avec une magnifique abondance, la thèse générale
de Mgr Olgiati relative au problème critique : les théories critiques d'un philosophe

dépendent de sa conception du réel ; la clef d'un système est dans
sa métaphysique, sous-jacente ou avouée. Ainsi la révolution cartésienne
consiste-t-elle, moins dans le problème critique, dans « cet idéalisme
problématique » dont parlait Kant, que dans un nouveau concept du réel. Cette
vue commande le plan de l'ouvrage. Le premier chapitre traite de notions
métaphysiques : la nature de l'esprit, la substance, les attributs, Dieu,
la matière ; puis viennent les questions de la méthode, du doute et du
Cogito. Quand à la succession des autres chapitres, peut-être s'inspire-t-elle
de l'ordre défini par Descartes dans la Préface des Principia : métaphysique,
physique, morale. En tout cas, il n'est pas un aspect de la pensée du
philosophe qui ne soit examiné.

Ce livre entend démontrer une seconde thèse : les opinions cartésiennes,
sur quelque sujet que ce soit, s'expliquent toutes par le phènoménisme
rationaliste. A s'en tenir au langage de Descartes, l'accusation de phéno-
ménisme paraît choquante et injuste. Mais, note très justement Mgr Olgiati
après de nombreux commentateurs, tel que par exemple M. Gilson, Descartes
s'est beaucoup servi de termes scolastiques, en leur conférant un sens
nouveau ; faute d'un discernement attentif, on commettrait de graves
méprises. Ainsi, quand Descartes parle de la substance pensante, il érige
moins l'attribut de pensée en substance qu'il ne réduit la substance à l'un
de ses attributs. Comme il n'y a dans le cartésianisme aucune trace d'une
activité de la pensée, qui serait créatrice de son objet, on ne peut le taxer
d'idéalisme ; toutefois, comme il fait de la pensée ou de l'étendue l'attribut
essentiel des substances, il expulse de la notion de celles-ci ce qu'elle
recélait d'obscur et d'irréductible ; c'est un phénoménisme, puisqu'il considère

comme fondamentales les manifestations de la substance, les phénomènes
de pensée et d'étendue, puisqu'il définit les substances par les phénomènes.
D'autre part, il s'oppose à l'empirisme par ses exigences rationnelles,



116 Literarische Besprechungen

par son idéal scientifique de la Sagesse, pour ne pas parler de la
Mathématique universelle, conception à laquelle Descartes lui-même a apporté
plus d'une restriction. Phénoménisme rationaliste, telle est la lumière
qui éclaire toutes les œuvres de Descartes, qui en dissipe les apparentes
antinomies, qui découvre leur « merveilleuse unité organique ».

Il est impossible de reprendre les détails de cette démonstration, car,
selon Mgr Olgiati, entre la philosophie médiévale, prise dans sa généralité,
et la philosophie cartésienne, il s'agit d'une opposition perpétuelle, de même
nature et de même forme, sur tous les points du savoir. Pour apprécier
cette démonstration, il suffira d'en indiquer la méthode, car c'est d'elle,
en majeure partie, que dépend la valeur de l'ensemble. L'auteur a commencé

par relire toutes les œuvres de Descartes en notant les concepts principaux
et les textes qui les expriment. Dans une seconde phase, il a repensé chaque
concept en fonction de tous les autres, en préjugeant que le système devait
être cohérent et par conséquent ne souffrir aucune contradiction ; c'est
alors que lui apparut la prédominance d'un nouveau concept du réel. Dans
une troisième étape, il a examiné à cette lumière toute la philosophie
cartésienne : le moi, Dieu, le monde, et il a constaté qu'elle dérivait d'un
phénoménisme rationaliste. A partir de là, toutes les théories de Descartes,
de la psychologie à la politique, de la métaphysique à la morale, et le problème
critique lui même, se reliaient en un système cohérent. Ce qui, à l'origine
de la recherche, n'était qu'une hypothèse de travail se trouvait vérifié
et se muait en certitude : le phénoménisme rationaliste est l'âme du
cartésianisme. On me permettra de rapprocher de cette méthode celle qu'employait
Hamelin dans ses recherches d'histoire; j'y suis d'autant plus enclin que
Mgr Olgiati a étudié de très près le philosophe français. Or, ce qui caractérise
l'apport personnel d'Hamelin à l'histoire de la philosophie, selon la remarque
autorisée de M. Gilson, c'est « peut-être d'avoir incorporé la réflexion
métaphysique à l'érudition pure... » ; c'est « se prolongeant rigoureusement
l'une l'autre, la mise au point critique de tous les travaux parus à ce jour
sur le texte ou la doctrine..., et la reconstruction dialectique des thèses,
arguments ou systèmes sous-jacents... » Par Hamelin, « la puissance de
construction dogmatique est devenue la méthode nécessaire, sans laquelle
nulle érudition ne saurait achever son œuvre dans le domaine de l'histoire
des idées... Faire œuvre d'historien de la philosophie consiste toujours
pour lui à reconstruire les pensées du dedans à partir d'une impeccable
et minutieuse préparation historique. » C'est un idéal semblable qui se
reflète dans le grand livre de Mgr Olgiati. Mieux que Hamelin, semble-t-il,
il a su se garder de solliciter les textes et rester objectif dans ses
reconstructions personnelles. L'interprétation nouvelle qu'il apporte s'appuie
sur un très grand nombre de citations bien choisies et elle synthétise les

vérités fragmentaires des interprétations antérieures. Au surplus, l'auteur
a communiqué à son œuvre une vie intense, en traitant comme un drame
grandiose le conflit qui met aux prises la métaphysique traditionnelle de

l'être et la nouvelle métaphysique phénoméniste du rationalisme cartésien.

Fribourg. Irénée Chevalier O. P.



Literarische Besprechungen 117

Ch. Adam : Descartes, sa vie, son œuvre. — Descartes, ses amitiés
féminines. — Paris, Boivin. 1937. 180 pp. ; 164 pp.

Ces deux petits volumes, opportunément édités pour le troisième
centenaire de la publication du Discours de la méthode, sont tirés en majeure
partie l'un et l'autre du grand ouvrage de M. Ch. Adam, paru en 1910. L'émi-
nent historien a utilisé, en outre, les divers travaux qui ont vu le jour depuis
cette date, en particulier ceux de Mgr Monchamp et de Gustave Cohen,

puis les lettres à Constantin Huygens, publiées seulement en 1926, et celles
du P. Mersenne, en cours de publication. Au point de vue chronologique,
M. A. n'adopte pas la date de 1615, proposée par M. Sirven et admise depuis
par M. Gilson, pour la fin des études de Descartes à la Flèche ; il se rallie
à l'opinion de MM. Cohen et Sirven pour fixer au début de 1618 le premier
départ pour la Hollande ; il signale comme une hypothèse la date de 1641,

que les uns ont trouvée trop tardive, les autres trop précoce, pour la composition

de l'intéressant dialogue, La Recherche de la vérité. Au reste, très

peu de retouches aux conclusions du grand ouvrage.
Destinés à l'honnête homme, non spécialiste en philosophie, écrit par

l'éditeur des œuvres complètes et l'un des biographes de Descartes les plus
compétents, ces deux livres sont excellents, le premier pour initier à l'œuvre
du philosophe grâce à de sommaires analyses de ses œuvres et de sa
correspondance, le second pour révéler un peu sa vie intime et sentimentale.

Fribourg. Irénée Chevalier O. P.

P. Mesnard : Essai sur la Morale de Descartes. — Paris, Boivin. 1936,
236 pp.

Descartes n'a pas laissé de traité de Morale achevé : sa doctrine
est éparse dans ses livres et ses lettres. Réunie, elle forme un ensemble
cohérent ; mais à quelle date l'avait-il élaborée dans sa pensée et ne la
modifia-t-il pas au cours de ses réflexions M. M. montre d'abord Descartes
à la recherche d'une conception de la Morale. Les contradictions des savants
et des philosophes l'ont poussé, très jeune encore, à tenter une réforme,
une rééducation de l'esprit ; son Studium bonae mentis ne serait-il pas uiî
recueil de notes sur la formation du jugement A cette date, l'ancien élève
de La Flèche hésite entre la physique et la morale. Bien qu'il n'ait jamais
aimé parler ou écrire de Morale, la connaissance de l'homme paraît l'attirer
plus encore que celle de l'univers. La science du monde ne présuppose-
t-elle pas d'ailleurs un esprit sain En outre, l'esprit ne contient-il pas
préformées les vérités premières et les Semina scientiae Ces préoccupations

le conduisent à la formation d'une méthode, puis à l'idée d'une
unité logique et organique des connaissances humaines. Rapidement,
l'idéal primitif de la Bona Mens se précise en un idéal plus élevé et
universel de Sagesse, sagesse à la fois spéculative et pratique. Cette
perspective, toutefois, s'efface un peu dans le Discours, tout fait de prudence
et de circonspection ; le mot même de Sagesse, suspect à cette époque,
n'y apparaît pas une fois. Mais l'idéal et le nom de la Sagesse éclatent avec
enthousiasme dans les Principes, œuvre de synthèse, déjà riche de résultats



118 Literarische Besprechungen

et fière de son audacieux programme de recherches. « Ce mot de
Philosophie, écrit Descartes, signifie l'étude de la Sagesse, et... par la Sagesse
on n'entend pas seulement la prudence dans les affaires, mais une parfaite
connaissance de toutes les choses que l'homme peut savoir tant pour la
conduite de sa vie, que pour la conservation de sa santé et l'invention de

tous les arts. » Et la Morale « présupposant une entière connaissance des

autres sciences est le dernier degré de la Sagesse ». La Morale scientifique,
dérivée de la Physique et de la Métaphysique, sera la plus importante et
l'ultime conquête de l'esprit humain. Puisqu'elle n'apparaîtra qu'au terme
de la construction de la Science, il faut nécessairement, pour le temps de
la recherche, une morale provisoire ; le Discours y pourvoit par ses trois,
ou quatre, règles qui pourront d'ailleurs s'intégrer dans la Morale définitive.
Mais cette morale provisoire soulève un grave problème, celui de la
distinction entre deux types de vérités : les vérités rationnelles, évidentes et
certaines, les vérités pratiques, confuses, mais suffisantes pour l'action.
Celles-là sont de rigueur au plan de la pensée pure, où tout est simple,
parfait, absolu ; celles-ci valent au plan de la vie, où tout est mixte, relatif,
défectueux. L'idéal d'une Sagesse où toutes les vérités, y compris l'ordre
moral, seraient intimement liées par la déduction n'est donc pas aussi
strict en fait qu'en paroles : le plan de la science pure ne coïncide pas avec
celui des exigences immédiates de la vie. Il agit cependant, en attirant
vers lui comme vers un idéal à réaliser ; un jour, les triomphes de la science

permettront sans doute la Sagesse intégrale.
Dans l'élaboration de la morale scientifique, la partie principale et

la plus étudiée par Descartes est la théorie des Passions. Les Passions se

situent dans une région complexe et obscure de l'homme ; elles mettent
en relation deux domaines, celui des modifications physiologiques et celui
des affections psychologiques. Pour expliquer l'action réciproque de l'âme
et du corps, Descartes se tient à égale distance de l'occasionalisme, dans
lequel versera Malebranche, et du parallélisme psycho-physiologique qu'on
lui reproche à tort trop souvent. Le mécanisme de cette interaction
s'explique par le jeu des esprits animaux et d'un organe intermédiaire qui
sert à l'âme de « demeure privilégiée », qui n'est ni le cœur, ni le cerveau,
mais le « conarion ». C'est d'après un critère purement expérimental et
physiologique, que Descartes s'efforce de classer et de décrire les passions.
Mais il n'aboutit qu'à des esquisses, remplies du reste de justes observations,

et, ne pouvant s'en tenir au principe de sa méthode, il recourt à des
notations psycho-physiologiques et à des procédés descriptifs nullement
scientifiques. Aujourd'hui encore, on n'a pas trouvé, et pour cause, «

l'algèbre psychologique », qui supposerait une mesure commune pour les
réactions physiologiques et pour les perceptions de l'âme, pour le quantitatif

et pour le qualitatif. Si la classification cartésienne des passions se

distingue de la classification thomiste, ce n'est pas que celle-là procède
d'un point de vue surtout psychologique et celle-ci d'un point de vue surtout
moral. La remarque de M. M. à ce sujet est un peu rapide. Pour saint Thomas,

les passions sont prémorales, elles sont à moraliser, et leur distinction
ne dépend pas du bien ou du mal moral (q. P, IIae, q. XXIV). Entre saint



Literarische Besprechungen 119

Thomas et Descartes la différence est plus profonde ; elle est à chercher
dans la conception même du composé humain et de l'âme humaine. Le
savant du XVIIme siècle rejette la classification thomiste, parce que sa
psychologie a d'abord abandonné le couple traditionnel concupiscible-
irascible. Cette dernière remarque, d'ailleurs, M. M. ne manque pas de la
faire et il indique par la suite des rapprochements très justes entre les
deux théories. Mais il y aurait lieu de rattacher cet abandon à la critique
des « formes ».

Par suite de la divergence fondamentale des doctrines psychologiques,
l'activité morale sera conçue avant tout par Descartes comme le gouvernement

des passions. Le combat moral ne se livre pas entre deux parties
de l'âme, mais entre l'âme et le corps. Par la mémoire, l'imagination, le
mouvement propre de la volonté, qui agissent sur les « esprits animaux »,

par l'intermédiaire du « conarion », l'âme peut exercer une emprise certaine
sur l'organisme. Cédera-t-elle à l'entraînement de la passion ou lui résis-
tera-t-elle Il est à noter que « l'initiative de la vie de l'esprit est soustraite
à la volonté ». La théorie de Malebranche sur la liberté humaine n'est pas,
semble-t-il, sans avoir subi l'influence de ces idées. Pour Descartes, l'action
de la volonté étant moins violente et moins continue que celle des
passions fougueuses et tenaces, une bonne part de l'activité morale consistera
dans l'assouplissement du corps sous la norme de bonnes habitudes, dans
une sorte d' « hygiène spirituelle destinée à la pacification intérieure ».

C'est « l'éducation du désir », décrite dans le chapitre le plus réussi de ce

livre, qui permettra à l'âme d'assurer sa prépondérance, et, par « le dressage

de l'ange », d'établir l'harmonie dans le complexe humain. On sait
comment, par sa théorie de la vertu et de la béatitude, le philosophe parvint
à synthétiser les deux tendances d'Epicure et de Zénon : volupté et vertu
se rejoignent, si l'on place la béatitude dans « le contentement de l'esprit ».

C'est la « générosité » qui entraîne à la conquête de la vraie béatitude ;

mais la générosité cartésienne s'appelle, non pas don de soi, mais confiance
en soi et juste estime de soi ; sentiments qui n'excluent d'ailleurs ni
l'humilité, ni la sympathie active, car, écrit Descartes, « c'est une partie de la
générosité que d'avoir de la bonne volonté pour un chacun ».

La ferveur un peu apologétique du beau livre de M. M. ne nuit pas
à ses qualités de tact, de prudence, de finesse, de clarté. L'idée de la morale
cartésienne, qui se dégage de cet exposé, nous paraît exacte et bien centrée.
Ces notions de vertu et de béatitude, si elles sont à leur juste place,
manquent cependant de relief ; s'il n'y a pas un mot sur la personne humaine,
ce n'est pas à M. M. qu'il faut le reprocher. Au surplus, sa méthode est
excellente : assurer la chronologie des œuvres, les analyser soigneusement
et chacune pour elle-même, confronter les diverses analyses entre elles,
les comparer avec d'autres systèmes, noter les concordances et les

différences, puis en rechercher les raisons. Sur chacun de ces points, en dépit
du ton un peu enthousiaste et peut-être aussi de légères exagérations,

quant à 1' « anomalie » du Discours par exemple, il convient de louer

l'objectivité de ce livre.
Fribourg, /renée Chevalier O. P.



120 Literaiische Besprechungen

C. Weinschenk : Das Wirklichkeitsproblem der Erkenntnistheorie und
das Verhältnis des Psychischen zum Physischen. — Leipzig, Reisland. 10

xxiv-184 SS.

Wie in seinem 1931 erschienenen Buch « Der Wahrnehmungsvorgang »,

ist es auch in diesem das Bestreben des Verfassers, an dem Dasein einer
vom Erkennen unabhängigen Außenwelt festzuhalten. Der naive Realismus
ist nach ihm der Standpunkt des erkenntnistheoretisch ungeschulten
Menschen, ihn vertritt auch im praktischen Leben selbst der Erkenntnistheoretiker

weiter. Daher ist der vorgefundene naive Realismus « der
einzigste und deshalb verbindliche Ausgangspunkt der Erkenntnistheorie ».

Nicht ist dies «der Satz vom Bewußtsein» (N. Hartmann), den man nur
in Inkonsequenz zu seinem eigenen erkenntniskritischen Standpunkt als
den ersten objektiv gegebenen Erkenntnisgegenstand ansprechen kann.
Allein, weil das naive Weltbild viele Sachverhalte enthält, die sich dem
naiven Realismus nicht einfügen, muß letzterer überwunden und in den
« erkenntnistheoretischen Realismus » umgewandelt werden. Nach diesem
erkennen wir durch den Wahrnehmungsvorgang (die « direkte Schau »)

die Außenwelt nur mittelbar. Denn die « Seitenschau » lehrt uns, daß der
Wahrnehmungsvorgang ein zentripetaler wirkursächlicher Kausalvorgang
ist, dessen letztes Glied die « Vorstellung als solche », dessen erstes Glied
die Außenwelt ist. Die Vorstellung als solche, das « Psychische » nach der
landläufigen Auffassung, ist uns unmittelbar gegeben — gegeben, nicht
erkannt : wir erfahren, erleben es nur, erkennen nur (mittelbar) seine
Existenz — ; mittels der Vorstellung aber erkennen wir — also nur
mittelbar — das, was am Platze des ersten Gliedes des Wahrnehmungsvorganges

steht, das « Physische ». Ein psychophysisches Problem in dem
bisher angenommenen Sinne gibt es nicht. Denn da wir das « Physische »

immer nur mittels der Vorstellung, diese selbst aber und alles « Psychische »,

was mit ihr zusammenhängt, nicht in ihrem « Ansich-sosein », sondern
allenfalls nur ihrer Existenz nach erkennen, ist es « uns nicht möglich,
das Physische und das Psychische zu vergleichen und auf diesem Wege
seine völlige Verschiedenheit zu erkennen ». Ja, da ein Streben, ein Wille
im Anorganischen wie im Organischen vorgefunden wird und zwischen
beiden Streben kein wesentlicher, sondern nur ein Unterschied dem Grade
nach besteht, ist es wahrscheinlich, daß alle Dinge physisch und psychisch
zugleich sind. Deshalb stößt auch die Annahme der Kausalkette des
Wahrnehmungsvorganges, die mit etwas « Physischem », der für sich
seienden Außenwelt, beginnt und mit etwas « Psychischem », der
Vorstellung als solchen, abschließt, auf keinerlei Schwierigkeit. All unser
Erkennen, so belehrt uns der Verfasser fortwährend, ist nur mittelbar
und geht nur auf einen kleinen Ausschnitt der Wirklichkeit. Das Bestreben
des Menschen muß es sein, « die Erscheinungen zu buchstabieren. Das
bedeutet die Erkenntnis der Wirklichkeit ». Aber daß wir in jeder
Hinsicht so beschränkt erkennen, das liegt nun einmal an unserer
Wahrnehmungsapparatur. Indes so ist es für die biologischen Erfordernisse
des Menschen von Nutzen.



Literarische Besprechungen 121

So sehr die Absicht des Verfassers zu begrüßen ist, an einer
bewußtseinsunabhängigen Welt festzuhalten und den idealistischen Standpunkt
der meisten modernen Erkenntnistheoretiker zu durchbrechen, so
unbefriedigend ist für den erkenntniskritischen Realisten die Methode, die der
Verfasser anwendet, und das Ergebnis, zu dem er kommt. Daß man doch
immer noch den « naiven » bzw. den natürlichen Realismus so leichten
Kaufs (theoretisch) preisgibt ohne Rücksicht auf die Konsequenzen, die
sich für die Theorie des Erkennens überhaupt, natürlich auch für das
Verstandeserkennen, daraus ergeben Man gebe sich doch einmal die
Mühe, den Sinnengegenstand genauestens zu bestimmen, ehe man dessen
Realität ablehnt. Wer die Lehre von dem Gegenstande « draußen » und
dem Gegenstande « drinnen » der äußeren Sinne zu der seinigen gemacht
hat und der Überzeugung ist, daß nur der Gegenstand drinnen von den
äußeren Sinnen so unmittelbar in seinem physischen Ansich erkannt wird,
wie er diesen vorliegt (vgl. Bd. 6 der deutschen Thomasausgabe, « Wesen
und Ausstattung des Menschen» [1937, A. Pustet, Salzburg, S. 516 ff.]
und die dort zitierten Ausführungen von Jos. Gredt über diesen Gegenstand),
der muß die Einwände, wie sie von dem kalten und lauwarmen Wasser,
von dem im Wasser gebrochen erscheinenden Stab und von dem für die
Wahrnehmung auseinanderfallenden Schuß und Fallen des Hasen usw.
hergenommen sind, für alte Ladenhüter halten, die längst nicht mehr
imstande sind, den erkenntniskritischen Sinnenrealismus zu widerlegen.
Sodann, was soll man mit dieser « mittelbaren » Erkenntnis anfangen, die
der Verfasser durchweg verficht, und mit der Unterscheidung von Erkennen
einerseits und Erfahren, Erleben, Gegebensein anderseits Ob der
Verfasser wirklich davon überzeugt ist, daß durchweg auch alle seine Erkenntnisse,

die er dem Leser vorsetzt, nur mittelbare Erkenntnisse sind, die
« eine Zauberwelt vortäuschen », und daß der Leser diese vorgetäuschte
Zauberwelt wiederum nur mittelbar erkennt Über die Allbeseeltheit der
Welt braucht man mit ihm nicht wissenschaftlich zu diskutieren, da er
seinem Standpunkte entsprechend nur Vermutungen anstellen kann. —
Gewiß stimmt man gern mit in den Ruf ein : « Zurück zu Aristoteles »

(S. 181), aber der Weg, den der Verfasser einschlägt, führt an Aristoteles
ein gut Stück vorbei.

Maria-Laach / Eibingen. P. Petrus Wintrath O.S.B.

Dogmatik.

M. Schmaus : Katholische Dogmatik. f. Bd. : Einleitung. Gott der
Eine und der Dreieinige (x-278 SS.) ; II. Bd. : Schöpfung und Erlösung
(xiv-462 SS.). — München, M. Hueber. 1937-38.

Der Verfasser dieser neuen, und man darf wohl sagen, neuartigen
Dogmatik glaubt wahrgenommen zu haben, « daß die theologische Wissenschaft

weithin für die Verkündigung der Offenbarung keine prägende
Gestalt besitze ». Dem Seelsorger fehle die Zeit, « um den weiten Weg
zurückzulegen, der von der Glaubenswissenschaft in das Reich des Glaubenslebens

führe» (Vorw. S. vi). Eine Abkürzung dieses Weges zu schaffen,



122 Literarische Besprechungen

ist der Zweck seines Werkes. Es soll die Dogmatik für das Leben unserer
Tage und in unseren Zeitverhältnissen fruchtbar, für Geist und Herz
anregend und wirkungskräftig machen.

Es ist anzuerkennen, daß Anlage und Ausführung des Werkes dieser
Zweckbestimmung in hohem Maße entsprechen. Sichtlich ist das intellektuelle,

abstrakte Moment stark zurückgedrängt, das emotionelle, auf
Willensanregung abzielende in den Vordergrund gerückt. Dahin weist die kurze
Behandlung der Begriffe, die Vermeidung der hervortretenden syllogistischen
Form, die Auswahl der Zeugnisse der Überlieferung, unter denen uns
viele begegnen, die man kaum je in einer Dogmatik angetroffen hat. Neben
Augustinus, dem der Löwenanteil zufällt, und andern Vätern erscheinen
die Viktoriner, Tauler, Seuse, Eckhart, auch moderne Mystiker, ferner
wiederholt Pascal und Newman ; im zweiten Bande lesen wir auch reichliche

Zitate aus zeitgenössischen Werken, z. B. von Guardini, K. Adam,
Grosche, Feuling ; sogar Gertrud von Le Fort ist mit einem Hymnus auf
Deutschland vertreten. Auch Emil Brunner, der Anhänger der
dialektischen Theologie, legt uns seine Auffassung vom Ineinanderwirken Gottes
und des Menschen im Glauben dar (Bd. 2 S. 73).

Ist so von Seiten des Stoffes für die Wachhaltung des Interesses
gesorgt, so schreitet anderseits auch die Darstellung, von den scholastischen
Fesseln des Syllogismus befreit, gewandt und beredt einher, die technischen
Ausdrücke sind mit Geschick verdeutscht. Den theologischen Kontroversen

wird wenig Platz eingeräumt. Die Richtung des Verfassers ist
nicht die streng thomistische seines Vorgängers auf dem Lehrstuhl der
Dogmatik, sondern eine eklektische. So entscheidet er sich (II. 260 f.)
eher für die skotistische als die thomistische Ansicht in der Frage, ob auch
ein begnadetes bloßes Geschöpf eine vollwertige Genugtuung für das

sündige Menschengeschlecht hätte leisten können ; ebenso in der Frage
nach dem Motiv der Menschwerdung. Der Sohn Gottes wäre nach dem
in der gegenwärtigen Heilsordnung gefaßten Dekrete Gottes Mensch
geworden, auch wenn Adam nicht gesündigt hätte. Die hiefür angeführten
Gründe sind aber nicht neu und auch nicht stichhaltig. In der Frage,
ob in Christus außer einer vollkommenen Menschennatur auch ein
geschaffenes Sein oder Dasein anzunehmen sei, neigt er mehr der thomi-
stischen Ansicht zu, obgleich sie nach seiner Meinung keine rechte Antwort
weiß « auf die Frage, wieso die menschliche Natur eigene Wirklichkeit
besitzen könne, ohne ein eigenes Dasein zu haben » (II. S. 293). Das alte
Mißverständnis gegen die reale Unterscheidung von Wesen und Dasein
in den Geschöpfen

Das möglichste Zurückdrängen schwieriger Abstraktionen, das Streben
nach Lebensnähe, manche tiefe und praktische Gedanken in einer gewandten,
lebenswarmen Sprache machen die Lektüre zu einem Genuß und es ist
nicht ohne Berechtigung, wenn auf dem äußeren Titelblatt des ersten
Bandes gesagt wird : « Hier ist ein frisches Lebens- und Lesebuch, das

Aufhellung und Klärung bringt und unser Glaubenswissen in Geist, Herz
und Wort lebendig werden läßt ».

Ein Lebens- und Lesebuch ; aber auch ein Lehr- und Lernbuch der



Literarische Besprechungen 123

Dogmatik Nach dem Vorwort zum ersten Band konnte man der
Meinung sein, der Verfasser setze voraus, daß der Benutzung seines Werkes
das Studium einer streng wissenschaftlichen Dogmatik zur Seite oder
vorausgehe. Im Vorwort zum zweiten Band wird diese Auffassung aber
deutlich abgelehnt. Das Werk will nicht bloß ein Lebensbuch, sondern
auch ein Lernbuch sein. Als solches aber es rückhaltslos zu empfehlen,
dürfte schwer sein angesichts einer weitgehenden Vermeidung der
scholastischen Methode.

Diese scholastische Methode, wie sie, allerdings mit großer Verschiedenheit

und Freiheit im Einzelnen, ganz allgemeine Überlieferung im Betrieb
des katholischen Theologiestudiums ist, erscheint ja mit ihrer sorgfältigen
Herausarbeitung der Begriffe und ihrem streng syllogistischen
Voranschreiten einer gefühlvollen und phantasiereichen, an Sport, Film und
Radio mehr als an das Denken gewöhnten Jugend im Anfang vielleicht
unsympathisch, besonders wenn sie Urteile darüber hört, wie Dr. Schmaus
Bd. I S. 55 eines ausspricht : « Nehmen sich unsere sorgfältig geordneten
Begriffe nicht manchmal wie ein feingesponnenes Leichentuch aus, mit
dem wir die Wirklichkeit zudecken # Aber gerade die geschmähte scholastische

Methode ist erfahrungsgemäß am geeignetsten, ja gewissermaßen
notwendig, um zu gründlichen theologischen Kenntnissen und deren
selbständigen Gebrauch zu gelangen, also das Ziel zu erreichen, das die heilige
Seminarkongregation in ihrem Erlaß vom 12. Januar 1931 (A. A. S. 1931, 268)
aufstellt : « ut (auditores) apti paratique efficiantur non solum ad falsa
systemata erroresque antehac exortos diiudicandos et refutandos, sed

etiam ad discernendas et ex veritate aestimandas sententias novas, quae
forte in disciplinis theologicis et philosophicis exoriantur ». Im gleichen
Sinn stellen auch die normae générales, die der Apost. Konstitution Pius' XI.
« Deus scientiarum Dominus» vom 24. Mai 1931 beigefügt sind, die
Forderung : « In Facultate theologica principem locum teneat sacra Theo-
logia. Haec autem disciplina methodo cum positiva tum scholastica
tradenda est ; ideo veritatibus fidei expositis et ex sacra Scriptura et
Traditione demonstratis, earum veritatum natura et intima ratio ad prin-
cipia et doctrinam S. Thomae Aquinatis investigentur et illustrentur ».

(A. A. S. 1931, 253). Daß in den gebräuchlichen Lehrbüchern der kathol.
Dogmatik — und von diesen muß doch obiger Ausspruch des Verfassers
verstanden werden — die Begriffe wie ein Leichentuch sich über die
Wirklichkeit ausbreiten, ist eine Phrase, die der Autor Bd. I S. 120 bezüglich
eines der abstraktesten Begriffe selbst widerlegt, wo er schreibt : « Mag
die Grundbestimmung Gottes als absolutes Sein auf den ersten Blick als

unlebendig erscheinen, so trägt sie doch stärkste religiöse Kraft in sich ».

Er weist dies dann auf 4 % Seiten auch sehr gut nach. Aber ähnlich wie
mit diesem verhält es sich auch mit andern theologischen Begriffen. Sie

tragen Leben in sich. Dieses Leben geschickt aufzuzeigen, wie Dr. Schmaus
sich mit Erfolg bemüht, ist gewiß verdienstlich und anerkennungswert ;

aber nicht weniger verdienstlich ist die klare und richtige Herausarbeitung
und sorgfältige Ordnung dieser Begriffe und ihre Anwendung zur Beleuchtung

und richtigen Beurteilung der immer neu an den Menschengeist heran-



124 Literarische Besprechungen

tretenden religiösen und sittlichen Fragen. Ja, diese Arbeit ist, besonders
in der gegenwärtigen Zeit chaotischer Begriffsverwirrung und
Gefühlsverirrung, noch wichtiger als jene, insofern sie die notwendige Voraussetzung

der Fruchtbarmachung ist und von selbst zu dieser drängt.
Kurz also, als Lehr- und Lernbuch der Dogmatik scheint mir das

vorliegende Werk, trotz anderweitiger Vorzüge, wegen zu starker
Vernachlässigung der erprobten scholastischen Methode weniger geeignet zu
sein. Auch sonst scheint das Streben nach eindrucksvollem Aufzeigen
von Lebenswerten zu Formulierungen geführt zu haben, die mindestens
ungewohnt sind. So ist nach § 2 S. 4 « Gegenstand der Theologie Gott,
und zwar nicht Gott an sich, sondern indem er sich in dem in der Kirche
fortlebenden Christus offenbart ». Der gleiche Gedanke kehrt wieder S. 55 :

« Der Gott, den sie (die Dogmatik) schildert, ist nicht Gott an sich, sondern
der in Liebe unser Heil wirkende Gott». Der hl. Thomas (I q. 1 a. 7),
Scotus (Prol. Sent. Q. III), Cajetan in I q. 1 a. 7 sagen das Gegenteil.
Und, wie es scheint, mit Recht. « Haec enim (seil, cognitio secundum
propriam quidditatem) est prima, secundum naturam, cognitio omnium
et fundamentum ceterorum » (Cajet. 1. c. n. I). Übrigens vgl. C. Vat. S. III,
cap. 2. Denz. 1782.

Gegenüber dem die geistige Atmosphäre vergiftenden Modernismus
und seiner Auffassung vom Ursprung und von der Entwicklung der Dogmen
(cf. Denz. 2078, 2079, 2089) scheinen die Ausführungen S. 15 etwas
mißverständlich zu sein : « Das Christentum ist erstlich nicht Lehre, sondern
Leben Indem sich die Kirche ihr eigenes göttliches Leben zum
Bewußtsein bringt und es in Begriffen ausspricht, entsteht ein Dogma ».

S. 22 wird « der tiefere innere Grund der Unfehlbarkeit des Papstes »

hergeleitet aus der Unfehlbarkeit der Kirche, die der fortlebende Christus
ist und die im Papste « ihre einheitliche zusammenfassende Darstellung »

erfahre. Gegen Richer, Gallikanismus, Jansenismus und Febronius wäre
vielmehr zu betonen, daß die Unfehlbarkeit des Papstes und der lehrenden
Kirche die Quelle der Unfehlbarkeit der Gesamtkirche ist.

S. 42 wird im Eifer für das religiös Lebendige der Glaube definiert
als « ein aus liebender Bereitschaft für Gott geborenes und in Liebe zu
ihm mündendes Ja zu Gott, der in Christo auf uns zugeht ». Der tote
Glaube besitze für das Heil keinen Wert. Aber er ist eben doch, wenn
auch nicht lebendiger, so doch wahrer Glaube (cf. Cone. Trid. S. VI,
can. 28. Denz. 838), auch so eine große Gnade Gottes, zwar ohne Verdienst
für den Himmel, aber immerhin ein wertvoller Anknüpfungspunkt für die
auf die Rückkehr zu Gott hindrängenden aktuellen Gnaden.

Daß S. 35 dem hl. Augustin ohne nähere Unterscheidung zugeschrieben
wird, er habe gegen sein Lebensende die Lehre vom partikulären
Heilswillen Gottes vertreten, ist auffällig, nachdem erst neulich P. Pelland S. J.
in seinem Werk über Prosper von Aquitanien und sein Verhältnis zu
Augustin wieder festgestellt hat, daß die Beschränkung des Heilswillens
Gottes bei Augustinus sich nur auf die voluntas absoluta od. consequens,
nicht auf die voluntas antecedens bezieht, wie schon der hl. Thomas
(I. S. d. 46 q. 1 a. 1 ad 1) den hl. Augustin verstanden hat.



Literarische Besprechungen 125

Ein Widerspruch besteht zwischen S. 51 : « Doch kann manches
Dogma nur aus der Überlieferung aufgezeigt werden », und S. 36 : « Das
Mehr (in der Überlieferung gegenüber der Heiligen Schrift) betrifft streng
genommen nur die Kindertaufe ».

Im 2. Bd. S. 181 wird gesagt: «Ja, es gehört geradezu zum Wesen
der Freiheit, daß die Vernunft die letzten Gründe des Willens nicht
durchschauen kann ». Eine durchaus unrichtige Forderung

S. 189 f. wird zweimal das unbezweifelt echte Werk Contra Gentes
des hl. Athanas einem « Pseudo-Athanasius » zugeschrieben.

S. 200 führt der Verfasser als Lehre des hl. Thomas an, daß der Wert
der Gemeinschaft höher steht als der Wert des auf derselben Seinsebene

liegenden Einzelwesens, und fährt dann fort : « Darum ist der Einzelmensch
mit allem, was er ist und hat, der Gemeinschaft verpflichtet ». Das lautet
doch allzu totalitär, und schon um bekannter Zeitirrtümer willen war die
wichtige Einschränkung, die der hl. Thomas macht, klar und deutlich
ebenfalls auszudrücken. S. die sehr gute Darstellung des Problems « Gemeinschaft

und Individuum » nach St. Thomas bei R. Linhardt, Die Sozial-
Prinzipien des hl. Thomas von Aquin, S. 154 f.

Alle die gemachten Bemerkungen sollen dem Urteil keinen Eintrag
tun, daß das Buch, wenn auch nicht als Lehrbuch, für den Theologen und
den Seelsorger doch ein sehr gutes Hilfsmittel sein kann, um die im Dogma
der katholischen Kirche gelegenen Kräfte zur Heiligung der Seelen und
Belebung des religiösen Eifers in sich und andern fruchtbringend zu machen.
In diesem Sinn ist es bestens zu empfehlen. Auch gebildeten und religiös
ernst denkenden Laien kann es großen Nutzen bringen.

Für eine sicher bald zu erwartende Neuauflage sei von den
verschiedenen Druckfehlern wenigstens auf folgende besonders störende
aufmerksam gemacht. S. 99 heißt es von Johannes Philoponus : «Er kam durch
die Anwendung der aristotelischen Substanzlehre zu der Ansicht, daß die
drei göttlichen Personen drei Individuen der Gattung Mensch (sie sind ».

S. 127 ist von mittelbaren und unmittelbaren, statt mitteilbaren und
unmitteilbaren Eigenschaften Gottes die Rede.

S. 202 ist im Zitat aus dem hl. Thomas — so viel ich sehe, dem einzigen
ausführlicheren von ihm im I. Bd. — durch Ausfallen einer halben Zeile
der Sinn unverständlich geworden.

Stift Einsiedeln. P. Meinrad Benz O. S. B.

F. Diekamp : Katholische Dogmatik nach den Grundsätzen des heiligen
Thomas. II. Bd. siebente, III. Bd. siebente und achte vermehrte und
verbesserte Auflage. — Münster i. W., Aschendorff. 1936-37. x-574 ;

vni-493 SS.

Schon wiederholt ist im Divus Thomas das vorliegende, treffliche
Lehrbuch der Dogmatik angelegentlich empfohlen worden. Besonders
ausführlich geschah dies im Jahrgang 1924 S. 367 ff-, wo das Werk um
seiner Vorzüge nach der positiven wie nach der spekulativen Seite hin
freudig begrüßt wurde als ein sehr geeignetes Hilsmittel für Lehrende



126 Literarische Besprechungen

und Lernende, um die hl. Theologie ad Angelici Doctoris rationem, doc-
trinam et principia zu studieren, wie es die Kirche im CJC can. 1366 § 2

vorschreibt. Das war bei Gelegenheit der 3. bis 5. Aufl. Im Jahrgang 1933
S. 457 ff. konnte dann die 6. Auflage mit ihren Änderungen und Verbesserungen

angezeigt werden. Schon im Jahrgang 1935 S. 112 besprach dann
P. Horvath den 1. Bd. der 7. Auflage, dem sich hier der 2. und 3. Band
anschließen, letzterer als 7. und 8. Auflage. Beide Bände bezeichnen sich
mit Fug und Recht als vermehrte und verbesserte Auflage, wenngleich
die Seitenzahl kaum merklich vermehrt, im 2. Bd. durch bessere Anordnung
des Druckes sogar um ein Weniges vermindert erscheint. Denn überall
tritt die eifrige Sorge zutage, das Werk auf der Höhe zu halten, zu neu
auftauchenden Fragen Stellung zu nehmen, auf beachtenswerte
Neuerscheinungen hinzuweisen. Davon zeugen besonders die reichen,
aufmerksam nachgetragenen Literaturangaben am Anfang der Abschnitte
und am Schluß der einzelnen Paragraphen. Auch innerhalb des Textes
sind verschiedene Verbesserungen und Zusätze angebracht, z. B. Bd. 2 S. 33

eine Ausführung gegen P. Stuflers S. J. Behauptung, der hl. Thomas habe
eine bloß mittelbare Mitwirkung Gottes zu den Tätigkeiten der Geschöpfe
gelehrt. Das dort Gesagte ist gut und wahr, wird aber bei P. Stufler kaum
eine Änderung seiner Ansicht bewirkenl.

Bei der Behandlung der dogmatischen Lehre von den heiligen
Sakramenten räumt der Verfasser auch den verschiedenen Kontroversfragen,
z. B. über die Wirkungsweise der Sakramente, die Furcht- oder Liebesreue,
die Meßopfertheorien usw. einen gebührenden Platz ein. Seine Ausführungen
sind immer sehr überlegt und beachtenswert, doch können sie natürlich
nicht immer eine endgiltige Zustimmung erwarten. Was z. B. über die
Notwendigkeit einer anfänglichen Liebe des Wohlwollens zu Gott zum
fruchtbaren Empfang des Bußsakramentes S. 270-276 gesagt ist, vermag
nicht restlos zu befriedigen. Wenn die Furchtreue, trotzdem sie den
Willen wirksam von der Anhänglichkeit an die Sünde abwendet, als
Disposition im Bußsakrament wirklich nicht genügt, scheinen bei Hinzutritt

einer bloß anfänglichen, also unwirksamen Liebe des Wohlwollens
eben nur zwei ungenügende Dispositionen zusammenzutreffen. Woher soll
da das Genügen kommen Wenn zwei Kurzsichtige ihre Sehkraft
vereinigen, erreichen sie das ferne Ziel doch nicht. Auch dürfte das
Wahrheitsmoment, das in der Meßopfertheorie des Lessius und vieler anderer
enthalten ist, in der Ablehnung S. 264 doch etwas unterschätzt sein. Daß
das Bußsakrament nicht zugleich gültig und doch unfruchtbar sein und
darum kein Wiederaufleben stattfinden könne, wird (S. 44, 45, 59) ohne
Andeutung einer anderen möglichen Lehre ausgesprochen, obgleich bei

1 Wer wie P. Stufler auf Grund solcher Beweise, wie er sie in zwei neuerlichen

Artikeln der Innsbrucker Zeitschrift für kath. Theol. vorgebracht hat,
hartnäckig bei der Behauptung beharren kann, der hl. Thomas habe in I. S. d. 38
q. 1 a. 5 die praedeterminatio physica « glattweg abgelehnt », mit dem dürfte
wohl über diesen Gegenstand wissenschaftlich nicht mehr nutzbringend zu
verhandeln sein. Vgl. « Divus Thomas», Jahrg. 1936, S. 255 ff.; 1937, S. 371 ff.



Literarische Besprechungen 127

älteren und neueren Theologen, auch so unzweifelhaft echten Thomisten
wie den Salmatizensern, Johannes a S. Thoma, Gonet etc., ja beim
hl. Thomas selber sich sehr beachtliche Gründe für die Ansicht finden,
daß das Bußsakrament gültig und doch unfruchtbar sein und bei
eintretender genügender Disposition aufleben könne. S. 55 wird über die
dunkle Stelle beim hl. Paulus I. Cor. 15, 29 (Taufe für die Verstorbenen)
auf einen Aufsatz von J. Delazow im Angelicum verwiesen, dessen Deutung
besser als andere dem Kontext entspreche. Möchte der Verfasser in einer
Neuauflage diese kurz angeben, denn leider besitzen nicht alle diese sehr
schätzbare Zeitschrift.

Zu den Worten S. 205, Jesus habe « ganz freiwillig seine Seele vom
Leibe getrennt» (Joh. 10, 17 f.) vergleiche St. Th. III q. 47 a. 1.

Zum Schluß sei noch auf zwei Druckfehler hingewiesen, die in
4 Auflagen sich hartnäckig behauptet haben. S. 303, Zeile 9 von unten
lies quidam statt quidrm ; S. 308, Z. 17 von oben lies 1. Joh. 2, 1 f. statt
1. Joh. 2, 1 ; denn der entscheidende Text folgt erst im 2. Vers.

Einsiedeln. P. Meinrad Benz O. S. B.

Pastoral.

C. Noppel S. J. : Aedificatio Corporis Christi. Aufriß der Pastoral. —
Freiburg i. Br., Herder. 1937. x-210 SS.

Wenn vorliegendes Werk sich als « Aufriß der Pastoral » bezeichnet,
so ist dabei Pastoral oder Hirtenamt im engeren Sinne zu nehmen, d. h.
mit Ausschluß der Homiletik, Katechetik und Liturgik. In einem ersten
Teil : Gemeinschaftsseelsorge, wird außer von den Personen, baulichen und

dienstlichen Mitteln besonders gehandelt von der Organisation der
Seelsorge in Pfarrei, Diözese und Land. Der zweite Teil : « Die Einzelseelsorge

» gibt kurze Bemerkungen über die Verwaltung der Sakramente
für alle Gläubigen ; dann folgen zwei weitere Kapitel über die pastoreile
Anleitung zum Streben nach Vollkommenheit und über die Seelsorge der
Anormalen und Kranken. Den Schluß bildet ein sehr interessantes Kapitel
über Konversion und Konvertiten von einem dänischen Konvertiten
Lie. Jakob Hjorth.

Der Verfasser verfügt über reiche Erfahrungen aus den verschiedensten
Verhältnissen und bietet wertvolle Anregung zu klugem und eifrigem
Wirken im Weinberge des Herrn. Wenn er sein Vorwort beginnt mit den
Worten Pius' XI : « Wahrhaftig, es genügt nicht mehr die Pastoraltheologie
von ehedem », so bezieht sich das wohl besonders auf das über die
Organisation der Seelsorge S. 58-137 Gesagte. Es werden da viele
praktische Winke gegeben, wie der Pfarrer die verschiedenen Altersgruppen
und Geschlechter mit dem Geiste Christi durchdringen, die Katholische
Aktion verwirklichen, die verschiedenen, vielgestaltigen Vereine mit ihr
verbinden und der Pfarrgemeinde ohne deren Zersplitterung und
Auflösung einordnen kann. Wenn bei der Lesung des ganzen Buches die
Furcht auftauchen will, es möchte der Geist des Pfarrers in Gefahr gebracht



128 Literarische Besprechungen

werden, ob all des Zugemuteten im
das nicht die Schuld des Verfassers,
eifrigen Pfarrklerus eben in großen
Das Werk kann bestens empfohlen

Stift Einsiedeln.

äußeren Betrieb unterzugehen, so ist
sondern der Zeitverhältnisse, die dem
Pfarreien Riesenaufgaben auferlegen,
werden.

P. Meinrad Benz O. S. B.

0. Schöllig : Die Verwaltung der Sakramente unter Pastoralen Gesichtspunkten.

— Freiburg i. Br., Herder. 1936. x-446 SS.

Die heilige Kirche drückt in ihrem offiziellen Buch, dem Rituale
Romanum (tit. I n. 3), ihre hohe Auffassung von der Bedeutung der heiligen
Sakramente aus mit den Worten : « In Ecclesia Dei nihil sanetius, aut
utilius, nihilque excellentius, aut magis divinum habetur quam Sacramenta
ad humani generis salutem a Christo Domino instituta ». Gilt dies für
alle Zeiten, Völker und Verhältnisse, so gilt es gewiß doppelt heute, wo
so viele andere wirksame Mittel der Seelsorge gewissenorts der Kirche
erschwert oder ganz verwehrt sind. Daraus ist zu ersehen, welchen Dank
ein Buch verdient, das in mustergiltiger Weise dazu anleitet, die Sakramente

im Geiste Christi zu verwalten und ihre Kraft für die Seelen wirksam
werden zu lassen. Dieses Lob verdient ohne Übertreibung das vorliegende
Werk des Subregens am Priesterseminar St. Peter im Schwarzwald, Otto
Schöllig. Wie der Titel ankündigt, beschränkt sich der Verfasser auf die
Darstellung der Verwaltung der Sakramente ; die dogmatische Lehre ist
ihm vertraut, wird aber im Buch vorausgesetzt. Die praktische Seite
aber wird nach allen Seiten, nach der Moral, dem Kirchenrecht, der
Pastoral so vollkommen dargeboten, daß dem Spender der Sakramente
kaum ein Fall begegnen dürfte, bei dem dieses Werk ihn ratlos lassen
wird. Dabei spricht aus jeder Seite die Liebe und der Eifer des Seelsorgers
und die weise Maßhaltung und Klugheit des erfahrenen Seelenhirten.
Das gilt in besonderer Weise von der Behandlung des Bußsakramentes,
und hier wieder ganz vorzüglich vom fünften Abschnitt : « Besondere
Behandlung bestimmter Klassen von Pönitenten » (S. 250-358). Jedem
jungen Priester ist Schöllings Werk als Ratgeber und Führer für das
verantwortungsvolle Amt des Beichtvaters bestens zu empfehlen, aber
auch der im Dienste der Seelen ergraute Seelsorger wird darin reiche
Aufmunterung und Belehrung finden.

Für eine Neuauflage sei darauf hingewiesen, daß nach CJC c. 1017 § 1

ein formloses Verlöbnis in utroque foro ungiltig ist, entgegen der
Darstellung S. 378.

Stift Einsiedeln. P. Meinrad Benz O. S. B.


	Literarische Besprechungen

