Zeitschrift: Divus Thomas
Band: 17 (1939)

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Literarische Besprechungen.

Patrologie

1. D. van den Eynde O.F. M.: Les normes de l'enseignement chrétien
dans la littérature patristique des trois premiers siécles. Universitas Catho-
lica Lovaniensis, Dissertationes ad gradum magistri in Facultate Theo-
logica consequendum conscriptae Series II. Tom. 25. — Gembloux,
J. Duculot — Paris, Gabalda & Fils. 1933. xxvii-360 pp.

2. F. Dorr: Diadochus von Photike und die Messalianer. Ein Kampf
zwischen wahrerund falscher Mystik im fiinften Jahrhundert. — Freiburg
i. Br., Herder. 1937. xv-145 SS.

3. B. Steidle O. S. B.: Patrologia seu historia antiquae litteraturae
ecclesiasticae scholarum usui accommodata. — Friburgi Br., Herder. 1937.
xvIiI-294 pp.

4. J. Hosse: Die Kirchenviter und das Evangelium. Erliuterungen
der Heiligen Viter zu den Sonn- und Festtagsevangelien, ausgewiahlt und
iibertragen aus der Catena Aurea des hl. Thomas von Aquin. - Frei-
burg i. Br., Herder. 1937. 1x-242 SS.

5. L. Hammersberger 8. M. : Die Mariologie der ephremischen Schriften.
Eine dogmengeschichtliche Untersuchung. — Innsbruck, Tyrolia.1938. 88 SS.

6. B. Altaner : Patrologie. — Freiburg i. Br., Herder. 1938. xvI-353.

I. Offenbarung, Schrift, Uberlieferung, kirchliche Lehrgewalt, Tauf-
symbol als Glaubensnormen in der friihchristlichen Zeit unterscheiden,
dieselben von ihrem ersten Auftauchen an nach Eigenart und normativer
Bedeutung bestimmen, ihre -Entwicklung bis zu den ersten Stufen einer
systematischen Eingliederung verfolgen, ist ein viel umstrittenes, gegen-
satzlich geléstes Problem. Nach A. Harnack fand im 2. Jahrhundert
unter dem EinfluB des Gnostizismus, Markionismus und Montanismus
eine vollige Umwilzung statt. Mit der Aufstellung des Taufsymbols, mit
der Bestimmung des neutestamentlichen Kanons, mit der ausschlieBlichen
Ubertragung der Lehrgewalt an den monarchischen Episkopat hatte die
friihkatholische Kirche in dieser Umwandlung ihre endgiiltigen Glaubens-
normen gefunden, allerdings unter Preisgabe der urchristlichen Auffassung.

R. Seeberg mildert diese radikal transformistische Lésung im Sinne
einer durch die genannten Irrlehren freilich begiinstigten Entwicklung
im Friihchristentum bereits vorhandener Elemente. Das Hauptergebnis :
Die Absorbierung und Verdringung des prophetischen Charismas durch
das hierarchische Amt, bleibt indes das gleiche.

In einer Gesamtdarstellung, die sich zeitlich auf die ersten drei Jahr-
hunderte der patristischen Literatur beschrinkt, unterzieht D. v. d. Eynde



Literarische Besprechungen 109

die Frage einer neuen Untersuchung. Zweck ist nicht Kritik genannter
Losungen. Tatsdchlich fithrt sie zur Ablehnung derselben : Zwischen den
frithchristlichen Verfassern (Apostolische Viater und Apologeten) und den
spateren (mit und nach Irenaeus) besteht ein Unterschied. Die Lehre
der Letzteren ist eine systematische Zusammenfassung und Einordnung
bereits in der Urkirche feststellbaren Gedankengutes. Im Kampf gegen
die Haeresien hat die Kirche die Normen, welche sie bereits besal3,
gerechtfertigt und verankert. Sie hat dieselben nicht erst geschaffen. Die
Lehren gewannen an Klarheit, die Ausdrucksweise wurde bestimmter,
neue Ausblicke offneten sich. Eine Entwicklung ist daher unverkennbar.
Sie entspricht aber nicht den Erklirungen der liberalen Kritik. Sicher
betonen die apostolischen Viter die charismatischen Gaben mehr. Der
behauptete Widerspruch zwischen Geist und Amt laBt sich aber nicht
erweisen. Ungelést blieben mehrere Fragen. Der Gedanke eines Fort-
schrittes im Glauben ist den Vitern fremd. Die Beziehungen zwischen
Schrift und Uberlieferung sind noch nicht allseitig beleuchtet. Man weil3,
daB die Uberlieferung in Fragen des Kultes und der Disziplin iiber die
Schrift hinausgeht. Auf die Glaubenslehre hat man diesen Grundsatz
nicht angewandt (Streit um die Giiltigkeit der Ketzertaufe). Auch der
Lehrprimat der réomischen Kirche ist nicht zu einer abgeschlossenen Ent-
wicklung gekommen.

Diese Ergebnisse sind die Frucht einer sauberen, quellenmiBigen,
einwandfreien Methode, die sich immer wieder auf gréBte Objektivitit
besinnt. Eine angenehme Note von Originalitit iiberrascht uns nicht
selten in Einzelheiten. Der Autor verdankt sie seinem unbefangenen,
personlichen Herantreten an die Quellen. Die Zeiten, in welchen man
bisweilen aus einseitig polemischer Einstellung Auffassungen spiterer
Jahrhunderte unterschiedslos in die Anfinge zuriickprojizierte, scheinen
gliicklicherweise im Schwinden begriffen. Man wird dem Verfasser nicht
den Vorwurf machen koénnen, sich z. B. zum romischen Primat nicht mit
groBer Zuriickhaltung geduBert zu haben. Sicher beweist die Kontroverse
iber die Giiltigkeit der IKetzertaufe, dal der Gedanke eines verpflich-
tenden Lehrprimates der réomischen Kirche noch nicht iiberall und nicht
zu jeder Zeit und nicht in aller Klarheit erfaBt war. Indessen sind das
sich immer gleich geblicbene BewuBtsein Roms (Osterfeststreit ! Ketzer-
taufstreit ! Sabellianische Kontroverse !), das allerdings auch nicht voll-
kommene Zeugnis des Irenaeus, das Verhalten eines Dionysius von
Alexandrien, der sich ohne weiteres Rom fiigt — ich vermisse die Stelle
beim Verfasser —, der stete Versuch aller, Haeretiker wie Orthodoxen,
die Zustimmung Roms als der entscheidensten Kirche fiir sich zu gewinnen,
eindrucksvolle Hinweise auf einen gewissen normativen Charakter des
romischen Glaubens bereits in der vorkonstantinischen Zeit.

Dem bekannten Irenaeustext Adv. Haer. III, 3, 2 wird eine sorg-
faltige Behandlung zuteil (S. 170 ff.). Unter Zuhilfenahme der neugefun-
denen armenischen Bruchstiicke gibt der Verfasser «principalitas» mit
« Ursprung » («origine ») wieder. Dem lateinischen Wort hitte im ver-
lorenen griechischen Urtext %077, dayaiov oder %pyx:dét7c entsprochen und



110 Literarische Besprechungen

nicht wie man seit Harnacks Untersuchungen gewdhnlich annahm adfevria,
Man kann dem Verfasser zustimmen, wenn dieser Ausdruck wirklich nicht
nur eine zeitliche Prioritit, sondern einen auf (apostolischen) Ursprung
beruhenden Vorrang besagt. Zum Vergleiche kénnte man Tertullian, De
praescr. haer. c. 32 sq. heranziehen.

Von allgemeinem Interesse diirfte auch sein, daB «regula veritatis »
bei Irenaeus nicht technischer Ausdruck fiir Taufsymbol, sondern gleich-
bedeutend mit Inhalt der apostolischen Predigt und Uberlieferung ist
(S. 282 ff.).

Cyprian mit Irenaeus und Tertullian der katholischen Periode ver-
glichen bedeutet in der Geschichte der Glaubensnormen ein Riickschritt.
Er ordnet die Uberlieferung der Kirche, selbst der rémischen Kirche,
unter die « Ratio » und die Offenbarungen des Geistes, welche die Abweich-
ungen von der wahren Lehre des Herrn wieder richtigstellen (S. 251).

Unter den kleineren Korrekturen erlauben wir uns eine zu Seite 66.
Der griechische Text aus Justins Apologie (I c. 67, 3) iiber die Schrift-
lesung vor der Eucharistiefeier lautet: « Denkwiirdigkeiten der Apostel
oder (%) die Schriften der Propheten ».

Diese kleinen Aussetzungen vermogen den besten Eindruck nicht zu
verwischen.

2. Die von Diadochus in den « Kapiteln » bekidmpften Gegner sind
die Messalianer. Sehr wahrscheinlich waren die fdlschlich Makarius zu-
geschriebenen Geistlichen Homilien fiir Diadochus die Veranlassung zur
Bekdmpfung jener Pseudomystik, die sowohl in ihnen wie in andern
Schriften verbreitet worden war (I. Abschnitt: Die Gegner SS. 10-43).
Die Homilien sind daher sicher messalianisch und héchstwahrscheinlich
vor dem Jahre 450 entstanden (S. 135 f.).

Bei dieser Auseinandersetzung wurden die Begriffe Gnade und Erb-
stiinde klarer umrissen. Taufgnade und Tugendgnade, Erbschuld und
Folgen der Erbschuld als Verwundung der menschlichen Natur werden
deutlich getrennt (II. Abschnitt : Die Theologie des Diadochus SS. 44-93).

Diadochus hat die erste systematische Abhandlung iiber die Unter-
scheidung der Geister geschrieben. Seine Mystik hilt die Mitte zwischen
der extremen Richtung des Messalianismus und der klassischen Richtung
der «spekulativen Mystik ». Diadochus glaubt mit der letzteren an die
wesentliche Dunkelheit aller irdischen Gotteserkenntnis. Er hebt aber
das erfassungsgemaBe Innewerden Gottes zum mystischen Ideal (III. Ab-
schnitt : Die Unterscheidung der Geister SS. 94-134).

Diese Zusammenfassung laBt vorliegende Arbeit von F. Dg» ohne wei-
teres als eine Bereicherung unserer Kenntnisse iiber die literargeschichtliche,
dogmatische, mystische Stellung und Bedeutung eines nur wenig bekannten
und behandelten Autors erkennen. Ob das literargeschichtliche Problem
vollig geklirt ist ? Eine Vertiefung der Psychologie des Diadochus nach
der philosophiegeschichtlichen Seite hin wire wiinschenswert. In wie weit
wirken neuplatonische Einfliisse nach ? Der Dogmatiker wird mit Genug-
tuung die iiberraschend klaren Ausfiihrungen und Unterscheidungen des
Diadochus iiber Gnade und besonders iiber Erbsiinde lesen. Sie sind eine



Literarische Besprechungen 11

gute Parallele zu den abendlindischen Kontroversen aus der gleichen Zeit.
Indessen ist der Autor nicht von Ubertreibungen frei, z. B. S. 46:
« Mit einer fiir das fiinfte Jahrhundert staunenswerten Genauigkeit kenn-
zeichnet er (Diadochus) in einem Satz die ganze sakramentale Wirksam-
keit : Wir werden wiedergeboren mittels des Wassers durch die Kraft
des Heiligen Geistes ». Tertullian, um nur ihn zu erwihnen, ist solches
nicht fremd.

3. Seit den langst vergriffenen Institutiones Patrologiae von J. Fessler
und deren Neuauflage durch B. Jungmann kam keine Patrologie in latei-
nischer Sprache heraus. B. Steidle erneuert den Versuch. Die in den letzten
Jahren auf dem Gebiete der patrologischen Handbiicher sich geltend
machende Methode strebte mehr und mehr nach materieller Vollstindig-
keit in Angabe des Quellen- und Literaturmaterials. Die dogmen- und
liturgiegeschichtliche Seite wurde zuriickgedringt. Diese Entwicklung
geht hier weiter. Das Buch von B. St. ist ein sehr wertvolles und empfehlens-
wertes Repertorium, das jedem, selbst dem Lehrer eine schnelle Informa-
tion iiber patrologische Probleme, Quellen, Literatur ermdéglicht und dem
Schiiler einen Rahmen gibt, in den er die vom Lehrer gebotenen weiteren
Kenntnisse in altchristlicher Geschichte, Dogmatik und Liturgie einfiigen
kann.

Die Einteilung ist im allgemeinen die iibliche, durch Chronologie und
Geographie gegebene. Die bereits bei Rauschen-Altaner (den der Ver-
fasser zum Vorbild nimmt) betonte Sonderbehandlung der historischen
und hagiographischen Literatur kommt hier noch stirker zum Vorschein.
Wihrend in den drei ersten Teilen die « Patres » behandelt werden, befaft
sich der letzte Teil mit der geschichtlichen, hagiographischen, liturgischen
Literatur, den dogmatischen und rechtlichen Sammlungen. In einem
Anhange werden die Apokryphen untergebracht. Diese Aufteilung hat
unbestreitbare pddagogische Vorziige. Sie hat auch ihre Schwichen.
Manche Autoren lassen sich wegen ihrer Allseitigkeit und zum Teil auch
wegen ihrer eigenartigen Stellung zur Kirche und zum Dogma (Patres!)
in kein einheitliches Schema, sondern nur in eine Zeit hineinstellen. Die
Indices erlauben freilich ein rasches Auffinden.

Uberaus reichhaltig ist die Literaturangabe. Trotzdem der Verfasser
diesbeziiglich nur reiches Lob verdient, erlauben wir uns einen zufilligen
Hinweis auf einen Artikel des Meisters der neutestamentlichen Exegese
P. Lagrange iiber das neugefundene Diatessaronfragment von Dura
Europos in Rev. Bibl. 44 (1935) 321 ff.

Ubersichtlich und angenehm in Druck und Ausstattung, klar im
Aufbau, einfach in der Sprache, vollstindig in der Aufzihlung auch der
nur dem Namen nach bekannten alten Autoren, reich in den Literatur-
angaben, bescheiden im Preis diirfte dieser Verdffentlichung weite Ver-
breitung beschieden sein.

4. Ubersetzungen ausgewihlter Schriften und Einzeltexte aus den
Kirchenvitern erfreuen sich in letzter Zeit groBer Beliebtheit. In den
Veréffentlichungen des Instituts fiir neuzeitliche Volksbildungsarbeit
(Dortmund) liBt J. Hosse eine Auswahl von Vitertexten zu den Sonn- und



112 Literarische Besprechungen

Festtagsevangelien erscheinen, die der Catena Aurea des hl. Thomas
entnommen, nach bestimmten Gesichtspunkten gekiirzt und deutsch iiber-
setzt wurden. Der Verfasser verfolgt dabei keinerlei wissenschaftliche
Zwecke. Die einzelnen Texte wurden daher nicht nach Fundort und
Authentizitit untersucht und vermerkt. Das Buch will vielmehr alt-
christliches Gedankengut in gut iibersetzten Viitertexten weitesten Kreisen
moglichst unmittelbar und in bequemer Weise zuginglich machen.

5. Der hl. Ephrem ist als begeisterter Singer Mariens bekannt. Eine
zusammenfassende Darstellung seiner Mariologie scheiterte bis jetzt an unge-
16sten textkritischen Fragen und philologischen Schwierigkeiten. L. Hammers-
berger hat sich in lobenswerter Kiihnheit an die syrischen, griechischen und
armenischen Texte herangewagt. Die kritische Klippe der Echtheit der
Schriften umgeht er dadurch, da8 er die ephremischen Schriften in ihrer
Gesamtheit untersucht, jeweils die als authentisches Eigentum Ephrems
angesehenen vorausschickt und diesen die zweifelhaften folgen liBt. Das
Bild der einzelnen mariologischen Lehrpunkte bleibt, von wenigen Einzel-
heiten abgesehen, im allgemeinen in beiden Text-Gruppen das gleiche.

Ephrem verteidigt den syrischen Doketen gegeniiber die physische
Mutterschaft Mariens. Er kann wegen seiner Anerkennung der Gottes-
mutterschaft als Gegner des spiter ausgebrochenen, die syrische Kirche
iiberflutenden Nestorianismus angesprochen werden. Den Titel Gottes-
gebdrerin gibt zwar Ephrem Maria nicht. Er gebraucht hingegen synonyme
Ausdriicke. Sehr entschieden wird die dreifache Jungfrauschaft vor, in
und nach der Geburt ausgesprochen und verherrlicht. Eine eingehende
Untersuchung befat sich mit der Unbefleckten Empfingnis. Der Ver-
fasser lehnt wegen der sehr unvollkommenen Kenntnis des Wesens der
Erbsiinde und auf Grund einer genauen Analyse der hdufig heran-
gezogenen, einschligigen Texte eine Erkenntnis des Problems bei Ephrem
ab. «Niher liegt sogar die Annahme, daB8 die Verfasser (d. ephremischen
Schriften) Maria ihrer ,Erbsiinde’, dem ,peccatum immunditiae’ bei Ephrem
unterworfen glauben» (S. 71). Ephrem selbst, klarer noch die zweifel-
haften Schriften haben Marias besondere Aufgabe in der Kirche geahnt.
Sie schreiben ihr eine auBergewohnliche Fiirbittegewalt zu. Damit ist eine
Beziehung zur Frage der allgemeinen Gnadenvermittlung gegeben.

Der Verfasser sieht, um der Schrift eine weitere Verbreitung zu ver-
schaffen, von einem eindrucksvollen kritischen Apparat ab. Er setzt ihn
aber voraus !. Auf diese Weise ist die Mariologie der ephremischen Schriften
jedermann zuginglich. Der Versuch fiillt eine empfindsame Liicke aus.
Man wird daher gerne zu ihm greifen. Eine nach Tiefe und Breite end-
giiltige, abschlieBende Lésung diirfte er nicht sein. So sind die Zusammen-
hinge mit den zeitgendssischen christologischen Streitigkeiten, die von der
Mariologie nicht zu trennen sind, zu wenig beriicksichtigt. Den ephremischen
Schriften waren dieselben nicht unbekannt. In Betracht kime z. B. der
Apollinarismus. Aus Riicksichtnahme auf ihn erklirt sich zum Teil die

1 Die fremdsprachigen griechischen, syrischen, armenischen Texte sind alle
iibersetzt.



Literarische Besprechungen 113

starke Betonung der beiden vollkommenen Naturen in Christus, der
menschlichen wie der gottlichen. Eine schon von Natur aus gegebene enge
Beziehung und Verwandtschaft zur antiochenischen Theologie ist dadurch
hergestellt. Sie erklart auch, wenigstens zum Teil, das Eindringen des spi-
teren Nestorianismus in das 0Ostliche Syrien trotz der unzweifelhaften
ephremischen Orthodoxie und Gegensdtzlichkeit zu Nestorius’ Irrlehre.

6. Wenige Monate nach der eben genannten lateinischen Patrologie
erscheint im Rahmen von Herders theologischen Grundrissen in deutscher
Sprache unter dem Namen von B. Altaner eine Neubearbeitung der
bestbekannten Patrologie von Rauschen-Wittig-Altaner. Grundauffassung
und Grundstruktur, die sich seit Jahrzehnten bewihrt haben, weil sie
den Zwecken eines solchen Grundrisses entsprechen, sind sich gleich-
geblieben. Der Stoff wurde indessen vielfach neugegliedert. Durch die
Vereinfachung wurde nicht nur Raum erspart, sondern eine bessere Uber-
sicht ermoglicht. Vorteilhafter ist z. B. die Neueinteilung der Bliitezeit
der Patristik. Die genetischen Zusammenhinge der Literaturkreise des
Orients kommen jetzt auch in der Einteilung zum Ausdruck. Noch
reicher als bei Steidle sind die Literaturangaben. Seit 1931 erreichen sie
eine seltene Vollstindigkeit, verraten persoénliche Kenntnisnahme und
vorsichtige Beurteilung. Dadurch wird der Grundri3 auch dem Fachmann
zum unerldBlichen Werkzeug seiner Forschungen. Der Text selbst hat
manche Umarbeitung, Verflissigung und Bereicherung erfahren. Ver-
wiesen sei z. B. auf den Paragraph: Kirchengeschichtliche und kirchen-
rechtliche Sammlungen (S. 154 ff.). Im Gegensatz zu Steidle findet auch
die Lehre der bedeutenderen Schriftsteller eine kurze Darstellung. Das
148t sich durch den Zweck des Handbuches durchaus rechtfertigen. Auf
irgendwelche Vollstindigkeit ist dabei von vorneherein zu verzichten. Das
kaum zu erreichende Ideal wire in diesem Falle die Herausstellung nur
der den betreffenden Autor charakterisierenden oder die Gestaltung eines
Dogmas beeinflussenden Lehrauffassung. Der Verfasser plant mit Riick-
sicht auf die bereits veraltete groBe Geschichte der altkirchlichen Literatur
von Bardenhewer die Herausgabe einer 2 Bande umfassenden Patrologie.
Sie wird durch vorliegenden Grundri3 vielversprechend vorbereitet und
sehr vorteilha{t eingefiihrt.

Freiburg. 0. Perler.

Philosophie.

F. Olgiati : Cartesio. Pubblicazioni della universita cattolica del Sacro
Cuore: Scienze filosofiche, vol. XX. -— Milano. Societa Editrice Vita e
Pensiero 1934. XI -329 pp.

Personnage un peu énigmatique, peut-étre est-ce & ce mystére qui
enveloppe sa pensée intime que Descartes, « le Philosophe au Masque »,
doit d’avoir de tout temps vivement intéressé les penseurs et partagé les
opinions. Aprés tant d’autres, Mgr Olgiati tente aujourd’hui de découvrir

Divus Thomas. 8



114 Literarische Besprechungen

« I’Ame » de Descartes, 'idée inspiratrice de sa vie et de son ceuvre, son
intuition fondamentale. Descartes est-il, comme le veulent certains, un
apologiste des idées chrétiennes ? Faut-il au contraire voir en lui seule-
ment un savant uniquement préoccupé de Physique et de Mathématique ?
ou bien les idéalistes auraient-ils raison en le réclamant pour Pere et
Précurseur ?

Avant de discuter ces trois interprétations, Mgr Olgiati en fait un
exposé trés large et trés objectif, citant abondamment les auteurs qui les
défendent ou les attaquent, et c’est une joie de voir tant d’érudition sous
une forme aussi aisée : aucun des nombreux travaux consacrés & Descartes
— et chaque année qui s’écoule en verse de nouveaux, souvent impor-
tants, au dossier — n’est oublié. Tous ont été lus fort soigneusement et
consciencieusement utilisés. L’avantage d'un tel procédé n’échappera
sans doute a personne. Sans dispenser le spécialiste d'un recours aux
textes, il met sous la main des travailleurs moins exigeants ou simplement
pressés la quintessence d’une foule d’ouvrages et d’articles qu'on ne réunit
pas aisément. De plus, pour situer exactement Descartes, le milieu poli-
tique, philosophique, religieux, scientifique et méme littéraire est fort
amplement décrit.

Si l'on veut bien se souvenir de l'aveu qui échappa un jour a
Descartes : « larvatus prodeo », on ne s’étonnera plus sans doute de voir
une telle divergence d’opinions autour de sa pensée. Du reste, ayant
chacune leur part de vérité, le seul tort de ces interprétations ne serait-
il pas d’étre exclusives et de n’envisager qu'un des aspects de Descartes ?
Il suffirait alors de les réunir pour apercevoir la véritable physionomie
qui se dissimule sous le masque. Mais pareille conclusion n’agrée pas a
Mgr Olgiati : loin d’unifier Descartes, elle le morcelle. Sans doute, Descartes
fut un fils soumis a I'Eglise et, malgré certaine diplomatie prudente et
obséquieuse, un croyant sincére et convaincu ; sans doute encore, il fut
un grand savant et, philosophe original, il donna étrangement prise &
I’accusation de tendances idéalistes, mais tout cela n’explique pas l'unité
de Descartes, car chez lui, malgré les apparences, tout se tient, Et c’est
ici, dans les cinquante derniéres pages de son livre, que Mgr Olgiati expose
son point de vue personnel dont ce premier volume, destiné i servir
d’introduction a I'étude de Descartes, ne donnera d’ailleurs que les grandes
lignes, réservant a un prochain ouvrage une plus entiére justification.
Le fil d’Ariane qui permet de se retrouver dans le dédale des théories
cartésiennes et qui met a travers toute l’ceuvre de Descartes une merveil-
leuse unité, c’est le « Phénoménisme rationaliste » dont est imbu le grand
philosophe. En opposition avec le Thomisme, Métaphysique de l'étre,
sur la voie mais a distance de 1'Idéalisme, Métaphysique du sujet, le
Phénoménisme ne considére I'étre que comme phénomene, connexion
de phénomeénes, explication de phénomeénes du point de vue de leur unité
et de leur déduction. Des lors tout, dans la mentalité de Descartes,
s’éclaire pour nous d’'un jour nouveau : l'horreur des abstractions, la
recherche ardente du concret, l'impérieux besoin d’unification, les quatre
regles de la méthode, le Cogito ergo sum, l'innatisme et le nominalisme,



Literarische Besprechungen 115

la théorie de la substance, la théorie circulaire de la vérité... Nous ne pou-
vons songer a entrer dans les détails, mais il est certain que la bréve con-
clusion de l'ouvrage reprenant sous cet angle nouveau les trois interpré-
tations anciennes, en donne une vue fort séduisante.

Clervaux (Luxembourg). Dom Amntoine Leplus O.S. B.

F. Olgiati : La filosofia di Descartes. — Milano, « Vita e Pensiero ». 1937.
XVI-578 pp.

Selon le dessein du distingué professeur de Milan, dont le volume
précédent sur Descartes a manifesté la vaste information, ce nouvean
livre se présente comme « une méditation philosophique sur Descartes ».
On ne s’étonnera donc ni de son caractére systématique et critique, ni
de l'absence de références aux autres études consacrées au philosophe,
mais c’est bien le cas de dire que, rarement citées, elles sont toujours présentes.

Cet ouvrage illustre, avec une magnifique abondance, la thése générale
de Mgr Olgiati relativeau probléme critique: les théories critiques d’un philo-
sophe dépendent de sa conception du réel; la clef d’un systéme est dans
sa métaphysique, sous-jacente ou avouée. Ainsi la révolution cartésienne
consiste-t-elle, moins dans le probléme critique, dans « cet idéalisme problé-
matique » dont parlait Kant, que dans un nouveau concept du réel. Cette
vue commande le plan de I'ouvrage. Le premier chapitre traite de notions
métaphysiques : la nature de P'esprit, la substance, les attributs, Dieu,
la matiére ; puis viennent les questions de la méthode, du doute et du
Cogito. Quand & la succession des autres chapitres, peut-étre s’inspire-t-elle
de l'ordre défini par Descartes dans la Préface des Principia : métaphysique,
physique, morale. En tout cas, il n’est pas un aspect de la pensée du
philosophe qui ne soit examiné.

Ce livre entend démontrer une seconde thése : les opinions cartésiennes,
sur quelque sujet que ce soit, s’expliquent toutes par le phénoménisme
rationaliste. A s’en tenir au langage de Descartes, 1'accusation de phéno-
ménisme parait choquante et injuste. Mais, note trés justement Mgr Olgiati
aprés de nombreux commentateurs, tel que par exemple M. Gilson, Descartes
s’est beaucoup servi de termes scolastiques, en leur conférant un sens
nouveau ; faute d’un discernement attentif, on commettrait de graves
méprises. Ainsi, quand Descartes parle de la substance pensante, il érige
moins l'attribut de pensée en substance qu’il ne réduit la substance & 1'un
de ses attributs. Comme il n’y a dans le cartésianisme aucune trace d’une
activité de la pensée, qui serait créatrice de son objet, on ne peut le taxer
d’idéalisme ; toutefois, comme il fait de la pensée ou de I'étendue 'attribut
essentiel des substances, il expulse de la notion de celles-ci ce qu’elle
recélait d’obscur et d’'irréductible ; c’est un phénoménisme, puisqu’il considére
comme fondamentales les manifestations de la substance, les phénomeénes
de pensée et d’étendue, puisqu’il définit les substances par les phénomenes.
D’autre part, il s’oppose a l'empirisme par ses exigences rationnelles,



116 Literarische Besprechungen

par son idéal scientifique de la Sagesse, pour ne pas parler de la Mathé-
matique universelle, conception a laquelle Descartes lui-méme a apporté
plus d’une restriction. Phénoménisme rationaliste, telle est la lumiére
qui éclaire toutes les ceuvres de Descartes, qui en dissipe les apparentes
antinomies, qui découvre leur « merveilleuse unité organique ».

Il est impossible de reprendre les détails de cette démonstration, car,
selon Mgr Olgiati, entre la philosophie médiévale, prise dans sa généralité,
et la philosophie cartésienne, il s’agit d’une opposition perpétuelle, de méme
nature et de méme forme, sur tous les points du savoir. Pour apprécier
cette démonstration, il suffira d’en indiquer la méthode, car c’est d’elle,
en majeure partie, que dépend la valeur de I’ensemble. L’auteur a commencé
par relire toutes les ceuvres de Descartes en notant les concepts principaux
et les textes qui les expriment. Dans une seconde phase, il a repensé chaque
concept en fonction de tous les autres, en préjugeant que le systéme devait
étre cohérent et par conséquent ne souffrir aucune contradiction; c’est
alors que lui apparut la prédominance d'un nouveau concept du réel. Dans
une troisieme étape, il a examiné & cette lumiére toute la philosophie
cartésienne : le moi, Dieu, le monde, et il a constaté qu’elle dérivait d’'un
phénoménisme rationaliste. A partir de la, toutes les théories de Descartes,
de la psychologiea la politique, de la métaphysique a la morale, et le probléme
critique lui méme, se reliaient en un systéme cohérent. Ce qui, a l'origine
de la recherche, n’était qu’'une hypothése de travail se trouvait vérifié
et se muait en certitude : le phénoménisme rationaliste est 1'Ame du carté-
sianisme. On me permettra de rapprocher de cette méthode celle qu’employait
Hamelin dans ses recherches d’histoire ; j'y suis d’autant plus enclin que
Mgr Olgiati a étudié de trés prés le philosophe frangais. Or, ce qui caractérise
I'apport personnel d’"Hamelin a I'histoire de la philosophie, selon la remarque
autorisée de M. Gilson, c’est « peut-étre d’avoir incorporé la réflexion
métaphysique a l'érudition pure... »; c’est « se prolongeant rigourecusement
I'une 'autre, la mise au point critique de tous les travaux parus a ce jour
sur le texte ou la doctrine..., et la reconstruction dialectique des theses,
arguments ou systémes sous-jacents... » Par Hamelin, « la puissance de
construction dogmatique est devenue la méthode nécessaire, sans laquelle
nulle érudition ne saurait achever son ceuvre dans le domaine de I'histoire
des idées... Faire ceuvre d'historien de la philosophie consiste toujours
pour lui & reconstruire les pensées du dedans a partir d’une impeccable
et minutieuse préparation historique. » C'est un idéal semblable qui se
refléte dans le grand livre de Mgr Olgiati. Mieux que Hamelin, semble-t-il,
il a su se garder de solliciter les textes et rester objectif dans ses recons-
tructions personnelles. L’interprétation nouvelle qu’il apporte s’appuie
sur un trés grand nombre de citations bien choisies et elle synthétise les
vérités fragmentaires des interprétations antérieures. Au surplus, l'auteur
a communiqué a son ceuvre une vie intense, en traitant comme un drame
grandiose le conflit qui met aux prises la métaphysique traditionnelle de
I’étre et la nouvelle métaphysique phénoméniste du rationalisme cartésien.

Fribourg. Ivénée Chevalier O. P.



Literarische Besprechungen 117

Ch. Adam : Descartes, sa vie, son ceuvre. — Descartes, ses amitiés
féminines. — Paris, Boivin. 1937. 180 pp.; 164 pp.

Ces deux petits volumes, opportunément édités pour le troisieme
centenaire de la publication du Discours de la méthode, sont tirés en majeure
partie I'un et I'autre du grand ouvrage de M.Ch. Adam, paru en 1910. L’émi-
nent historien a utilisé, en outre, les divers travaux qui ont vu le jour depuis
cette date, en particulier ceux de Mgr Monchamp et de Gustave Cohen,
puis les lettres a Constantin Huygens, publiées seulement en 1926, et celles
du P. Mersenne, en cours de publication. Au point de vue chronologique,
M. A. n’adopte pas la date de 1615, proposée par M. Sirven et admise depuis
par M. Gilson, pour la fin des études de Descartes a la Fléche ; il se rallie
a I'opinion de MM. Cohen et Sirven pour fixer au début de 1618 le premier
départ pour la Hollande ; il signale comme une hypothese la date de 1641,
que les uns ont trouvée trop tardive, les autres trop précoce, pour la compo-
sition de l'intéressant dialogue, La Recherche de la vérité. Au reste, trés
peu de retouches aux conclusions du grand ouvrage.

Destinés a ’honnéte homme, non spécialiste en philosophie, écrit par
I'éditeur des ceuvres complétes et 1'un des biographes de Descartes les plus
compétents, ces deux livres sont excellents, le premier pour initier a 'ccuvre
du philosophe grice a de sommaires analyses de ses ccuvres et de sa corres-
pondance, le second pour révéler un peu sa vie intime et sentimentale.

Fribourg. Ivénée Chevalier O. P.

P. Mesnard : Essai sur la Morale de Descartes. — Paris, Boivin. 1936,
236 pp.

Descartes n’a pas laiss¢ de trait¢é de Morale achevé : sa doctrine
est éparse dans ses livres et ses lettres. Réunie, elle forme un ensemble
cohérent ; mais & quelle date I'avait-il élaborée dans sa pensée ct ne la
modifia-t-il pas au cours de ses réflexions ? M. M. montre d’abord Descartes
a la recherche d’une conception de la Morale. Les contradictions des savants
et des philosophes I'ont poussé, trés jeune encore, a tenter une réforme,
une rééducation de l'esprit ; son Studium bonae mentis ne serait-il pas uit
recueil de notes sur la formation du jugement ? A cette date, I’ancien éléve
de La Fléche hésite entre la physique et la morale. Bien qu’il n’ait jamais
aimé parler ou écrire de Morale, la connaissance de I’homme parait l'attirer
plus encore que celle de 1'univers. La science du monde ne présuppose-
t-elle pas d’ailleurs un esprit sain ? En outre, l'esprit ne contient-il pas
préformées les vérités premiéres et les Semina scientiae ? Ces préoccu-
pations le conduisent a la formation d’'une méthode, puis a I'idée d’une
unité logique et organique des connaissances humaines. Rapidement,
I'idéal primitif de la Bona Mens se précise en un idéal plus élevé et uni-
versel de Sagesse, sagesse a la fois spéculative et pratique. Cette pers-
pective, toutefois, s’efface un peu dans le Discours, tout fait de prudence
et de circonspection ; le mot méme de Sagesse, suspect a cette époque,
n’y apparait pas une fois. Mais I'idéal et le nom de la Sagesse ¢clatent avec
enthousiasme dans les Principes, ccuvre de synthése, déja riche de résultats



118 Literarische Besprechungen

et fiere de son audacieux programme de recherches. « Ce mot de Philo-
sophie, écrit Descartes, signifie I'étude de la Sagesse, et... par la Sagesse
on n’entend pas seulement la prudence dans les affaires, mais une parfaite
connaissance de toutes les choses que I'homme peut savoir tant pour la
conduite de sa vie, que pour la conservation de sa santé et l'invention de
tous les arts. » Et la Morale « présupposant une entiére connaissance des
autres sciences est le dernier degré de la Sagesse ». La Morale scientifique,
dérivée de la Physique et de la Métaphysique, sera la plus importante et
I'ultime conquéte de l'esprit humain. Puisqu’elle n’apparaitra qu’au terme
de la construction de la Science, il faut nécessairement, pour le temps de
la recherche, une morale provisoire ; le Discours y pourvoit par ses trois,
ou quatre, régles qui pourront d’ailleurs s’intégrer dans la Morale définitive.
Mais cette morale provisoire souléve un grave probléme, celui de la dis-
tinction entre deux types de vérités : les vérités rationnelles, évidentes et
certaines, les vérités pratiques, confuses, mais suffisantes pour l'action.
Celles-la sont de rigueur au plan de la pensée pure, ol tout est simple,
parfait, absolu ; celles-ci valent au plan de la vie, ou tout est mixte, relatif,
défectueux. L'idéal d'une Sagesse ol toutes les vérités, y compris l'ordre
moral, seraient intimement liées par la déduction n’est donc pas aussi
strict en fait qu’en paroles : le plan de la science pure ne coincide pas avec
celui des exigences immédiates de la vie. Il agit cependant, en attirant
vers lui comme vers un idéal a réaliser ; un jour, les triomphes de la science
permettront sans doute la Sagesse intégrale.

Dans I’élaboration de la morale scientifique, la partie principale et
la plus étudiée par Descartes est la théorie des Passions. Les Passions se
situent dans une région complexe et obscure de I'homme ; elles mettent
en relation deux domaines, celui des modifications physiologiques et celui
des affections psychologiques. Pour expliquer I'action réciproque de I'Ame
et du corps, Descartes se tient a égale distance de l’occasionalisme, dans
lequel versera Malebranche, et du parallélisme psycho-physiologique qu’on
lui reproche & tort trop souvent. Le mécanisme de cette interaction s’ex-
plique par le jeu des esprits animaux et d'un organe intermédiaire qui
sert a I'ame de « demeure privilégiée », qui n’est ni le ceeur, ni le cerveau,
mais le « conarion ». C’est d’aprés un critére purement expérimental et
physiologique, que Descartes s'efforce de classer et de décrire les passions.
Mais il n'aboutit qu’a des esquisses, remplies du reste de justes observa-
tions, et, ne pouvant s’en tenir au principe de sa méthode, il recourt & des
notations psycho-physiologiques et a des procédés descriptifs nullement
scientifiques. Aujourd’hui encore, on n’a pas trouvé, et pour cause, « l'al-
gébre psychologique », qui supposerait une mesure commune pour les
réactions physiologiques et pour les perceptions de ’Ame, pour le quanti-
tatif et pour le qualitatif. Si la classification cartésienne des passions se
distingue de la classification thomiste, ce n’est pas que celle-la procede
d’un point de vue surtout psychologique et celle-ci d’un point de vue surtout
moral. La remarque de M. M. a ce sujet est un peu rapide. Pour saint Tho-
mas, les passions sont prémorales, elles sont a moraliser, et leur distinction
ne dépend pas du bien ou du mal moral (q. I#, 1I%, q. XXIV). Entre saint



Literarische Besprechungen 119

Thomas et Descartes la différence est plus profonde ; elle est a chercher
dans la conception méme du composé humain et de I’ame humaine. Le
savant du XVIIme siécle rejette la classification thomiste, parce que sa
psychologie a d’abord abandonné le couple traditionnel concupiscible-
irascible. Cette derniére remarque, d’ailleurs, M. M. ne manque pas de la
faire et il indique par la suite des rapprochements trés justes entre les
deux théories. Mais il y aurait lieu de rattacher cet abandon a la critique
des « formes ».

Par suite de la divergence fondamentale des doctrines psychologiques,
I'activité morale sera congue avant tout par Descartes comme le gouver-
nement des passions. Le combat moral ne se livre pas entre deux parties
de I'ame, mais entre I’ame et le corps. Par la mémoire, l'imagination, le
mouvement propre de la volonté, qui agissent sur les « esprits animaux »,
par l'intermédiaire du « conarion », I’ame peut exercer une emprise certaine
sur l'organisme. Cédera-t-elle & l'entrainement de la passion ou lui résis-
tera-t-elle ? Il est a noter que « l'initiative de la vie de 1'esprit est soustraite
a la volonté ». La théorie de Malebranche sur la liberté humaine n’est pas,
semble-t-il, sans avoir subi I'influence de ces idées. Pour Descartes, 1’action
de la volonté étant moins violente et moins continue que celle des pas-
sions fougueuses et tenaces, une bonne part de l'activité morale consistera
dans l'assouplissement du corps sous la norme de bonnes habitudes, dans
une sorte d’ « hygiéne spirituelle destinée a la pacification intérieure ».
C’est « 'éducation du désir », décrite dans le chapitre le plus réussi de ce
livre, qui permettra a I’ame d’assurer sa prépondérance, et, par « le dres-
sage de l'ange », d’établir I'harmonie dans le complexe humain. On sait
comment, par sa théorie de la vertu et de la béatitude, le philosophe parvint
a synthétiser les deux tendances d’Epicure et de Zénon : volupté et vertu
se rejoignent, si I'on place la béatitude dans « le contentement de l'esprit ».
C’est la « générosité » qui entraine a la conquéte de la vraie béatitude ;
mais la générosité cartésienne s’appelle, non pas don de soi, mais confiance
en soi et juste estime de soi; sentiments qui n’excluent d’ailleurs ni I'hu-
milité, ni la sympathie active, car, écrit Descartes, « c’est une partie de la
générosité que d’avoir de la bonne volonté pour un chacun ».

La ferveur un peu apologétique du beau livre de M. M. ne nuit pas
a ses qualités de tact, de prudence, de finesse, de clarté. L’idée de la morale
cartésienne, qui se dégage de cet exposé, nous parait exacte et bien centrée.
Ces notions de vertu et de béatitude, si elles sont a leur juste place, man-
quent cependant de relief ; s’il n’y a pas un mot sur la personne humaine,
ce n'est pas a M. M. qu’il faut le reprocher. Au surplus, sa méthode est
excellente : assurer la chronologie des ceuvres, les analyser soigneusement
et chacune pour elle-méme, confronter les diverses analyses entre elles,
les comparer avec d’autres systémes, noter les concordances et les diffé-
rences, puis en rechercher les raisons. Sur chacun de ces points, en dépit
du ton un peu enthousiaste et peut-étre aussi de légéres exagérations,
quant A 1’ « anomalie » du Discours par exemple, il convient de louer
I'objectivité de ce livre.

Fribourg, Ivénée Chevalier O. P.



120 Literarische Besprechungen

C. Weinschenk : Das Wirklichkeitsproblem der Erkenntnistheorie und
das Verhiltnis des Psychischen zum Physischen. — ILeipzig, Reisland. 193¢,
xx1v-184 SS.

Wie in seinem 1931 erschienenen Buch « Der Wahrnehmungsvorgang »,
ist es auch in diesem das Bestreben des Verfassers, an dem Dasein einer
vom Erkennen unabhingigen AuBenwelt festzuhalten. Der naive Realismus
ist nach ihm der Standpunkt des erkenntnistheoretisch ungeschulten
Menschen, ihn vertritt auch im praktischen Leben selbst der Erkenntnis-
theoretiker weiter. Daher ist der vorgefundene naive Realismus «der
einzigste und deshalb verbindliche Ausgangspunkt der Erkenntnistheorie ».
Nicht ist dies «der Satz vom BewuBtsein » (N. Hartmann), den man nur
in Inkonsequenz zu seinem eigenen erkenntniskritischen Standpunkt als
den ersten objektiv gegebenen Erkenntnisgegenstand ansprechen kann.
Allein, weil das naive Weltbild viele Sachverhalte enthilt, die sich dem
naiven Realismus nicht einfiigen, muf3 letzterer iiberwunden und in den
« erkenntnistheoretischen Realismus » umgewandelt werden. Nach diesem
erkennen wir durch den Wahrnehmungsvorgang (die «direkte Schau »)
die AuBenwelt nur mittelbar. Denn die « Seitenschau » lehrt uns, daf3 der
Wahrnehmungsvorgang ein zentripetaler wirkursichlicher Kausalvorgang
ist, dessen letztes Glied die « Vorstellung als solche », dessen erstes Glied
die AuBenwelt ist. Die Vorstellung als solche, das « Psychische » nach der

landldufigen Auffassung, ist uns unmittelbar gegeben — gegeben, nicht
erkannt : wir erfahren, erleben es nur, erkemnen nur (mittelbar) seine
Existenz — ; mittels der Vorstellung aber erkennen wir — also nur
mittelbar — das, was am Platze des ersten Gliedes des Wahrnehmungs-

vorganges steht, das « Physische ». Ein psychophysisches Problem in dem
bisher angenommenen Sinne gibt es nicht. Denn da wir das « Physische »
immer nur mittels der Vorstellung, diese selbst aber und alles « Psychische »,
was mit ihr zusammenhingt, nicht in ihrem « Ansich-sosein», sondern
allenfalls nur ihrer Existenz nach erkennen, ist es «uns nicht moglich,
das Physische und das Psychische zu vergleichen und auf diesem Wege
seine vollige Verschiedenheit zu erkennen». Ja, da ein Streben, ein Wille
im Anorganischen wie im Organischen vorgefunden wird und zwischen
beiden Streben kein wesentlicher, sondern nur ein Unterschied dem Grade
nach besteht, ist es wahrscheinlich, daf3 alle Dinge physisch und psychisch
zugleich sind. Deshalb st6Bt auch die Annahme der Kausalkette des
Wahrnehmungsvorganges, die mit ectwas « Physischem », der fiir sich
seienden AuBenwelt, beginnt und mit etwas «Psychischem », der Vor-
stellung als solchen, abschlieit, auf keinerlei Schwierigkeit. A/ unser
Erkennen, so belehrt uns der Verfasser fortwidhrend, ist nur mittelbar
und geht nur auf einen kleinen Ausschnitt der Wirklichkeit. Das Bestreben
des Menschen mufl es sein, «die Erscheinungen zu buchstabicren. Das
bedeutet die Erkenntnis der Wirklichkeit ». Aber daf wir in jeder Hin-
sicht so beschrankt erkennen, das liegt nun einmal an unserer \Wahr-
nehmungsapparatur. Indes so ist es fiir die biologischen Erfordernisse
des Menschen von Nutzen.



Literarische Besprechungen 121

So sehr die Absicht des Verfassers zu begriiBen ist, an einer bewuf3t-
seinsunabhingigen Welt festzuhalten und den idealistischen Standpunkt
der meisten modernen Erkenntnistheoretiker zu durchbrechen, so unbe-
friedigend ist fiir den erkenntniskritischen Realisten die Methode, die der
Verfasser anwendet, und das Ergebnis, zu dem er kommt. DaB man doch
immer noch den «naiven» bzw. den natiirlichen Realismus so leichten
Kaufs (theoretisch) preisgibt ohne Riicksicht auf die Konsequenzen, die
sich fiir die Theorie des Erkennens iiberhaupt, natiirlich auch fiir das
Verstandeserkennen, daraus ergeben! Man gebe sich doch einmal die
Miihe, den Sinnengegenstand genauestens zu bestimmen, ehe man dessen
Realitit ablehnt. Wer die Lehre von dem Gegenstande «draulen» und
dem Gegenstande «drinnen» der dufleren Sinne zu der seinigen gemacht
hat und der Uberzeugung ist, daB nur der Gegenstand drinnen von den
aduBeren Sinnen so unmittelbar in seinem physischen Ansich erkannt wird,
wie er diesen vorliegt (vgl. Bd. 6 der deutschen Thomasausgabe, « Wesen
und Ausstattung des Menschen » [1937, A. Pustet, Salzburg, S. 516 ff.]
und die dort zitierten Ausfiihrungen von Jos. Gredt iiber diesen Gegenstand),
der muB3 die Einwidnde, wie sie von dem kalten und lauwarmen Wasser,
von dem im Wasser gebrochen erscheinenden Stab und von dem fiir die
Wahrnehmung auseinanderfallenden SchuB3 und Fallen des Hasen usw.
hergenommen sind, fiir alte Ladenhiiter halten, die lingst nicht mehr
imstande sind, den erkenntniskritischen Sinnenrealismus zu widerlegen.
Sodann, was soll man mit dieser « mittelbaren » Erkenntnis anfangen, die
der Verfasser durchweg verficht, und mit der Unterscheidung von Erkennen
einerseits und Erfahren, Erleben, Gegebensein anderseits ? Ob der Ver-
fasser wirklich davon iiberzeugt ist, daB durchweg auch alle seine Erkennt-
nisse, die er dem Leser vorsetzt, nur mittelbare Erkenntnisse sind, die
«eine Zauberwelt vortiuschen», und dall der Leser diese vorgetduschte
Zauberwelt wiederum nur mittelbar erkennt ? Uber die Allbeseeltheit der
Welt braucht man mit ihm nicht wissenschaftlich zu diskutieren, da er
seinem Standpunkte entsprechend nur Vermutungen anstellen kann. -
Gewifl stimmt man gern mit in den Ruf ein: « Zuriick zu Aristoteles »
(S. 181), aber der Weg, den der Verfasser cinschlagt, fiihrt an Aristoteles
emn gut Stiick vorbei.

Maria-ILaach / Eibingen. P. Petrus Wintrath O. S. B.

Dogmatik.

M. Schmaus : Katholische Dogmatik. I. Bd.: Einleitung. Gott der
Eine und der Dreieinige (x-278 SS.); II. Bd.: Schépfung und Erlésung
(x1v-462 SS.). -— Miinchen, M. Hueber. 1937-38.

Der Verfasser dieser neuen, und man darf wohl sagen, neuartigen
Dogmatik glaubt wahrgenommen zu haben, «daB die theologische Wissen-
schaft weithin fiir die Verkiindigung der Offenbarung keine prigende
Gestalt besitze ». Dem Seelsorger fehle die Zeit, «um den weiten Weg
zuriickzulegen, der von der Glaubenswissenschaft in das Reich des Glaubens-
lebens fithre » (Vorw. S. vi). Eine Abkiirzung dieses Weges zu schaffen,



122 Literarische Besprechungen

ist der Zweck seines Werkes. Es soll die Dogmatik fiir das Leben unserer
Tage und in unseren Zeitverhdltnissen fruchtbar, fiir Geist und Herz an-
regend und wirkungskrdftig machen.

Es ist anzuerkennen, daB3 Anlage und Ausfiihrung des Werkes dieser
Zweckbestimmung in hohem Mabe entsprechen. Sichtlich ist das intellek-
tuelle, abstrakte Moment stark zuriickgedringt, das emotionelle, auf Willens-
anregung abzielende in den Vordergrund geriickt. Dahin weist die kurze
Behandlung der Begriffe, die Vermeidung der hervortretenden syllogistischen
Form, die Auswahl der Zeugnisse der Uberlieferung, unter denen uns
viele begegnen, die man kaum je in einer Dogmatik angetroffen hat. Neben
Augustinus, dem der Lowenanteil zufillt, und andern Vitern erscheinen
die Viktoriner, Tauler, Seuse, Eckhart, auch moderne Mystiker, ferner
wiederholt Pascal und Newman ; im zweiten Bande lesen wir auch reich-
liche Zitate aus zeitgendssischen Werken, z. B. von Guardini, K. Adam,
Grosche, Feuling ; sogar Gertrud von Le Fort ist mit einem Hymnus auf
Deutschland vertreten. Auch Emil Brunner, der Anhdnger der dialek-
tischen Theologie, legt uns seine Auffassung vom Ineinanderwirken Gottes
und des Menschen im Glauben dar (Bd. 2 S. 73).

Ist so von seiten des Stoffes fiir die Wachhaltung des Interesses
gesorgt, so schreitet anderseits auch die Darstellung, von den scholastischen
Fesseln des Syllogismus befreit, gewandt und beredt einher, die technischen
Ausdriicke sind mit Geschick verdeutscht. Den theologischen Kontro-
versen wird wenig Platz eingeriumt. Die Richtung des Verfassers ist
nicht die streng thomistische seines Vorgiangers auf dem Lehrstuhl der
Dogmatik, sondern eine eklektische. So entscheidet er sich (II. 260 f.)
eher fiir die skotistische als die thomistische Ansicht in der Frage, ob auch
ein begnadetes bloBes Geschépf eine vollwertige Genugtuung fiir das
siindige Menschengeschlecht hitte leisten koénnen; ebenso in der Frage
nach dem Motiv der Menschwerdung. Der Sohn Gottes wire nach dem
in der gegenwirtigen Heilsordnung gefaBten Dekrete Gottes Mensch
geworden, auch wenn Adam nicht gesiindigt hiatte. Die hiefiir angefiihrten
Griinde sind aber nicht neu und auch nicht stichhaltig. In der Frage,
ob in Christus aufler einer vollkommenen Menschennatur auch ein
geschaffenes Sein oder Dasein anzunehmen sei, neigt er mehr der thomi-
stischen Ansicht zu, obgleich sie nach seiner Meinung keine rechte Antwort
weil «auf die Frage, wieso die menschliche Natur eigene Wirklichkeit
besitzen konne, ohne ein eigenes Dasein zu haben » (II. S. 293). Das alte
MiBverstindnis gegen die reale Unterscheidung von Wesen und Dasein
in den Geschopfen !

Das moglichste Zuriickdriangen schwieriger Abstraktionen, das Streben
nach Lebensnihe, manche tiefe und praktische Gedanken in einer gewandten,
lebenswarmen Sprache machen die Lektiire zu einem GenufB3 und es ist
nicht ohne Berechtigung, wenn auf dem #“uBeren Titelblatt des ersten
Bandes gesagt wird : « Hier ist ein frisches Lebens- und Lesebuch, das
Aufhellung und Klirung bringt und unser Glaubenswissen in Geist, Herz
und Wort lebendig werden laft ».

Ein Lebens- und Lesebuch ; aber auch ein Lehr- und Lernbuch der



Literarische Besprechungen 123

Dogmatik ? Nach dem Vorwort zum ersten Band konnte man der
Meinung sein, der Verfasser setze voraus, daBl der Benutzung seines Werkes
das Studium einer streng wissenschaftlichen Dogmatik zur Seite oder
vorausgehe. Im Vorwort zum zweiten Band wird diese Auffassung aber
deutlich abgelehnt. Das Werk will nicht blo ein Lebensbuch, sondern
auch ein Lernbuch sein. Als solches aber es riickhaltslos zu empfehlen,
diirfte schwer sein angesichts einer weitgehenden Vermeidung der schola-
stischen Methode.

Diese scholastische Methode, wie sie, allerdings mit groBer Verschieden-
heit und Freiheit im Einzelnen, ganz allgemeine Uberlieferung im Betrieb
des katholischen Theologiestudiums ist, erscheint ja mit ihrer sorgfiltigen
Herausarbeitung der Begriffe und ihrem streng syllogistischen Voran-
schreiten einer gefiihlvollen und phantasiereichen, an Sport, Film und
Radio mehr als an das Denken gewdhnten Jugend im Anfang vielleicht
unsympathisch, besonders wenn sie Urteile dariiber hort, wie Dr. Schmaus
Bd. I S. 55 eines ausspricht : « Nehmen sich unsere sorgfiltig geordneten
Begriffe nicht manchmal wie ein feingesponnenes Leichentuch aus, mit
dem wir die Wirklichkeit zudecken ? » Aber gerade die geschmihte schola-
stische Methode ist erfahrungsgemd am geeignetsten, ja gewissermaBen
notwendig, um zu griindlichen theologischen Kenntnissen und deren selb-
standigen Gebrauch zu gelangen, also das Ziel zu erreichen, das die heilige
Seminarkongregation in ihrem Erlafl vom 12. Januar 1931 (A. A. S. 1931, 268)
aufstellt : «ut (auditores) apti paratique efficiantur non solum ad falsa
systemata erroresque antehac exortos diiudicandos et refutandos, sed
etiam ad discernendas et ex veritate aestimandas sententias novas, quae
forte in disciplinis theologicis et philosophicis exoriantur ». Im gleichen
Sinn stellen auch die normae generales, die der Apost. Konstitution Pius’ XI.
« Deus scientiarum Dominus» vom 24. Mai 1931 beigefiigt sind, die
Forderung : « In Facultate theologica principem locum teneat sacra Theo-
logia. Haec autem disciplina methodo cum positiva tum scholastica
tradenda est; ideo veritatibus fidei expositis et ex sacra Scriptura et
Traditione demonstratis, earum veritatum natura et intima ratio ad prin-
cipia et doctrinam S. Thomae Aquinatis investigentur et illustrentur ».
(A. A. S. 1931, 253). DaB in den gebriduchlichen Lehrbiichern der kathol.
Dogmatik — und von diesen mull doch obiger Ausspruch des Verfassers
verstanden werden — die Begriffe wie ein Leichentuch sich iiber die Wirk-
lichkeit ausbreiten, ist eine Phrase, die der Autor Bd. I S. 120 beziiglich
eines der abstraktesten Begriffe selbst widerlegt, wo er schreibt: «Mag
die Grundbestimmung Gottes als absolutes Sein auf den ersten Blick als
unlebendig erscheinen, so trigt sie doch stirkste religiose Kraft in sich ».
Er weist dies dann auf 4 14, Seiten auch sehr gut nach. Aber dhnlich wie
mit diesem verhilt es sich auch mit andern theologischen Begriffen. Sie
tragen Leben in sich. Dieses Leben geschickt aufzuzeigen, wie Dr. Schmaus
sich mit Erfolg bemiiht, ist gewi3 verdienstlich und anerkennungswert ;
aber nicht weniger verdienstlich ist die klare und richtige Herausarbeitung
und sorgfiltige Ordnung dieser Begriffe und ihre Anwendung zur Beleuch-
tung und richtigen Beurteilung der immer neu an den Menschengeist heran-



124 Literarische Besprechungen

tretenden religiosen und sittlichen Fragen. Ja, diese Arbeit ist, besonders
in der gegenwirtigen Zeit chaotischer Begriffsverwirrung und Gefiihls-
verirrung, noch wichtiger als jene, insofern sie die notwendige Voraus-
setzung der Fruchtbarmachung ist und von selbst zu dieser drangt.

Kurz also, als Lehr- und Lernbuch der Dogmatik scheint mir das
vorliegende Werk, trotz anderweitiger Vorziige, wegen zu starker Ver-
nachldssigung der erprobten scholastischen Methode weniger geeignet zu
sein. Auch sonst scheint das Streben nach eindrucksvollem Aufzeigen
von Lebenswerten zu Formulierungen gefiithrt zu haben, die mindestens
ungewohnt sind. So ist nach § 2 S. 4 « Gegenstand der Theologie Gott,
und zwar nicht Gott an sich, sondern indem er sich in dem in der Kirche
fortlebenden Christus offenbart ». Der gleiche Gedanke kehrt wieder S. 55 :
« Der Gott, den sie (die Dogmatik) schildert, ist nicht Gott an sich, sondern
der in Liebe unser Heil wirkende Gott». Der hl. Thomas (I q. 1 a. 7),
Scotus (Prol. Sent. Q. III), Cajetan in I q. 1 a. 7 sagen das Gegenteil.
Und, wie es scheint, mit Recht. « Haec enim (scil. cognitio secundum
propriam quidditatem) est prima, secundum naturam, cognitio omnium
et fundamentum ceterorum » (Cajet. . c. n. 1). Ubrigens vgl. C. Vat. S. III,
cap. 2. Denz. 1782.

Gegeniiber dem die geistige Atmosphire vergiftenden Modernismus
und seiner Auffassung vom Ursprung und von der Entwicklung der Dogmen
(cf. Denz. 2078, 2079, 2089) scheinen die Ausfiihrungen S. 15 etwas miG-
verstiandlich zu sein : « Das Christentum ist erstlich nicht Lehre, sondern
Leben ... ... Indem sich die Kirche ihr eigenes gottliches Leben zum
BewuBtsein bringt und es in Begriffen ausspricht, entsteht ein Dogma ».

S. 22 wird «der tiefere innere Grund der Unfehlbarkeit des Papstes »
hergeleitet aus der Unfehlbarkeit der Kirche, die der fortlebende Christus
ist und die im Papste «ihre einheitliche zusammenfassende Darstellung »
erfahre. Gegen Richer, Gallikanismus, Jansenismus und Febronius wire
vielmehr zu betonen, daf3 die Unfehlbarkeit des Papstes und der lehrenden
Kirche die Quelle der Unfehlbarkeit der Gesamtkirche ist.

S. 42 wird im Eifer fiir das religios Lebendige der Glaube definiert
als «ein aus liebender Bereitschaft fiir Gott geborenes und in Liebe zu
ihm miindendes Ja zu Gott, der in Christo auf uns zugeht». Der tote
Glaube besitze fiir das Heil keinen Wert. Aber er ist eben doch, wenn
auch nicht lebendiger, so doch wahrer Glaube (cf. Conc. Trid. S. VI,
can. 28. Denz. 838), auch so eine gro3e Gnade Gottes, zwar ohne Verdienst
fiir den Himmel, aber immerhin ein wertvoller Ankniipfungspunkt fiir die
auf die Riickkehr zu Gott hindringenden aktuellen Gnaden.

DaB S. 35 dem hl. Augustin ohne néhere Unterscheidung zugeschrieben
wird, er habe gegen sein Lebensende die Lehre vom partikuliren Heils-
willen Gottes vertreten, ist auffillig, nachdem erst neulich P. Pelland S. J.
in seinem Werk iiber Prosper von Aquitanien und sein Verhiltnis zu
Augustin wieder festgestellt hat, daB die Beschrinkung des Heilswillens
Gottes bei Augustinus sich nur auf die voluntas absoluta od. consequens,
nicht auf die voluntas antecedens bezieht, wie schon der hl. Thomas
(I. S. d. 46 q. 1 a. 1 ad 1) den hl. Augustin verstanden hat.



Literarische Besprechungen 125

Ein Widerspruch besteht zwischen S. 51: «Doch kann manches
Dogma nur aus der Uberlieferung aufgezeigt werden », und S. 36 : « Das
Mehr (in der Uberlieferung gegeniiber der Heiligen Schrift) betrifft streng
genommen nur die Kindertaufe ».

Im 2. Bd. S. 181 wird gesagt: « Ja, es gehort geradezu zum Wesen
der Freiheit, daB die Vernunft die letzten Griinde des Willens nicht
durchschauen kann». Eine durchaus unrichtige Forderung !

S. 189 f. wird zweimal das unbezweifelt echte Werk Contra Gentes
des hl. Athanas einem « Pseudo-Athanasius» zugeschrieben.

S. 200 fiihrt der Verfasser als Lehre des hl. Thomas an, da3 der Wert
der Gemeinschaft hoéher steht als der Wert des auf derselben Seinsebene
liegenden Einzelwesens, und fahrt dann fort: « Darum ist der Einzelmensch
mit allem, was er ist und hat, der Gemeinschaft verpflichtet ». Das lautet
doch allzu totalitir, und schon um bekannter Zeitirrtiimer willen war die
wichtige Einschrinkung, die der hl. Thomas macht, klar und deutlich
ebenfalls auszudriicken. S. die sehr gute Darstellung des Problems « Gemein-
schaft und Individuum » nach St. Thomas bei R. Linhardt, D1e Sozial-
Prinzipien des hl. Thomas von Aquin, S. 154 f.

Alle die gemachten Bemerkungen sollen dem Urteil keinen Eintrag
tun, daB8 das Buch, wenn auch nicht als Lehrbuch, fiir den Theologen und
den Seelsorger doch ein sehr gutes Hilfsmittel sein kann, um die im Dogma
der katholischen Kirche gelegenen Krifte zur Heiligung der Seelen und
Belebung des religitsen Eifers in sich und andern fruchtbringend zu machen.
In diesem Sinn ist es bestens zu empfehlen. Auch gebildeten und religios
ernst denkenden Laien kann es groflen Nutzen bringen.

Fiir eine sicher bald zu erwartende Neuauflage sei von den wver-
schiedenen Druckfehlern wenigstens auf folgende besonders stérende auf-
merksam gemacht. S. 99 heif3t es von Johannes Philoponus: « Er kam durch
die Anwendung der aristotelischen Substanzlehre zu der Ansicht, daB3 die
drei gottlichen Personen drei Individuen der Gattung Mensch (sic !) sind ».

S. 127 ist von mittelbaren und unmittelbaren, statt mitteilbaren und
unmitteilbaren Eigenschaften Gottes die Rede.

S. 202 ist im Zitat aus dem hl. Thomas — so viel ich sehe, dem einzigen

ausfiihrlicheren von ihm im I. Bd. — durch Ausfallen einer halben Zeile
der Sinn unverstindlich geworden.
Stift Einsiedeln. P. Meinrad Benz O.S. B.

F. Diekamp : Katholische Dogmatik nach den Grundsitzen des heiligen
Thomas. 1I. Bd. siebente, III. Bd. siebente und achte vermehrte und
verbesserte Auflage. — Miinster i. W., Aschendorff. 1936-37. x-574;
VIII-493 SS.

Schon wiederholt ist im Divus Thomas das vorliegende, treffliche
Lehrbuch der Dogmatik angelegentlich empfohlen worden. Besonders
ausfiihrlich geschah dies im Jahrgang 1924 S. 367 ff., wo das Werk um
seiner Vorziige nach der positiven wie nach der spekulativen Seite hin
freudig begriiBt wurde als ein sehr geeignetes Hilsmittel fiir Lehrende



126 Literarische Besprechungen

und Lernende, um die hl. Theologie ad Angelici Doctoris rationem, doc-
trinam et principia zu studieren, wie es die Kirche im CJC can. 1366 § 2
vorschreibt. Das war bei Gelegenheit der 3. bis 5. Aufl. Im Jahrgang 1933
S. 457 ff. konnte dann die 6. Auflage mit ihren Anderungen und Verbesse-
rungen angezeigt werden. Schon im Jahrgang 1935 S. 112 besprach dann
P. Horvath den 1. Bd. der 7. Auflage, dem sich hier der 2. und 3. Band
anschlieBen, letzterer als 7. und 8. Auflage. Beide Bande bezeichnen sich
mit Fug und Recht als vermehrte und verbesserte Auflage, wenngleich
die Seitenzahl kaum merklich vermehrt, im 2. Bd. durch bessere Anordnung
des Druckes sogar um ein Weniges vermindert erscheint. Denn iiberall
tritt die eifrige Sorge zutage, das Werk auf der Hoéhe zu halten, zu neu
auftauchenden Fragen Stellung zu nehmen, auf beachtenswerte Neu-
erscheinungen hinzuweisen. Davon zeugen besonders die reichen, auf-
merksam nachgetragenen Literaturangaben am Anfang der Abschnitte
und am Schlufl der einzelnen Paragraphen. Auch innerhalb des Textes
sind verschiedene Verbesserungen und Zusitze angebracht, z. B. Bd. 2 S. 33
eine Ausfiihrung gegen P. Stuflers S. J. Behauptung, der hl. Thomas habe
eine bloB mittelbare Mitwirkung Gottes zu den Tatigkeiten der Geschoépfe
gelehrt. Das dort Gesagte ist gut und wahr, wird aber bei P. Stufler kaum
eine Anderung seiner Ansicht bewirken 1.

Bei der Behandlung der dogmatischen Lehre von den heiligen Sakra-
menten raumt der Verfasser auch den verschiedenen Kontroversfragen,
z. B. iiber die Wirkungsweise der Sakramente, die Furcht- oder Liebesreue,
die MeBopfertheorien usw. einen gebiihrenden Platz ein. Seine Ausfiihrungen
sind immer sehr iiberlegt und beachtenswert, doch kénnen sie natiirlich
nicht immer eine endgiltige Zustimmung erwarten. Was z. B. iiber die
Notwendigkeit einer anfdinglichen Liebe des Wohlwollens zu Gott zum
fruchtbaren Empfang des BuBsakramentes S. 270-276 gesagt ist, vermag
nicht restlos zu befriedigen. Wenn die Furchtreue, trotzdem sie den
Willen wirksam von der Anhinglichkeit an die Siinde abwendet, als
Disposition im BuBsakrament wirklich nicht geniigt, scheinen bei Hinzu-
tritt einer bloB anfinglichen, also unwirksamen Liebe des Wohlwollens
eben nur zwei ungeniigende Dispositionen zusammenzutreffen. Woher soll
da das Geniigen kommen ? Wenn zwei Kurzsichtige ihre Sehkraft ver-
einigen, erreichen sie das ferne Ziel doch nicht. Auch diirfte das Wahr-
heitsmoment, das in der MeBopfertheorie des Lessius und vieler anderer
enthalten ist, in der Ablehnung S. 264 doch etwas unterschiitzt sein. Daf3
das BuBsakrament nicht zugleich giiltig und doch unfruchtbar sein und
darum kein Wiederaufleben stattfinden kénne, wird (S. 44, 45, 59) ohne
Andeutung einer anderen mdéglichen Lehre ausgesprochen, obgleich bei

1 Wer wie P. Stufler auf Grund solcher Beweise, wie er sie in zwei neuer-
lichen Artikeln der Innsbrucker Zeitschrift fiir kath. Theol. vorgebracht hat,
hartnickig bei der Behauptung beharren kann, der hl. Thomas habe in I. S. d. 38
q. 1 a. 5 die praedeterminatio physica «glattweg abgelehnt », mit dem diirfte
wohl iiber diesen Gegenstand wissenschaftlich nicht mehr nutzbringend zu ver-
handeln sein. Vgl. « Divus Thomas», Jahrg. 1936, S. 255 ff. : 1937, S. 371 ff.



Literarische Besprechungen 127

ilteren und neueren Theologen, auch so unzweifelhaft echten Thomisten
wie den Salmatizensern, Johannes a S. Thoma, Gonet etc., ja beim
hl. Thomas selber sich sehr beachtliche Griinde fiir die Ansicht finden,
dal das Buflsakrament giiltig und doch unfruchtbar sein und bei ein-
tretender geniigender Disposition aufleben koénne. S. 55 wird iiber die
dunkle Stelle beim hl. Paulus I. Cor. 15, 29 (Taufe fiir die Verstorbenen)
auf einen Aufsatz von J. Delazow im Angelicum verwiesen, dessen Deutung
besser als andere dem Kontext entspreche. Moéchte der Verfasser in einer
Neuauflage diese kurz angeben, denn leider besitzen nicht alle diese sehr
schatzbare Zeitschrift.

Zu den Worten S. 205, Jesus habe « ganz freiwillig seine Seele vom
Leibe getrennt» (Joh. 10, 17 f.) vergleiche St. Th. III q. 47 a. 1.

Zum SchluB sei noch auf zwei Druckfehler hingewiesen, die in
4 Auflagen sich hartnickig behauptet haben. S. 303, Zeile 9 von unten
lies quidam statt quidem ; S. 308, Z. 17 von oben lies 1. Joh. 2, 1 f. statt
1. Joh. 2, 1; denn der entscheidende Text folgt erst im 2. Vers.

Einsiedeln. P. Meinrad Benz O.S. B.

Pastoral.

C. Noppel 8. 7J. : Aedificatio Corporis Christi, AufriB der Pastoral. —
Freiburg i. Br., Herder. 1937. x-210 SS.

Wenn vorliegendes Werk sich als « Aufri3 der Pastoral » bezeichnet,
so ist dabei Pastoral oder Hirtenamt im engeren Sinne zu nehmen, d. h.
mit AusschluB der Homiletik, Katechetik und Liturgik. In einem ersten
Teil : Gemeinschaftsseelsorge, wird auler von den Personen, baulichen und
dienstlichen Mitteln besonders gehandelt von der Organisation der Seel-
sorge in Pfarrei, Ditzese und Land. Der zweite Teil: « Die Einzelseel-
sorge » gibt kurze Bemerkungen iiber die Verwaltung der Sakramente
fiir alle Gliaubigen ; dann folgen zwei weitere Kapitel iiber die pastorelle
Anleitung zum Streben nach Vollkommenheit und iiber die Seelsorge der
Anormalen und Kranken. Den SchluB3 bildet ein sehr interessantes Kapitel
iber Konversion und Konvertiten von einem dinischen Konvertiten
Lic. Jakob Hjorth.

Der Verfasser verfiigt iiber reiche Erfahrungen aus den verschiedensten
Verhiltnissen und bietet wertvolle Anregung zu klugem und eifrigem
Wirken im Weinberge des Herrn. Wenn er sein Vorwort beginnt mit den
Worten Pius’ XI: « Wahrhaftig, es geniigt nicht mehr die Pastoraltheologie
von ehedem », so bezieht sich das wohl besonders auf das iiber die
Organisation der Seelsorge S. 58-137 Gesagte. Es werden da viele prak-
tische Winke gegeben, wie der Pfarrer die verschiedenen Altersgruppen
und Geschlechter mit dem Geiste Christi durchdringen, die Katholische
Aktion verwirklichen, die verschiedenen, vielgestaltigen Vereine mit ihr
verbinden und der Pfarrgemeinde ohne deren Zersplitterung und Auf-
lésung einordnen kann. Wenn bei der Lesung des ganzen Buches die
Furcht auftauchen will, es mochte der Geist des Pfarrers in Gefahr gebracht



128 Literarische Besprechungen

werden, ob all des Zugemuteten im duleren Betrieb unterzugehen, so ist
das nicht die Schuld des Verfassers, sondern der Zeitverhiltnisse, die dem
eifrigen Pfarrklerus eben in groBen Pfarreien Riesenaufgaben auferlegen.
Das Werk kann bestens empfohlen werden.

Stift Einsiedeln. P. Meinrad Benz O.S. B.

0. Schollig : Die Verwaltung der Sakramente unter pastoralen Gesichts-
punkten, — Freiburg i. Br., Herder. 1936. x-446 SS.

Die heilige Kirche driickt in ihrem offiziellen Buch, dem Rituale
Romanum (tit. I n. 3), ihre hohe Auftassung von der Bedeutung der heiligen
Sakramente aus mit den Worten : « In Ecclesia Dei nihil sanctius, aut
utilius, nihilque excellentius, aut magis divinum habetur quam Sacramenta
ad humani generis salutem a Christo Domino instituta ». Gilt dies fiir
alle Zeiten, Volker und Verhiltnisse, so gilt es gewill doppelt heute, wo
so viele andere wirksame Mittel der Seelsorge gewissenorts der Kirche
erschwert oder ganz verwehrt sind. Daraus ist zu ersechen, welchen Dank
ein Buch verdient, das in mustergiltiger Weise dazu anleitet, die Sakra-
mente im Geiste Christi zu verwalten und ihre Kraft fiir die Seelen wirksam
werden zu lassen. Dieses Lob verdient ohne Ubertreibung das vorliegende
Werk des Subregens am Priesterseminar St. Peter im Schwarzwald, Otto
Schollig. Wie der Titel ankiindigt, beschrankt sich der Verfasser auf die
Darstellung der Verwaltung der Sakramente ; die dogmatische Lehre ist
ithm vertraut, wird aber im Buch vorausgesetzt. Die praktische Seite
aber wird nach allen Seiten, nach der Moral, dem Kirchenrecht, der
Pastoral so vollkommen dargeboten, dall dem Spender der Sakramente
kaum ein Fall begegnen diirfte, bei dem dieses Werk ihn ratlos lassen
wird. Dabei spricht aus jeder Seite die Liebe und der Eifer des Seelsorgers
und die weise MaBhaltung und Klugheit des erfahrenen Seelenhirten.
Das gilt in besonderer Weise von der Behandlung des BuBsakramentes,
und hier wieder ganz vorziiglich vom fiinften Abschnitt: «Besondere
Behandlung bestimmter Klassen von Poénitenten» (S. 250-358). Jedem
jungen Priester ist Schollings Werk als Ratgeber und Fiihrer fiir das
verantwortungsvolle Amt des Beichtvaters bestens zu empfehlen, aber
auch der im Dienste der Seelen ergraute Seelsorger wird darin reiche Auf-
munterung und Belehrung finden.

Fir eine Neuauflage sei darauf hingewiesen, daBl nach CJC c¢. 1017 § 1
ein formloses Verlébnis in utroque foro ungiltig ist, entgegen der Dar-
stellung S. 378.

Stift Einsiedeln. P. Meinrad Benz O.S. B.



	Literarische Besprechungen

