
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 17 (1939)

Artikel: "Offenbarungstheologie" : eine Buchbesprechung

Autor: Fehr, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762525

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762525
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


« Offenbarungstheologie ».

Eine Buchbesprechung.

Von J. FEHR, Appenzell.

Es ist in der Geschichte der christlichen Theologie wohl noch
kaum dagewesen, daß die dogmatischen Prolegomena, also die
Rechenschaftsablage über den besondern Erkenntnisweg, der in der Dogmatik
begangen werden soll, einen derart außerordentlichen Umfang
angenommen haben, wie es in der jetzt erscheinenden Dogmatik Karl
Barths der Fall ist h Ob man nun in diesem Anschwellen der

theologischen Prolegomena mit dem jüngern Karl Barth das Anzeichen
eines « dekadenten » theologischen Zeitalters (CD, 10), erblicken, oder
ob man umgekehrt mit dem heutigen Barth die Kürze der theologischen
Prolegomena nicht so sehr in « tiefsinniger Sachlichkeit » als in einer
« weniger tiefsinnigen Überheblichkeit und Selbstsicherheit » (KD1, 24)

begründet sehen will, — auf jeden Fall dürfte sowohl ein

außergewöhnlich knapper wie ein außergewöhnlich breiter Umfang der

dogmatischen Prolegomena das Symptom einer besonderen Stellung
zum theologischen Erkenntnisproblem bedeuten. In der dialektischen

Theologie ist die erstaunliche Breite der dogmatischen Prolegomena
ein Anzeichen für die ungeheure Problematisierung, welche hier der

theologischen Erkenntnislehre, insbesondere dem theologischen
Erkenntnisgrund, der « Offenbarung », widerfährt.

Die Theologie ist nach Karl Barth eine « Maßnahme der Kirche,
ergriffen im Blick auf die Anfechtbarkeit und Verantwortlichkeit
ihres Redens » (KD1, 2). Angesichts der Not der kirchlichen
Verkündigung hat die protestantische Theologie nach Karl Barth die

etwas merkwürdige Aufgabe, « die kirchliche Verkündigung, wie sie

ihr in ihren bisherigen Konkretionen und vor allem in der jeweilig
gegenwärtigen Konkretion gegenübersteht, nicht sowohl zu bestätigen,
als vielmehr zu beunruhigen, sie mit sich selbst, wie es sich wahrhaftig

1 K. Barth, Die kirchliche Dogmatik : Die Lehre vom Wort Gottes ;

Prolegomena zur kirchlichen Dogmatik. Erster Halbband, München 1932, xiv und
528 Seiten. Zweiter Halbband, Zollikon-Zürich 1938, vm und 1011 Seiten.



100 « Offenbarungstheologie »

gehört, uneinig zu machen, sie über sich selbst hinaus und weiter
zu treiben » (KD1, 298). Die Dogmatik habe die Kirche konkret
daran zu erinnern, daß ihre (der Kirche!) Lehre «unter allen
Umständen fehlbares Menschenwerk » sei (KD1, 2). Aus der Fehlbarkeit
der kirchlichen Verkündigung ergebe sich die Aufgabe der Dogmatik,
die Lehre der Kirche « vom Worte Gottes her zu kontrollieren, zu
kritisieren und zu korrigieren» (KD1, 271). Für «wirkliches, strenges
dogmatisches Fragen » müsse es zunächst sogar zweifelhaft sein, ob

in der Kirche überhaupt von Gott geredet werde (KD11, 873) und
andrerseits müsse die Kirche stets bereit sein, durch die Dogmatik
« ihr ganzes Lehren angreifen, erschüttern, umstürzen, neu gestalten
zu lassen » (KD11, 899). Indem die Dogmatik versuche, in ihrem
eigenen Reden von Gott einen « paradigmatischen Vollzug » rechten
Hörens und Lehrens von Gott darzubieten, wolle sie positiv an der
« Anregung und Erweckung der Kirche zu neuem Lehren des Wortes
Gottes » mitarbeiten (KD11, 954 ff.).

Die Problematik dieser theologischen Aufgabenstellung liegt darin,
daß nach Karl Barth das Reden des Theologen von Gott — nicht
weniger als das Reden der Propheten und der kirchlichen Prediger —

als menschliches Wort dem Wort Gottes in « gänzlicher Verkehrtheit
und Nichtigkeit » (KD1, 231) gegenübersteht und also auch als Reden
des Glaubens nur « menschliche Finsternis » (KD1, 256, 455) sein kann.
Kirchliches Gebet und Lied, kirchliches Bekenntnis und kirchlicher
Unterricht, christliche Seelsorge und nicht zuletzt auch die Theologie
stehen alle unter demselben « ehernen Gesetz » und dieses lautet :

« Auf diesem ganzen Felde wird versucht, von Gott zu reden in der
Absicht, daß andere von Gott hören sollen. Dieser Versuch und diese

Absicht sind als solche in sich unmöglich. Gott gehört nicht zur Welt
und also nicht in die Reihe der Gegenstände, für die wir Kategorien
und also Worte haben, mittels derer wir dann auch Andere auf sie

aufmerksam machen, durch das wir sie mit jenen in Beziehung setzen
könnten. Von Gott kann man nicht reden, weil er kein Ding ist, weder
ein natürliches noch ein geistiges. Reden wir von ihm, so reden wir
schon nicht mehr von ihm. Wir können nicht tun, was wir hier tun
wollen, und wir können auch nicht erreichen, was wir hier erreichen

möchten. Das ist das eherne Gesetz, unter dem alle kirchliche
Verkündigung ohne jede Ausnahme steht. Daß in Gebrechlichkeit geschehe,

was hier geschieht, ist ein viel zu schwacher Ausdruck für den
Sachverhalt. Hier ist nicht Gebrechlichkeit, hier ist der Tod. Hier ist



« Offenbarungstheologie » 101

nicht eine Schwierigkeit, hier ist wirklich Unmöglichkeit. Hier geschieht
nicht etwas Unvollkommenes, hier geschieht — am Maß des Gewollten

gemessen — überhaupt nichts » (KD11, 839). — Diese erschütternde
Einsicht führt nun aber nicht — wie man vielleicht erwarten möchte —
zum Verstummen der dialektischen Rede von Gott, sondern vielmehr
zu einem umso üppigeren Reden von dem unbekannten Gott.

Wir stehen hier vor dem eigentlich « Dialektischen » an dieser

neuen Theologie : daß sie nämlich einerseits in den stärksten Worten
von der Transzendenz des göttlichen Offenbarungswortes redet und
andererseits doch breiter und beredter als irgend eine andere Theologie

darüber Aufschluß zu geben imstande ist. Dieses Unmögliche
wird dem dialektischen Theologen dadurch möglich gemacht, daß er
durch die ganze Theologie hindurch ein dialektisches Schema mit
größter Virtuosität handhabt, es auf alle Fragen und Probleme in
gleicher Weise anwendet und mit seiner Hilfe aus allen Schwierigkeiten
eine wenigstens ihn befriedigende Lösung findet. Dieses dialektische
Verfahren ist es auch, das der Theologie Karl Barths jene erstaunliche

innere Einheit und Konsequenz verleiht, daß man anderthalb
tausend Seiten seiner bisherigen Dogmatik durchlesen kann, ohne

auf eine einzige, wirkliche Überraschung zu stoßen. Überraschend

wirkt nur immer wieder die Wendung und Lösung, welche Barths
Dialektik in alle Fragen bringt ; — aber das ist nur für den eine

Überraschung, der das allem zugrundeliegende Prinzip noch nicht
genügend kennt. Dieses dialektische Prinzip besteht darin, einerseits
die Relativität, d. h. die sündige Verkehrtheit alles menschlichen
Tuns und Denkens anzuerkennen und so radikal als möglich zur
Geltung zu bringen, und auf der andern Seite durch den steten Rekurs
auf das Wirken des Heiligen Geistes zu tun, als ob das « in sich

unmögliche » Reden von Gott nun doch möglich würde.
Karl Barths Dogmatik zeigt die Anwendung dieser dialektischen

Methode in zahlreichen Beispielen :

1. Wenn der Mensch Gottes Wort hören und annehmen soll, muß

Gott sein Wort in die « geschöpfliche Gestalt » menschlicher Rede

kleiden (KD1, 11, 171 ff.). Nun ist aber alles menschliche Wort in

keiner « Ähnlichkeit und Entsprechung », sondern nur in « Gegensatz
und Widerspruch» zum Wort Gottes selber (KD1, 172). Also muß

der Heilige Geist im verborgenen Akt seines zu-uns-Redens mit seinem

eigenen Wort hinter das unfähige und unfähig bleibende Wort der

menschlichen Rede treten (KD1, 123, 252 f., 352 f.).



102 « Offenbarungstheologie

2. Wenn nun die Propheten und Apostel mittels der Heiligen
Schrift oder die Kirche mittels ihrer Verkündigung von Gott reden

wollen, können sie dies nur in der Gestalt menschlicher Rede tun.
Nun ist es aber gerade in der Menschlichkeit dieser Rede begründet,
daß nicht nur das Dogma, also der sog. « Glaubensbefehl » der Kirche
von « der ganzen Zweideutigkeit, Gebrechlichkeit und Verkehrtheit
menschlichen Befehlens umgeben und durchdrungen » ist (KD1, 289),
sondern daß auch die Propheten als « irrtumsfähige und tatsächlich
irrende Menschen wie wir alle » (KD11, 587) tatsächlich « in jedem
Wort » irrten und fehlten (KD11, 588). Es müßte also wiederum der

Heilige Geist selber mit seinem Wort hinter das irrende Reden der
Kirche und der Propheten treten.

3. Wenn nun endlich der Mensch das Wort Gottes hören sollte,
das der Heilige Geist hinter dem verkehrten und sündigen Reden der

Heiligen Schrift und der Kirche selber spricht, so müßte der Mensch

wenigstens im Akt des Glaubens vom Heiligen Geist erleuchtet und
zum Empfange seines Wortes befähigt werden (KD1, 205). Nun kann
es aber bei Karl Barth gar keine göttliche Erleuchtung geben, durch
welche die Situation des Menschen verändert und also sein Erkennen
etwas anderes würde als «Finsternis und Lüge» (KD1, 249 ff.,
KD", 290). Im Gegenteil ist ja gerade « das Glaubensbewußtsein als

solches menschliche Finsternis » (KD1, 256) Also bleibt nichts anderes

übrig, als daß der Heilige Geist selber hinter unserem unfähigen Hören
sein eigenes Wort sowohl selber redet als auch selber hört

Es versteht sich von selbst, daß Karl Barth sich dagegen
verwahren muß, daß man in der Erwartung des göttlichen Eintretens für
unser unvermögendes Reden und Hören bloß ein theologisches Postulat,
einen unfehlbar sich einstellenden dialektischen Umschlag erblicke.
Es soll auch gar nicht bezweifelt werden, daß es sich in der
dialektischen Theologie bei dieser Erwartung durchaus um einen ernsten

religiösen Glauben handelt. « Daß Gott gut macht, was wir schlecht
machen, das wird nicht als ein sozusagen natürlich sich einstellender,
dialektischer Umschlag verstanden, das wird nicht postuliert, das

wird auch nicht als eine irgendwie zwangsläufig eintretende Folge
vorausgesetzt, das wird nur im Glauben an die von Gott selbst
hinsichtlich der Kirche geschaffene Voraussetzung, also im Glauben an
Jesus Christus erhofft werden können » (vgl. KD", 840). Aber gerade
hier müßte für den Dialektiker die Zirkelfrage wieder von vorn
beginnen : Wieso, oder auf Grund welchen Postulates denn der « Glaube »



« Offenbarungstheologie » 103

an jene in der dialektischen Theologie so sehr problematisierte «

Voraussetzung » etwas anderes als menschlicher Irrtum und sündige
Finsternis sein könne — Das Irreführende an der dialektischen
Methode besteht darin, daß der Leser andauernd von einer Instanz
an die andere verwiesen wird und daß der Hinweis auf die allerletzte
Instanz, auf den Heiligen Geist, nach den Voraussetzungen dieser

Theologie — als menschlicher Hinweis — eingestandenermaßen nichts
anderes als menschlicher Irrtum, also ein Hinweis in die Leere sein

kann. Der Theologe schwankt fortwährend zwischen dem demütigen
Bekenntnis, von Gott « kein wahres Wort » zu wissen und zwischen
dem dialektischen Tun, « als ob » die Kenntnis, welche Gott allein

von seinem eigenen Wort besitzt, irgendwie auch seine eigene
Gotteserkenntnis wäre. Was jeweilen nach der Applikation des dialektischen
Schemas auf die Frage nach Gottes Wort in der Heiligen Schrift, im
Dogma der Kirche oder in der Lehre der Theologie übrig bleibt, ist
jenes merkwürdige Gemisch von « Schein und Möglichkeit », als das

einmal Erik Peterson die dialektische Offenbarungslehre bezeichnet hat1.
Die eben beschriebene « Dialektik » hat der Theologie Karl Barths

als ihr entscheidendes Charakteristikum den Namen gegeben. Es

gibt aber noch eine zweite methodische Besonderheit, welche fast
wie das Anzeichen eines « schlechten Gewissens » die dialektische
Methode des Theologen begleitet. Es versteht sich nämlich von selbst,
daß bei dem völligen Ernstmachen mit der dialektischen These, daß

selbst unter der Voraussetzung von christlicher Rechtfertigung und
christlichem Glauben (KD1, 253 ff., 455) der Mensch — also der

Prophet, die Kirche, die Theologie — nur verkehrt, oder richtiger
gesagt, überhaupt nicht von Gott reden können (KD1, 231, 481 ;

KD11, 839) und daß also Gott sein Wort ausschließlich selber rede

und höre (KD1, 402), « der ganze Begriff des Wortes Gottes als ein

Phantasieprodukt, und also die kirchliche Verkündigung samt der

Dogmatik als ein gegenstands- und darum sinnloses Tun, und also

die Kirche als eine Stätte der Selbsttäuschungen sondergleichen »

erscheinen müßte (KD1, 195).
Diese durchaus richtige Einsicht führt den dialektischen Theologen

sozusagen zwangsläufig zu einer « aktualistischen » Bestimmung
des Offenbarungsbegriffes. Während die katholische Lehre, wonach

kraft der analogia fidei Gottes Wort in der Heiligen Schrift und in

1 E. Peterson, Was ist Theologie Bonn 1926, S. 7.



104 « OSeiibarungstheologie »

der Lehre der Kirche eine zwar menschlich-analoge, aber doch objektivwahre

Gestalt annimmt und der Mensch im Glauben durch die gnädige

Erleuchtung des Heiligen Geistes zu einem wirklichen An- und
Aufnehmen des Wortes Gottes befähigt wird, von Karl Barth als ein

unchristliches Verfügen-Wollen über Gottes Wort verworfen wird,
glaubt er selber mit der Betonung des aktuellen Ereignischarakters
der Offenbarung einen Ausweg aus allen Verlegenheiten gefunden zu
haben. So sind z. B. die biblischen Worte und Gleichnisse nicht nach
ihrem eigenen Sinngehalt geeignet, Analogien für Gottes Wort zu sein,

sondern sie werden zu dieser Gleichnisfähigkeit nur « je und je » im
Akt des göttlichen Redens qualifiziert (KD1, 123, 252 f., 352 f.). In
ähnlicher Weise enthält die Bibel an sich bloß menschlich-verkehrtes
Menschenwort, das durch das aktuelle « Handeln Gottes », durch seine

immer wieder neu zu erwartende « Entscheidung » erst Gottes Wort
werden muß (KD1, 113, KD11, 593). Und so steht es endlich auch
mit der Lehre der Kirche oder der Theologen : « Reine Lehre ist ein

Tun, nicht eine Sache, auch nicht eine Gedanken- oder Wortsache.
Reine Lehre ist also nicht etwa identisch mit irgendeinem vorhandenen
Text : weder mit dem bestimmter theologischer Formeln, noch mit
dem eines bestimmten theologischen Systems, noch auch mit dem des

kirchlichen Bekenntnisses, noch auch mit dem Bibeltext. Reine Lehre

ist ein Ereignis (KD11, 859).
Die dialektische Theologie lebt ihr üppiges Leben sozusagen

ausschließlich auf Kosten dieser aktualistischen Fiktion : als ob eine

Gotteserkenntnis durch das Mittel menschlicher Begriffe und Analogien,
die zunächst grundsätzlich und mit Emphase als unmöglich, bzw. als

lauter menschliche Finsternis erklärt wurde, doch wenigstens in einem
vorübergehenden « Ereignis », in einem aktuellen und somit transitiven
Geschehen, also sozusagen « punkthaft », in einem imaginären « Augenblick

» möglich sein könnte. Wer die starken Negationen, in welchen
Karl Barth über die Unmöglichkeit, von Gott überhaupt zu reden,
spricht, noch nicht vergessen hat, wird zwar weniger darüber staunen,
daß von einem Theologen dieser Grundsatz nicht aufrecht erhalten
werden kann, als vielmehr darüber, wie denn der Dialektiker, dessen

Erkennen auch im Glauben « Finsternis » sein will, von der göttlichen
Durchbrechung jener Unmöglichkeit Kunde erhalten haben soll. —
Darin hat die dialektische Theologie recht, daß es sich in Theologie
und Kirche nicht darum handeln darf, daß Menschen selbstherrlich
über Gottes Wort herrschen und verfügen, sondern daß vielmehr Gott



« Ofienbarungstheologie » 105

selber durch sein Offenbarungswort seine Herrschaft über die Kirche
aufrichtet. Aber eben dieser « Herrschaft Christi über alle Vernunft »

(II. Kor. 10, 5) sollen wir uns nicht entziehen, indem wir ihre Geltung
eigenmächtig auf einen imaginären « Punkt » beschränken und so die

ganze Offenbarung zu einem illusionären Gebilde machen.

Durch die ganze Dogmatik Karl Barths hindurch erweist es sich

als äußerst fatal und irreführend, daß wichtigste Begriffe der alten

Theologie zwar dem Namen nach übernommen, aber ihres eigentlichen

Sinnes beraubt werden. Dies gilt vor allem von dem entscheidend

wichtigen Begriff der theologischen Analogie, der analogia fidei. Die

vollkommene Verderbnis und Gottwidrigkeit alles menschlichen Redens

müßte nach Karl Barth den Analogiegedanken im Keime ersticken,
denn Analogie bedeutet nach allgemeinem theologischen
Sprachgebrauch Ähnlichkeit, also gerade das, was es nach Karl Barth zwischen

göttlichem und menschlichem Wort nicht geben kann. Und dennoch

redet er nun beredter als irgendein anderer Theologe von all den

christlichen Wahrheiten — bis hinauf zum innertrinitarischen Leben
Gottes selbst —, von denen man eingestandenermaßen anders als auf

Grund der analogia fidei theologisch nicht sprechen kann. — In
ähnlicher Weise ist in dieser « Dogmatik » selbstverständlich auch vom
« Dogma » die Rede. Aber auch von diesem Begriff wird nur noch der

Name verwendet, indes ihm der Nerv, nämlich die verpflichtende
Autorität des Dogmas, geraubt und somit daraus ein « ganz
unverbindlicher » Satz gemacht worden ist (KD11, 731). — Gogartens
Vorwurf, Karl Barth arbeite in der Theologie « mit unbesehen aufgegriffenen
und ungesäuberten Begriffen » *, besteht ohne Zweifel zu Recht. Dabei
handelt es sich nicht bloß um die Übernahme klassischer theologischer
Begriffe, sondern fast ebenso häufig um eine Anlehnung an die Sprach-
und Begriffswelt modischer, besonders existenzieller, Philosophie. Es

gehört ja zur « Welthaftigkeit » der Theologie, daß sie in ihrer Sprache
als ein « Konglomerat von allerlei Philosophien » erscheine (KD1, 171)

Die « Dialektik » und der « Aktualismus » als theologische Methode,
ebenso wie die Übernahme fremder philosophischer und theologischer
Termini sind in der dialektischen Theologie der Ausdruck der
eigentümlichen Not des Menschen, der von Gott reden soll und doch nicht

von ihm reden kann (KD11, 839). Freilich ist das eine Not, aus welcher

1 Fr. Gogarten, Karl Barths Dogmatik, «Theologische Rundschau» 1929,
S. 78.



106 « Offenbarungstheologie »

der Dialektiker im Handumdrehen eine Tugend macht. Dies zeigt
sich nun noch in einem letzten Fall, mit dessen Erwähnung wir diese

Besprechung von Barths Dogmatik beschließen : in der Systemlosigkeit
der dialektischen Theologie.

« Wo es keine gesicherte Plattform des Denkens und Redens mehr

gibt, da gibt es auch kein System» (KD11, 971). Natürlich gibt es

auch bei Karl Barth doch ein System! Denn, daß alle theologische
Arbeit « in Sätzen, Formeln, Gedankengängen, systematischen
Verknüpfungen ihren Niederschlag findet » (KD11, 860), das zeigt sich
in der Dogmatik Karl Barths so deutlich wie in irgendeiner andern

Dogmatik. Barth weiß eben wie jeder andere Theologe, daß « nicht
das Unterlassen, sondern der Vollzug menschlicher Worte, Sätze,

Gedankenfolgen, systematischer Zusammenhänge » vom Theologen
gefordert ist (KD11, 871). Aber in einem wichtigen Punkt unterscheidet
sich sein theologisches System doch von anderer theologischer Systematik

: es ist ein « dialektisches » System, d. h. ein System, das sich
fortwährend selber wieder aufhebt und erschüttert. Die dialektische
Dogmatik will nur insofern ein System sein, als sie systematisch an
der « Erschütterung aller nun etwa doch entstehenden systematischen
Sicherheiten » arbeitet (KD", 971), weil es niemals Sicherheit im
menschlichen, sondern allein nur im göttlichen Wort gibt. Darum
soll die Theologie vor sich selber warnen und sich selbst « entsichern »

(KD1, 171), sie soll systematisch gegen die Sicherheit eines Systems
arbeiten (KD11, 971), sie soll « das grundsätzlich Ungrundsätzliche der

dogmatischen Methode » proklamieren (KD11, 972).
Grundsätzliche Ungrundsätzlichkeit Das kann man nun in der

Tat als zusammenfassende Charakteristik der dialektischen Theologie
Karl Barths gelten lassen. Es handelt sich um den konsequent ver-
fochtenen Grundsatz, daß die Verkehrtheit alles menschlichen Denkens

in der Theologie letztlich gültige Grundsätze ausschließt. Diesen
« Standpunkt der Standpunktlosigkeit » vertritt Karl Barth in seiner

Theologie mit einer bewunderungswürdigen Konsequenz, aber offenbar

auch in der Meinung, seinerseits das Menschenmögliche tun zu
müssen, um dem « reinen Wort Gottes » alle menschlichen Hindernisse

aus dem Wege zu räumen. — Ein katholischer Theologe wird in dieser

schrankenlosen Relativierung aller menschlichen Rede von Gott
nur eine völlige Auflösung des christlichen Offenbarungsgedankens
und ein gänzliches « Unschädlichmachen » des Entscheidung und
Gehorsam verlangenden Charakters christlicher Offenbarung erblicken



« Olïenbarungstheologie » 107

können. Denn immer ist noch dies die entscheidende Frage christlicher
Offenbarungslehre : wie wirklich der Mensch Gottes Wort höre und ihm
gehorsam werde, und wie sich dieser Gehorsam in seinem Denken, Reden
und Tun bewähre. Aber so abwegig und gefährlich uns die theologische
Grundeinstellung und die entsprechende Methode Karl Barths erscheinen

muß, so muß eine Besprechung seiner Arbeit doch den großen
Ernst, die erstaunliche Folgerichtigkeit und die religiöse Überzeugungsstärke

anerkennen, welche er in den Dienst der Reinheit des Wortes,
wie er sie glaubt verstehen zu müssen, stellt.

Es gibt vielleicht nur eine über jeden Zweifel erhabene positive
Gemeinsamkeit zwischen katholischer und dialektischer Theologie.
Es ist der beiderseitige unbedingte Glaube an die Notwendigkeit des

Gebetes um den Heiligen Geist, ohne dessen Hilfe es keine Erkenntnis
seines Wortes und keine Einigkeit in seinem Worte geben kann. Es ist
ein Trost, daß es wenigstens und vor allem noch diese wichtigste und
wertvollste Gemeinschaft gibt. Katholische und evangelische Theologen
können sich in der Tat in dem schönsten Worte, das Karl Barth
über die dogmatische Arbeit geschrieben hat, zusammenfinden : » Die
Qualität der dogmatischen Arbeit hängt entscheidend davon ab, daß sie

nicht etwa bloß in einer Folge von begrifflichen Manipulationen bestehe,

sondern von einem nicht abreißenden Flehen um den Heiligen Geist

durchzogen ist bis in ihre letzten und scheinbar nebensächlichsten

Erörterungen hinein — um den Heiligen Geist, der für die Kirche
und für sie selbst das unum necessarium ist, das mit keiner Kunst
noch Mühe herbeigezwungen, sondern eben wirklich nur erbeten werden
kann» (KD11, 868).


	"Offenbarungstheologie" : eine Buchbesprechung

