Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 17 (1939)

Artikel: "Offenbarungstheologie” : eine Buchbesprechung
Autor: Fehr, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762525

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762525
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

« Offenbarungstheologie ».
Eine Buchbesprechung.

Von J. FEHR, Appenzell.

Es ist in der Geschichte der christlichen Theologie wohl noch
kaum dagewesen, dal3 die dogmatischen Prolegomena, also die Rechen-
schaftsablage iiber den besondern Erkenntnisweg, der in der Dogmatik
begangen werden soll, einen derart auBerordentlichen Umfang ange-
nommen haben, wie es in der jetzt erscheinenden Dogmatik Karl
Barths der Fall ist'. Ob man nun in diesem Anschwellen der theo-
logischen Prolegomena mit dem jiingern Karl Barth das Anzeichen
eines « dekadenten » theologischen Zeitalters (CD, 10).erblicken, oder
ob man umgekehrt mit dem heutigen Barth die Kiirze der theologischen
Prolegomena nicht so sehr in « tiefsinniger Sachlichkeit » als in einer
« weniger tiefsinnigen Uberheblichkeit und Selbstsicherheit » (KD?, 24)
begriindet sehen will, — auf jeden Fall diirfte sowohl ein auBer-
gewohnlich knapper wie ein auBergewohnlich breiter Umfang der
dogmatischen Prolegomena das Symptom einer besonderen Stellung
zum theologischen Erkenntnisproblem bedeuten. In der dialektischen
Theologie ist die erstaunliche Breite der dogmatischen Prolegomena
ein Anzeichen fiir die ungeheure Problematisierung, welche hier der
theologischen Erkenntnislehre, insbesondere dem theologischen Er-
kenntnisgrund, der « Offenbarung », widerfihrt.

Die Theologie ist nach Karl Barth eine « MaBnahme der Kirche,
ergriffen im Blick auf die Anfechtbarkeit und Verantwortlichkeit
ihres Redens» (KD!, 2). Angesichts der Not der kirchlichen Ver-
kiindigung hat die protestantische Theologie nach Karl Barth die
etwas merkwiirdige Aufgabe, «die kirchliche Verkiindigung, wie sie
ihr in ihren bisherigen Konkretionen und vor allem in der jeweilig
gegenwirtigen Konkretion gegeniibersteht, nicht sowohl zu bestitigen,
als vielmehr zu beunruhigen, sie mit sich selbst, wie es sich wahrhaftig

1 K. Barth, Die kirchliche Dogmatik : Die Lehre vom Wort Gottes ;
Prolegomena zur kirchlichen Dogmatik. Erster Halbband, Miinchen 1932, x1v und
528 Seiten. Zweiter Halbband, Zollikon-Ziirich 1938, viir und 1011 Seiten.



100 « Offenbarungstheologie »

gehort, uneinig zu machen, sie iiber sich selbst hinaus und weiter
zu treiben» (KD', 298). Die Dogmatik habe die Kirche konkret
daran zu erinnern, daBl ihre (der Kirche!) Lehre «unter allen Um-
stinden fehlbares Menschenwerk » sei (KD', 2). Aus der Fehlbarkeit
der kirchlichen Verkiindigung ergebe sich die Aufgabe der Dogmatik,
die Lehre der Kirche « vom Worte Gottes her zu kontrollieren, zu
kritisieren und zu korrigieren » (KD?, 271). Fiir « wirkliches, strenges
dogmatisches Fragen » miisse es zunichst sogar zweifelhaft sein, ob
in der Kirche iiberhaupt von Gott geredet werde (KD, 873) und
andrerseits miisse die Kirche stets bereit sein, durch die Dogmatik
«ihr ganzes Lehren angreifen, erschiittern, umstiirzen, neu gestalten
zu lassen» (KD', 899). Indem die Dogmatik versuche, in ihrem
eigenen Reden von Gott einen « paradigmatischen Vollzug » rechten
Horens und Lehrens von Gott darzubieten, wolle sie positiv an der
« Anregung und Erweckung der Kirche zu neuem Lehren des Wortes
Gottes » mitarbeiten (KDY, 954 ff.).

Die Problematik dieser theologischen Aufgabenstellung liegt darin,
daB nach Karl Barth das Reden des Theologen von Gott —— nicht
weniger als das Reden der Propheten und der kirchlichen Prediger —
als menschliches Wort dem Wort Gottes in «ginzlicher Verkehrtheit
und Nichtigkeit » (KD, 231) gegeniibersteht und also auch als Reden
des Glaubens nur « menschliche Finsternis » (KD!, 256, 455) sein kann.
Kirchliches Gebet und Lied, kirchliches Bekenntnis und kirchlicher
Unterricht, christliche Seelsorge und nicht zuletzt auch die Theologie
stehen alle unter demselben «chernen Gesetz» und dieses lautet :
« Auf diesem ganzen Felde wird versucht, von Gott zu reden in der
Absicht, daB andere von Gott horen sollen. Dieser Versuch und diese
Absicht sind als solche in sich unmoglich. Gott gehért nicht zur Welt
und also nicht in die Reihe der Gegenstinde, fiir die wir Kategorien
und also Worte haben, mittels derer wir dann auch Andere auf sie
aufmerksam machen, durch das wir sie mit jenen in Beziehung setzen
kénnten. Von Gott kann man nicht reden, weil er kein Ding ist, weder
ein natiirliches noch ein geistiges. Reden wir von ihm, so reden wir
schon nicht mehr von #hm. Wir kénnen nicht tun, was wir hier tun
wollen, und wir kénnen auch nicht erreichen, was wir hier erreichen
mochten. Das ist das eherne Gesetz, unter dem alle kirchliche Ver-
kiindigung ohne jede Ausnahme steht. Dal in Gebrechlichkeit geschehe,
was hier geschieht, ist ein viel zu schwacher Ausdruck fiir den Sach-
verhalt. Hier ist nicht Gebrechlichkeit, hier ist der Tod. Hier ist



« Offenbarungstheologie » 101

nicht eine Schwierigkeit, hier ist wirklich Unmoglichkeit. Hier geschieht
nicht etwas Unvollkommenes, hier geschieht — am Mall des Gewollten
gemessen — idiberhaupt nichis» (KDY, 839). — Diese erschiitternde
Einsicht fiihrt nun aber nicht — wie man vielleicht erwarten mochte —
zum Verstummen der dialektischen Rede von Gott, sondern vielmehr
zu einem umso iippigeren Reden von dem unbekannten Gott.

Wir stehen hier vor dem eigentlich « Dialektischen » an dieser
neuen Theologie : dal3 sie niamlich einerseits in den stirksten Worten
von der Transzendenz des géttlichen Offenbarungswortes redet und
andererseits doch breiter und beredter als irgend eine andere Theo-
logie dariiber AufschluB zu geben imstande ist. Dieses Unmdgliche
wird dem dialektischen Theologen dadurch mdéglich gemacht, daB er
durch die ganze Theologie hindurch ein dialektisches Schema mit
groBter Virtuositit handhabt, es auf alle Fragen und Probleme in
gleicher Weise anwendet und mit seiner Hilfe aus allen Schwierigkeiten
eine wenigstens ihn befriedigende Losung findet. Dieses dialektische
Verfahren ist es auch, das der Theologie Karl Barths jene erstaun-
liche innere Einheit und Konsequenz verleiht, da man anderthalb
tausend Seiten seiner bisherigen Dogmatik durchlesen kann, ohne
auf eine einzige, wirkliche Uberraschung zu stoBen. Uberraschend
wirkt nur immer wieder die Wendung und Losung, welche Barths
Dialektik in alle Fragen bringt; — aber das ist nur fiir den eine
Uberraschung, der das allem zugrundeliegende Prinzip noch nicht
geniigend kennt. Dieses dialektische Prinzip besteht darin, einerseits
die Relativitit, d. h. die siindige Verkehrtheit alles menschlichen
Tuns und Denkens anzuerkennen und so radikal als mdglich zur
Geltung zu bringen, und auf der andern Seite durch den steten Rekurs
auf das Wirken des Heiligen Geistes zu tun, als ob das «in sich
unmogliche » Reden von Gott nun doch moglich wiirde.

Karl Barths Dogmatik zeigt die Anwendung dieser dialektischen
Methode in zahlreichen Beispielen :

1. Wenn der Mensch Gottes Wort héren und annehmen soll, muf
Gott sein Wort in die «geschopfliche Gestalt » menschlicher Rede
kleiden (KD, 11, 171 ff.). Nun ist aber alles menschliche Wort in
keiner « Ahnlichkeit und Entsprechung», sondern nur in « Gegensatz
und Widerspruch » zum Wort Gottes selber (KDY, 172). Also mub
der Heilige Geist im verborgenen Akt seines zu-uns-Redens mit seinem
eigenen Wort hinter das unfihige und unfihig bleibende Wort der
menschlichen Rede treten (KDI, 123, 252 f., 352 f.).



102 « Offenbarungstheologie

2. Wenn nun die Propheten und Apostel mittels der Heiligen
Schrift oder die Kirche mittels ihrer Verkiindigung von Gott reden
wollen, koénnen sie dies nur in der Gestalt menschlicher Rede tun.
Nun ist es aber gerade in der Menschlichkeit dieser Rede begriindet,
daB nicht nur das Dogma, also der sog. « Glaubensbefehl » der Kirche
von «der ganzen Zweideutigkeit, Gebrechlichkeit und Verkehrtheit
menschlichen Befehlens umgeben und durchdrungen » ist (KD?, 289),
sondern daB auch die Propheten als «irrtumsfdhige und tatsichlich
irrende Menschen wie wir alle» (KD, 587) tatsichlich «in jedem
Wort » irrten und fehlten (KD, 588). Es miilte also wiederum der
Heilige Geist selber mit seinem Wort hinter das irrende Reden der
Kirche und der Propheten treten.

3. Wenn nun endlich der Mensch das Wort Gottes héren sollte,
das der Heilige Geist hinter dem verkehrten und siindigen Reden der
Heiligen Schrift und der Kirche selber spricht, so miite der Mensch
wenigstens im Akt des Glaubens vom Heiligen Geist erleuchtet und
zum Empfange seines Wortes befihigt werden (KD, 205). Nun kann
es aber bei Karl Barth gar keine gottliche Erleuchtung geben, durch
welche die Situation des Menschen verindert und also sein Erkennen
etwas anderes wiirde als «Finsternis und Liige» (KDT, 249 ff.,,
KD™, 290). Im Gegenteil ist ja gerade «das GlaubensbewuBtsein als
solches menschliche Finsternis » (KDT, 256) | Also bleibt nichts anderes
tibrig, als daB der Heilige Geist selber hinter unserem unfihigen Horen
sein eigenes Wort sowohl selber redet als auch selber hort !

Es versteht sich von selbst, daB Karl Barth sich dagegen ver-
wahren muB, daB man in der Erwartung des gottlichen Eintretens fiir
unser unvermoégendes Reden und Héren bloB ein theologisches Postulat,
einen unfehlbar sich einstellenden dialektischen Umschlag erblicke.
Es soll auch gar nicht bezweifelt werden, daB es sich in der dialek-
tischen Theologie bei dieser Erwartung durchaus um einen ernsten
religiosen Glauben handelt. « DaB Gott gut macht, was wir schlecht
machen, das wird nicht als ein sozusagen natiirlich sich einstellender,
dialektischer Umschlag verstanden, das wird nicht postuliert, das
wird auch nicht als eine irgendwie zwangsliufig eintretende Folge
vorausgesetzt, das wird nur im Glauben an die von Gott selbst hin-
sichtlich der Kirche geschaffene Voraussetzung, also im Glauben an
Jesus Christus erhofft werden konnen » (vgl. KDY, 840). Aber gerade
hier miiBte fiir den Dialektiker die Zirkelfrage wieder von vorn
beginnen : Wieso, oder auf Grund welchen Postulates denn der « Glaube »



« Offenbarungstheologie » 103

an jene in der dialektischen Theologie so sehr problematisierte « Vor-
aussetzung » etwas anderes als menschlicher Irrtum und siindige
Finsternis sein koénne ? — Das Irrefithrende an der dialektischen
Methode besteht darin, daB der Leser andauernd von einer Instanz
an die andere verwiesen wird und daB der Hinweis auf die allerletzte
Instanz, auf den Heiligen Geist, nach den Voraussetzungen dieser
Theologie — als menschlicher Hinweis — eingestandenermaBen nichts
anderes als menschlicher Irrtum, also ein Hinweis in die Leere sein
kann. Der Theologe schwankt fortwihrend zwischen dem demiitigen
Bekenntnis, von Gott « kein wahres Wort » zu wissen und zwischen
dem dialektischen Tun, «als ob» die Kenntnis, welche Gott allein
von seinem eigenen Wort besitzt, irgendwie auch seine eigene Gottes-
erkenntnis wire. Was jeweilen nach der Applikation des dialektischen
Schemas auf die Frage nach Gottes Wort in der Heiligen Schrift, im
Dogma der Kirche oder in der Lehre der Theologie iibrig bleibt, ist
jenes merkwiirdige Gemisch von « Schein und Méoglichkeit », als das
einmal Erik Peterson die dialektische Offenbarungslehre bezeichnet hat *.

Die eben beschriebene « Dialektik » hat der Theologie Karl Barths
als ihr entscheidendes Charakteristikum den Namen gegeben. Es
gibt aber noch eine zweite methodische Besonderheit, welche fast
wie das Anzeichen eines «schlechten Gewissens» die dialektische
Methode des Theologen begleitet. Es versteht sich nimlich von selbst,
daB bei dem volligen Ernstmachen mit der dialektischen These, dal
selbst unter der Voraussetzung von christlicher Rechtfertigung und
christlichem Glauben (KD?, 253 ff., 455) der Mensch — also der
Prophet, die Kirche, die Theologie — nur verkehrt, oder richtiger
gesagt, iberhaupt nicht von Gott reden konnen (KD!, 231, 481 ;
KDY, 839) und daB also Gott sein Wort ausschlieBlich selber rede
und hore (KD', 402), «der ganze Begriff des Wortes Gottes als ein
Phantasieprodukt, und also die kirchliche Verkiindigung samt der
Dogmatik als ein gegenstands- und darum sinnloses Tun, und also
die Kirche als eine Stitte der Selbsttiuschungen sondergleichen »
erscheinen miillte (KD?, 195).

Diese durchaus richtige Einsicht fithrt den dialektischen Theo-
logen sozusagen zwangsliufig zu einer «aktualistischen » Bestimmung
des Offenbarungsbegriffes. Wihrend die katholische Lehre, wonach
kraft der analogia fidei Gottes Wort in der Heiligen Schrift und in

L [, Peterson, Was ist Theologie ? Bonn 1926, S. 7.



104 « Offenbarungstheologie »

der Lehre der Kirche eine zwar menschlich-analoge, aber doch objektiv-
wahre Gestalt annimmt und der Mensch im Glauben durch die gnidige
Erleuchtung des Heiligen Geistes zu einem wirklichen An- und Auf-
nehmen des Wortes Gottes befihigt wird, von Karl Barth als ein
unchristliches Verfiigen-Wollen iiber Gottes Wort verworfen wird,
glaubt er selber mit der Betonung des aktuellen Ereignischarakters
der Offenbarung einen Ausweg aus allen Verlegenheiten gefunden zu
haben. So sind z. B. die biblischen Worte und Gleichnisse nicht nach
ihrem eigenen Sinngehalt geeignet, Analogien fiir Gottes Wort zu sein,
sondern sie werden zu dieser Gleichnisfihigkeit nur «je und je» im
Akt des gottlichen Redens qualifiziert (KD?, 123, 252 f., 352 f.). In
dhnlicher Weise enthilt die Bibel an sich blo3 menschlich-verkehrtes
Menschenwort, das durch das aktuelle « Handeln Gottes», durch seine
immer wieder neu zu erwartende « Entscheidung» erst Gottes Wort
werden mull (KD', 113, KD, 593). Und so steht es endlich auch
mit der Lehre der Kirche oder der Theologen : « Reine Lehre ist ein
Tun, nicht eine Sache, auch nicht eine Gedanken- oder Wortsache.
Reine Lehre ist also nicht etwa identisch mit irgendeinem vorhandenen
Text : weder mit dem bestimmter theologischer Formeln, noch mit
dem eines bestimmten theologischen Systems, noch auch mit dem des
kirchlichen Bekenntnisses, noch auch mit dem Bibeltext. Reine Lehre
ist ein Ereigmis (KD, 859).

Die dialektische Theologie lebt ihr iippiges Leben sozusagen aus-
schlieBlich auf Kosten dieser aktualistischen Fiktion: als ob eine
Gotteserkenntnis durch das Mittel menschlicher Begriffe und Analogien,
die zunichst grundsdtzlich und mit Emphase als unmdoglich, bzw. als
lauter menschliche Finsternis erklirt wurde, doch wenigstens in einem
voriibergehenden « Ereignis », in einem aktuellen und somit transitiven
Geschehen, also sozusagen « punkthaft», in einem imaginiren « Augen-
blick » moglich sein konnte. Wer die starken Negationen, in welchen
Karl Barth iiber die Unmdoglichkeit, von Gott {iberhaupt zu reden,
spricht, noch nicht vergessen hat, wird zwar weniger dariiber staunen,
daB von einem Theologen dieser Grundsatz nicht aufrecht erhalten
werden kann, als vielmehr dariiber, wie denn der Dialektiker, dessen
Erkennen auch im Glauben « Finsternis » sein will, von der gottlichen
Durchbrechung jener Unméglichkeit Kunde erhalten haben soll. —
Darin hat die dialektische Theologie recht, daB es sich in Theologie
und Kirche nicht darum handeln darf, da Menschen selbstherrlich
iiber Gottes Wort herrschen und verfiigen, sondern dal vielmehr Gott



« Oftenbarungstheologie » 105

selber durch sein Offenbarungswort seine Herrschaft iiber die Kirche
aufrichtet. Aber eben dieser « Herrschaft Christi iiber alle Vernunft »
(I1. Kor. 10, 5) sollen wir uns nicht entziehen, indem wir ihre Geltung
eigenmichtig auf einen imaginiren « Punkt» beschrinken und so die
ganze Offenbarung zu einem illusioniren Gebilde machen.

Durch die ganze Dogmatik Karl Barths hindurch erweist es sich
als duBerst fatal und irrefithrend, daBl wichtigste Begriffe der alten
Theologie zwar dem Namen nach {ibernommen, aber ihres eigent-
lichen Sinnes beraubt werden. Dies gilt vor allem von dem entscheidend
wichtigen Begriff der theologischen Analogie, der analogia fidei. Die
vollkommene Verderbnis und Gottwidrigkeit alles menschlichen Redens
miiBte nach Karl Barth den Analogiegedanken im Keime ersticken,
denn Analogie bedeutet nach allgemeinem theologischen Sprach-
gebrauch Ahnlichkeit, also gerade das, was es nach Karl Barth zwischen
gottlichem und menschlichem Wort nicht geben kann. Und dennoch
redet er nun beredter als irgendein anderer Theologe von all den
christlichen Wahrheiten — bis hinauf zum innertrinitarischen Leben
Gottes selbst —, von denen man eingestandenermaflen anders als auf
Grund der analogia fidei theologisch nicht sprechen kann. — In dhn-
licher Weise ist in dieser « Dogmatik » selbstverstindlich auch vom
« Dogma » die Rede. Aber auch von diesem Begriff wird nur noch der
Name verwendet, indes ihm der Nerv, nimlich die verpflichtende
Autoritit des Dogmas, geraubt und somit daraus ein « ganz unver-
bindlicher » Satz gemacht worden ist (KD, 731). — Gogartens Vor-
wurf, Karl Barth arbeite in der Theologie « mit unbesehen aufgegriffenen
und ungesduberten Begriffen »1, besteht ohne Zweifel zu Recht. Dabei
handelt es sich nicht bloB um die Ubernahme klassischer theologischer
Begriffe, sondern fast ebenso hdaufig um eine Anlehnung an die Sprach-
und Begriffswelt modischer, besonders existenzieller, Philosophie. Es
gehort ja zur « Welthaftigkeit » der Theologie, daB3 sie in ihrer Sprache
als ein « Konglomerat von allerlei Philosophien » erscheine (KD, 171) !

Die « Dialektik » und der « Aktualismus » als theologische Methode,
ebenso wie die Ubernahme fremder philosophischer und theologischer
Termini sind in der dialektischen Theologie der Ausdruck der eigen-
tiimlichen Not des Menschen, der von Gott reden soll und doch nicht
von 1hm reden kann (KD, 839). Freilich ist das eine Not, aus welcher

1 Fr. Gogarten, Karl Barths Dogmatik, « Theologische Rundschau» 1929,
S. 78.



106 « Offenbarungstheologie »

der Dialektiker im Handumdrehen eine Tugend macht. Dies zeigt
sich nun noch in einem letzten Fall, mit dessen Erwdhnung wir diese
Besprechung von Barths Dogmatik beschlieBen : in der Systemlosigkeit
der dialektischen Theologie.

« Wo es keine gesicherte Plattform des Denkens und Redens mehr
gibt, da gibt es auch kein System» (KDY, 971). Natiirlich gibt es
auch bei Karl Barth doch ein System! Denn, dall alle theologische
Arbeit «in Sitzen, Formeln, Gedankengingen, systematischen Ver-
kniipfungen ihren Niederschlag findet » (KD, 860), das zeigt sich
in der Dogmatik Karl Barths so deutlich wie in irgendeiner andern
Dogmatik. Barth weil eben wie jeder andere Theologe, daB « nicht
das Unterlassen, sondern der Vollzug menschlicher Worte, Sitze,
Gedankenfolgen, systematischer Zusammenhinge» vom Theologen
gefordert ist (KD, 871). Aber in einem wichtigen Punkt unterscheidet
sich sein theologisches System doch von anderer theologischer Syste-
matik : es ist ein «dialektisches » System, d. h. ein System, das sich
fortwihrend selber wieder aufhebt und erschiittert. Die dialektische
Dogmatik will nur insofern ein System sein, als sie systematisch an
der « Erschiitterung aller nun etwa doch entstehenden systematischen
Sicherheiten » arbeitet (KDY, 971), weil es niemals Sicherheit im
menschlichen, sondern allein nur im goéttlichen Wort gibt. Darum
soll die Theologie vor sich selber warnen und sich selbst « entsichern »
(KD?, 171), sie soll systematisch gegen die Sicherheit eines Systems
arbeiten (KDY, 971), sie soll «das grundsdtzlich Ungrundsdtzliche der
dogmatischen Methode » proklamieren (KD, 972).

Grundsitzliche Ungrundsitzlichkeit ! Das kann man nun in der
Tat als zusammenfassende Charakteristik der dialektischen Theologie
Karl Barths gelten lassen. Es handelt sich um den konsequent ver-
fochtenen Grundsatz, dal die Verkehrtheit alles menschlichen Den-
kens in der Theologie letztlich giiltige Grundsiitze ausschlieBt. Diesen
« Standpunkt der Standpunktlosigkeit » vertritt Karl Barth in seiner
Theologie mit einer bewunderungswiirdigen Konsequenz, aber offen-
bar auch in der Meinung, seinerseits das Menschenmagliche tun zu
miissen, um dem « reinen Wort Gottes » alle menschlichen Hindernisse
aus dem Wege zu rdumen. — Ein katholischer Theologe wird in die-
ser schrankenlosen Relativierung aller menschlichen Rede von Gott
nur eine vollige Auflosung des christlichen Offenbarungsgedankens
und ein ginzliches « Unschddlichmachen» des Entscheidung und
Gehorsam verlangenden Charakters christlicher Offenbarung erblicken



« Offenbarungstheologie » 107

kénnen. Denn immer ist noch dies die entscheidende Frage christlicher
Offenbarungslehre : wie wirklich der Mensch Gottes Wort hore und ihm
gehorsam werde, und wie sich dieser Gehorsam in seinem Denken, Reden
und Tun bewihre. Aber so abwegig und gefidhrlich uns die theologische
Grundeinstellung und die entsprechende Methode Karl Barths erschei-
nen muB, so mull eine Besprechung seiner Arbeit doch den groBen
Ernst, die erstaunliche Folgerichtigkeit und die religitse Uberzeugungs-
stirke anerkennen, welche er in den Dienst der Reinheit des Wortes,
wie er sie glaubt verstehen zu miissen, stellt.

Es gibt vielleicht nur eine iiber jeden Zweifel erhabene positive
Gemeinsamkeit zwischen katholischer und dialektischer Theologie.
Es ist der beiderseitige unbedingte Glaube an die Notwendigkeit des
Gebetes um den Heiligen Geist, ohne dessen Hilfe es keine Erkenntnis
seines Wortes und keine Einigkeit in seinem Worte geben kann. Es ist
ein Trost, daB es wenigstens und vor allem noch diese wichtigste und
wertvollste Gemeinschaft gibt. Katholische und evangelische Theologen
konnen sich in der Tat in dem schonsten Worte, das Karl Barth
tiber die dogmatische Arbeit geschrieben hat, zusammenfinden : » Die
Qualitit der dogmatischen Arbeit hingt entscheidend davon ab, daB sie
nicht etwa bloB in einer Folge von begrifflichen Manipulationen bestehe,
sondern von einem nicht abreiBenden Flehen um den Heiligen Geist
durchzogen ist bis in ihre letzten und scheinbar nebensichlichsten
Erorterungen hinein — um den Heiligen Geist, der fiir die Kirche
und fiir sie selbst das unum necessarium ist, das mit keiner Kunst
noch Miihe herbeigezwungen, sondern eben wirklich nur erbeten werden
kann» (KDY, 868).



	"Offenbarungstheologie" : eine Buchbesprechung

