
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 17 (1939)

Artikel: Der einheitliche Urgrund der Individuation in den geschaffenen
einfachen wie in den körperlichen Substanzen nach der Jugendschrift
des hl. Thomas von Aquin : de ente et essentia

Autor: Thiel, Matthias

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762523

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762523
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der einheitliche Urgrund der Individuation in den geschaffenen

einfachen wie in den körperlichen Substanzen nach der

Jugendschrift des hl. Thomas von Aquin: De ente et essentia.

Von P. Matthias THIEL O. S. B., Rom (S. Anselmo).

Gegen die gleich von Anfang an vielumstrittene Individuations-
lehre des hl. Thomas wird gegenwärtig der Einwand erhoben, sie

berücksichtige nur die «relative», und nicht auch die «absolute»
Individuation1. Denn, erkläre man die Individuation der körperlichen
Substanzen aus der materia prima, so versuche man eine Lösung, die
für die geistigen Substanzen nicht in Frage kommt. Und sage man,
jede einzelne geistige Substanz bilde für sich allein eine Art, deshalb
sei hier die Frage nach einem Individuationsprinzip im Sinne der

körperlichen Substanzen gegenstandslos, so berechtige doch die
Tatsache, daß diese verschiedenen Arten geistiger Substanzen zugleich
ebenso viele geistige Individuen sind, zu der Frage, ob denn das

gemeinsame Vorkommen von Einzeldingen in den zwei sonst so
grundverschiedenen Reichen der Körper und der reinen Geister keinen
einheitlichen Erklärungsgrund habe. Auf diese Frage gebe der Aquinate
keine Antwort, deshalb weise seine Individuationslehre eine empfindliche

Lücke auf, die erst durch Skotus und Suarez ausgefüllt worden sei.

Den Beweis, daß der Doctor angelicus auch den einheitlichen
Urgrund der Individuation in den geschaffenen einfachen wie in den
körperlichen Substanzen angibt, entnehmen wir einzig seiner Jugendschrift

De ente et essentia. Von diesem Werkchen sagt P. Boyer S. J.
in der Einleitung zu der von ihm besorgten Ausgabe mit Recht, man
finde in ihr bereits das ganze philosophische System des Aquinaten
grundgelegt2. Und das gilt besonders von der thomistischen Indivi-

1 Vgl. Hans Meyer, Thomas von Aquin, Bonn 1938, 87 ff.
2 Textus et Documenta in usum exercitationum et praelectionum academi-

carum, Series philos. 5, Romae 1933, 5 : « Cuique vel paulisper attendenti
praestantia opusculi De ente et essentia ex hoc iam apparet quod totum systema
philosophicum Aquinatis in eo invenitur, cum nulla fere sit positio thomistica
vel Logicae, vel Cosmologiae, vel Psychologiae, vel Theodiceae, quae aliquo
saltern verbo in hoc libello non innuatur suoque loco et ordine non collocetur ». —



62 Der einheitliche Urgrund der Individuation

duationslehre. Denn die Entwicklung, die man beim hl. Thomas auch

in dieser Lehre glaubte feststellen zu können, berührt in keiner Weise
deren Grundstock, sondern nur die Verwendung des von Averroës
übernommenen Ausdruckes « dimensio interminata »1.

Wollten wir die ganze Individuationslehre des Doctor communis

darstellen, dann könnten uns andere Schriften von ihm dienlicher
sein, vor allem sein Kommentar In Boëthium de Trinitate. Aber in
der Frage nach dem letzten Grund aller Individuation, sowohl in den

geistigen als in den körperlichen Substanzen, dürfte kaum eine Schrift
des Aquinaten reicheren Aufschluß geben als gerade das Opusculum
De ente et essentia, weil sie hier im Zusammenhang mit den tiefsten
metaphysischen Problemen beantwortet wird : nämlich mit den drei

Fragen : 1. was mit den Namen essentia und ens bezeichnet wird,
2. wie diese beiden in den verschiedenen Dingen vorgefunden werden,
und 3. wie sie sich zu den logischen Intentionen genus, species und
differentia verhalten 2. Besonders die Antwort auf die dritte Frage
ist für die Lösung unserer Schwierigkeit ertragreich.

Um die Individuationslehre des hl. Thomas richtig zu verstehen,
ist nichts mehr erfordert, als daß man die beiden Hauptbegriffe
derselben, Materie und Form, genau so nimmt, wie der Aquinate selbst
sie genommen hat. Unter Materie versteht er in De ente et essentia

jenen Wesensbestandteil der körperlichen Substanz, durch den diese

noch nicht in Wirklichkeit ist, der sich vielmehr zur Form verhält
wie die reine Potenz zum Akt3, und der den äußersten Gegenpol zu
Gott als actus purus darstellt. Das Wort « Form » begegnet uns in
dieser Schrift in einer dreifachen Bedeutung. Im ersten Kapitel bemerkt
der Aquinate, das Wort forma werde auch für essentia oder quidditas
gebraucht, und später tut er das selbst4, besonders wenn er von den

Im folgenden werden wir nach dieser Ausgabe zitieren, indem wir die Kapitel
in römischen und die Seiten in arabischen Zahlen angeben. Boyer hat die
kritischen Ausgaben von Roland-Gosselin und L. Baur benützt, ist aber dort,
wo diese beiden nicht übereinstimmen, der editio Piana gefolgt, nach der er auch
das Opusculum in sieben Kapitel einteilt.

1 Vgl. Roland-Gosselin, Le «De ente et essentia», Kain 1926, 109.
2 Prooem. : « Quid nomine essentiae et entis significetur, et quomodo in

diversis inveniantur, et quomodo se habeant ad intentiones logicas, scilicet genus,
speciem et differentiam ».

3 11, 15: «Per formam enim, quae est actus materiae, materia efficitur
ens actu et hoc aliquid ».

4 V, 36 : « Unde oportet quod in qualibet re praeter earn [quae est suum esse],
aliud sit esse suum et aliud quidditas vel natura seu forma sua ».



Der einheitliche Urgrund der Individuation 63

einfachen Substanzen redetl. Im zweiten Kapitel, wo er nur von den

körperlichen Substanzen handelt, schränkt er jedoch die Bedeutung
des Wortes forma sogar mit einem gewissen Nachdruck auf jenen
Wesensbestandteil ein, durch den die Materie erst ein Sosein erhält2.
Die dritte Bedeutung, die der hl. Thomas dem Worte forma gibt,
liegt in einer ganz anderen Ordnung. Denn in dieser dritten Bedeutung
bezeichnet er damit die allgemeinen Erkenntnisiormen des menschlichen

Verstandes, von ihm « formae intellectae » und « intentiones

logicae », von den Scholastikern aber meistens « universalia » oder
« praedicabilia » genannt. Es gibt deren fünf, aber in De ente et essentia

werden nur die drei : genus, species und differentia berücksichtigt.
Dieselben entstehen durch einen Akt der « abstractio » oder « praecisio »,

und sind bloß ihrem Inhalte nach allgemein. Daher fordern sie nicht,
wie Averroës meinte, auch einen ebenso allgemeinen (allen gemeinsamen)
Menschenverstand3. Ihr Verhältnis zu den Formen in erster und
zweiter Bedeutung drückt der Aquinate ganz klar aus, indem er immer
wieder betont, ihre Aufgabe sei, die Natur der Dinge zu bezeichnen

(significare), während es sich bei jenen um das Sein handelt4. Man
hat dem hl. Thomas besonders in letzter Zeit einen « Universalienrealismus

» vorgeworfen. Mit Unrecht. Der Doctor angelicus ist weit
davon entfernt, die Objektivität unseres Verstandeserkennens selbst

auf die forma universalitatis unserer Verstandeserkenntnisse
auszudehnen. Nach ihm ist diese ganz das Werk unseres Verstandes6.

1 V, 33 : « In anima vel intelligentia nullo modo est compositio ex materia
et forma, ut hoc modo accipiatur essentia in eis sicut in substantiis corporalibus,
sed est ibi compositio formae et esse. Unde in commento nonae propositionis
libri De causis dicitur quod intelligentia est habens formam et esse ; et accipitur
ibi forma pro ipsa quidditate vel natura simplici ».

2 11, 15: «Nomen essentiae in substantiis compositis significat id quod
ex materia et forma compositum est Unde oportet ut essentia, qua res
denominatur ens, non tantum sit forma nec tantum materia, sed utrumque,
quamvis huiusmodi esse suo modo sola forma sit causa ».

IV, 29 : « Et ideo patet defectus Commentatoris, qui voluit ex uni-
versalitate formae intellectae unitatem intellectus in omnibus hominibus con-
cludere ».

Ill, 22 : « Et ex hoc patet ratio, quare genus et species et differentia se
habeant proportionaliter ad materiam et formam et compositum in natura,
quamvis non sint idem cum illis : quia neque genus est materia, sed a materia
sumptum ut significans totum, nec differentia forma, sed a forma sumpta ut
significans totum ».

3 IV, 28 : « Non potest dici quod ratio generis vel speciei accidat naturae
humanae secundum esse quod habet in individuis Relinquitur ergo quod
ratio speciei accidat naturae humanae secundum illud esse quod habet in



64 Der einheitliche Urgrund der Individuation

Er unterschreibt den Satz des Averroes : « Intellectus est qui agit
universalitatem in rebus ». Klarer kann man doch kaum zwischen
einer ontologischen und einer rein logischen Ordnung unterscheiden.

Auch in dieser rein logischen Ordnung spricht er von einem ähnlichen

Verhältnis, wie es in der ontologischen zwischen Materie und Form
besteht*. Daß es sich aber hier nur um eine Analogie handelt, ist

aus dem Zusammenhang leicht erkennbar2 ; ebenso, daß das

Universale, das sich zu einem anderen wie die Form zur Materie verhält,
wesentlich verschieden ist von der Form, durch die der Stoff zu einer

körperlichen Substanz vervollständigt wird3. Wie verschieden sich

der Aquinate das Verhältnis der Universalien zueinander von dem

zwischen dem Stoffe und der Form gedacht hat, erhellt am besten

daraus, daß er die logische Intention der Gattung das gleiche bezeichnen

läßt wie die der Art und der Differenz. Die differentia kommt nicht

zum genus hinzu wie die Form zum Stoff als « res alia », als eine andere

Realität, sondern nur als eine genauere logische Bestimmung4.
Bei diesen intentiones logicae oder universalia macht der hl. Thomas

eine wichtige Unterscheidung, die leider vielfach übersehen wird.
Obgleich die Unterscheidung zwischen genus, species und differentia
eine rein gedankliche ist, hat sie doch einen realen objektiven Grund ;

sonst wäre es um die Bewußtseinsjenseitigkeit unseres Verstandes-

erkennens geschehen. Aber dieser objektive Grund unserer Universalien

ist etwas ganz anderes als ihr Inhalt. Was den Inhalt der

intellectu ». S. 31 : « Ratio speciei non est de his quae conveniunt ei secundum suam
absolutam considerationem, neque de accidentibus quae consequuntur ipsam
secundum esse quod habet extra animam, ut albedo vel nigredo, sed est de

accidentibus, quae consequuntur earn secundum esse quod habet in intellectu :

et per hunc modum convenit sibi ratio generis vel differentiae ».

1 Siehe Seite 63, Anm. 4.
2 III, 20 : " Genus significat indeterminate totum id quod est in specie :

non enim significat tantum materiam. Similiter etiam differentia significat totum
et non significat formam tantum ». S. 22 : « Genus significat aliquam formam,
non tarnen determinate hanc vel illam, quam determinate differentia exprimit,
quae non est alia quam ilia quae indeterminate significabatur per genus ».

3 III, 22 : « Si homo aliquo modo ex animali et rationali esse dicatur, noil
erit sicut res tertia ex duabus rebus, sed sicut intellectus tertius ex duabus
intellectibus ».

4 III, 22 : « Quamvis autem genus significet totam essentiam speciei, non
tarnen oportet ut diversarum specierum, quarum est idem genus, sit una essentia,
quia unitas generis ex ipsa indeterminatione vel indifferentia procedit ; non
autem ita quod illud quod significatur per genus, sit una natura numéro in
diversis speciebus, cui superveniat res alia quae sit differentia determinans ipsum,
sicut forma déterminât materiam, quae est una numéro ».



Der einheitliche Urgrund der Individuation 65

logischen Intentionen bildet, ist aus dem Gesagten schon klar : es sind
immer die Wesenheiten der Dinge, und zwar in ihrer Ganzheit1.

Dagegen liegt der objektive Grund der Unterscheidung zwischen genus,
species und differentia nach dem Aquinaten in dem realen Unterschied
zwischen Wesenheit und Dasein2, und der Grund dafür, daß die

einfachen Substanzen logisch anders geordnet werden als die körperlichen,

in dem Umstand, daß sie nicht wie diese aus Stoff und Form
zusammengesetzt sind 3.

Diese Unterscheidung zwischen Inhalt und objektivem Grund ist
auch für unsere Frage von größter Wichtigkeit. Das Individuations-
problem hat nicht den Inhalt der Individuation zum Gegenstand,
sondern nur deren objektiven Grund. Wie wir eben sahen, ist der

Inhalt der Individuation sachlich der gleiche wie der der Universalien :

alle bezeichnen dasselbe Einzelding. Dagegen muß ihr objektiver
Grund von dem der Universalien sachlich verschieden sein, soll unsere
Unterscheidung zwischen Art und Individuum mehr sein als eine rein
subjektive Einbildung.

Als Grundprinzip dient dem hl. Thomas bei der Lösung des

Individuationsproblems die aus seinen metaphysischen Lehren leicht
ableitbare Wahrheit, daß es ohne eine Zusammensetzung aus Potenz
und Akt überhaupt keine Vielheit von Dingen gibt4. Denn weder

1 III, 23 : « Et quia, ut dictum est, natura speciei est indeterminata respectu
individui, sicut natura generis respectu speciei, inde est quod, sicut id quod est
genus, prout praedicatur de specie, implicabat in sua significatione, quamvis
indistincte, totum quod determinate est in specie, ita etiam id quod est species,
secundum quod praedicatur de individuo, licet indistincte, et hoc modo essentia
speciei signiiicatur nomine hominis ; unde homo de Socrate praedicatur ».

2 VI, 46 : « Et quia in istis substantiis quidditas non est idem quod esse,
ideo sunt ordinabiles in praedicamento, et propter hoc invenitur in eis genus,
species et differentia». Näheres hierüber siehe bei Alex. Rodzwadowski S. J.,
De fundamento metaphysico nostrae cognitionis universalis secundum S. Thomam,
in Acta secundi Congressus thomist. internat. (1936) Romae 1937, 103-112 ;

u. M. Thiel, De abstractione, in : Miscellanea philosophica Gredt [Studia ansel-
miana, Fase. 7-8] Romae (Herder) 1938, 112 sq.

VI, 47 : « Hoc tarnen sciendum est, quod non eodem modo sumitur genus
et differentia in illis substantiis et in substantiis sensibilibus : quia in sensibilibus
genus sumitur ab eo quod est materiale in re, differentia autem ab eo quod est
formale in ipsa Cum autem substantiae immateriales sint simplices quid-
ditates, non potest in eis differentia sumi ab eo quod est pars quidditatis, sed

a tota quidditate ».

4 V, 40 : «Et quia in intelligentiis ponitur potentia et actus, non erit
difficile invenire multitudinem intelligentiarum ; quod esset impossibile, si nulla
potentia in eis esset ».

Divus Thomas, 5



66 Der einheitliche Urgrund der Individuation

der reine Akt, der mit dem unendlichen Gott identisch ist, noch die
reine Potenz läßt für sich allein eine Vervielfältigung zu. Auch die
reine Potenz nicht, weil das nicht möglich ist, ohne daß die einzelnen
Potenzen Unterscheidungsmerkmale erhalten, was notwendig die
Reinheit ihrer Potentialität zerstören würde. Deshalb war die

Verbindung der Aktualität mit Potentialität das einzige Mittel, durch
das Gott überhaupt etwas erschaffen konnte. So notwendig daher
auch eine gewisse Aktualität zum Wesen aller Geschöpfe gehört, die

Wurzel ihrer Vielheit bleibt doch immer und überall der potentiale
Bestandteil in ihnen 1.

Damit steht keineswegs im Widerspruch, daß der hl. Thomas
die differentia der körperlichen Substanz in deren formalem Teil
begründet sein läßt (Differentia vero [sumitur] ab eo quod est formale
in ipsa [re]) und dabei nicht einmal unterscheidet zwischen differentia
generica, differentia specifica und differentia numerica. Denn indem

er die Potentialität für die Wurzel aller Vervielfältigung hält, will er
durchaus nicht die Potenz zur Tofa/ursache derselben machen. Leider
wird seine Individuationslehre gar nicht selten so verstanden, als

wolle er der substantialen Form überhaupt keinen Anteil an der

Individuation zuerkennen. Das ist ganz verkehrt. Gewiß nennt er
die materia signata das prineipium individuationis, aber das ist sie

genau so, wie sie prineipium substantiae corporeae ist. Wie sie einer

Ergänzung durch die substantiate Form bedarf, um Substanz zu
werden, so ist sie auch ohne substantiate Form außerstande, die

körperliche Substanz zu individuieren. Der hl. Thomas faßt die
differentia als einen Akt, und deshalb nennt er die Form ohne jede
Einschränkung das « prineipium differentiae »2. Er würde sich also selbst

widersprechen, wollte er die Materie zum prineipium differentiae
numericae machen. Auch das prineipium individuationis und das

prineipium differentiae numericae verhalten sich zueinander wie Potenz
und Akt, die sich gegenseitig fordern. Die substantiate Form muß
die Materie aktuieren bis hinunter zum letzten Einzelmerkmal, sonst

ist diese nicht mehr reine Potenz, sondern ein « ens actu ». Aber

1 V, 35 : « Cum essentia simplicis [substantiae] non sit reeepta in materia,
non potest ibi esse talis multiplicatio ».

2 VI, 47 : « Unde dicit Avicenna in prineipio libri sui De anima, quod forma
in rebus compositis ex materia et forma 'est differentia simplex eius quod consti-
tuitur ex illa' : non autem ita quod ipsa forma sit differentia, sed quia est
prineipium differentiae ».



Der einheitliche Urgrund der Individuation 67

andererseits kann die substantiate Form nur die Potentialität aktuieren,
die sie in dem mit ihr zu einer Wesenheit verbundenen Stoffe antrifft.
In dieser keinerlei Aktivität einschließenden Beschränkung der Form
besteht der Beitrag, den der Stoff zum Entstehen des Individuums
liefert.

Das wird uns klarer, wenn wir an die Begrenzung denken, die das

an sich unbegrenzte Sein durch die Aufnahme in eine bestimmte
Wesenheit erleidet. Ist die Essenz wirklich, wie der hl. Thomas lehrt,
von ihrer Existenz sachlich verschieden, dann kann sie sich zu dieser

offenbar nur rein passiv verhalten, obwohl sie im Gegensatz zur
Materie keine reine Potenz ist. Daraus schließt der Aquinate mit
Recht, daß alles aus Essenz und Existenz Zusammengesetzte
notwendig etwas voraussetzt, was nicht mehr zusammengesetzt ist h

Dieses schlechthin Unzusammengesetzte aber besitzt das Sein schon
deshalb in einem höheren Grade, weil das Verursachen ohne Zweifel
eine Vollkommenheit ist, die ohne ein entsprechendes Sein nicht
gedacht werden kann 2. Damit ist von selbst gegeben, daß alles aus
Essenz und Existenz Zusammengesetzte das Sein nur limitato modo
besitzt. Und zwar muß diese Begrenzung des Seins von der
aufnehmenden Essenz herrühren. Denn, wie schon gesagt, ist das Sein

als solches unbegrenzt (res quae est suum esse, non potest esse nisi una) ;

eine Essenz dagegen, die das von ihr sachlich verschiedene Sein auf
eine unbegrenzte Weise aufnähme, ist ein innerer Widerspruch, weil
die Verwirklichung einer unbegrenzten Potenz niemals ein Ende haben

könnte.
Das zuletzt Gesagte gilt in gleichem Umfang von den geschaffenen

einfachen Wesenheiten wie von den aus Stoff und Form zusammengesetzten.

Daher kommen diese beiden geschöpflichen Seinsweisen
m ihrem obersten genus überein, und sind dieselben, getrennt betrachtet,
schon untergeordnete Gattungen, mithin schon selbst aus genus und
differentia zusammengesetzt.

1 V, 38 : a Kon autem potest esse quod ipsum esse sit causatum ab ipsa
forma vel quidditate rei, dico sicut a causa efficiente ; quia sic aliqua res esset
causa suiipsius, et aliqua res seipsam in esse produceret, quod est impossibile.
Ergo oportet quod omnis talis res, cuius esse est aliud quam natura sua, habet
esse ab alio. Et quia omne quod est per aliud reducitur ad id quod est per se,
sicut ad causam primam, opportet quod sit aliqua res, quae sit causa essendi
omnibus rebus ».

2 VII, 51 : « Illud quod dicitur maxime et verissime in quolibet genere,
est causa eorum quae sint post in illo genere ».



68 Der einheitliche Urgrund der Individuation

Die Vielheit der körperlichen Dinge erkennen wir mittels der
sinnlichen Erfahrung. Von der Erfahrung ausgehend, kommen wir
auch zu der Erkenntnis, daß die Körper noch weiter in viele
untergeordnete Gattungen und Arten aufgeteilt werden können. Man

pflegt diese prädikamentale Ordnung der körperlichen Substanzen
für gewöhnlich durch den sog. Baum des Porphyrius zu
veranschaulichen.

Im Reiche der körperlichen Substanzen sind deshalb so viele

Unterabteilungen von Gattungen und Arten möglich, weil der Stoff
als solcher zu den verschiedensten substantialen Formen in Potenz ist,
deren Verhältnis zueinander schon Aristoteles mit dem der Zahlen

verglichen hat. Obwohl nämlich die substantiale Form für sich allein
ebensowenig wie der Stoff zur Bildung einer körperlichen Substanz
ausreicht \ ist sie doch nicht in gleicher Weise vom Stoffe abhängig
wie dieser von ihr. Den Grund dafür gibt der Aquinate im fünften
Kapitel an, wo er die Möglichkeit einfacher Substanzen begründet.
Sein Argument ist folgendes : wenn zwei Dinge sich so zueinander
verhalten, daß das eine die Ursache für das Sein des anderen ist,
dann kann das, was Ursache ist, auch ohne das andere sein, aber nicht
umgekehrt dieses ohne jenes2. Einer Begründung bedarf dieser Obersatz

nicht, weil alles, was Ursache eines Seins ist, in bezug auf dieses

Sein offenbar eine gewisse Priorität hat gegenüber dem, dessen Sein

es verursacht. Nun aber verhalten sich Stoff und Form so zueinander,
daß die Materie ihr ganzes Sein nur durch die Form erhält (« Per
formam enim materia efficitur ens actu et hoc aliquid ») 3. Daraus

ergibt sich, daß die Form in ihrer Eigenschaft als Form nicht abhängig
ist vom Stoffe. Wenn es trotzdem Formen gibt, die nur im Stoffe
existieren können, so liegt nach dem hl. Thomas der Grund dafür
nicht im Wesen der Form als solcher, sondern darin, daß diese Formen

vom ersten Seinsprinzip, dem reinen Akt, besonders weit entfernt

1 II, 14 : « Neque etiam forma tantum substantiae compositae essentia dici
potest, quamvis hoc quidam asserere conentur Patet ergo quod essentia
comprehendit materiam et formam ».

2 V, 34 : « Quaecunque enim ita se habent ad invicem quod unum est causa
esse alterius, illud quod habet rationem causae potest habere esse sine altero,
sed non convertitur ».

3 Ebenda : « Talis autem invenitur liabitudo materiae et formae, quod
forma dat esse materiae ; et ideo impossibile est esse materiam sine aliqua forma ;

tarnen non est impossibile esse aliquam formam sine materia. Forma enim, in eo

quod forma, non habet dependentiam ad materiam ».



Der einheitliche Urgrund der Individuation 69

sind 1. Der Abstand aller geschöpflichen Formen von Gott ist unendlich,
weil sie alle zu ihrer Existenz nur in Potenz sind. Aber weil sie immerhin

wenigstens in analoger Weise am göttlichen Sein teilnehmen, sind

unter ihnen verschiedene Stufen der Vollkommenheit möglich. Je
nachdem sie, unter sich verglichen, am göttlichen Sein mehr oder

weniger teilnehmen, stehen sie Gott oder der materia prima näher2.
Keine Form hat ihr Sein durch die Materie, wie diese ihr Sein durch
sie hat, aber von der menschlichen Seele abwärts sind die Formen
schon so unvollkommen, daß sie der Materie als aufnehmenden
Subjektes bedürfen, in dem sie ihr Sein erhalten. Obwohl auch diese

unvollkommenen Formen der Materie das Sein geben, können sie also

doch nicht sein ohne die Materie, mit der zusammen sie das Wesen

einer körperlichen Substanz ausmachen 3.

Indem der Aquinate diese nur in der Materie seinsfähigen sub-
stantialen Formen mit denen vergleicht, die ohne jede Verbindung
mit einem Stoffe existieren können, — die Scholastiker pflegen letztere
unter Anwendung einer Analogie « formae irreceptae » zu nennen, in
De ente et essentia heißen sie bald « substantiae simplices» (11, 13),
bald « substantiae separatae (V, 31), bald nach ihrem ersten Kriterium
« substantiae intellectuales » (VI, 45) — kommt er zu einer weiteren,
für die Lösung des Individuationsproblems äußerst wichtigen
Verschiedenheit. Wir haben schon bemerkt, daß die körperlichen
Substanzen eine Gliederung in viele Untergattungen und Arten zulassen.

So unterscheiden wir zwischen der körperlichen Substanz und Mensch

noch zwei weitere Untergattungen, nämlich : Beseeltes und Sinnenwesen.

Der objektive Grund für diese Aufteilbarkeit der körperlichen
Substanzen in so viele Untergattungen liegt darin, daß die Materie
zu unendlich vielen substantialen Formen in Potenz ist, von denen
aber jede höhere ihr eine Seinsweise «gibt, in der die Seinsweisen aller
niedrigeren mitenthalten sind.

Anders liegt die Sache bei den substantialen Formen, die außer-

1 Ebenda : « Si inveniantur aliquae formae, quae non possunt esse nisi in
materia, hoc accidit eis secundum quod sunt distantes a primo principio, quod
est actus primus et purus ».

V, 40 : « Est ergo distinctio earum [intelligentiarum] ad invicem, secundum
gradum potentiae et actus ; ita quod intelligentia superior, quae magis propinqua
est primo [enti], habet plus de actu et minus de potentia, et sic de aliis ».

3 S. 41 : « Post istam formam, quae est anima, inveniuntur aliae formae
plus de potentia habentes et magis propinquae materiae, in tantum quod esse



70 Der einheitliche Urgrund der Individuation

halb aller Materie existieren, also bei den einfachen Substanzen1.
Auf Grund ihrer Immaterialität oder Überstofflichkeit kommen sie

alle darin überein, daß sie mit Verstandeserkennen und freiem Wollen

begabt sind. Diese Gemeinsamkeit des Verstandeserkennens und
freien Wollens begründet unsere Zusammenfassung aller unter dem

einen genus subalternum « substantia intellectualis » oder « substantia

simplex ». In diesem einen, allen geschaffenen einfachen Substanzen

gemeinsamen genus subalternum nimmt nach dem hl. Thomas die
Überstofflichkeit eine analoge Stellung ein, wie die Materie in den

körperlichen Substanzen. Denn wie die Materie als solche in Potenz
ist zu vielen Körperformen von sehr verschiedener Vollkommenheit,
z. B. zu der eines Minerals und der eines Menschen, so läßt die
Überstofflichkeit der einfachen Substanzen viele Grade zu, angefangen von
der Menschenseele bis hinauf zu den höchsten Engeln. Um jedem
Mißverständnis vorzubeugen, sei gleich bemerkt, daß es dem hl. Thomas

ganz ferne liegt, zwischen Immaterialität und Vollkommenheitsgrad
derselben so, wie zwischen Stoff und Form einen sachlichen Unterschied
anzunehmen. Deshalb sagt er nur « similiter ». Ebenso ist er sich

darüber vollkommen klar, daß nicht jeder Gradunterschied einer

bestimmten Seinsform ohne weiteres eine besondere Art begründet2.
So läßt die gleiche Farbe viele Grade zu, ohne daß sie dadurch in
ebenso viele Arten aufteilbar wäre. Ein Gradunterschied begründet
nur dann auch einen Artunterschied, wenn es sich nicht bloß um ein

vollkommeneres Aufnehmen derselben Form, sondern wirklich um
einen höheren Grad einer bestimmten Seinsform handelt. Als Beispiel
führt der Doctor communis die beiden Grade an, in denen Pflanze
und Tier das Leben besitzen. Das Tier besitzt nicht nur das Leben
der Pflanze in einem höheren Grade, sondern es hat zugleich eine

earum sine materia non est. In quibus etiam invenitur ordo et gradus usque
ad primas formas elementorum, quae sunt propinquissimae materiae ».

1 Siehe oben S. 65, Anm. 3. —- Ebenda : « Similiter etiam in eis ex tota essentia
sumitur genus, modo tarnen difierenti ; una enim substantia separata convenit cum
alia in immaterialitate et difierunt ab invicem in gradu perfectionis, secundum
recessum a potentialitate et accessum ad actum purum. Et ideo ab eo quod
consequitur illas in quantum sunt immateriales, sumitur in eis genus, sicut
intellectualitas vel aliquid huiusmodi ; ab eo autem quod consequitur in eis

perfectionis, gradum sumitur in eis differentia, nobis tarnen ignota ».
2 S. 48 : « Gradus enim perfectionis in recipiendo eandem formam non

diversificat speciem, sicut albius et minus album in participando eiusdem rationis
albedinem ; sed diversus gradus perfectionis in ipsis formis vel naturis participatis
diversificat speciem ».



Der einheitliche Urgrund der Individuation 71

höhere Form des Lebens, deshalb begründet der Gradunterschied der

Lebensform in ihm zugleich einen Artunterschied von der Pflanze.
Nun kommt bei den einfachen Substanzen ein mehr oder weniger
vollkommenes Aufnehmen derselben Form überhaupt nicht in Frage,
da sie ja gar kein aufnehmendes Subjekt haben. Folglich kann es

bei ihnen nur Grade geben, die zugleich Artunterschiede sind. Denn
zwischen den zwei angeführten Möglichkeiten besteht ein kontradiktorischer

Gegensatz, der kein Mittleres zuläßt. Welchen Grad von
Immaterialität oder Intellectualitas die einzelnen geistigen Substanzen

haben, läßt der Aquinate ebenso wie bei den körperlichen davon

abhängen, wie weit sie sich über den Zustand der reinen Potentialität
erheben und dadurch Gott, dem actus purus nahe kommen. Uns
Menschen fehlt freilich jedes Mittel, diese Grad- und Artunterschiede
der einfachen Substanzen zu erkennen h

Aus dem gleichen Grund, aus dem bei den einfachen Substanzen

jeder Gradunterschied der Vollkommenheit notwendig zugleich einen
Artunterschied begründet, ist bei ihnen auch jedes Individuum eine

eigene Art, das will sagen, von jedem anderen Individuum wesentlich

verschieden 2. Im Reiche der einfachen Substanzen sind also Art und

Individuum nicht nur, wie im körperlichen Individuum die sog. gradus

metaphysici, identisch, sondern sogar synonym, so daß nicht einmal
eine gedankliche Unterscheidung derselben in ihnen objektiv begründet
ist. Bernh. Jansen glaubt zwar in seinen gesammelten Aufsätzen
« Aufstiege zur Metaphysik »3, auch ein einfaches physisches Sein

könne begrifflich oder metaphysisch verschiedene Seiten in sich vereinen,
die Entgegengesetztes, nämlich Selbigkeit und Verschiedenheit begründen.
Zur Rechtfertigung dieses Einwandes kann man darauf hinweisen,
daß die einfache Substanz doch trotz ihrer Einfachheit zugleich ihre
generische Übereinkunft mit den anderen Substanzen, sogar mit den

1 VI, 47 : „ Accidentia autem propria substantiarum immaterialium nobis
ignota sunt ; unde differentiae earum nec per se nec per accidentales differentias
significari possunt ».

2 V, 35 : « Cum essentia simplicis non sit reeepta in materia, non potest
ibi esse multiplicatio ; et ideo oportet ut non inveniantur in illis substantiis plura
individua eiusdem speciei, sed quotquot sunt ibi individua, tot sunt species ». —-
VI, 46 : « Intelligentiae sunt infinitae inferius et finitae superius : sunt enim
finitae quantum ad suum esse quod a superiori reeipiunt ; non tarnen finiuntur
inferius, quia earum formae non limitantur ad capacitatem alieuius materiae
reeipientis eas. Et ideo in talibus substantiis non invenitur multitudo indivi-
duorum in una specie nisi in anima humana, propter corpus cui unitur ».

3 Freiburg i. Br. 1933, 407.



72 Der einheitliche Urgrund der Individuation

körperlichen, und ihre spezifische Verschiedenheit von ihnen objektiv
begründe. Allein die generische Übereinkunft der einfachen Substanzen

mit den körperlichen ist, wie im vorausgehenden schon gezeigt wurde,

objektiv begründet in ihrer gemeinsamen Zusammensetzung aus Essenz

und Existenz, also in der Relativität ihrer Einfachheit gegenüber der
absoluten göttlichen Einfachheit x. Und die generische Übereinkunft
der geschaffenen einfachen Substanzen unter sich ist objektiv begründet
in der Gemeinsamkeit ihrer überstofflichen Seinsweise. Die Möglichkeit

aber, daß es verschiedene Arten einfacher Substanzen gibt, ist
objektiv darin begründet, daß ihre Immaterialität viele Grade der
Vollkommenheit zuläßt. Wir können also Jansen so weit recht geben.
Aber darüber hinaus in einer einfachen Substanz auch die

Unterscheidung mehrerer Individuen innerhalb derselben Art für objektiv-
begründet zu halten, daran hindert uns der Umstand, daß die
einfachen Substanzen mit Ausnahme der menschlichen Seele von keinem
Stoffe aufgenommen werden. Jede Vielheit der Individuen innerhalb
derselben Art fordert unbedingt einen anderen objektiven Grund
als die Vielheit der Arten innerhalb derselben Gattung. Dieser
andere objektive Grund aber fehlt bei den einfachen Substanzen, die

nicht, wie die menschliche Seele, zugleich substantiate Form und als

solche wesentlich auf einen aufnehmenden Stoff hingeordnet sind.

Die Unterscheidung zwischen Individuum und Art ist im Reiche der
reinen Geister nur eine Unterscheidung, die von den Scholastikern
distinctio rationis cum fundamento extrinseco genannt wird. Denn
sie hat ihren Grund einzig in einer Unterscheidung, die im Reiche
der körperlichen Substanzen objektiv wohlbegründet ist.

Nach dem Gesagten dürfte kaum noch daran gezweifelt werden,
daß die Worte « Individuum » und « Individuation » in der Philosophie
des Aquinaten von den einfachen und den zusammengesetzten körperlichen

Substanzen nur analog ausgesagt werden. Und zwar haben
wir hier die gleiche Analogie wie beim Seienden : die innere, von den
Thomisten analogia proportionalitatis propriae genannte. Der heilige

1 V, 36 : « Huiusmodi autem substantiae [simplices], quamvis sint formae
tantum sine materia, non tarnen in eis est omnimoda simplicitas, ut sint
actus purus, sed habent permixtionem potentiae ». — S. 39 : « Omne autem quod
recipit aliquid ab alio, est in potentia respectu illius : et hoc quod receptum est
in eo, est actus eius. Ergo oportet quod ipsa quidditas vel forma quae est
intelligentia, sit in potentia respectu esse quod a Deo recipit : et illud esse receptum
est per modum actus. Et ita invenitur potentia et actus in intelligentiis, non
tarnen forma et materia, nisi aequivoce ».



Der einheitliche Urgrund der Individuation 73

Thomas hat später in seiner Summa theologica (I 29, 4) das Individuum
definiert als ein « indistinctum in se, distinctum vero ab aliis ». Das

nicht aus Stoff und Form zusammengesetzte Individuum ist sowohl

in bezug auf den ersten als auch in bezug auf den zweiten Teil der
Definition von dem körperlichen Individuum schlechthin verschieden.
Es hat mit ihm nur eine gewisse Ähnlichkeit, insofern es in sich nicht
mehr weiter logisch aufteilbar und nach außen von jeder anderen

Substanz verschieden ist.
Diese Analogie zwischen der Individuation der körperlichen und

der Individuation der einfachen Substanzen fordert notwendig eine

gleiche Analogie zwischen ihren Prinzipien. Denn schlechthin
verschiedene Wirkungen können unmöglich schlechthin gleiche innere
Ursachen haben. Daraus folgt schon, daß es ganz aussichtslos ist,
für die Individuation der geschaffenen einfachen Substanzen und für
die der Körper ein univok einheitliches letztes Prinzip zu finden. Der
letzte Grund aller Individuation, sowohl in den einfachen als in den

aus Stoff und Form zusammengesetzten Substanzen, kann nur ein

analog einheitlicher sein. Und er kann nach dem Gesagten nur darin
liegen, daß die Immaterialität der reinen Formen, obwohl sie zum
Stoffe der körperlichen Substanzen in einem kontradiktorischen Gegensatz

steht, mit diesem doch wenigstens eine Beziehung gemeinsam hat.
Wie wir sahen, hat der Aquinate selbst die Proportion aufgestellt :

Er spricht an dieser Stelle zwar nicht direkt von der Individuation,
sondern nur von dem objektiven Grund des genus und der species
in den einfachen Substanzen, aber wie wir im vorausgehenden gesehen
haben, ist die Immaterialität der reinen Formen nicht bloß in Potenz
zu sehr verschiedenen Vollkommenheitsgraden, sondern zugleich der
Grund, warum jeder dieser Grade nur in einem einzigen Individuum
möglich ist, und steht sie demnach zu ihren Graden in dem gleichen
Doppelverhältnis wie in den körperlichen Substanzen die Materie zur
substantialen Form. Um das besser zu verstehen, mache man sich
den Unterschied recht klar zwischen bestimmen (determinare) und
beschränken oder begrenzen (finire, limitare). Jeder Akt wird durch
die ihn aufnehmende Potenz begrenzt. Das gilt selbst von dem Akte
des Seins, den eine von ihm real verschiedene Essenz aufgenommen

Materie
Form

Immaterialität
Grad der Vollkommenheit1.

1 Siehe oben S. 70, Anm. 1.



74 Der einheitliche Urgrund der Individuation

hat1. Dagegen wird jede Potenz durch den sie verwirklichenden Akt
näher bestimmt. So bestimmt die substantiate Form den zu unendlich
vielen Substanzen in Potenz seienden Stoff, indem sie ihn z. B. zu einem
Menschen ergänzt, aber sie selbst wird dadurch, daß sie aus oder zum
mindesten in einem für sie aufnahmefähig gemachten Stoffe entsteht,
auf das Sein eines Einzeldinges dieser Art eingeschränkt, z. B. auf
das Sein des Einzelmenschen Titus. Wie bereits bemerkt, ist die Form
auch das Prinzip der numerischen Verschiedenheit, aber sie vermag
diese nur zu verursachen auf Grund ihrer wesentlichen Beziehung zu
dem Stoff, durch den sie eingeschränkt wird. So kommt es, daß von
der Materie zwei Dinge ausgesagt werden, die sich scheinbar ganz
widersprechen. Einmal heißt es, von der Materie werde das genus
hergenommen (« genus sumitur ab eo quod est materiale in re »), dann

aber wird diese Materie doch als das Prinzip der Individuation
bezeichnet, wenn auch nur in Verbindung mit der Quantität. Und

ganz analog verhält es sich mit der Immaterialität der reinen Formen.
Auf der einen Seite begründet dieselbe durch ihre rein metaphysische
Potentialität zu sehr verschiedenen Graden der Vollkommenheit unsere
logische Zusammenfassung aller geschaffenen einfachen Substanzen

unter dem gemeinsamen genus subalternum « substantia immaterialis »,

auf der anderen Seite aber wird gerade durch sie jeder der
verschiedenen Vollkommenheitsgrade auf ein einziges Individuum
eingeschränkt, ist also die Immaterialität in den geschaffenen einfachen
Substanzen genau so wie die Materie im Reiche der Körperwelt sowohl
das Prinzip der Vervielfältigung als das Prinzip der Vereinzelung.

So sehr daher auch die Individuationsprinzipien der körperlichen und
der geistigen Substanzen beim hl. Thomas zunächst sich entgegengesetzt
zu sein scheinen, so entbehren sie doch nicht eines einheitlichen Urgrundes,

aus dem auch die « absolute » Individuation aller geschöpfliehen
Substanzen erklärt wird. Dieser letzte Grund aber heißt wieder
Potentialität, ohne die es weder eine Vielheit von Dingen noch ein
Individuationsproblem gäbe. In den geistigen wie in den körperlichen
Substanzen ist das unterste Subjekt durch seine Potentialität die Wurzel

der Vielheit und dadurch, daß es selbst von keiner anderen Potenz
mehr aufgenommen werden kann, zugleich das Prinzip der Individuation.

1 VI, 45 : « Secundo modo invenitur essentia in substantiis creatis intellec-
tualibus, in quibus est aliud esse quam essentia, quamquam essentia sit sine
materia. Unde esse earum non est absolutum, sed receptum, et ideo limitatum
et finition ad capacitatem naturae recipientis ».


	Der einheitliche Urgrund der Individuation in den geschaffenen einfachen wie in den körperlichen Substanzen nach der Jugendschrift des hl. Thomas von Aquin : de ente et essentia

