Zeitschrift: Divus Thomas
Band: 17 (1939)

Artikel: Der einheitliche Urgrund der Individuation in den geschaffenen
einfachen wie in den korperlichen Substanzen nach der Jugendschrift
des hl. Thomas von Aquin : de ente et essentia

Autor: Thiel, Matthias
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-762523

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762523
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der einheitliche Urgrund der Individuation in den geschaffenen
einfachen wie in den korperlichen Substanzen nach der
Jugendschrift des hl. Thomas von Aquin: De ente et essentia.

Von P. Matthias THIEL O. S, B., Rom (S. Anselmo).

Gegen die gleich von Anfang an vielumstrittene Individuations-
lehre des hl. Thomas wird gegenwiirtig der Einwand erhoben, sie
beriicksichtige nur die «relative», und nicht auch die «absolute »
Individuation *. Denn, erklire man die Individuation der kérperlichen
Substanzen aus der materia prima, so versuche man eine Losung, die
fiir die geistigen Substanzen nicht in Frage kommt. Und sage man,
jede einzelne geistige Substanz bilde fiir sich allein eine Art, deshalb
sei hier die Frage nach einem Individuationsprinzip im Sinne der
korperlichen Substanzen gegenstandslos, so berechtige doch die Tat-
sache, daB diese verschiedenen Arten geistiger Substanzen zugleich
ebenso viele geistige Individuen sind, zu der Frage, ob denn das
gemeinsame Vorkommen von Einzeldingen in den zwei sonst so grund-
verschiedenen Reichen der Korper und der reinen Geister keinen
etnhettlichen Erklirungsgrund habe. Auf diese Frage gebe der Aquinate
keine Antwort, deshalb weise seine Individuationslehre eine empfind-
liche Liicke auf, die erst durch Skotus und Suarez ausgefiillt worden sei.

Den Beweis, dall der Doctor angelicus auch den einheitlichen
Urgrund der Individuation in den geschaffenen einfachen wie in den
korperlichen Substanzen angibt, entnehmen wir einzig seiner Jugend-
schrift De ente et essentia. Von diesem Werkchen sagt P. Boyer S. J.
in der Einleitung zu der von ihm besorgten Ausgabe mit Recht, man
finde in ihr bereits das ganze philosophische System des Aquinaten
grundgelegt *.  Und das gilt besonders von der thomistischen Indivi-

1 Vgl. Hans Meyer, Thomas von Aquin, Bonn 1938, 87 ff.

* Textus et Documenta in usum exercitationum et praelectionum academi-
carum, Series philos. 5, Romae 1933, 5: « Cuique vel paulisper attendenti
praestantia opusculi De ente et essentia ex hoc iam apparet quod totum systema
philosophicum Aquinatis in eo invenitur, cum nulla fere sit positio thomistica
vel Logicae, vel Cosmologiae, vel Psychologiae, vel Theodiceae, quae aliquo
saltem verbo in hoc libello non innuatur suoque loco et ordine non collocetur ». —



62 Der einheitliche Urgrund der Individuation

duationslehre. Denn die Entwicklung, die man beim hl. Thomas auch
in dieser Lehre glaubte feststellen zu koénnen, beriihrt in keiner Weise
deren Grundstock, sondern nur die Verwendung des von Averroés
iibernommenen Ausdruckes «dimensio interminata » 1.

Wollten wir die ganze Individuationslehre des Doctor communis
darstellen, dann koénnten uns andere Schriften von ihm dienlicher
sein, vor allem sein Kommentar In Boéthium de Trinitate. Aber in
der Frage nach dem lefzten Grund aller Individuation, sowohl in den
geistigen als in den korperlichen Substanzen, diirfte kaum eine Schrift
des Aquinaten reicheren Aufschluf geben als gerade das Opusculum
De ente et essentia, weil sie hier im Zusammenhang mit den tiefsten
metaphysischen Problemen beantwortet wird : nimlich mit den drei
Fragen : 1. was mit den Namen essentia und ens bezeichnet wird,
2. wie diese beiden in den verschiedenen Dingen vorgefunden werden,
und 3. wie sie sich zu den logischen Intentionen genus, species und
differentia verhalten 2. Besonders die Antwort auf die dritte Frage
ist fiir die Losung unserer Schwierigkeit ertragreich.

Um die Individuationslehre des hl. Thomas richtig zu verstehen,
ist nichts mehr erfordert, als da man die beiden Hauptbegriffe der-
selben, Materie und Form, genau so nimmt, wie der Aquinate selbst
sie genommen hat. Unter Materie versteht er in De ente et essentia
jenen Wesensbestandteil der korperlichen Substanz, durch den diese
noch nicht in Wirklichkeit ist, der sich vielmehr zur Form verhilt
wie die reine Potenz zum Akt? und der den “uBersten Gegenpol zu
Gott als actus purus darstellt. Das Wort « Form » begegnet uns in
dieser Schrift in einer dreifachen Bedeutung. Im ersten Kapitel bemerkt
der Aquinate, das Wort forma werde auch fiir essentia oder quidditas
gebraucht, und spéter tut er das selbst 4, besonders wenn er von den

Im folgenden werden wir nach dieser Ausgabe zitieren, indem wir die Kapitel
in rémischen und die Seiten in arabischen Zahlen angeben. Boyer hat die
kritischen Ausgaben von Roland-Gosselin und L. Baur beniitzt, ist aber dort,
wo diese beiden nicht iibereinstimmen, der editio Piana gefolgt, nach der er auch
das Opusculum in sieben Kapitel einteilt.

1 Vgl. Roland-Gosselin, Le « De ente et essentia», Kain 1926, 109.

2 Prooem. : « Quid nomine essentiae et entis significetur, et quomodo in
diversis inveniantur, et quomodo se habeant ad intentiones logicas, scilicet genus,
speciem et differentiam ».

311, 15: « Per formam enim, quae est actus materiae, materia efficitur
ens actu et hoc aliquid ».

* V, 36 : « Unde oportet quod in qualibet re praeter eam [quae est suum esse],
aliud sit esse suum et aliud quidditas vel natura seu forma sua .



Der einheitliche Urgrund der Individuation 63

einfachen Substanzen redet !. Im zweiten Kapitel, wo er nur von den
korperlichen Substanzen handelt, schrinkt er jedoch die Bedeutung
des Wortes forma sogar mit einem gewissen Nachdruck auf jenen
Wesensbestandteil ein, durch den die Materie erst ein Sosein erhilt 2.
Die dritte Bedeutung, die der hl. Thomas dem Worte forma gibt,
liegt in einer ganz anderen Ordnung. Denn in dieser dritten Bedeutung
bezeichnet er damit die allgemeinen Erkenninisformen des mensch-
lichen Verstandes, von ihm «formae intellectae» und «intentiones
logicae », von den Scholastikern aber meistens «universalia» oder
« praedicabilia » genannt. Es gibt deren fiinf, aber in De enfe et essentia
werden nur die drei: genus, species und differentia beriicksichtigt.
Dieselben entstehen durch einen Akt der « abstractio » oder « praecisio »,
und sind blo8 ihrem Inhalte nach allgemein. Daher fordern sie nicht,
wie Averroés meinte, auch einen ebenso allgemeinen (allen gemeinsamen)
Menschenverstand 3. Ihr Verhiltnis zu den Formen in erster und
zweiter Bedeutung driickt der Aquinate ganz klar aus, indem er immer
wieder betont, ihre Aufgabe sei, die Natur der Dinge zu bezeichnen
(significare), wihrend es sich bei jenen um das Sesn handelt 4. Man
hat dem hl. Thomas besonders in letzter Zeit einen « Universalien-
realismus » vorgeworfen. Mit Unrecht. Der Doctor angelicus ist weit
davon entfernt, die Objektivitit unseres Verstandeserkennens selbst
auf die forma universalitatis unserer Verstandeserkenntnisse auszu-
dehnen. Nach ihm ist diese ganz das Werk unseres Verstandes ®.

1V, 33 : « In anima vel intelligentia nullo modo est compositio ex materia
et forma, ut hoc modo accipiatur essentia in eis sicut in substantiis corporalibus,
sed est ibi compositio formae et esse. Unde in commento nonae propositionis
libri De causis dicitur quod intelligentia est habens formam et esse ; et accipitur
ibi forma pro ipsa quidditate vel natura simplici ».

® 11, 15: « Nomen essentiae in substantiis compositis significat id quod
€X materia et forma compositum est ... Unde oportet ut essentia, qua res
denomi‘natur ens, non tantum sit forma nec tantum materia, sed utrumque,
quamsvm huiusmodi esse suo modo sola forma sit causa ».

.IV, 29 : « Et ideo patet defectus Commentatoris, ... qui voluit ex uni-
versalitate formae intellectae unitatem intellectus in omnibus hominibus con-
cludere ».

* 101, 22 . Et ex hoc patet ratio, quare genus et species et differentia sc
habean't P’OPO_”wnah'Zer ad materiam et formam et compositum in natura,
quamvis non sint idem cum illis : quia neque genus est materia, sed a materia
sumptum ut significans totum, nec differentia forma, sed a forma sumpta ut
significans totum ».

5 IV, 28: « Non potest dici quod ratio generis vel speciei accidat naturae
humanae secundum esse quod habet in individuis ... Relinquitur ergo quod
ratio speciei accidat naturae humanae secundum illud esse quod habet in



64 Der einheitliche Urgrund der Individuation

Er unterschreibt den Satz des Averroes: « Intellectus est qui agit
universalitatem in rebus». Klarer kann man doch kaum zwischen
einer ontologischen und einer rein logischen Ordnung unterscheiden.
Auch in dieser rein logischen Ordnung spricht er von einem #hnlichen
Verhiltnis, wie es in der ontologischen zwischen Materie und Form
besteht 1. DaB es sich aber hier nur um eine Analogie handelt, ist
aus dem Zusammenhang leicht erkennbar ?; ebenso, daBl das Uni-
versale, das sich zu einem anderen wie die Form zur Materie verhilt,
wesentlich verschieden ist von der Form, durch die der Stoff zu einer
korperlichen Substanz vervollstindigt wird 3. Wie verschieden sich
der Aquinate das Verhiltnis der Universalien zueinander von dem
zwischen dem Stoffe und der Form gedacht hat, erhellt am besten
daraus, daB er die logische Intention der Gattung das gleiche bezeichnen
1iBt wie die der Art und der Differenz. Die differentia kommt nicht
zum genus hinzu wie die Form zum Stoff als « res alia », als eine andere
Realitit, sondern nur als eine genauere logische Bestimmung *.

Bei diesen intentiones logicae oder universalia macht der hl. Thomas
eine wichtige Unterscheidung, die leider vielfach iibersehen wird.
Obgleich die Unterscheidung zwischen genus, species und differentia
eine rein gedankliche ist, hat sie doch einen realen objektiven Grund ;
sonst wire es um die BewuBtseinsjenseitigkeit unseres Verstandes-
erkennens geschehen. Aber dieser objektive Grund unserer Univer-
salien ist etwas ganz anderes als ihr Inhalt. Was den Inhalt der

intellectu ». S. 31 : « Ratio speciei non est de his quae conveniunt ei secundum suam
absolutam considerationem, neque de accidentibus quae consequuntur ipsam
secundum esse quod habet extra animam, ut albedo vel nigredo, sed est de
accidentibus, quae consequuntur eam secundum esse quod habet in intellectu :
et per hunc modum convenit sibi ratio generis vel differentiac .

1 Sjehe Seite 63, Anm. 4.

2 III, 20: « Genus significat indeterminate totum id quod est in specie :
non enim significat tantum materiam. Similiter etiam differentia significat totum
et non significat formam tantum». S. 22: « Genus significat aliquam formam,
non tamen determinate hanc vel illam, quam determinate differentia exprimit,
quae non est alia quam illa quae indeterminate significabatur per genus ».

3 III, 22 : « Si homo aliquo modo ex animali et rationali esse dicatur, non
erit sicut res tertia ex duabus rebus, sed sicut intellectus tertius ex duabus
intellectibus ».

4 IIT, 22: « Quamvis autem genus significet totam essentiam speciei, non
tamen oportet ut diversarum specierum, quarum est idem genus, sit una essentia,
quia unitas generis ex ipsa indeterminatione vel indifferentia procedit; non
autem ita quod illud quod significatur per genus, sit una natura numero in
diversis speciebus, cui superveniat res alia quae sit differentia determinans ipsum,
sicut forma determinat materiam, quae est una numero ».



Der einheitliche Urgrund der Individuation 65

logischen Intentionen bildet, ist aus dem Gesagten schon klar : es sind
immer die Wesenheiten der Dinge, und zwar in ihrer Ganzheit!.
Dagegen liegt der objektive Grund der Unterscheidung zwischen genus,
species und differentia nach dem Aquinaten in dem realen Unterschied
zwischen Wesenheit und Dasein 2, und der Grund dafiir, daB die
einfachen Substanzen logisch anders geordnet werden als die korper-
lichen, in dem Umstand, daB sie nicht wie diese aus Stoff und Form
zusammengesetzt sind 2.

Diese Unterscheidung zwischen Inhalt und objektivem Grund ist
auch fiir unsere Frage von groBter Wichtigkeit. Das Individuations-
problem hat nicht den Inhalt der Individuation zum Gegenstand,
sondern nur deren objektiven Grund. Wie wir eben sahen, ist der
Inhalt der Individuation sachlich der gleiche wie der der Universalien :
alle bezeichnen dasselbe Einzelding. Dagegen muB ihr objektiver
Grund von dem der Universalien sachlich verschieden sein, soll unsere
Unterscheidung zwischen Art und Individuum mehr sein als eine rein
subjektive Einbildung.

Als Grundprinzip dient dem hl. Thomas bei der Losung des
Individuationsproblems die aus seinen metaphysischen Lehren leicht
ableitbare Wahrheit, daBl es ohne eine Zusammensetzung aus Potenz
und Akt iiberhaupt keine Vielheit von Dingen gibt 4. Denn weder

1 III, 23 : « Et quia, ut dictum est, natura speciei est indeterminata respectu

individui, sicut natura generis respectu speciei, inde est quod, sicut id quod est
genus, prout praedicatur de specie, implicabat in sua significatione, quamvis
indistincte, fotum quod determinate est in specie, ita etiam id quod est species,
secundum quod praedicatur de individuo, licet indistincte, et hoc modo essentia
Speciei significatur nomine hominis; unde homo de Socrate praedicatur».
) ? VI, 46 : « Et quia in istis substantiis quidditas non est idem quod esse,
ideo sunt ordinabiles in praedicamento, et propter hoc invenitur in eis genus,
species et differentia ». Niheres hieritber siche bei Alex. Rodzwadowski S. J.,
De fundamento metaphysico nostrae cognitionis universalis secundum S. Thomam,
in: Acta secundi Congressus thomist. internat. (1936) Romae 1937, 103-112;
He M. Thiel, De abstractione, in: Miscellanea philosophica Gredt [Studia ansel-
miana, Fasc. 7-8] Romae (Herder) 1938, 112 sq.

® VI, 47 : « Hoc tamen sciendum est, quod non eodem modo sumitur genus
et differentia in illis substantiis et in substantiis sensibilibus : quia in sensibilibus
genus sumitur ab eo quod est materiale in re, differentia autem ab eo quod est
formale in ipsa ... Cum autem substantiae immateriales sint simplices quid-
ditates, non potest in eis differentia sumi ab eo quod est pars quidditatis, sed
a tota quidditate ».

1V, 40: « Et quia in intelligentiis ponitur potentia et actus, non erit
difficile invenire multitudinem intelligentiarum ; quod esset impossibile, si nulla
potentia in eis esset».

Divus Thomas. b



66 Der einheitliche Urgrund der Individuation

der reine Akt, der mit dem unendlichen Gott identisch ist, noch die
reine Potenz 14Bt fiir sich allein eine Vervielfiltigung zu. Auch die
reine Potenz nicht, weil das nicht mdéglich ist, ohne daB8 die einzelnen
Potenzen Unterscheidungsmerkmale erhalten, was notwendig die
Reinheit ihrer Potentialitit zerstéren wiirde. Deshalb war die Ver-
bindung der Aktualitit mit Potentialitit das einzige Mittel, durch
das Gott iiberhaupt etwas erschaffen konnte. So notwendig daher
auch eine gewisse Aktualitit zum Wesen aller Geschopfe gehort, die
Wurzel ihrer Vielheit bleibt doch immer und iiberall der potentiale
Bestandteil in ihnen!.

Damit steht keineswegs im Widerspruch, daB der hl. Thomas
die differentia der korperlichen Substanz in deren formalem Teil
begriindet sein liBt (Differentia vero [sumitur] ab eo quod est formale
in ipsa [re]) und dabei nicht einmal unterscheidet zwischen differentia
generica, differentia specifica und differentia numerica. Denn indem
er die Potentialitit fiir die Wurzel aller Vervielfiltigung hilt, will er
durchaus nicht die Potenz zur Tofalursache derselben machen. Leider
wird seine Individuationslehre gar nicht selten so verstanden, als
wolle er der substantialen Form iiberhaupt keinen Anteil an der
Individuation zuerkennen. Das ist ganz verkehrt. Gewil nennt er
die materia signata das principium individuationis, aber das ist sie
genau so, wie sie principium substantiae corporeae ist. Wie sie einer
Erginzung durch die substantiale Form bedarf, um Substanz zu
werden, so ist sie auch ohne substantiale Form auBerstande, die
korperliche Substanz zu individuieren. Der hl. Thomas faBt die diffe-
rentia als einen Akt, und deshalb nennt er die Form ohne jede Ein-
schriankung das « principium differentiae » 2. Er wiirde sich also selbst
widersprechen, wollte er die Materie zum principium differentiae
numericae machen. Auch das principium individuationis und das
principium differentiae numericae verhalten sich zueinander wie Potenz
und Akt, die sich gegenseitig fordern. Die substantiale Form mubB
die Materie aktuieren bis hinunter zum letzten Einzelmerkmal, sonst
ist diese nicht mehr reine Potenz, sondern ein «ens actu» Aber

1V, 35: « Cum essentia simplicis [substantiae] non sit recepta in materia,
non potest ibi esse talis multiplicatio ».

2 VI, 47 : « Unde dicit Avicenna in principio libri sui De anima, quod forma
in rebus compositis ex materia et forma ’'est differentia simplex eius quod consti-
tuitur ex illa’: non autem ita quod ipsa forma sit differentia, sed quia est
principium differentiae ».



Der einheitliche Urgrund der Individuation 67

andererseits kann die substantiale Form nur die Potentialitit aktuieren,
die sie in dem mit ihr zu einer Wesenheit verbundenen Stoffe antrifft.
In dieser keinerlei Aktivitit einschlieBenden Beschrinkung der Form
besteht der Beitrag, den der Stoff zum Entstehen des Individuums
liefert.

Das wird uns klarer, wenn wir an die Begrenzung denken, die das
an sich unbegrenzte Sein durch die Aufnahme in eine bestimmte
Wesenheit erleidet. Ist die Essenz wirklich, wie der hl. Thomas lehrt,
von ihrer Existenz sachlich verschieden, dann kann sie sich zu dieser
offenbar nur rein passiv verhalten, obwohl sie im Gegensatz zur
Materie keine reine Potenz ist. Daraus schlieBt der Aquinate mit
Recht, daB alles aus Essenz und Existenz Zusammengesetzte not-
wendig etwas voraussetzt, was nicht mehr zusammengesetzt ist .
Dieses schlechthin Unzusammengesetzte aber besitzt das Sein schon
deshalb in einem hdheren Grade, weil das Verursachen ohne Zweifel
eine Vollkommenheit ist, die ohne ein entsprechendes Sein nicht
gedacht werden kann 2. Damit ist von selbst gegeben, daB alles aus
Essenz und Existenz Zusammengesetzte das Sein nur limitato modo
besitzt. Und zwar muB diese Begrenzung des Seins von der auf-
nehmenden Essenz herrithren. Denn, wie schon gesagt, ist das Sein
als solches unbegrenzt (res quae est suum esse, non potest esse nisi una) ;
eine Essenz dagegen, die das von ihr sachlich verschiedene Sein auf
eine unbegrenzte Weise aufnihme, ist ein innerer Widerspruch, weil
die Verwirklichung einer unbegrenzten Potenz niemals ein Ende haben
kénnte.

Das zuletzt Gesagte gilt in gleichem Umfang von den geschaffenen
einfachen Wesenheiten wie von den aus Stoff und Form zusammen-
gesetzten. Daher kommen diese beiden geschopflichen Seinsweisen
n ihrem obersten genus iiberein, und sind dieselben, getrennt betrachtet,
schon untergeordnete Gattungen, mithin schon selbst aus genus und
differentia zusammengesetzt.

'V, 38: «Non autem potest esse quod ipsum esse sit causatum ab ipsa
forma vel quidditate rei, dico sicut a causa efficiente ; quia sic aliqua res esset
causa suiipsius, et aliqua res seipsam in esse produceret, quod est impossibile.
Ergo oportet quod omnis talis res, cuius esse est alind quam natura sua, habet
esse ab alio. Et quia omne quod est per aliud reducitur ad id quod est per se,
sicut ad causam primam, opportet quod sit aliqua res, quae sit causa essendi
omnibus rebus ».

* VII, 51 : «Illud quod dicitur maxime et verissime in quolibet genere,
est causa eorum quae sint post in illo genere .



68 Der einheitliche Urgrund der Individuation

Die Vielheit der korperlichen Dinge erkennen wir mittels der
sinnlichen Erfahrung. Von der Erfahrung ausgehend, kommen wir
auch zu der Erkenntnis, daB die Kérper noch weiter in viele unter-
geordnete Gattungen und Arten aufgeteilt werden kénnen. Man
pflegt diese pridikamentale Ordnung der korperlichen Substanzen
fiir gewdhnlich durch den sog. Baum des Porphyrius zu veran-
schaulichen.

Im Reiche der korperlichen Substanzen sind deshalb so viele
Unterabteilungen von Gattungen und Arten moglich, weil der Stoff
als solcher zu den verschiedensten substantialen Formen in Potenz ist,
deren Verhiltnis zueinander schon Aristoteles mit dem der Zahlen
verglichen hat. Obwohl nimlich die substantiale Form fiir sich allein
ebensowenig wie der Stoff zur Bildung einer kérperlichen Substanz
ausreicht !, ist sie doch nicht in gleicher Weise vom Stoffe abhingig
wie dieser von ihr. Den Grund dafiir gibt der Aquinate im fiinften
Kapitel an, wo er die Moglichkeit einfacher Substanzen begriindet.
Sein Argument ist folgendes: wenn zwei Dinge sich so zueinander
verhalten, dall das eine die Ursache fiir das Sein des anderen ist,
dann kann das, was Ursache ist, auch ohne das andere sein, aber nicht
umgekehrt dieses ohne jenes 2. Einer Begriindung bedarf dieser Ober-
satz nicht, weil alles, was Ursache eines Seins ist, in bezug auf dieses
Sein offenbar eine gewisse Prioritit hat gegeniiber dem, dessen Sein
es verursacht. Nun aber verhalten sich Stoff und Form so zueinander,
daB die Materie ihr ganzes Sein nur durch die Form erhilt (« Per
formam enim ... materia efficitur ens actu et hoc aliquid ») 8. Daraus
ergibt sich, daB3 die Form in ihrer Eigenschaft als Form nicht abhingig
ist vom Stoffe. Wenn es trotzdem Formen gibt, die nur im Stoffe
existieren konnen, so liegt nach dem hl. Thomas der Grund dafiir
nicht im Wesen der Form als solcher, sondern darin, daB3 diese Formen
vom ersten Seinsprinzip, dem reinen Akt, besonders weit entfernt

1 J1, 14 : « Neque etiam forma tantum substantiae compositae essentia dici
potest, quamvis hoc quidam asserere conentur ... Patet ergo quod essentia
comprehendit materiam et formam ».

2 V, 34 : « Quaecunque enim ita se habent ad invicem quod unum est causa
esse alterius, illud quod habet rationem causae potest habere esse sine altero,
sed non convertitur ».

3 Ebenda: «Talis autem invenitur habitudo materiae et formae, quod
forma dat esse materiae ; et ideo impossibile est esse materiam sine aliqua forma ;
tamen non est impossibile esse aliquam formam sine materia. IForma enim, in eo
quod forma, non habet dependentiam ad materiam ».



Der einheitliche Urgrund der Individuation 69

sind . Der Abstand aller geschépflichen Formen von Gott ist unendlich,
weil sie alle zu ihrer Existenz nur in Potenz sind. Aber weil sie immer-
hin wenigstens in analoger Weise am gottlichen Sein teilnehmen, sind
unter ihnen verschiedene Stufen der Vollkommenheit moglich. Je
nachdem sie, unter sich verglichen, am gottlichen Sein mehr oder
weniger teilnehmen, stehen sie Gott oder der materia prima niher 2.
Keine Form hat ihr Sein durch die Materie, wie diese ihr Sein durch
sie hat, aber von der menschlichen Seele abwirts sind die Formen
schon so unvollkommen, daB sie der Materie als aufnehmenden Sub-
jektes bediirfen, in dem sie ihr Sein erhalten. Obwohl auch diese un-
vollkommenen Formen der Materie das Sein geben, koénnen sie also
doch nicht sein ohne die Materie, mit der zusammen sie das Wesen
einer korperlichen Substanz ausmachen 3.

Indem der Aquinate diese nur in der Materie seinsfihigen sub-
stantialen Formen mit denen vergleicht, die ohne jede Verbindung
mit einem Stoffe existieren kénnen, — die Scholastiker pflegen letzterce
unter Anwendung einer Analogie «formae irreceptae» zu nennen, in
De ente et essentia heillen sie bald « substantiae simplices» (11, 13),
bald « substantiae separatae (V, 31), bald nach ihrem ersten Kriterium
«substantiae intellectuales » (VI, 45) — kommt er zu einer weiteren,
fiir die Losung des Individuationsproblems &duBerst wichtigen Ver-
schiedenheit. Wir haben schon bemerkt, daB die korperlichen Sub-
stanzen eine Gliederung in viele Untergattungen und Arten zulassen.
So unterscheiden wir zwischen der koérperlichen Substanz und Mensch
noch zwei weitere Untergattungen, ndmlich : Beseeltes und Sinnen-
wesen. Der objektive Grund fiir diese Aufteilbarkeit der koérperlichen
Substanzen in so viele Untergattungen liegt darin, daB die Materic
Zu unendlich vielen substantialen Formen in Potenz ist, von denen
aber jede hohere ihr eine Seinsweise.gibt, in der die Seinsweisen aller
niedrigeren mitenthalten sind.

Anders liegt die Sache bei den substantialen Formen, die auBer-

1 Ebenda : « Si inveniantur aliquae formae, quae non possunt esse misi in
materia, hoc accidit eis secundum quod sunt distantes a primo principio, quod
est actus primus et purus .

* V, 40 : « Est ergo distinctio earum (intelligentiarum] ad invicem, secundum
gradum potentiae et actus ; ita quod intelligentia superior, quae magis propinqua
est primo [enti], habet plus de actu et minus de potentia, et sic de aliis».

3'S. 41: « Post istam formam, quae est anima, inveniuntur aliae formaec
plus de potentia habentes et magis propinquae materiae, in tantum quod esse



70 Der einheitliche Urgrund der Individuation

halb aller Materie existieren, also bei den einfachen Substanzen !.
Auf Grund ihrer Immaterialitit oder Uberstofflichkeit kommen sie
alle darin iiberein, daB sie mit Verstandeserkennen und freiem Wollen
begabt sind. Diese Gemeinsamkeit des Verstandeserkennens und
freien Wollens begriindet unsere Zusammenfassung aller unter dem
einen genus subalternum «substantia intellectualis » oder « substantia
simplex ». In diesem einen, allen geschaffenen einfachen Substanzen
gemeinsamen genus subalternum nimmt nach dem hl. Thomas die
Uberstofflichkeit eine analoge Stellung ein, wie die Materie in den
koérperlichen Substanzen. Denn wie die Materie als solche in Potenz
ist zu vielen Korperformen von sehr verschiedener Vollkommenheit,
z. B. zu der eines Minerals und der eines Menschen, so 1iBt die Uber-
stofflichkeit der einfachen Substanzen viele Grade zu, angefangen von
der Menschenseele bis hinauf zu den héchsten Engeln. Um jedem
MiBverstindnis vorzubeugen, sei gleich bemerkt, dal es dem hl. Thomas
ganz ferne liegt, zwischen Immaterialitit und Vollkommenheitsgrad
derselben so, wie zwischen Stoff und Form einen sachlichen Unterschied
anzunehmen. Deshalb sagt er nur «similiter ». Ebenso ist er sich
dariiber vollkommen klar, daB8 nicht jeder Gradunterschied -einer
bestimmten Seinsform ohne weiteres eine besondere Art begriindet 2.
So liBt die gleiche Farbe viele Grade zu, ohne daB sie dadurch in
ebenso viele Arten aufteilbar wire. Ein Gradunterschied begriindet
nur dann auch einen Artunterschied, wenn es sich nicht bloB um ein
vollkommeneres Aufnehmen derselben Form, sondern wirklich um
einen hoheren Grad einer bestimmten Seinsform handelt. Als Beispiel
fithrt der Doctor communis die beiden Grade an, in denen Pflanze
und Tier das Leben besitzen. Das Tier besitzt nicht nur das Leben
der Pflanze in einem hoheren Grade, sondern es hat zugleich eine

earum sine materia non est. In quibus etiam invenitur ordo et gradus usque
ad primas formas elementorum, quae sunt propinquissimae materiae ».

1 Siehe oben S. 65, Anm. 3. — Ebenda: «Similiter etiam in eis ex tota essentia
sumitur genus, modo tamen differenti ; una enim substantia separata convenit cum
alia in immaterialitate et differunt ab invicem in gradu perfectionis, secundum
recessum a potentialitate et accessum ad actum purum. Et ideo ab eo quod
consequitur illas in quantum sunt immateriales, sumitur in eis genus, sicut
intellectualitas vel aliquid huiusmodi; ab eo autem quod consequitur in eis
perfectionis, gradum sumitur in eis differentia, nobis tamen ignota ».

2 8. 48: «Gradus enim perfectionis in recipiendo eandem formam non
diversificat speciem, sicut albius et minus album in participando eiusdem rationis
albedinem ; sed diversus gradus perfectionis in ipsis formis vel naturis participatis
diversificat speciem ».



Der einheitliche Urgrund der Individuation 71

hohere Form des Lebens, deshalb begriindet der Gradunterschied der
Lebensform in ihm zugleich einen Artunterschied von der Pflanze.
Nun kommt bei den einfachen Substanzen ein mehr oder weniger
vollkommenes Aufnehmen derselben Form iiberhaupt nicht in Frage,
da sie ja gar kein aufnehmendes Subjekt haben. Folglich kann es
bei ihnen nur Grade geben, die zugleich Artunterschiede sind. Denn
zwischen den zwei angefiihrten Moglichkeiten besteht ein kontradik-
torischer Gegensatz, der kein Mittleres zulift. Welchen Grad von
Immaterialitit oder Intellectualitas die einzelnen geistigen Substanzen
haben, 148t der Aquinate ebenso wie bei den koérperlichen davon
abhingen, wie weit sie sich {iber den Zustand der reinen Potentialitit
erheben und dadurch Gott, dem actus purus nahe kommen. Uns
Menschen fehlt freilich jedes Mittel, diese Grad- und Artunterschiede
der einfachen Substanzen zu erkennen !.

Aus dem gleichen Grund, aus dem bei den einfachen Substanzen
jeder Gradunterschied der Vollkommenheit notwendig zugleich einen
Artunterschied begriindet, ist bei ihnen auch jedes Individuum eine
eigene Art, das will sagen, von jedem anderen Individuum wesentlich
verschieden 2. Im Reiche der einfachen Substanzen sind also Art und
Individuum nicht nur, wie im kérperlichen Individuum die sog. gradus
metaphysici, identisch, sondern sogar synonym, so daB nicht einmal
eine gedankliche Unterscheidung derselben in ihnen objektiv begriindet
ist. Bernh. Jansen glaubt zwar in seinen gesammelten Aufsidtzen
« Aufstiege zur Metaphysik » 3, auch ein einfaches physisches Sein
konne begrifflich oder metaphysisch verschiedene Seiten in sich vereinen,
die Entgegengesetztes, namlich Selbigkeit und Verschiedenheit begriinden.
Zur Rechtfertigung dieses Einwandes kann man darauf hinweisen,
daB die einfache Substanz doch trotz ihrer Einfachheit zugleich ihre
generische Ubereinkunft mit den anderen Substanzen, sogar mit den

_ ' VI, 47: « Accidentia autem propria substantiarum immaterialium nobis
ignota sunt ; unde differentiae earum nec per se nec per accidentales differentias
significari possunt ».

'V, 35: « Cum essentia simplicis non sit recepta in materia, non potest
ibi esse multiplicatio ; et ideo oportet ut non inveniantur in illis substantiis plura
individua eiusdem speciei, sed quotquot sunt ibi individua, tot sunt species ». —
VI, 46: « Intelligentiae sunt infinitae inferius et finitae superius: sunt enim
finitae quantum ad suum esse quod a superiori recipiunt ; non tamen finiuntur
inferius, quia earum formae non limitantur ad capacitatem alicuius materiae
recipientis eas. Et ideo in talibus substantiis non invenitur multitudo indivi-
duorum in una specie ... nisi in anima humana, propter corpus cui unitur .

3 Freiburg i. Br. 1933, 407.



72 Der einheitliche Urgrund der Individuation

korperlichen, und ihre spezifische Verschiedenheit von ihnen objektiv
begriinde. Allein die generische Ubereinkunft der einfachen Substanzen
mit den koérperlichen ist, wie im vorausgehenden schon gezeigt wurde,
objektiv begriindet in ihrer gemeinsamen Zusammensetzung aus Essenz
und Existenz, also in der Relativitit ihrer Einfachheit gegeniiber der
absoluten géttlichen Einfachheit!. Und die generische Ubereinkunft
der geschaffenen einfachen Substanzen unter sich ist objektiv begriindet
in der Gemeinsamkeit ihrer iiberstofflichen Seinsweise. Die Moglich-
keit aber, daB es verschiedene Arten einfacher Substanzen gibt, ist
objektiv darin begriindet, daB ihre Immaterialitit viele Grade der
Vollkommenheit zuliBt. Wir konnen also Jansen so weit recht geben.
Aber dariiber hinaus in einer einfachen Substanz auch die Unter-
scheidung mehrerer Individuen innerhalb derselben Art fiir objektiv
begriindet zu halten, daran hindert uns der Umstand, daB die ein-
fachen Substanzen mit Ausnahme der menschlichen Seele von keinem
Stoffe aufgenommen werden. Jede Vielheit der Individuen innerhalb
derselben Art fordert unbedingt einen anderen objektiven Grund
als die Vielheit der Arten innerhalb derselben Gattung. Dieser
andere objektive Grund aber fehlt bei den einfachen Substanzen, die
nicht, wie die menschliche Seele, zugleich substantiale Form und als
solche wesentlich auf einen aufnehmenden Stoff hingeordnet sind.
Die Unterscheidung zwischen Individuum und Art ist im Reiche der
reinen Geister nur eine Unterscheidung, die von den Scholastikern
distinctio rationis cum fundamento extrinseco genannt wird. Denn
sie hat ihren Grund einzig in einer Unterscheidung, die im Reiche
der korperlichen Substanzen objektiv wohlbegriindet ist.

Nach dem Gesagten diirfte kaum noch daran gezweifelt werden,
daB die Worte « Individuum » und « Individuation » in der Philosophie
des Aquinaten von den einfachen und den zusammengesetzten kérper-
lichen Substanzen nur analog ausgesagt werden. Und zwar haben
wir hier die gleiche Analogie wie beim Seienden : die innere, von den
Thomisten analogia proportionalitatis propriae genannte. Der heilige

1V, 36: « Huiusmodi avtem substantiae [simplices], quamvis sint formae
tantum sine materia, non tamen in eis est omnimoda simplicitas, ut sint
actus purus, sed habent permixtionem potentiae ». — S, 39 : « Omne autem quod
recipit aliquid ab alio, est in potentia respectu illius : et hoc quod receptum est
in eo, est actus eius. Ergo oportet quod ipsa quidditas vel forma quae est
intelligentia, sit in potentia respectu esse quod a Deo recipit : et illud esse receptum
est per modum actus. Et ita invenitur potentia et actus in intelligentiis, non
tamen forma et materia, nisi aequivoce ».



Der einheitliche Urgrund der Individuation 73

Thomas hat spiter in seiner Summa theologica (I 29, 4) das Individuum
definiert als ein «indistinctum in se, distinctum vero ab aliis». Das
nicht aus Stoff und Form zusammengesetzte Individuum ist sowohl
in bezug auf den ersten als auch in bezug auf den zweiten Teil der
Definition von dem korperlichen Individuum schlechthin verschieden.
Es hat mit ihm nur eine gewisse Ahnlichkeit, insofern es in sich nicht
mehr weiter logisch aufteilbar und nach auBen von jeder anderen
Substanz verschieden ist.

Diese Analogie zwischen der Individuation der korperlichen und
der Individuation der einfachen Substanzen fordert notwendig eine
gleiche Analogie zwischen ihren Prinzipien. Denn schlechthin ver-
schiedene Wirkungen koénnen unmdéglich schlechthin gleiche innere
Ursachen haben. Daraus folgt schon, dal es ganz aussichtslos ist,
fiir die Individuation der geschaffenen einfachen Substanzen und fiir
die der Korper ein univok einheitliches letztes Prinzip zu finden. Der
letzte Grund aller Individuation, sowohl in den einfachen als in den
aus Stoff und Form zusammengesetzten Substanzen, kann nur ein
analog einheitlicher sein. Und er kann nach dem Gesagten nur darin
liegen, daB die Immaterialitit der reinen Formen, obwohl sie zum
Stoffe der koérperlichen Substanzen in einem kontradiktorischen Gegen-
satz steht, mit diesem doch wenigstens eine Beziehung gemeinsam hat.
Wie wir sahen, hat der Aquinate selbst die Proportion aufgestellt :

Materie Immaterialitit
Form Grad der Vollkommenheit !.

Er spricht an dieser Stelle zwar nicht direkt von der Individuation,
sondern nur von dem objektiven Grund des genus und der species
in den einfachen Substanzen, aber wie wir im vorausgehenden gesehen
haben, ist die Immaterialitit der reinen Formen nicht bloB in Potenz
zu sehr verschiedenen Vollkommenheitsgraden, sondern zugleich der
Grund, warum jeder dieser Grade nur in einem einzigen Individuum
moglich ist, und steht sie demnach zu ihren Graden in dem gleichen
Doppelverhiltnis wie in den kérperlichen Substanzen die Materie zur
substantialen Form. Um das besser zu verstehen, mache man sich
den Unterschied recht klar zwischen bestimmen (determinare) und
beschrinken oder begrenzen (finire, limitare). Jeder Akt wird durch
die ihn aufnehmende Potenz begrenzt. Das gilt selbst von dem Akte
des Seins, den eine von ihm real verschiedene Essenz aufgenommen

1 Sijehe oben S. 70, Anm. 1.



74 Der einheitliche Urgrund der Individuation

hat !. Dagegen wird jede Potenz durch den sie verwirklichenden Akt
nidher bestimmt. So bestimmt die substantiale Form den zu unendlich
vielen Substanzen in Potenz seienden Stoff, indem sie ihn z. B. zu einem
Menschen erginzt, aber sie selbst wird dadurch, daB sie aus oder zum
mindesten in einem fiir sie aufnahmefihig gemachten Stoffe entsteht,
auf das Sein eines Einzeldinges dieser Art eingeschrinkt, z. B. auf
das Sein des Einzelmenschen Titus. Wie bereits bemerkt, ist die Form
auch das Prinzip der numerischen Verschiedenheit, aber sie vermag
diese nur zu verursachen auf Grund ihrer wesentlichen Beziehung zu
dem Stoff, durch den sie eingeschrinkt wird. So kommt es, daB von
der Materie zwei Dinge ausgesagt werden, die sich scheinbar ganz
widersprechen. Einmal heiBt es, von der Materie werde das genus
hergenommen (« genus sumitur ab eo quod est materiale in re»), dann
aber wird diese Materie doch als das Prinzip der Individuation
bezeichnet, wenn auch nur in Verbindung mit der Quantitit. Und
ganz analog verhilt es sich mit der Immaterialitit der reinen Formen.
Auf der einen Seite begriindet dieselbe durch ihre rein metaphysische
Potentialitit zu sehr verschiedenen Graden der Vollkommenheit unsere
logische Zusammenfassung aller geschaffenen einfachen Substanzen
unter dem gemeinsamen genus subalternum «substantia immaterialis »,
auf der anderen Seite aber wird gerade durch sie jeder der ver-
schiedenen Vollkommenheitsgrade auf ein einziges Individuum ein-
geschrinkt, ist also die Immaterialitit in den geschaffenen einfachen
Substanzen genau so wie die Materie im Reiche der Korperwelt sowohl
das Prinzip der Vervielfiltigung als das Prinzip der Vereinzelung.
So sehr daher auch die Individuationsprinzipien der kérperlichen und
der geistigen Substanzen beim hl. Thomas zunichst sich entgegengesetzt
zu sein scheinen, so entbehren sie doch nicht eines einheitlichen Urgrun-
des, aus dem auch die «absolute » Individuation aller geschépflichen
Substanzen erklirt wird. Dieser letzte Grund aber heiBt wieder
Potentialitit, ohne die es weder eine Vielheit von Dingen noch ein
Individuationsproblem gibe. In den geistigen wie in den korperlichen
Substanzen ist das unterste Subjekt durch seine Potentialitit die Wur-
zel der Vielheit und dadurch, daB es selbst von keiner anderen Potenz
mehr aufgenommen werden kann, zugleich das Prinzip der Individuation.

1 VI, 45: « Secundo modo invenitur essentia in substantiis creatis intellec-
tualibus, in quibus est aliud esse quam essentia, quamquam essentia sit sine
materia. Unde esse earum non est absolutum, sed receptum, et ideo limitatum
et finitum ad capacilatem naturae recipientis ».



	Der einheitliche Urgrund der Individuation in den geschaffenen einfachen wie in den körperlichen Substanzen nach der Jugendschrift des hl. Thomas von Aquin : de ente et essentia

