
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 17 (1939)

Artikel: Mitteilungen über Werke des Adam v. Bocfeld aus Ms. lat. quart. 906
der Preussischen Staatsbibliothek in Berlin

Autor: Grabmann, Martin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762521

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762521
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Mitteilungen über Werke des Adam v.Bocfeld

aus Ms. lat. quart. 906

der Preußischen Staatsbibliothek in Berlin.

Ein Beitrag zur Geschichte der vorthomistischen
Aristoteleserklärung im 13. Jahrhundert.

Von Prälat Professor Dr. Martin GRABMANN, München.

Es ist eines der vielen großen Verdienste von A. Pelzer um die

Erforschung der mittelalterlichen Scholastik, daß er Alfred von
Sareshel als Kommentator zu De vegetabilibus und zu den Meteoro-

logica erwiesen hatI. Er konnte auch zwei Handschriften des

Kommentars zu De vegetabilibus nachweisen, während G. Lacombe den

Meteorologicakommentar des Alfredus in zwei Codices entdeckt hat 2.

Auf den Meteorologicakommentar Alfreds von Sareshel wurde Pelzer

durch Zitate in einem Kommentar eines Magister Adam zur gleichen
aristotelischen Schrift hingeführt. Dadurch wurde er auch zu näheren

Untersuchungen über das Schrifttum dieses Magister Adam veranlaßt.
Das Ergebnis dieser ebenso sorgfältig wie vorsichtig geführten
Untersuchungen waren wertvolle Mitteilungen über die beiden englischen
Aristoteleskommentatoren Adam von Bouchermefort und Adam von
Bocfeld. Hiedurch wurde ich zu weiteren handschriftlichen
Untersuchungen angeregt und ich habe eine große Anzahl von
Aristoteleskommentaren, Kommentare zur Metaphysik und zu den naturphilosophischen

und psychologischen Werken des Stagiriten festgestellt
und dieselben unter die beiden genannten englischen Aristoteleserklärer
verteilt3. In einem Nachtrag zu dieser Untersuchung konnte ich

1 A. Pelzer, Une source inconnue de Roger Bacon, commentateur des
Météorologiques d'Aristote. Archivum Franciscanum Historicum 12 (1919) 44-67.

2 G. Lacombe, Alfredus Anglicus in Metheora. Aus der Geisteswelt des
Mittelalters. Festschrift M. Grabmann, herausgegeben von A. Lang, J. Lechner,
M. Schmaus, Münster 1935, 463-471.

3 M. Grabmann, Mittelalterliches Geistesleben II, München 1936, 138-182:
Die Aristoteleskommentatoren Adam von Bocfeld und Adam von Bouchermefort.
Die Anfänge der Erklärung « des neuen Aristoteles » in England.



6 Mitteilungen über Werke des Adam von Bocfeld

noch wertvolle Mitteilungen von P. D. Salman 0. P. über mir
unbekannt gebliebene Handschriften hinzufügen. P. Salman ist der
Anschauung, daß Adam von Bocfeld und Adam von Bouchermefort ein
und dieselbe Persönlichkeit seien 1. P. Fr. Pelster S. J., der sich schon
früher im gleichen Sinne geäußert hatte, hat nun nach meiner
Abhandlung eine weitere Untersuchung über Adam von Bocfeld
angestellt, weiteres handschriftliches Material vorgelegt und zu meiner

Darstellung sehr beachtenswerte Ergänzungen und auch Verbesserungen

•angebracht2. Er tritt auch hier entschieden für die Identität von
Adam von Bocfeld und Adam von Bouchermefort ein. Sehr ergebnisreich

und wertvoll sind auch seine Mitteilungen über die Lebensdaten
des Adam von Bocfeld. P. Pelster bringt, wie wir weiter unten sehen

werden, die Aristoteleskommentare dieser Oxforder Philosophen zu

denjenigen des hl. Thomas von Aquin in Beziehung.
Meine folgende Arbeit will eine meines Wissens bisher nicht

beachtete Handschrift, welche gleichfalls Werke des Adam von Bocfeld
darbietet, zum Gegenstand der Untersuchung machen. Es ist dies

Ms. lat. quart. 906 der Preußischen Staatsbibliothek in Berlin. Vorne
ist eine Beschreibung des Kodex angebracht, die ich hier wiedergebe :

Adam de Butrefeld, notule super duos libros vegetabilium — Albertus

Magnus, libri quinque de mineralibus et lapidibus — Adam de Butrefeld,

notule super très libros de anima. Lateinische Pergamenthandschrift

vom Ende des 14. Jahrhunderts. Süddeutsche Provenienz.
174 Bl. Kl. 4° (197 x 140 mm). Der Kodex ist durchgängig von einer
Hand in regelmäßiger gotischer Buchkursive auf feinem geglättetem
Pergament geschrieben. Stellenweise sind am Rand von derselben
Hand mehr oder minder umfangreiche Bemerkungen hinzugefügt.
Kapitelüberschriften und Initialen sind rot eingetragen. Bl. 1 Z. 1 Verse.

Inc. Nosces meras plantas animasque mineras. Expl. Floribus ornatus
hiis letus eroque beatus. Bl. 1 Z. 14 (Textanfang). Inc. Tria sunt
ut ait Empedocles. Bl. 46 : Expliciunt notule libri vegetabilium sec.

mgrm. Adam de Butrefeld. Bl. 47 : Incipit liber primus fratris Alberti
de mineralibus et de lapidibus in communi. Bl. 114v0 : Omnia que
hic non sunt notata de facili possunt cognosci. Bl. 115 v0 : Incipit liber

1 M. Grabmann, a. a. O. 614 ff.
2 Fr. Pelster S. J., Adam von Bocfeld (Bockingfold), ein Oxforder Erklärer

des Aristoteles um die Mitte des 13. Jahrhunderts. Sein Leben und seine Schriften.
Scholastik 11 (1936) 196-224.



aus Ms. lat. quart. 906 der Preußischen Staatsbibliothek in Berlin 7

primus de anima sec. mgrm. Adam. Hominibus (muß omnibus heißen)

que de corpore mobili et immobili.
An dieser Beschreibung ist die Datierung der Handschrift nicht

zutreffend. Diese lateinische Pergamenthandschrift stammt nicht aus
dem Ende des 14., sondern aus dem Ende des 13. Jahrhunderts.

Die Verse, die auf fol. lr stehen, lauten :

Hic nosces meras plantas animasque mineras.
Rerum salvatrix sapientia sumque creatrix.
Omnibus in rebus lucesco velut faciebus

Tu dulcis dya tu patris vera sophia
Die mihi iura bona que virtus digna et corona
Pro tali vellem quia carnis perdere pellem.
De lege cum plena virtutibus alma camena.
Te relegens cerno Christum, cur turpia sperno.
Asecla semper ave, quia spernis vivere prave.
Inclino dye domicelle phylosophie
Florida sanetarum tibi do cur serta rosarum
Que quod ames Christum mundum vincas et ut istum
Floribus ornatus hiis letus eroque beatus.

Hierauf beginnt 'ein Kommentar zu De vegetabilibus, der sich

von fol. lr-46r erstreckt. Am Schlüsse fol. 46r ist in der Handschrift
der Verfasser genannt : Expliciunt notule libri vegetabilium secundum

magistrum Adam de Butrefeld. Wir haben also hier den Kommentar
des Adam von Bocfeld zu der pseudo-aristotelischen Schrift De vegetabilibus

vor uns, deren wirklicher Verfasser Nikolaus von Damaskus

gewesen ist. Ich habe in meiner früheren Abhandlung1 auf ein
Fragment eines anonymen Kommentars zu De vegetabilibus, der nur
die Erklärung des Prologus, den Alfred von Sareshel seiner
Übersetzung der Schrift De vegetabilibus vorangestellt hat, hingewiesen.
Es befindet sich dieses Fragment im Cod. G 4 355 der Biblioteca
nazionale zu Florenz (fol. 24r-26v) im unmittelbaren Anschluß an den
Meteorologicakommentar Adams von Bocfeld. Ich habe damals bemerkt:
« Möglicherweise stammt dieser Kommentar von dem Verfasser des

vorhergehenden Meteorologicakommentars, in welchem ja fortwährend
Zitate aus Alfred von Sareshel sich finden ». Fr. Pelster hat in
einer Handschrift der gleichen Bibliothek Cod. B 5 266 und im Cod.

1 A. a. O. 153 f.



8 Mitteilungen über Werke des Adam von Bocfeld

Vat. lat. 5988 den ganzen Kommentar zu De vegetabilibus, der
allerdings in diesen beiden Handschriften anonym ist, festgestellt und
mit sehr guten Gründen als Werk Adams von Bocfeld nachgewiesen.
Sein Nachweis findet eine endgültige Bestätigung durch unsere Berliner
Handschrift, die ausdrücklich als Werk des Adam de Butrefeld bezeugt
ist. Pelster hat den Anfang des Kommentars zum Prologus des Alfred
von Sareshel abgedruckt ; ich bringe den Text des Kommentars zum
ganzen Prologus auch als Probe der Kommentierungsmethode des

Adam von Bocfeld.

Tria ut ait Empedocles, etc. Quoniam in principio libri metheorum

promittit se Aristoteles acturum de mineralibus et de aliis, que
generantur super terram, ut de animalibus et plantis et de suis partibus
et hoc tarn sermone universali quam particulari, cum ergo in quarto
metheorum actum sit de mineralibus sermone universali et particulari,
de animalibus autem et plantis non est actum nisi sermone universali :

ideo in hoc libro, quem pre manibus habemus, qui incipit ibi : vita in
animalibus, etc., et in libro de animalibus solvit Aristoteles, quod in
primo metheorum promiserat agens de animalibus et plantis et de

suis partibus sermone particulari, in hoc libro de plantis et suis

partibus agit. Patet igitur, de quo sit intentio in hoc libro et quod
immediate sequitur librum metheorum. Et '

antequam principale
intentum aggredimur, exponamus quendam prologum, quern premisit
intentioni istius libri magister Alfredus de Sareshelle, qui istum
librum transtulit de arabico in latinum, qui prologus ibi incipit :

Tria ut ait Empedocles. In quo quidem prologo significat magister
Alfredus primo, quomodo se habuerit in transferendo istum librum,
secundo ut ibi : Tibique hoc opus ostendit cui hoc opus devovit, tertio
ibi : quo quidem opusculo difficultatem huius doctrine laboremque suum
in transferendo insinuât. Et secundum hoc potest dividi iste prologus
in très partes. In prima igitur parte insinuât, quomodo se habuerit
in transferendo dicens, quod nihil apponit de suo, sed solum in
transferendo angustias nostri ydiomatis ampliavit. Cuius causa est scilicet,

quare ipse Magister Alfredus nil adjecit in transferendo (fol. lv) de eo,

quod ipse sue parvitatis sibi conscius excellentiam philosophye con-
siderans, cuius hec doctrina non est parva pars, immo magna et
excellens, ne presumptuose videretur c gisse nihil novi nec de proprio
adjecit in transferendo.

Procedit igitur in hac parte sic. Primo dat causam jam dictam
et earn verificat. Secundo ex ipsa verificata infert, quod intendit in



aus Ms. lat. quart. 906 der Preußischen Staatsbibliothek in Berlin 9

hac parte cum dicit : que ergo considerans. Dat ergo primo causam
ipsam dicens, quod cum in diversitate et multitudine rerum, quemad-
modum dixit Empedocles, tria sunt, que precipue phylosophiam,

quam vocat excellentissimum donum divine munificentie, magnifice
sive nobiliter extollunt. Et sunt hec tria contemptus divitiarum,
appetitus future felicitatis et mentis illustratio, que a primo et per
intuitionem primi sive per acquisitionem scientie et sapientie habentur.
Cum ita sit ipse conscius sue parvitatis tantum excellentiam phylo-
sophie considerans nihil de ipso presumpsit apponere. Hanc causam

primo dat, ut dictum est. Secundo cum dicit primo déterminât

causam ostendendo, quod predicta tria in tota diversitate et
multitudine rerum phylosophiam extollunt. Ubi sic procedit. Primo dicit,
quod primo illorum trium ad extollentiam phylosophie nihil est

honestius, secundo nihil felicius, tertio nihil efficacius ad hoc ut duo

prima compendiose et utiliter acquirantur.
Secundo cum dicit : quid enim animo probat hoc quod dixit quoad

primum. Secundo ibi : nam quod eternitatis quoad secundum. Quoad
primum sic procedit. Quelibet virtus anime ad unam operationem
anime sufficit, ad quam deputata est secundum naturam, ut virtus
sensitiva ad sentiendum et intellectiva ad intelligendum. Cum igitur
anima ordinata sit ad egregiam frugem intelligentie sive ad

phylosophiam, accumulatione divitiarum ipsi anime nihil videtur inhonestius

et ita ad excellentiam phylosophie contemptu divitiarum nihil videtur
honestius. Huius rationis primo ponit conclusionem per modum inter-
rogationis innuendo conclusionis partem negativam. Secundo ubi ut
ibi : cum cuiuslibet virtus dat medium et conArmatur illa conclusio

per dictum Boëtii de consolatione ubi dicit ; quod phylosophia non
est gratia possedendi sed ut removeatur ignorantia. Secundo cum
dicit : namque eternitatis probat hoc, quod primo dixit quoad secundum
sic. Appetitus eterne felicitatis inspirât cognitionem eternorum et
non eternorum secundum quod vult Boëtius, quod contemptus mobilis
affluentie et appetitus future felicitatis inducit cognitionem causarum
primo annexarum et ab ipso primo affluentium. Si igitur excluditur
appetitus mobilis affluentie et si appetitur félicitas, tunc concluditur
cognitio causarum fluentium a primo et ipsi annexarum, in quorum
cognitione consistit phylosophia et ita nihil est felicius. Huius rationis
solum dat medium et sic déclaravit causam prius dictam quoad duo,

ex quibus relinquitur tertium. Tertio cum dicat : ad amborum com-

pendiosam adeptionem (fol. 2r).



10 Mitteilungen über Werke des Adam von Bocfeld

Consequenter cum dicit : hoc ergo considerans ex causa jam veri-
ficata concludit quod intendit scilicet, quod ipse sue parvitatis sibi
conscius jam dictam excellentiam phylosophie considerans ne in aliquo
presumeret in transferendo librum istum de suo nihil adjecit. Quare
cum istum librum, qui non est parva pars phylosophie sed magis magna
et excellens, de arabico in latinum transtulit, angustias nostri ydyo-
matis ampliavit. Aliquo modo dicit se ampliasse et bene dicit angustias,
quia qui addit scientiam addit dolorem et penam. Consequenter cum
dicit : Tibi hoc opus insinuât, cui devovit hoc opus ab ipso translatum
dicens, quod cuidam dilectissimo suo, qui, ut dicitur, vocabatur
Rugerius puer de Erfordya, ad quern dicit hoc opus devovisse tamquam
si quis conferret Bacho uvas naturas aut Cerery spicas maturas, per
hoc innuens habundantiam dicti magistri in phylosophia, qui fuit mos
Boëtii in transferendo. Consequenter cum dicit : in quo quidem opus-
culo difficultatem istius doctrine et magnitudinem laboris ipsius trans-
ferentis insinuât dicens, quod non vult amicum suum cui hoc opus
devovit, quantitatem voluminis considerare immo magis mirabilem
diffusionem librorum, ex quibus istum librum transtulit et difficultatem

huius doctrine sub quadam mirabili compendiositate compre-
hensam. Vult etiam attentius ipsum inspicere, quam magnis laboribus
et sudoribus sit hec doctrina extracta a tam fluido genere loquendi
sicut est apud Arabes et sic terminatur prologus Alvredi.

Hierauf beginnt der Kommentar zu De vegetabilibus selbst also :

Vita in animalibus et plantis, etc. In hoc libro, sicut dictum est, est

intentio Aristotelis de plantis et de partibus plantarum sermone

particulari. Qui dividitur in duas partes. In prima déterminât
Aristoteles de anima et vita plantarum. In secunda ut ibi : quedam
arbores déterminât de corpore ipsius plante. In prima parte sie procedit.
Primo déterminât quandam diversitatem vite in animalibus et plantis.
In secunda ut ibi : Anaxagoras autem ineipit agere de vita plante.
Wie in seinem Meteorologicakommentar, so führt auch hier in seiner

Auslegung der Schrift De vegetabilibus Adam von Bocfeld häufig
den Kommentar des Alfredus Anglicus zu diesem pseudo-aristotelischen
Buch an. Ich begnüge mich, zwei diesbezügliche Texte aus dem Anfang
zu bringen : Notandum, quod dicit hie commentator Alvredus, quod
inferioris mundi corporum quatucr sunt genera prima scilicit confusa

congelata plante et animalia (fol. 2V). Et dicit super hoc commentator,

quoad opinionem Anaxagore plante moventur desiderio secundum

locum (fol. 2V).



aus Ms. lat. quart. 906 der Preußischen Staatsbibliothek in Berlin 11

Während dieser Teil der Berliner Handschrift kein bisher
unbekanntes Werk darbietet, sondern nur ausdrücklich Adam von Bocfeld
als Verfasser dieses Kommentars zu De vegetabilibus nennt, der in
den andern Handschriften anonym ist und wegen der Ähnlichkeit
mit andern benannten Aristoteleskommentaren dieses Oxforder
Philosophen mit guten Gründen ihm zugewiesen wird, findet sich in dem

gleichen Kodex ein anderer Kommentar, der einen bisher meines

Wissens unbekannt gebliebenen Text bringt. Es ist dies der Kommentar
des Magister Adam zu De anima (fol. 115r-173v). Zur Beurteilung dieses

Kommentars sei zuerst der Anfang in etwas ausgedehnterer Weise

angeführt. Am oberen Rand ist von gleichzeitiger, wohl gleicher Hand
bemerkt : Incipit liber primus de anima secundum magistrum Adam.
Darunter steht : Liber primus de anima. Darauf folgt noch einmal
der Titel : Incipit liber primus de anima secundum magistrum Adam.

Homnibus, que de corpore mobili et de immobili secundum locum
dicenda erant, expeditis nunc tandem stilum vertamus ad tractandas
animatorum naturas. Dividitur autem anime scientia in duas partes,
in prohemium et tractatum. Prohemium incipit ibi : Principium autem

fortassis. Residuum vero continet tractatum. Iterum prima in duas.

Prima est de utilitate eius in se, secunda in comparatione ad aliquid.

Probatio quod anima in se bona est b

Utilitas autem eius in se est bonitas. Quod sie probatur. Scien-

tiarum existentium de rebus honorabilibus una est melior et honora-
bilior alia propter sui certitudinem aut sui subiecti nobilitatem.
Scientia de anima superat omnes scientias a prima phylosophia in
usibus hiis. Ergo scientia de anima nobilior est et honorabilior aliis
scientiis. Quare cognitio de ipsa merito est tradenda.

Quomodo una scientia excellit aliam.

In hac ratione sic procedit. Primo ponit maiorem et hec est '•

Bonorum. Que maior sic patere potest. Scientia una non est nobilior
alia nisi aut propter certitudinem demonstrationis ut geometria
superexcellit astronomiam in demonstratione aut propter nobilitatem
subiecti ut astronomia superexcellit geometriam aut propter utrumque
ut scientia subalternans excellit scientiam subalternatam. Consequenter
innuit minorem cum principali conclusione et hec : Et ipsum utrumque.

1 Diese und die folgenden Überschriften sind am Rand angebracht. Ich
reihe sie in die betreffende Stelle des Textes ein.



12 Mitteilungen über Werke des Adam von Bocfeld

Ista minor patet sic. Quod scientia de anima est nobilior omnibus
rebus, de quibus sunt omnes alie scientie a prima philosophia. Quod
autem ista scientia hoc et modo certiori iterum patet.

Anima certiori modo

cognoscit se quam alias res.

Sicut verissima est predicatio eiusdem in se, sic verissima est

cognitio eiusdem super se et prima cognitio predicatur esse que est

verissima cognitio est per reflexionem eiusdem super se. Quare cognitio
anime reflexa super se certior est cognitione ipsius super alias scien-

tias. Adhuc scientia, que est de simplicissimo, certior est ea, que est

de .(natura) compositorum, ut habetur in libro Posteriorum. Cum

igitur anima sit simplicior omnibus rebus, de quibus sunt alie scientie

a prima phylosophia, scientia de illa certior est et de certiori omnibus

illis.
Scientia de anima utilis est
ad veritatem omnium rerum.

Videtur autem. Consequenter dat utilitatem huius scientie in
comparatione ad aliquid dicens, quod utilis est ad veritatem omnium
et maxime ad veritatem naturalis phylosophie et causam ultimi
subdit et est, quia anima est prineipium animalium, quorum cognitio
est maxima pars naturalis philosophie. Primi vero non dat causam,
sed potest sic intelligi. Omnis Veritas aut est de natura corporea aut
incorporea. Scientia autem de anima utilis est ad utramque
veritatem. Inquantum enim (115v) pars anime est intellectiva, que est

de substantia divinarum, similis intellectus ad scientiam de natura
incorporea. Quantum autem ad partem vegetativam et sensitivam,

que sunt accidentia corporis, utilis est ad veritatem de natura corporea.
Alio modo proficit ad divinam, quia in scientia ista manifestatur
nobilior pars scientie divine. Manifestatur enim in ista scientia, quod
intelligentia est et quod separata est et qualiter agit intelligentia.
De quibus omnibus primus philosophas inquirit licet non inquirat
inquantum sunt partes anime. Ad quasdam autem (scientias) proficit,
quia dat eis plura prineipia sicut ad moralem, cui dat eligentiam et

rationem et proheresim et multa alia, per que reguntur civitates in
moribus. Et hoc est Videtur autem.

Auf diese Weise ist hier die Bedeutung und hervorragende
Rangstellung der Psychologie im Bereiche der Wissenschaften,'wo ihr eine

Stelle unmittelbar nach der Metaphysik eingeräumt ist, dargelegt.



aus Ms. lat. quart. 906 der Preußischen Staatsbibliothek in Berlin 13

Die Einteilung erstreckt sich noch bis fol. 117r, wo die Erklärung des

ersten Buches von De anima beginnt : Finito prohemio incipit trac-
tatus et procedit sic. Primo dat modum procedendi in agendo (fol. 117v)

et est quod primo agendum est de anima secundum opiniones aliorum,
ut bene dicta ab aliis reeipiantur, male vero dicta relinquantur.

Dieser Kommentar zu De anima, der mit der gleichen Hand wie
der am Anfang dieses Berliner Kodex stehende Kommentar zu De

vegetabilibus geschrieben ist und am Anfang von gleichzeitiger Hand
dem Magister Adam zugeschrieben ist, gleicht diesem letzteren
Kommentar nach der ganzen Methode und Technik der Darstellung in
einem solchen Maße, daß wir ohne Bedenken beide Aristoteleserklärungen
ein und demselben Verfasser, nämlich dem Adam von Bocfeld
zuschreiben dürfen. Da der Kommentar zu De vegetabilibus am Schlüsse

(fol. 46r) dem Adam de Butrefeld, worunter selbstverständlich Adam

von Bocfeld zu verstehen ist, zugeteilt ist, dürfen wir auch dem

Magister Adam, dem der Kommentar zu De anima zugeeignet ist,
mit Adam von Bocfeld gleichsetzen.

Ich habe in meiner Abhandlung über die Aristoteleskommentatoren
Adam von Bocfeld und Adam von Bouchermefort diese Berliner
Handschrift und auch diesen Kommentar zu De anima nicht gekannt.
Das Gleiche gilt auch von Fr. Pelsters Untersuchung über Adam von
Bocfeld. Fr. Pelster und ich kannten einen anderen Kommentar zu
De anima, der in fünf Handschriften erhalten ist und im Cod. 1180

(2344) der Universitätsbibliothek zu Bologna ausdrücklich dem Magister
Adam von Bouchermefort (Adam de bochesmefore) zugeeignet ist.
Im Cod. lat. Class. X. n. 61 der Markusbibliothek zu Venedig ist als

Verfasser Magister Adam genannt. Im Cod. Urbin. lat. 206 und Cod. 272
des Merton College zu Oxford ist dieser Kommentar anonym ; im
Cod. F 318 der Stadtbücherei in Erfurt trägt er fälschlich den Namen
des hl. Thomas von Aquin. Das Initium dieses Kommentars lautet
noch nach der Erfurter Handschrift (fol. 173r) : Intentio in hoc libro
de anima, circa quod in principio est sciendum, quod anima quamvis
non sit contenta sub corpore mobili, quod est subiectum in naturali
philosophia tamquam pars eias subiectiva. Et propter hoc possit
videri consideratio de anima quod non pertinet ad naturalem. Est
tarnen principium et pars essentialis corporis mobilis animati. Propter
quod scientia de anima est pars philosophie sicut anima est pars
corporis mobilis animati. Non enim habet scilicet physicus aut alius
artifex solum considerare de partibus scilicet subiectivis sui subiecti,



14 Mitteilungen über Werke des Adam von Bocfeld

et etiam de partibus essentialibus scilicet principiis causis et elementis,
ut patet per Aristotelem in libro Posteriorum dicentem, quod tunc
opinamur unumquodque circa causas, etc. Et sciendum etiam, quod
anima ad minus intellectiva secundum suam substantiam puram sit
separata a motu et materia et ita magis de considérâtione metaphysici
quam physici. Secundum tarnen suam substantiam naturalem id est

secundum quod est principium et actus corporis aliquo modo est trans-
mutabilis et hoc modo consideratio de anima pertinet ad naturalem.
Dividitur autem iste liber, qui est de anima in duas partes, in primam
scilicet prohemium et tractatum, qui incipit ibi : Principium autem

questionis. In prohemio facit quattuor. Primo dat necessitatem huius
scientie et incipit ab hoc, ut vult Commentator, inducendo nos ad

amorem scientie. Secundo ibi : Inquirimus autem dat intentionem
huius scientie et difficultatem circa intentum. Tertio ut ibi : Dubita-
tionem autem habet déterminât, cui parti philosophie supponatur hec

scientia. Quarto ut ibi : Intendentes autem dat modum procedendi in
agendo.

Sed dando adhuc necessitatem huius scientie primo dat eius

necessitatem penes sui certitudinem et sui subiecti nobilitatem. Secundo

ibi : Videtur autem dat necessitatem ipsius penes sui utilitatem. Primo
modo sic nos opinamur, quod scientie, cum sint de bonis honorabilibus,
est una melior alia et nobilior aut propter sui certitudinem aut propter
sui nobilitatem aut propter utrumque. Sed anima superat omnes
alias scientias a divina in utroque. Ergo anima nobilior est et melior
omnibus aliis scientiis preter divinam. Quare tractatus rerum natu-
ralium animatarum necessarius est in primis scilicet ante tractatus
rerum naturalium inanimatarum. Huius rationis primo ponit maiorem,
secundo cum dicit : propter hec utraque innuit solum tertium membrum
maioris et minorem, tertio ut ibi : anime historiam ponit conclusionem

principalem. Et ad evidentiam maioris intelligendum, quod dicit
Commentator, quod artes non différant ab invicem nisi altero (173rb)

istorum modorum scilicet aut confirmatione demonstrationis aut
nobilitate subiecti aut utroque modo. Geometria enim excedit astro-

logiam confirmatione demonstrationis, astrologia autem excedit ipsam
nobilitate subiecti. Ad intellectum autem maioris dicit commentator
manifestum esse considerantibus, quod subiectum huius scientie est

nobilius aliis et similiter consideratio eius est magis firma nec plus
dicit Commentator. Sed videtur hoc esse verum. Sic subiectum huius
scientie est nobilius omni corpore et omnis parte seu proprietate



aus Ms. lat. quart. 906 der Preußischen Staatsbibliothek in Berlin 15

corporis. Est etiam certior aliis. Et sicut propositio verissima et
certissima est, in qua idem predicatur de se, similiter cognitio ipsius
anime certior est est eo, quod fit per reflexionem supra se et ideo

intellectus primi certissimus est. Adhuc quoque omnes alie res create

et causate fiunt cognite et certe anime per ipsam necesse est ipsam
sibi esse certiorem. Adhuc, ut vult Aristoteles in Posterioribus, scientia
certior est, que est de simpliciori ilia que est de composition. Cum

igitur anima simplicior sit subiecto alicuius scientie prêter divinam,
merito et scientia de anima certior erit aliis.

Consequenter cum dicit : videtur autem dat necessitatem huius
scientie penes utilitatem. Ista enim scientia utilis est ad cognitionem
omnis veritatis et maxime ad scientiam naturalem. Et dat causam
huius ultimi et est, quod anima est quasi principium animalium.
Cum igitur maxima pars philosophie naturalis sit de animalibus et de

aliis animatis, scientia de anima non solum est utilis, sed etiam neces-
saria ad cognitionem philosophie naturalis. Causa autem primi potest
esse, quia omnis veritas est in anima scilicet intellectiva tamquam in
subiecto. Propter hoc, quod scientia de anima necessaria et utilis est ad

omnem veritatem, et intelligit per omnem veritatem scientias specu-
lativas, per naturam scientiam naturalem, ut exponit Commentator.

Es läßt sich nicht leugnen, daß zwischen den von mir hier
veröffentlichten parallelen Einleitungsstücken des Kommentars der Berliner
Handschrift und des anderen Kommentars ganz erhebliche Verschiedenheiten

bestehen. Dieser letztere Kommentar bezeugt eine Darlegung
darüber, ob und inwiefern die Seelenlehre ein Bestandteil der philo-
sophia naturalis ist. Diese Darlegung fehlt im Berliner Kommentar
ganz. Dieser handelt in dem von mir edierten Textstück von der
utilitas der Lehre von der Seele. Diese utilitas ist eine utilitas in se

und eine utilitas in comparatione ad aliquid. Unter die utilitas in se

sind die nobilitas subiecti und die certitudo cognitionis eingereiht.
Als Beispiele für die Unterordnung werden die geometria und die
astronomia angeführt, wobei auch von der scientia subalternans und
subalternata die Rede ist. Die utilitas in comparatione ad aliquid
kommt dadurch zur Geltung, daß die Lehre von der Seele der
Erkenntnis der Wahrheit in der philosophia naturalis, in der scientia
divina und in der scientia moralis dient. Der andere Kommentar
stellt diese Einleitungsgedanken unter den Gesichtspunkt der nécessitas,

der die certitudo, die nobilitas subiecti und die utilitas
untergeordnet werden. Als Beispiele bei der Rangordnung der Wissenschaften



16 Mitteilungen über Werke des Adam von Bocfeld

werden geometria und astrologia angeführt, ohne daß von scientia
subalternans und subalternata die Rede ist. Bei der Behandlung der
utilitas für die einzelnen Wissenschaften werden die scientiae specula-
tivae und die philosophia naturalis erwähnt. Außerdem ist in dem

Textstück dieses Kommentars fortwährend Averroës zitiert, was in
diesem Teil des Berliner Kommentars nicht der Fall ist. Die
Verschiedenheit dieser Einleitungstexte ist in beiden Kommentaren so

groß, daß man, falls man weiter über die Autorschaft nichts wüßte,
nicht leicht auf den Gedanken kommen würde, daß es sich um den

gleichen Verfasser handle.

Wir besitzen sonach zwei Kommentare zu De anima, die einem

Magister Adam zugehören. Der Kommentar in der Berliner Handschrift
erscheint als Werk des Adam von Bocfeld und der andere, in vier
Handschriften erhaltene Kommentar ist in der Handschrift von Bologna
dem Adam von Bouchermefort zugeteilt. Es liegt nicht in meiner
Absicht, aus dem Vorhandensein von diesen zwei Kommentaren auf
Vorhandensein von zwei verschiedenen Verfassern zu schließen. Es
ist keine Seltenheit, daß ein und derselbe Scholastiker zwei Kommentare
zu ein und derselben scholastischen Schrift verfaßt hat. Ich will hier
meine frühere These, daß Adam von Bocfeld und Adam von Bouchermefort

zwei verschiedene Autoren sind, nicht weiter verteidigen, nachdem

P. Fr. Pelster und P. Salman, der sich eingehends mit den Texten
dieser Kommentare befaßt und teilweise Abschriften aus denselben

verfaßt hat, mit guten Gründen einen einzigen Träger dieser beiden
Namen vertreten haben. Freilich war diesen beiden Forschern die
Berliner Handschrift nicht bekannt. Ich will nur aus beiden Kommentaren

den Textteil, der die Lehre vom intellectus agens handelt,
veröffentlichen und auf die Ähnlichkeiten und Verschiedenheiten dieser

beiden Textstücke kurz hinweisen. Es ist auch nicht ohne Interesse,
die Deutung der aristotelischen Lehre vom vuC; in diesen

Kommentaren aus der Zeit vor Thomas von Aquin kennen zu lernen.

Wir haben hier wohl die älteste Erklärung dieser in der Scholastik
viel umstrittenen aristotelischen Lehre in einem eigentlichen
Kommentar vor uns. Die Texte des Petrus Hispanus, die ich anderswo

mit einer Einleitung ediert habe, stehen ja nicht in einem Kommentar,
sondern in dem systematischen Werke De anima dieses Au tores, über

dessen Datierung nichts Sicheres gesagt werden kann.
Was die Ähnlichkeiten beider Kommentare betrifft, so sind

dieselben zunächst in Hinsicht auf die Methode und Technik der Dar-



aus Ms. lat. quart. 906 der Preußischen Staatsbibliothek in Berlin 17

Stellung wahrzunehmen. Diese Kommentare schließen sich enge an
den Text des Aristoteles an, aus dem die Lemmata angegeben werden,
geben jeweils die Einteilungen und Unterteilungen, heben den Gedankengang

des Aristoteles hervor und geben dazu teilweise auch in der Form
der quaestio et dubitatio eigene Gedanken und Zusätze. In der
Berliner Handschrift ist durch kurze Randbemerkungen der Aufbau
und die ganze Gedankenfolge des Kommentars übersichtlich angezeigt.
Pelster macht mit Recht auf die nahe Verwandtschaft dieser Kommen-

tierungsmethode mit derjenigen der Aristoteleserklärungen des heiligen
Thomas von Aquin aufmerksam 1

: « Wer die Kommentare des Thomas
und Adam vergleicht, wird bei Thomas wohl größeren Reichtum und
Tiefe der Gedanken finden, in der Methode aber kaum einen
bedeutenden Unterschied ». Es ist daher verständlich, daß in Handschriften
Kommentare des Aquinaten mit solchen des Adam von Bocfeld
zusammenstehen und Werke Adams fälschlich Thomas zugeeignet werden.
Es ist dies nicht bloß bei dem Kommentar zu De anima in der
Erfurter Handschrift der Fall, sondern es ist, wie P. Salman festgestellt
hat, der unter den Werken des hl. Thomas gedruckte Kommentar
zu De somno et vigilia kein anderer als derjenige des Adam von Bocfeld
in einer Erlangener und Florentiner Handschrift2. Albert der Große

hat, wenn man von seinem noch ungedruckten Ethikkommentar
absieht, für seine Aristoteleserklärung die Methode der Paraphrase
angewendet, die ich auch in Aristotelesefklärungen des Petrus Hispanus
feststellen konnte3. In den Kommentaren des Nikolaus von Paris
und anderer Pariser Logiker aus der ersten Hälfte des 13. Jahrhunderts
stehen die Erklärung des aristotelischen Textes in der lectio und die

eigene Stellungnahme des Kommentatores in der quaestio oder dubitatio

neben einander 4. Es bedarf noch der Untersuchungen, wie die
Methode und Technik der Aristoteleserklärung des 13. Jahrhunderts
schon im 12. Jahrhundert vorbereitet und grundgelegt sind. Ich konnte
auf eine Anzahl bisher unbekannter Kommentare logischen Inhalts

1 Fr. Feister, a. a. O. 220.
2 Fr. Pelster, a. a. O. 221.

M. Grabmann, Handschriftliche Forschungen und Funde zu den
philosophischen Schriften des späteren Papstes Johannes XXI. (f 1277). Sitzungsberichte

der Bayerischen Akademie der Wissenschaften. Philosophisch-historische
Abtedung, Jahrgang 1937, Heft 10, München 1937.

M. Grabmann, Mittelalterliches Geistesleben I, München 1926, 222-248 :

Die logischen Schriften des Nikolaus von Paris und ihre Stellung in der aristotelischen

Bewegung des 13. Jahrhunderts.
Divus Thomas. 2



18 Mitteilungen über Werke des Adam von Bocfeld

aus der Frühscholastik hinweisen, die für eine derartige Untersuchung
in Betracht kommen. Seit der Mitte des 13. Jahrhunderts wiegt in
der Aristoteleserklärung namentlich der Artistenfakultät die Form
der Quaestio disputata vor. Die Bedeutung der Aristoteleskommentare
des Adam von Bocfeld, besonders auch in methodologischer Hinsicht,
wird erst ins Licht treten können, wenn Fr. Pelster seine in Aussicht

gestellten Untersuchungen über die Oxforder Aristoteleserklärer Galfrey
von Haspal, Wilhelm von Hedon, Johannes von Dinsdale und Thomas

Bonkys veröffentlicht haben wird.
Gemeinsam ist diesen beiden Kommentaren zu De anima die

häufige Berufung auf den Kommentator, auf Averroës (ut vult
commentator, usw.). Wir haben hier jedenfalls eines der ältesten Beispiele
des Einflusses des Averroës auf die Aristoteleserklärung der Artistenfakultät

vor uns1. Indessen ist hier speziell in den Textabschnitten
vom intellectus possibilis und intellectus agens von Anfängen des

späteren Pariser lateinischen Averroismus keine Rede. In dem Textstück

des Berliner Kommentars ist einmal auch die glossa zitiert.
Auch in der Compilatio de libris naturalibus, die der ersten Hälfte
des 13. Jahrhunderts angehört, finden sich solche Hinweise auf eine

Aristotelesglosse2. Weiterhin berufen sich beide Kommentare auf
verschiedene Lesearten bzw. Übersetzungen (alia translatio, secundum

aliam translationem). Cl. Baeumker hat schon in der spätestens um
1215 verfaßten Schrift De motu cordis des Alfred von Sareshel die

Benützung einer griechisch-lateinischen Übersetzung von De anima
nachgewiesen. Zur Zeit, da die beiden Kommentare des Magister
Adam zu dieser aristotelischen Schrift entstanden, stand auch schon

die von Michael Scottus angefertigte arabisch-lateinische Übersetzung

zur Verfügung 3.

1 Vgl. über das Eintreten des averroistischen Schrifttums in die Scholastik
R. de Vaux O. P., La première entrée d'Averoès chez les Latins. Revue des
sciences philosophiques et théologiques 22 (1933) 193-245. A. Birkenmajer, Le
rôle joué par les médecins et les naturalistes dans la réception d'Aristote au
XIIme et X II I m e siècles, Varsovie 1920, 9 ss.

2 M. Grabmann, Forschungen über die lateinischen Aristotelesübersetzungen
des XIII. Jahrhunderts, Münster 1916, 86. M. de Boiiard kommt in seiner
Untersuchung und teilweisen Edition dieser Compilatio de libris naturalibus (Une
nouvelle Encyclopédie médiévale : Le compendium philosophiae, Paris 1936) im
Kapitel : I.es sources du Compendium Philosophiae auf diese Glossa nicht zu
sprechen.

3 Cl. Baeumker, Die Stellung des Alfred von Sareshel (Alfredus Anglicus
und seiner Schrift De motu cordis in der Wissenschaft des beginnenden XIII. Jahr
hunderts. Sitzungsberichte der Bayerischen Akademie der Wissenschaften. Philo



aus Ms. lat. quart. 906 der Preußischen Staatsbibliothek in Berlin 19

Wenn wir nun die Textteile über den intellectus agens beider
Kommentare mit einander vergleichen, so gewahren wir neben großen
Ähnlichkeiten auch bemerkenswerte Verschiedenheiten. Namentlich

bringt jeder der beiden Kommentare eigene und selbständige
Darlegungen, die dem anderen fehlen. Aristoteles geht im 5. Kapitel des

3. Buches von De anima zur Begründung der Wirklichkeit des tätigen
Intellekts von den zwei Faktoren im Naturgeschehen, vom Stoff und

von der Ursache oder wirkenden Kraft aus. Der bisher bekannte,
in mehreren Handschriften überlieferte Kommentar unterscheidet in
der res naturalis dreierlei, etwas was sich als materia verhält, dann

ein agens oder efficiens und ein tertium, quod ab agente derelinquitur.
Dieses tertium drückt hier Aristoteles nicht aus. In der Übertragung
dieser Analogie auf den Intellekt ergibt sich die Dreiheit : intellectus
possibilis, intellectus agens und intellectus adeptus. In der Annahme
des intellectus adeptus zeigt sich der Einfluß des Averroës. Der
Berliner Kommentar unterscheidet im Naturgeschehen nur zwei
Faktoren : das, was sich als Materie verhält und in Potenz ist, und die
Wirkursache. Darnach sind in der menschlichen Seele zwei Formen des

Intellekts, der intellectus possibilis und intellectus agens zu
unterscheiden. Dieser Kommentar gibt auch eine eingehendere Begründung
für die Notwendigkeit der abstrahierenden Tätigkeit des intellectus

agens.
Im Anschluß an den aristotelischen Text behandeln beide

Kommentare das Verhältnis von intellectus possibilis und intellectus agens,
indem sie die Gemeinsamkeiten und Verschiedenheiten herausarbeiten.
In Bezug auf die Gemeinsamkeiten geben beide Kommentare als

Eigenschaften des intellectus agens und possibilis an : separatus a

Materia, impermixtus corpori, impassibilis. Hingegen weichen sie in
der Bestimmung der Verschiedenheiten namentlich in der Reihenfolge

nicht unerheblich von einander ab. Der in mehreren
Handschriften überlieferte Kommentar führt drei oder vier differentiae auf.
f • Der intellectus agens ist substantia in actu ohne jede Potentialität.
Der intellectus possibilis dagegen ist substantia ens in potentia.
2. Die scientia oder actio des intellectus agens ist ein und dasselbe

sophisch-historische Klasse, München 1913, 35-40. M. Grabmann, a. a. O. 190-198
Im Olm. 9531 und im Cod. Vat. lat. 2215 stehen diese beiden Übersetzungen von
De anima, die ältere griechisch-lateinische und die arabisch-lateinische
Übersetzung, neben einander gestellt. Die durch Wilhelm von Moerbeke vorgenommene
Revision der älteren griechisch-lateinischen Übersetzung kommt natürlich für
den Kommentar des Adam von Bocfeld nicht in Betracht.



20 Mitteilungen über Werke des Adam von Bocfeld

mit der Substanz dieses Intellekts und deshalb sind beide die scientia
sive actio und die Substanz des tätigen Intellekts zugleich. Der
intellectus possibilis aber ist der Zeit nach in einem bestimmten
menschlichen Individuum früher als seine scientia oder operatio und
auch früher als die scientia des intellectus agens. 3. Der intellectus

agens ist nicht in der Zeit, er ist semper intelligens, wenn wir ihn
gebrauchen. Der intellectus possibilis ist in der Zeit. Diese
Verschiedenheit läßt sich auf die vorhergehende zurückführen. 4. Der
intellectus agens ist seiner Substanz und Tätigkeit (intelligere) von
der Materie trennbar und unvergänglich (incorruptibilis). Indessen

ist der intellectus possibilis in seiner Tätigkeit von der Materie nicht
trennbar und vergänglich (corruptibilis). Er ist tätig durch Vermittlung

einer materiellen, an den Körper gebundenen Kraft, wie eine

solche die Phantasie ist. Der Berliner Kommentar bringt folgende
Verschiedenheiten zwischen intellectus agens und intellectus possibilis :

a) Der intellectus agens ist immer im Akt, der intellectus possibilis
immer in Potenz. Es wird dies auch mit Berufung auf Averroës

begründet, b) Der intellectus agens ist immer dem Akt nach wissend,
der intellectus possibilis hingegen nicht, da in ihm das Wissen der
Potenz nach zeitlich früher ist als das Wissen dem Akt nach, c) Der
intellectus agens betrachtet das, was er dem Akt nach weiß, nicht bloß

dann und wann, sondern immer actualiter, was beim intellectus possibilis

nicht der Fall ist. Der Berliner Kommentar bringt dann noch

Ausführungen über das gegenseitige Verhältnis und die Anordnung
dieser drei Verschiedenheiten, die im anderen Kommentar fehlen.

d) Der intellectus agens ist von der Materie gänzlich sowohl der
Substanz wie auch der Tätigkeit nach getrennt und deshalb unvergänglich
und immerdauernd (incorruptibilis et perpetuus). Der intellectus
possibilis ist wohl der Substanz nach von der Materie getrennt, aber
nicht der Tätigkeit nach. Er ist deshalb zwar der Substanz nach,
aber nicht der Tätigkeit nach unvergänglich. Es läßt sich nicht leugnen,
besonders wenn man die Texte genauer vergleicht, daß die beiden

Kommentare in der Darstellung der Lehre vom intellectus agens nicht
unerheblich von einander abweichen. Von bloß redaktionellen
Änderungen und Verschiedenheiten kann keine Rede sein. Daß es sich

um zwei selbständige, nicht auf einander zurückführbare Kommentare

handelt, ist auch daraus ersichtlich, daß jeder dieser zwei Kommentare

im Rahmen der Lehre vom intellectus agens umfangreichere

selbständige Stücke bringt, die der andere nicht hat. Es wird dies



aus Ms. lat. quart. 906 der Preußischen Staatsbibliothek in Berlin 21

natürlich auch in den anderen Teilen dieser Kommentare der Fall
sein. Im Berliner Kommentar findet sich im Anschluß an den aristotelischen

Text eine längere Darlegung darüber, daß der intellectus
possibilis nach dem Tode keine Erinnerung mehr besitzt. Magister
Adam nimmt hier Aristoteles gegen den Vorwurf der Häresie in Schutz

(non est hic haereticum). Nach dem Tode weiß der Intellekt alles,

was er im Leben getan hat, und zwar nicht mittels der Phantasie
oder des Erinnerungsvermögens, sondern auf die Art und Weise wie
die anderen Geistwesen (separate intelligentie) erkennen. Der Berliner
Kommentar bringt hier auch die vierfache Unterscheidung des

intellectus bei Averroës : intellectus passivus virtus imaginativa),
intellectus possibilis, intellectus agens und intellectus speculativus sive

adeptus.
Der andere Kommentar behandelt am Schlüsse der Erklärung

der aristotelischen Lehre vom intellectus agens die Frage : Utrum
una et eadem sit substantia intellectus agentis et possibilis. Er führt
hier verschiedene Anschauungen auf, für welche auf den später
folgenden Text selber verwiesen sei, und erwähnt am Schluß die Ansicht
vieler theologi, welche Gott und den intellectus agens identifizieren.
Der hl. Thomas erwähnt diese Theorie in II. Sent. dist. 17 q. 1 a. 2

und lehnt sie in der Quaestio disputata de anima a. 4 ab. Die Ansicht
begegnet uns unter dem Einfluß der augustinischen Illuminationstheorie

bei einzelnen Franziskanertheologen, besonders bei Roger Bacon,
der sich hiefür auf Robert Grosseteste und Adam von Marsh beruft.
In der zwischen 1308 und 1328 allem Anschein nach von einem
deutschen Dominikaner verfaßten Zusammenstellung von Deutungen
der aristotelischen Lehre vom voûç iroivjTixoç, die im Cod. B III 22

der Universitätsbibliothek Basel erhalten und von mir ediert ist, steht
ar> zweiter Stelle diese opinio quorumdam theologizantium1.

Der gleiche Kommentar zu De anima beruft sich auf die Theologen
und nennt Augustinus ausdrücklich in einer anderen Frage, die er
etwas später nicht mehr bei der eigentlichen Lehre vom intellectus
agens darlegt. Ich bringe am besten den Text selber, wobei ich den
Cod. F 318 (fol. 218v) der Stadtbücherei von Erfurt zugrundelege.

1 Vgl. M. Grabmann, Mittelalterliche Deutung und Umbildung der aristotelischen

Lehre vom voü; uoiï)tix6ç nach einer Zusammenstellung im Cod. B III 22
der Universitätsbibliothek Basel. Untersuchung und Textausgabe. Sitzungsberichte

der Bayerischen Akademie der Wissenschaften. Philosophisch-historische
Abteilung, München 1936, 8-10.



22 Mitteilungen über Werke des Adam von Bocfeld

Consequenter ibi : Utrum autem tangit istam dubitationem, quam
relinquit insolutam et est : Utrum intellectus non separatus a corpore,
cuiusmodi est intellectus hominis, possit intelligere aliquid simpliciter
separatum a materia. De quo dicit posterius considerandum, quod
forte facit, quia hec questio non pertinet ad physicum, sed magis ad

metaphysicum. Secundum Aristotelem in hoc libro videtur habere

dubitationem, que pars scilicet dubitationis sit danda. Vult enim in
hoc libro et in multis, quod intellectus non intelligit sine fantasmate.
Cum igitur predicta separata, ut sunt separate substantie, et etiam
substantia intellectus ut hominis non comprehendantur a sensu et

ita nec ab ymaginatione nec a fantasmate, videtur, quod intellectus
hominis nec substantiam a materia separatam intelliget.

Ad quod posset forte dici secundum theologos dicendo, quod
anima duas habet facies, unam superiorem et aliam inferiorem. Et
per faciem superiorem intelligit se et alias substantias separatas et
iste intellectus non est mediante fantasmate nec intendit in hoc libro
ex intentione de isto modo intelligendi. Secundum autem faciem
inferiorem intelligit omnia hec inferiora. Qui quidem intellectus non
fit sine fantasmate. Sed istum modum respondendi, non videtur
intellexisse Aristoteles, sed forte secundum Aristotelem posset responded

sic, quod anima sive intellectus creatus in corpore creatur in
potentia, ut perficiatur cognitione omnium et scientia tali ordine,
ut primo perficiatur cognitione et scientia sensibilium, que quidem
cognitio non completur nisi mediante sensu et ymaginatione et ita
non sine fantasmate. Cum autem jam perficitur cognitione per actum
talem, tunc abstrahit se et separat ab ymaginatione et sensu et sie

separatus intelligit se et intelligendo se intelligit alias substantias

separatas. Sicut enim vult Augustinus, nisi esset intellectus admixtus
cum fantasmate certissime intelligeret se, sic igitur separando se ab

ymaginatione et sensu potest intelligere separata, licet non sit simpliciter

separatus. Pauci tarnen sunt qui hoc modo suos intellectus séparant
et sie intelligunt. Et si qui fuerint tales, forte non sic diu sunt separati

neque sie intelligentes. Et hoc est, quod volunt saneti, quod nos non

intelligimus substantias separatas nisi ad modum fulguris. Hoc autem
est in ictu oculi.

Es ist nicht ohne Interesse, daß hier auch mit Berufung auf

Augustinus die von Aristoteles zurückgestellte Frage, ob der menschliche

Geist während des Erdenlebens rein geistige Substanzen schauen

könne, eingehender erörtert wird und dafür Lösungen gebracht werden.



aus Ms. lat. quart. 906 der Preußischen Staatsbibliothek in Berlin 23

Der hl. Thomas begnügt sich in seinem Kommentar (In III. De anima
lect. 12) damit, die Tatsache, daß Aristoteles diese Frage hier nicht
löst, festzustellen und zu erklären : Deinde cum dicit « utrum autem »

movet quaestionem de his quae sunt separata a materia secundum

esse, dicens, quod posterius considerandum erit, utrum contingat
intellectum nostrum non separatum a magnitudine, id est a corpore,
intelligere aliquid separatorum, id est aliquam separatam. Haec enim

quaestio hic determinari non potuit, quia nondum erat manifestum
esse aliquas substantias separatas nec quae et quales sint. Unde haec

quaestio pertinet ad Metaphysicam ; non tarnen invenitur ab Aristotele
soluta, quia complementum huius scientiae nondum ad nos pervenit
vel quia nondum totus liber est translatus vel quia forte praeoccupatus
morte non complevit. Considerandum tarnen est, quod intellectum
hie dicit non separatum a corpore, inquantum est potentia quaedam
animae, quae est actus corporis. Supra tarnen dixit eum a corpore
separatum, quia non habet aliquod Organum deputatum suae operationi.
In seiner Summa contra Gentiles hat der hl. Thomas nicht weniger
als fünf Kapitel dazu verwendet, um die averroistische Lehre, daß

wir hienieden die reingeistigen Wesen (substantiae separatae) erkennen
und schauen können und daß in dieser Erkenntnis unsere höchste

Glückseligkeit besteht, eingehend zu widerlegen. Auch die unter dem

Einfluß des hl. Thomas von Aquin stehenden Pariser
Aristoteleskommentatoren lehnen diese Theorie ab. Um nur einen hier zu

erwähnen, so hat Radulfus Brito in seinem ungedruckten Kommentar
zu De anima sich eingehend mit dieser Frage (Consequenter queritur
circa questionem, quam philosophus movet in littera et non solvit
scilicet de cognitione substantiarum separatarum utrum intellectus
noster in hac vita possit cognoscere substantias separatas) befaßt,
die verschiedenen Ansichten aufgeführt und einer scharfsinnigen Kritik
unterzogen und folgende Lösung geboten : Primo dicendum est aliter,
quod intellectus coniunctus corpori potest cognoscere substantias

separatas, quia sunt. Secundo dicendum, quod non potest cognoscere

de eis quid sunt complete. Tertio, quod incomplete de eis

possumus cognoscere, quid sunt (Cod. Palat, lat. 1059 fol. 33r-34v).
Siger von Brabant hat in seinem Kommentar zu De anima die Frage :

Utrum intellectus noster coniunctus corpori possit intelligere
substantias separatas dahin beantwortet, daß nach der Lehre des

Aristoteles wir hienieden eine Erkenntnis von den substantiae separatae
besitzen, die allerdings keine cognitio essentialis ist. Siger nimmt



24 Mitteilungen über Werke des Adam von Bocfeld

hier auch zugunsten der averroistischen Lehre Stellung gegen den
hl. Thomas von Aquin, den er eigens nenntx.

Ich bringe nunmehr die Texte über den intellectus agens, wobei
ich das Textstück aus dem bisher schon bekannten, in mehreren
Handschriften überlieferten Kommentar mit A, den Kommentar der Berliner
Handschrift mit B bezeichne. Für A benütze ich Cod. Fol. 318 der
Stadtbücherei Erfurt (fol. 215ra-216rb).

Texte über den intellectus agens.

A. Cod. Fol. 318 fol. 215ra-216rb der Stadtbücherei Erfurt.

Quoniam autem sicut in omni natura. Determinato de substantia
intellectus possibilis, hic intendit de substantia intellectus agentis. Et
dividitur in duas <(partes)>. In prima déterminât de substantia intellectus
agentis in se, secundo que incipit ibi : et hic quidem in comparatione ad
intellectum possibilem. Prima in duas ^partes dividitur). Im prima
ostendit, an sit intellectus agens, secunda que secundum aliam transla-
tionem incipit : et intellectus ostendit, quid sit. Primum ostendit. In omni
re naturali est aliquid ut materia et aliquid ut agens sive efficiens et tertium,
quod ab agente derelinquitur in materia. Cum igitur consideratio de anima
sit consideratio naturalis et anima sit unum naturaliter entium, ut vult
Commentator, oportet has très differentias in anima reperiri scilicet aliquid,
quod sit ut materia, et hoc est intellectus possibilis, et aliquid, quod est
agens sive efficiens, et hoc est intellectus agens, et tertium, quod ab intel-
lectu agente fit <(in) intellectu possibili. Illud tamen tertium non exprimit,
sed quidam dicunt, quod illud est intellectus adeptus. Sed satis innuitur
per hoc, quod dicit quod oportet esse agens, a quo fiunt aliqua in materia.
Sic igitur patet, quod intellectus agens est. Consequenter cum dicit :

et intellectus secundum quem intelligit omne, quod est littera alterius
translationis, déterminât, quid est intellectus agens dicens, quod est
habitus quidam ut lumen, per quem fiunt intelligibilia potentia actu
intellecta. Sicut enim lumen facit visibile potentia videri actu, sic quodam-
modo intellectus agens facit potentia intelligibilia actu intellecta (216rb).
Propter quod dicitur habitus quidam ut lumen. Consequenter cum dicit :

et hic idem comparât intellectum agentem ad intellectum possibilem
assignando differentias et convenientias eorum ad invicem. Et primo
dat duas convenientias et est, quod intellectus agens est separatus im-
mixtus, hoc est immaterialis, et omnino impassibilis. Et in istis tribus
convenit cum intellectu possibili. Quod autem ista tria conveniant
intellectui agenti, potest demonstrari eodem modo, quo demonstrantur
de intellectu possibili.

1 F. Van Steenberghen, Siger de Brabant d'après ses œuvres inédites I,
Louvain 1931, 152-155.



aus Ms. lat. quart. 906 der Preußischen Staatsbibliothek in Berlin 25

Consequenter cum dicit : substantia actu est dat differentias eorum
ad invicem et dat très vel quattuor. Prima est, quod intellectus agens
est substantia in actu ita quod non est in eo potentia aliquid sicut in
intellectu possibili est potentia ad accipiendum formas. Quod sie probat.
Universaliter verum est, quod agens nobilius est patiente et omnino
prineipium movens et efficiens materia. Cum igitur intellectus possibilis
sit substantia ens in potentia ad suseeptionem formarum intelligibilium,
intellectus agens erit substantia in actu respectu illarum ita scilicet quod
non est in potentia ad illas, sed magis semper actualiter habet omnia
intelligibilia penes se. Aliter enim non haberet prerogativam vel nobili-
tatem quantum ad hoc intellectus agens super possibilem. Consequenter
cum dicit : idem autem est dat secundam differentiam et est, quod scientia
sive actio intellectus agentis est eadem cum sua substantia et sic simul
sunt. Intellectus autem possibilis prior est tempore in hoc individuo quam
sit sua scientia sive sua operatio et etiam quam scientia intellectus agentis
et ita quam sua substantia, simpliciter tarnen est posterior sicut patet
de motu locali, qui in hoc individuo generabili et corruptibili posterior,
simpliciter tarnen prior est in ipsis. Simpliciter enim loquendo est motus
localis prior omnibus aliis motibus. Consequenter cum dicit : omnino
autem potest dici, quod dat tertiam differentiam, que est, quod intellectus
agens non est in tempore, cum <non) aliquando intelligit aliquando non,
sed semper, intellectus possibilis aliquando intelligit, aliquando non et ita
est in tempore. Vel posset dici, quod hec differentia datur intelligi per
secundam. Cuius enim actio eadem est cum sua substantia, illud semper
est et ita non est in tempore. Et intelligendum (216ra), quod quamvis
scilicet intellectus agens <(semper) intelligit, non tarnen semper facit suam
actionem, que est facere formas potentia scilicet intelligibiles actu intel-
lectas, sicut est de luce, que semper lucet, non tarnen semper corpus facit
actu lucidum ut si corpus non coloratum sit. Similiter intellectus agens
non semper abstrahlt speciem a conditionibus materialibus ita secundum
quod reeipiantur semper sunt in actu possibili, sed solum cum invenit
ipsam speciem rei intelligibilis in ymaginatione. Et ex hoc est, quod
Wtelligimus cum volumus. Quia enim in nobis est ymaginari, sunt intelligibiles

quas scilicet ymaginativas abstrahit statim intellectus agens et
facit reeipi in intellectu possibili. Propter quod licet non semper intel-
ligamus, tarnen intelligimus cum volumus. Consequenter cum dicit :

separatus autem dat ultimam differentiam et est, quod intellectus agens et
secundum suam substantiam et secundum suam operationem hoc est
secundum suum intelligere est separabilis et incorruptibilis, intellectus
autem possibilis quamvis non secundum suam essentiam tarnen secundum
suam operationem hoc est secundum suum intelligere est inseparabilis et
corruptibilis. Non enim intelligit scilicet intellectus possibili sinquantum
huiusmodi nisi mediante virtute materiali ut mediante ymaginatione. Et
sie patet, quod differentie intellectus patent agentis ad possibilem.

Ex quibus résultat dubitatio, utrum scilicet non et eadem sit substantia
intellectus agentis et possibilis aut non. Sed substantia intellectus possibilis

est intra, substantia autem intellectus agentis extra ut aliqua natura



26 Mitteilungen über Werke des Adam von Bocfeld

angelica vel natura superior natura angelica. Circa quod secundum
diversos diversitate sentiendum est. Volunt enim quidam modum primum
scilicet quod una et eadem sit scilicet utriusque (substantia), que quidem
secundum quod inclinationem (habet) ad ymaginationem, a qua recipit
formas intelligibiles, dicitur substantia intellectus possibilis. Sub hoc enim
esse aliquo modo ligatur cum materia et hoc modo ei conveniunt ea, que
predeterminata sunt de substantia intellectus possibilis. Eandem autem
substantiam, prout in se est considerata, dicunt esse substantiam intellectus
agentis et hoc modo ei conveniunt predeterminata de substantia intellectus
scilicet agentis et quod sic sit eadem substantia utriusque et non una intra
et alia extra, ut dicitur. Modo secundo videntur habere ex hoc, quod
dicit in littera, quod necesse est in anima esse has differentias idem etiamsi
(per) plures rationes potest confirmari quam secundum Aristotelem quam
secundum Commentatorem. Sic igitur dicunt quidam. Alii autem con-
cedunt modum secundum concedentes aliam esse substantiam intellectus
possibilis et agentis dicentes (216rb) substantiam intellectus possibilis esse

intra substantiam autem intellectus agentis extra. Et huius opinionis
sunt multi theologi, qui dicunt intellectum agentem (esse) in nobis
intellectum primum, qui quidem intellectus est lux vera, lux enim vera, que
illuminât etc. et quia ista lux interior nostre anime quam ipsa sibi ipsi.
Et hoc videntur habere ab Aristotele per hoc quod dicit intellectum agentem
esse habitum ut lumen et etiam per hoc quod innuit hie secundum
Commentatorem, quod substantia intellectus est sua actio. Non enim
manifestum est hoc esse verum nisi de primo.

B. Ms. lat. quart. 906 der Preußischen Staatsbibliothek. Fol. 157t-158v.

Déterminât hic de intellectu agente.

In habentibus autem. Quoniam autem sicut in omni. In parte prece-
denti déterminât auetor de intellectu possibili. In hac parte déterminât
de intellectu agente et procedit sic. Primo ostendit, quod intellectus
agens est, tali ratione. In omni genere rerum naturalium est aliquid ut
materia, quod est in potentia omnia ilia que sunt in illo genere, aliud autem
prineipium, quod est efficiens, quod facit omnia ilia, que sunt in illo genere
in materia tali. Sed anima est res naturalis. Ergo in genere debet istas
differentias invenire. Huius rationis primo ponit maiorem et hoc : quoniam
autem sicut et declarat causam per simile, quia in artificialibus reperiuntur
iste due differentie. Est enim ars prineipium efficiens et est etiam ibi
materia extra sicut lignum et lapis et hoc est ut ars ad materiam quidem
quam compositionem talis efficientis habet ars respectu materie.

Anime materialis sunt iste due differentie
intellectus agens et possibilis.

Consequenter infert Commentator et hoc est Necesse est et exponit
causam dicens, quod una differentia anime scilicet materialis est intellectus



aus Ms. lat. quart. 906 der Preußischen Staatsbibliothek in Berlin 27

possibilis, qui recipit omnia intelligibilia (fol. 157r). Alia autem differentia
est intellectus agens, qui omnia intelligibilia in potentia facit esse actu
intellecta et hoc est huius autem.

Intellectus agens est sicut lumen.

Consequenter ostendit, quid est intellectus agens dicens, quod
intellectus agens est quidam habitus sicut lumen. Sicut enim lumen facit omnes
colores, qui sunt tantum potentia visibiles, actu videri, sie intellectus
agens facit de intelligibilibus in potentia intellecta in actu et hoc est sicut
habitus. Et nota, quod cum intellectus possibilis nullam speciem de se

habeat in actu, sed solum in potentia, nihil quoque actu intelligit nec
potest aliquam speciem reeipere nisi a virtute ymaginativa, cui est
copulatus. Talis est enim proportio intellectus ad intentiones ymagina-
biles, qualis est ipsius sensus ad formas sensibiles. Cum igitur intentiones
ymaginabiles non possint de se movere intellectum materialem possibilem
eo quod sunt individue materiales, intellectus autem possibilis separatus
a materia et non recipit nisi formam universalem, necesse fuit ponere
alium motorem, qui faciat formas imaginatas movere intellectum possibilem

in actu et iste motor est intellectus agens, qui abstrahendo huius-
modi intentiones a materia facit eas universales et intellectas in actu.
Et sie reeipiuntur ab intellectu possibili.

Proprietates intellectus agentis.
Intellectus agens differt ab intellectu
possibili per quatuor difïerentias.

Consequenter ponit proprietates intellectus agentis et primo communes
dicens, quod intellectus agens est separatus a materia et impermixtus
corpori et impassibilis sicut possibilis et hoc est intellectus. Consequenter
ponit proprietates, secundum quas differt ab intellectu possibili. Et est
prima, quod intellectus agens est semper in actu et hoc probat sie. Omne
agens est nobilius patiente et prineipium efficiens nobilius est materia
in quam agit. Sed substantia intellectus possibilis est in potentia. Ergo
substantia intellectus agentis erit circa substantiam in actu, quia
intellectus agens facit intellectum possibilem in actu, ut iam dictum est.
Primo ponit Commentator et hoc est substantia, secundo sua ibi semper
enim. Secunda differentia est talis. Intellectus agens semper est sciens
secundum actum, intellectus possibilis non, quia in intellectu possibili
prior est scientia tempore in potentia quam scientia in actu. Sed in
intellectu agente nullo tempore est scientia in potentia et hoc est idem
autem. Construe sic. Scientia secundum actum est idem rei id est
intellectui agenti. Et intellige non secundum substantiam, sed secundum
subiectum, quod intellectus agens est semper sciens secundum actum, vero
possibilis, qui secundum scientiam est secundum potentiam. Est prineipium
tempore id est prior super quam scientia secundum actum in uno intellectu
scilicet possibili. Sed scientia in potentia omnino neque super in tempore
(fol. 158r) est sed in intellectu agente. Consequenter ponit tertiam diffe-
rentiam et est, quod intellectus agens ea que seit actu non aliquando



28 Mitteilungen über Werke des Adam von Bocfeld

considérât aliquando non, sed semper actualiter, intellectus possibilis non
semper considérât ea que seit actu et hoc est sed non aliquando et habent
se iste très differentie per ordinem. Prius enim est, quod intellectus ut
substantia in actu, secundum, quod sciat in actu semper, tertium, quod
ea que seit actu semper considérât actu. Sed intellectus possibilis est
sic existens in potentia solum quantum de se est et seit tantum in
potentia de se et etiam cum est sciens in actu non semper actu considérât.

Intellectus agens est separatus a materia
secundum substantiam et actionem.

Quarta differentia est, quod intellectus agens est separatus a materia
totaliter scilicet tarn secundum substantiam quam secundum actionem.
Utroque etiam modo est incorruptibilis et perpetuus. Sed intellectus
possibilis est separatus a materia secundum substantiam suam et non
secundum actionem et est incorruptibilis secundum substantiam et non
secundum actionem et hoc est separatus autem et glosa illud quod dicit
quod et vere est id est vere secundum quod est quod dicit secundum se

totum tam substantiam quam operationem.

Intellectus possibilis non reminiscitur
post mortem et causa quare.

Et quia ex precedentibus iam patet, quod uterque intellectus secundum
suam substantiam est incorruptibilis et separatus a corpore crederet
aliquis, quod post mortem possit intellectus possibilis reminisci mediante
intellectu agente sicut in vita. Hoc removet dicens, quod non reminiscitur
post mortem et hoc est non reminiscimur autem scilicet post mortem.
Consequenter dat causam huius et est, quia intellectus possibilis non est
passibilis ab aliqua specie quam immediate recipiat, quia necesse est,
ut prius virtus inferior ut ymaginatio immutetur a specie sensibili et quod
ilia species abstracta a materia per intellectum agentem moveat intellectum
possibilem. Sic ergo intellectus possibilis non est intellectus passivus id
est virtus ymaginativa, que prius immutatur a specie deposita in virtute
conservativa. Ymaginatio autem sive passivus intellectus corrumpitur
cum corpore, sine qua non intelligit intellectus possibilis et ita non
reminiscitur post mortem et hoc est quod hic impassibile. Et huic litere
concordat alia translatio que dicit, quia ille non est passibilis. Alicubi
tarnen est in litera, quod hie passibilis sit. Et tunc dicit, quod intellectus
possibilis non reminiscitur post mortem eo quod hie scilicet intellectus
sit passibilis post mortem sicut ante. Aliquo modo enim patitur, cum
recipit speciem a virtute ymaginativa, quod dicit, quod non per hoc
reminiscitur, quia post (fol. 158T) mortem non est sic passibilis eo quod
non est passivus intellectus ymaginatio, a qua pati debet. Et sic intellige,
quod non est hie aliquid hereticum, quia non intendit dicere, quod modo
non intelligit intellectus post mortem. Sed proprie sumendo reminiscentia
non recordatur, quia recordari proprie est speciem depositam in virtute
ymaginativa iterato intellectui possibili offeri et ab eo recipi.



aus Ms. lat. quart. 906 der Preußischen Staatsbibliothek in Berlin 29

Post mortem intellectus seit
omnia que fecit in vita.
Sed nota, quod intellectus
dicitur quatuor modis.
Mediante intellectu possibili intelligimus in hac vita.

Post mortem autem omnia seit intellectus ea, que fecit in vita, non
recordando nec recipiendo ipsa a virtute ymaginativa nec sub ratione
reminiscentie, sed sicut modo separate intelligentie intelligunt.

Nota etiam secundum Commentatorem, quod quattuor modis dicitur
intellectus. Uno modo proprie dicitur de virtute imaginativa et hic
vocatur intellectus passivus et sic accipitur hic. Alio modo dicitur de

intellectu, qui recipit species intelligibiles et fit idem cum eis et sic vocatur
intellectus possibilis eo quod in potentia est et mediante tali intellectu
intelligimus in hac vita. Tertio modo dicitur intellectus agens, qui abstrahit
species intelligibiles et facit universales et ab intellectu possibili recipi.
Quarto modo dicitur intellectus speculativus sive adeptus et ille est
effectus ab intellectu agente in intellectu possibili. Nihil enim aliud est

quam species recepte ab intellectu possibili et intelligere in actu et ita
est extrema perfectio hominis secundum Commentatorem.


	Mitteilungen über Werke des Adam v. Bocfeld aus Ms. lat. quart. 906 der Preussischen Staatsbibliothek in Berlin

