
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 16 (1938)

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Literarische Besprechungen.

Geschichte.

1. H. Weisweiler S. J.: Das Schrifttum der Schule Anselms von Laon
und Wilhelms von Champeaux in deutschen Bibliotheken. (Beiträge zur
Geschichte der Philosophie und Theologie des Mittelalters 33, 1-2.) Münster
i. W., Aschendorff, xn-369. 415 SS.

2. L. Ott: Untersuchungen zur theologischen Briefliteratur der Friih-
scholastik unter besonderer Berücksichtigung des Viktorinerkreises.
(Beiträge 34.) Münster i. W., Aschendorff. 1937. xx-675 SS.

3. B. Geyer: Die Albert dem Grossen zugeschriebene Summa natura-
lium (Philosophia pauperum). (Beiträge 35, 1.) Münster i. W., Aschendorff.

1938. 47 u. 82. SS.

Die in der gelehrten Welt seit langem rühmlichst bekannten Beiträge
zur Geschichte der Philosophie und der Theologie des Mittelalters, welche
nun durch den verdienten Nestor der Wissenschaft, Martin Grabmann,
herausgegeben werden, sind in kurzer Zeit durch drei überaus wertvolle
Monographien bereichert worden. Zwei derselben stechen schon rein äußerlich

durch ihren ungewöhnlichen Umfang hervor : alle drei bieten gleich
hervorragende Arbeiten. Ihnen gilt die folgende Anzeige.

1. Was H. Weisweiler S. J. an Material zur Geschichte der ältesten
Scholastik aus deutschen Bibliotheken zusammengetragen hat, ist einfach
stupend. Während wir nach den bisherigen Forschungen eines Martin
Grabmann, A. Landgraf, Fr. Bliemetzrieder und anderer zwar eine nicht
unbeträchtliche Anzahl einschlägiger Handschriften kannten, hat
Weisweiler auf Grund einer systematischen Durcharbeitung der Bibliotheken
des deutschen Sprachgebietes das zur Kenntnis der Schulen des Anselm
von Laon und Wilhelm von Champeaux dienliche handschriftliche Material
zum wenigsten verfünffacht. Der Verfasser beginnt seine Darlegung mit
einer Übersicht über die bisherige Forschung, an welcher er selbst einen
nicht unbeträchtlichen Anteil hat. Darauf setzt er mit der Mitteilung
seiner neuesten Forschungen ein. Er handelt vorerst über die Handschriften
aus Bayrischen Klöstern, die sich in München befinden, dann über Franken
und Deutsch-Österreich, über die Handschriften aus Südwestdeutschland
und der deutschen Schweiz, aus Westphalen und Rheinland ; die Mitteilungen

schließen mit der Kenntnisgabe von Handschriften aus
Mitteldeutschland.

Es ist beinahe ein Ding der Unmöglichkeit, im Rahmen einer Besprechung

auch nur auf das Allerwichtigste des in Weisweilers Buch Gebotenen
hinzuweisen : wir werden mit Mitteilungen über Sententiae und Florilegien,
deren verschiedenen Textformen und Überarbeitungen förmlich
überschüttet. Viele bisherige Ansichten werden richtiggestellt oder anhand
eines neuen reichhaltigeren Materials ergänzt. Ich sehe ein besonders



46O Literarische Besprechungen

großes Verdienst darin, daß es Weisweiler gelungen ist, das Verhältnis
der verschiedenen Textformen gleichartiger Sententiae, Florilegien oder
Traktate zu einander abzuklären : gerade in dieser Beziehung erfahren
wir ungemein viel Neues.

Zwar habe ich gegen die von Weisweiler eingeschlagene Methode
ein nicht gleichgültiges Bedenken. Es ist gewiß wichtig, durch
bibliotheksgeschichtliche Studien die Verbreitung eines literarischen Produktes zu
verfolgen : dieser Weg muß in einzelnen Fällen verfolgt werden und ist
nicht selten erfolgreich. Er gestattet auch, die kulturgeschichtlich wichtigen
Stätten aufzuzeigen. Ich bin darum überzeugt, daß es von Nutzen ist,
auch für die älteste scholastische Literatur nachzuweisen, aus welchen
Kreisen (Klöster, Schulen usw.) sie stammt. Weisweiler hat das zwar
getan, aber er hat noch « mehr » getan. Er hat überhaupt das gesamte
ihm zugängliche Material nach geographischen Gesichtspunkten geordnet
und zwar meist nicht nach den alten Heimatorten der Handschriften,
sondern nach den Bibliotheken, in welchen sich die Handschriften heute
befinden. Dadurch kann es geschehen und ist es geschehen, daß schließlich

doch nicht Zusammengehöriges zusammen geriet. Das ist der erste
Übelstand. Noch schlimmer wird es aber, weil Weisweiler dann für jede
Bibliothek die dort sich befindlichen Traktate durchnimmt, hier wieder
fremdes Material beizieht, auf alte Veröffentlichungen zum gleichen Gegenstand

verweist usw. Und bei der Behandlung eines neuen Bibliothekskreises

fängt das Spiel jeweils wieder von vorne an. Wir geraten dadurch
in ein undurchdringliches Dickicht, in welchem man vor lauter Bäumen
den Wald nicht mehr sieht. Die Lektüre und erst recht die systematische
Durcharbeitung des Buches wird damit fast ein Ding der Unmöglichkeit :

von einer historisch geführten bibliotheksgeschichtlichen Untersuchung
stehen wir meist himmelweit weg.

Es hätte meines Erachtens jeder andere Weg zu einem bessern,
übersehbareren Resultat geführt. Entweder hätte man in einem einleitenden
Kapitel auf die alte kulturell-geographische Verteilung des Materials
hinweisen und im übrigen die zusammengehörenden Traktate mit deren
Ableitungen zusammenfassend besprechen sollen. So wäre Ordnung in
die Sache gekommen. Oder aber, man hätte die Sache nach Art eines
Reiseberichtes anfassen sollen, in welchem jede Handschrift für sich
beschrieben und besprochen worden wäre : eine sachliche Zusammenordnung

hätte dann schließlich eine Übersicht über das aufgefundene Material
bieten können. Auf diese zweite Art und Weise wäre es auch nicht
vorgekommen, daß an unerwarteten Stellen plötzlich wieder auf eine
Handschrift verwiesen wird, die einem schon früher unter einem andern
Gesichtspunkt begegnet ist.

Ich will zwar gleich betonen, daß die beigefügten Indices, das
Verzeichnis der benützten Handschriften und vor allem die reichhaltige
Sammlung der Initia die Benützung des Weisweiler'sehen Buches als
Nachschlagewerk gestattet. Aber in der vorliegenden Form ist das Buch keine
Darstellung, wie wir sie eigentlich hätten erwarten dürfen. Sehr oft wird
auch dort, wo sich Ansätze zu einer Gesamtdarstellung über einen gewissen



Literarische Besprechungen 461

Traktat vorfinden, auf Weisweilers frühere Arbeiten verwiesen, besonders
auf die Artikel in den Recherches : aber wer hat diese ständig zur Hand,
so daß er sich ein Bild vom Ganzen machen könnte Es ist wirklich
schade, daß das überraschend reiche Material in einer so unzureichenden
Form dargeboten wird. — Auch die sprachliche Seite des Buches läßt
viel zu wünschen übrig. Ich denke z. B. an unlogische Wortbildungen
wie : Frage nach der Konsekrationsmöglichkeit des Exkommunizierten (109)
und Frage nach der Absolutionsmöglichkeit von Räubern (in), wo ein und
dasselbe Wort bald aktiv bald passiv gebraucht wird (Utrum excommuni-
cati possint consecrare Utrum latrones possint absolvi

Trotz dieser methodologischen Ausstellungen ist aber die von
Weisweiler geleistete Arbeit als ein Meisterwerk anzuerkennen. Und man wird
schließlich im dritten Teile des Werkes selbst mit den beanstandeten
Formfehlern ausgesöhnt. Weisweiler bietet hier die höchst zuverlässige
Edition der wichtigsten von ihm entdeckten Stücke. Hier wird Zusammengehöriges

zusammengebracht. So bietet uns der Herausgeber : Das
Sentenzenwerk Potest queri, quid sit peccatum (259 ff.), einzelne lose
Sentenzensammlungen (269 ff. ; gerade hier ist textkritisch und literaturgeschichtlich

einfach Vorzügliches geleistet worden) und den Ehetraktat Decretum
dei fuit (358 ff.). An diesen Editionen ist nichts auszusetzen. Sie setzen
eine riesige Arbeit voraus und sind mit allergrößter Sachkenntnis
durchgeführt. Diese für die Geschichte der ältesten Scholastik bedeutsamen
Texte, in reiner und kritisch gesichteter Form, sind die reife Frucht der
vorausgegangenen Untersuchungen.

2. Wissenschaftlich gleich wertvoll und rein äußerlich besehen noch
umfangreicher als die Arbeit Weisweilers ist die ebenfalls aus der Schule
Martin Grabmanns hervorgegangene Studie über die theologische
Briefliteratur der Frühscholastik von Ludwig Ott. Kommen in den theologischen
Traktaten, denen Weisweiler seine Aufmerksamkeit schenkte, nur selten
persönliche Angelegenheiten zur Sprache, so tragen die von Ott behandelten
Briefe trotz deren wissenschaftlichen Gehalt doch eine irgendwie persönliche

Note ; dies selbst in Fällen, in welchen es sich weit eher um theologische

Darlegungen als um eigentliche Briefe im modernen Sinne des Wortes
handelt. Der Verfasser beginnt seine Untersuchungen mit einer Übersicht
über die theologische Briefliteratur der Frühscholastik im allgemeinen.
Man mag etwa aus dem beigefügten Literaturverzeichnis ersehen, welche

gewaltige Stoffmasse — die noch durch handschriftliche Forschungen
erweitert wurde — in dem Bande bewältigt wird. So kommen zur
Besprechung : die Briefe aus dem Kreis um Berengar, ferner der Briefwechsel
des Anselm von Canterbury, Ivo von Chartres, Hildebert von Lavardin,
Gottfried von Vendôme, Anselm von Laon und dessen Schule, Bernhard
von Clairvaux und seines Kreises, Peter Abaelard, Gilbert de la Porrée,
Otto von Freising, Gerhoh von Reichersberg, Hildegard von Bingen und
vieler anderer. Ebenso spricht der Verfasser über die angebliche Korrespondenz

des Petrus Lombardus. Das gesamte Material wird ausgezeichnet
gesichtet und kritisch gewertet : weder die literargeschichtliche noch die
geistesgeschichtliche Seite des Problèmes wird vernachlässigt.



462 Literarische Besprechungen

Indessen handelt es sich nur um einen einleitenden Abschnitt zum
Ganzen, da vor allem die Briefe aus dem Kreise des Walter von Mortagne
und der Viktoriner zur Sprache kommen sollen. Die Geschichte eines
vollen Jahrhunderts Theologie spiegelt sich in diesen wieder. Wir fühlen,
wie man um eine genauere theologische Methode rang, Begriffe und Methode
klärte : es war die Zeit der werdenden Scholastik, die durch den Streit
um Abaelards Doktrin und Persönlichkeit mächtig aufgerüttelt wurde.
Es ist lehrreich zu verfolgen, wie Gelehrte mit Gelehrten Gedanken
austauschen, wie Schüler oder Wissensdurstige sich an bewährte Meister
wenden, um bei ihnen Rat und Einsicht in schwierige Fragen der
Gottesweisheit zu holen. Ott hat es ausgezeichnet verstanden, passende
Briefgruppen zu bilden, die geeignet sind, je ein gegebenes theologisches Problem
zu erläutern : jeder Brief wird eingehend auf seinen Inhalt gewürdigt und
im Zusammenhang mit ihm wird die Frage, die er anschneidet, in aller
Ausführlichkeit behandelt. Ott's Buch ist unter diesem Gesichtspunkte
gesehen eine ausgezeichnete Übersicht zur Theologiegeschichte der von ihm
behandelten Zeitspanne. Er geht insofern neue Wege, als er die Wichtigkeit
nicht traktatmäßig gefaßter Literatur für unsere Kenntnis der damaligen
Geistesgeschichte erstmalig hervorhebt. Das ist ein Verdienst, das wir
ihm nicht hoch genug anrechnen können.

Selbstverständlich fällt im Laufe der Untersuchung auch viel für
rein literargeschichtliche Belange ab. Über Schrifttum und
Lebensgeschichte des Walter von Mortagne unterrichtet uns eine besondere Studie.
Die Briefe Hugos von St. Viktor werden eingehend gesichtet und Echtes
von Unechtem sorgfältig getrennt. Hugos wissenschaftlicher Verkehr mit
Bernhard von Clairvaux erscheint in völlig neuem Lichte.

Das Buch zeichnet sich durch eine schön geführte klare Darstellung
aus : der Aufbau ist logisch und in allen Teilen folgerichtig. Man könnte
dem Werk eigentlich nur seine zu große Ausführlichkeit und eine gewisse
Länge in der Darstellungsweise vorwerfen.

3. Prof. B. Geyer bietet uns eine willkommene literargeschichtliche
Studie zu der Albert dem Großen zugeschriebenen Philosophia pauperum.
Er beginnt mit einer Übersicht über die bisher zur besagten Summe
vorgetragenen Meinungen. Eine Analyse des Textes führt vorerst zum
Ergebnis, daß sozusagen das ganze vierte Buch nichts anderes ist als eine
wörtliche Übernahme der Schrift De itnpressionibus aeris Alberts des
Großen ; ebenso ist das 12. und 13. Kapitel des 1. Buches ein Exzerpt
aus Alberts Summa de creaturis. Für das fünfte Buch, das uns in zwei
Rezensionen vorliegt, scheidet Albert der Große ohnehin als Verfasser
aus. Ebensowenig kommt Albert als Verfasser für die beiden Nachträge
in Frage. Das alles spricht dafür, daß nicht Albert der Große Kompilator
der Philosphia pauperum sein kann. Geyer meint darum, ähnlich wie
seinerzeit Grabmann, daß das Werk mit großer Wahrscheinlichkeit dem
Dominikaner Albert von Orlamünde, der uns auch urkundlich begegnet,
zugewiesen werden kann. Wichtig ist in dieser Hinsicht die in Paris,
Bibl. Nat. NA lat. 157 befindliche bisher unbeachtete Notiz, durch welche
in der Tat auf Albert von Orlamünde als Verfasser hingewiesen wird. —



Literarische Besprechungen 463

Ich glaube, daß die von Geyer angeführten Gründe die Wahrscheinlichkeit
zu Gunsten der Verfasserschaft des genannten Dominikaners erheblich
verstärken.

In einem Textteil ediert Geyer die beiden Nachträge, die zwei Rezensionen

des 5. Buches und Buch I. Kap. 12 und 13. So wertvoll und zuverlässig

diese Textausgaben auch sind, so sehr bedauere ich, daß der Herausgeber

nicht gleich die günstige Gelegenheit ergriffen hat, uns die ganze
Philosophia pauperiim in einer leicht zugänglichen Edition zu schenken.

Rom Dominikus Planzer O. P.

R. Stanka : Die Summa des Berthold von Freiburg. Eine
rechtsgeschichtliche Untersuchung (Theologische Studien der Österreichischen
Leo-Gesellschaft, 36). Wien, Mayer. 1937. x93 SS.

Der Verfasser behandelt in dieser Monographie die von einem fr. Ber-
tholdus O. P. herausgegebene juristische Summa Johannis deutsch. In der
Hauptsache bietet er eine Inhaltsangabe der genannten Summa (32-153) :

so dankbar wir für diese sein müssen, so sehr vermissen wir eben dasjenige,
was nach dem Untertitel zu erwarten gewesen wäre — die rechtsgeschichtliche

Untersuchung, also die Vergleichung der von Berthold vertretenen
Rechtsauffassungen mit denjenigen seiner Vorgänger. Die paar Hinweise
auf Schwaben- und Sachsenspiegel können doch keine solche Untersuchung
sein. — Nützlich ist die Konkordanz zwischen der Summa Bertholds und
der lateinischen Summa des Johannes von Freiburg (157-188).

In der Einleitung bespricht Stanka die bisherigen Veröffentlichungen
über Berthold ; daß dieser Berthold Huenlein geheißen habe, lehnt er ab
(10). Am zuverlässigsten sind noch die Studien Geigers. Stanka wendet
sich zwar gegen Geiger, weil dieser die Beziehungen zwischen der Summa
Bertholds und der Summa confessorum des Johannes Lector nicht richtig
erkannt habe : nach meinem Dafürhalten kann man Geigers Ansichten
doch nicht so kurzerhand zurückweisen. Ich bin im Gegenteil davon
überzeugt, daß eine auf Grund der Hss. geführte Untersuchung des Verhältnisses

zwischen den beiden Summen zu recht überraschenden Ergebnissen
führen würde : aber diesen kitzeligen literargeschichtlichen Problemen ist
Stanka sehr sorgfältig aus dem Wege gegangen. — S. 14 bedauert der
Verfasser, daß der von Johann so oft zitierte Tractat über die Exkommunikation

des Hermann von Minden nicht erhalten sei : dieser Traktat ist
nichts anderes als der Tractatus de interdicto ecclesiastico bzw. dessen

Anhang, dessen Prolog und Tabula von Finke in Zs. f. vaterländ. Gesch.

und Alterthumskunde (Westphalens) 45, 1 (1887) 123 f. ediert worden
sind, wie Finke, Dominikanerbriefe 24 (von Stanka zitiert ausdrücklich
angibt. Über Hermanns juristische Werke vgl. Arch. Fratrum Praedica-
torum 5 (1935) 33 f. — Auch sonst ist die Literatur mangelhaft
herangezogen worden : so ist dem Verfasser u. a. auch St. Kuttner, Repertorium
der Kanonistik unbekannt geblieben, durch welches Schulte überholt wird.

Das Buch weist viele Druckfehler auf : eine Seite ist den Corrigenda
schon im Buche selbst reserviert und darüber hinaus mußte noch ein rotes



464 Literarische Besprechungen

und ein kleineres weißes Einzelblatt mit Verbesserungen beigelegt werden.
Doch ist noch längst nicht alles erfaßt worden ; so stehen allein in einem
kleinen lateinischen Text (21 f.) folgende Dinge : ordinem alphabetici
Thomae de Aquine pro maiori partae positae.

Rom Dominikus Planzer O. P.

Oerloy der ewigher Wijsheit (Horologium sapientiae) door Henricus
Suso O.P. uitgegeven door Zr. Dr. Hildegarde van de Wijnpersse.
Groningen, J. B. Wolters. 1938. vn-187 SS.

Schon 1926 hatte sich die Verfasserin mit der niederdeutschen
Übertragung des Horologium sapientiae Seuses beschäftigt. Die damalige
Untersuchung hatte ergeben, daß zwei Übersetzungen ins Niederdeutsche bestehen :

eine ältere unvollständige und eine jüngere, die als eine Ergänzung und
Umarbeitung der ersten aufzufassen ist. Bei der Edition benützt Van de
Wijnpersse die für die ältere Textform maßgebende Pariser Hs. Arsenal
8224 und dazu Bruxelles 2246 ; als Vertreterin der jüngern Übertragung
wurde Gouda 297 a gewählt. Ich glaube, daß sich dieses Vorgehen
rechtfertigen läßt : in jedem Falle ist ein hinreichend genügender Text erzielt
worden. Der Variantenapparat ist sehr knapp, fast zu knapp : insbesondere
kommt das getrennte Verhalten von G. nicht immer genügend zum
Vorschein. Man hätte auch unbedenklich den zweiten Teil des 5. Kapitels
des ersten Buches sowie die drei Schlußkapitel, die in der ersten
Übertragung fehlen, nach G. beifügen dürfen : so wäre wenigstens ein
vollständiger niederdeutscher Text des ganzen Horologium geboten worden. —
Für Einzelheiten wird man immer wieder auf die frühere Arbeit Van de
Wijnpersse's und auf die dort gebotenen Textproben zurückgreifen müssen.
— Ich bin überrascht, daß die Verfasserin mit keinem Worte auf meine
Studien zum Horologium hinweist, obwohl ich mich dort mit ihrem ersten
Buch eingehend auseinandergesetzt habe.

Rom Dominikus Planzer O. P.

Nikolaus von Cues in deutscher Übersetzung hrg. von Ernst Hoffmann :

Der Laie über die Weisheit von E. Bohnenstädt (Philosophische Bibliothek
216a). Leipzig, F. Meiner. 1936. 108 SS.

Das vorliegende Bändchen bietet den ersten Teil der Übersetzung
der gesamten Werke des Cusanus. Die Übertragung der Schrift Idiota
de Sapientia ist vortrefflich gelungen : sie best sich geläufig, ist genau und
vermeidet unnötige Sprachkünsteleien. Anhand des Verzeichnisses der
wichtigsten Begriffe in deutscher und lateinischer Sprache (vgl. 108 ff.) ist
es ermöglicht, auf den lateinischen Ausdruck zurückzugreifen. Ernst
Hoffmann, dessen Zuständigkeit als Herausgeber der lateinischen Werke
des Cusanus außer Frage steht, schickt der Übersetzung eine feinfühlige
Einleitung über Nikolaus von Cues als Philosoph voraus. Der Übersetzer
selbst bietet uns eine Einführung in das von ihm übertragene Werk.

Rom Dominikus Planzer O. P.



Literarische Besprechungen 465

J. Maréchal, S. J. : Précis d'histoire de la philosophie moderne. Tome I :

De la Renaissance à Kant. — Louvain, Museum Lessianum. 1933. 307 pp.

Manuel digne de la réputation de l'auteur. Il reproduit les notes d'un
cours fait à des candidats à la licence en philosophie. Le but du professeur
était d'offrir à ses élèves « une introduction générale, exacte et objective,
à la connaissance historique des systèmes » constituant « la première base

d'opération indispensable tant pour les « Séminaires » d'entraînement
technique que pour les cours très spéciaux du doctorat ». Le R. P. Maréchal
a réalisé son dessein dans la perfection. Au point de vue de la forme
extérieure d'abord : sommaires, bibliographies sélectives, divisions et
subdivisions fort claires, artifices typographiques, nombreuses citations des

philosophes étudiés. Au point de vue du contenu, ensuite : clarté remarquable

; exposé qui est le fruit d'une étude personnelle de chaque philosophe

; soin apporté à établir les connexions historiques ; effort soutenu

pour obtenir le maximum d'objectivité ; remarques interprétatives ou
critiques très pertinentes. Bref, rien ne manque pour faire de ce « précis »

un instrument idéal de travail pour les étudiants et leurs professeurs.
Nous espérons que la nouvelle série inaugurée par l'éminent auteur

sera plus fortunée que les deux autres qui l'ont précédée (psychologie des

mystiques ; cahiers de métaphysique) et dont nous attendons en vain,
depuis des années, l'heureux achèvement.

M. T.-L. Penido.

Philosophie.

F. Manthey : Die Sprachphilosophie des hl. Thomas von Aquin und
ihre Anwendung auf Probleme der Theologie. — Paderborn, Schöningh 1937.
268 SS.

Es ist ein überaus aktuelles Thema, das F. Manthey, Professor am
Priesterseminar zu Pelplin (Polen), hier in Angriff nimmt. Ist doch das

Sprachproblem heute in den Brennpunkt des philosophischen Forschens
gerückt. Andererseits haben neuere Untersuchungen auf dem Gebiete
der mittelalterlichen Logik, wie sie u. a. von M.-D. Chenu O. P., B. Geyer
und M. Grabmann durchgeführt worden sind, deutlich gezeigt, daß man
von den Scholastikern manchen Aufschluß über das Wesen der sprachlichen

Erscheinungen erwarten darf. Umso dringlicher wurde daher das

Bedürfnis nach einer umfassenden Darstellung der scholastischen Sprachlehre

wach. Einer diesbezüglichen Anregung Grabmanns folgend, hat
es nun M. unternommen, die sprachphilosophischen Anschauungen des

hl. Thomas von Aquin aus den meist nur gelegentlichen Bemerkungen
und Hinweisen in seinen Werken systematisch herauszuarbeiten.

Den reichen Inhalt dieses mit großem Fleiß geschriebenen Buches

möge eine kurze Übersicht andeuten. Als Schüler Twardowskis (Lwôw)
von der modernen Sprachphilosophie herkommend, glaubt M. die Leser
erst mit deren Problematik bekannt machen zu müssen, um dann zu
untersuchen, inwiefern derartige Fragen auch zur Zeit des hl. Thomas erörtert



466 Literarische Besprechungen

wurden (S. 9-53). Die eigentliche Darstellung zerfällt in einen
philosophischen und in einen mehr theologischen Teil. In ersterem wird behandelt:
X. « Das Wesen und die Aufgaben der Sprache » (S. 54-64) ; 2. « Gesprochene,

gehörte und geschriebene Sprache » (S. 64-66) ; 3. « Die Probleme der
Bedeutung » (S. 67-86) ; 4. « Genesche Probleme » (S. 86-102) ; 5. « Die
Bestandteile der Sprache » (S. 102-155) ; 6. « Der uneigentliche Gebrauch
der Sprache» (S. 155-157); 7. «Einordnung dieser sprachphilosophischen
Ausführungen in das System der Sprachwissenschaften des hl. Thomas
von Aquin » (S. 157-159); 8. «Die Quellen der Sprachphilosophie des
hl. Thomas » (S. 159-183) ; 9. « Die Stellung des hl. Thomas in der
Geschichte der mittelalterlichen Sprachphilosophie» (S. 183-203). Der
zweite Teil befaßt sich mit der « Anwendung der Sprachphilosophie auf
Probleme der Theologie » und zwar zunächst unter dem methodischen
Gesichtspunkt (S. 204-212), dann aber auch in bezug auf das Dogma
selbst : Namen Gottes, Gebet, Offenbarung, Logoslehre, Sprache der Engel,
Sprache und Sakrament, Wortsünden und Sprachenwunder (S. 213-248).
Dem Ganzen ist noch ein ausführliches Namen- und Sachregister beigefügt.

Aus dieser knappen Inhaltsangabe dürfte ersichtlich sein, welch große
Fülle an Fragen in vorliegendem Buche besprochen wird. In der Tat hat
es der Verf. verstanden, wichtiges Material über die Sprachphilosophie
bei Thomas geschickt zusammenzustellen. Besonders ausführlich wird
die Lehre des Aquinaten über die Sprachgebilde, bzw. -formen dargelegt.
Allerdings hätte auch hier die eigentliche Funktion der sprachlichen Formen
klarer herausgestellt werden können, zumal die Thomasschriften dazu
reichlich Anlaß bieten. Was z. B. über das so zentrale Phänomen des
Satzes gesagt wird (S. 107-110 ; 146-150), ist in dieser Hinsicht etwas
dürftig. Überhaupt läßt M.s Buch eine tiefer schürfende, über das bloß
beschreibende Referat hinausgehende Verarbeitung des Stoffes vermissen.
So wirken die Kapitel über die geistesgeschichtlichen Zusammenhänge
ziemlich unbefriedigend, zumal hier fast nur sekundäre, z. T. längst überholte

Literatur benutzt wird. Ja, gegen die von M. versuchte Thomasdeutung

selbst muß ein grundlegender Einwand erhoben werden. Auf
Grund seines bei einer historischen Interpretation nicht unbedenklichen
Ausgangspunktes von der modernen Problemlage her kommt der Verf.
dazu, die übrigens allzu empiristisch aufgefaßte Sprachpsychologie aus
dem Gebiete der eigentlichen Sprachphilosophie auszuschließen, weil sich
diese im Gegensatz zur erstgenannten weniger mit den psychischen
Vorgängen und Bedingungen des Sprechens, Verstehens usw. als mit den
« Gebilden dieser Akte », vornehmlich unter formal-grammatischem Gesichtspunkt

zu beschäftigen habe (S. 16-20 ; vgl. S. 64 ; 157-159). Diese
Einengung des sprachphilosophischen Bereiches dürfte jedoch mit der genuinen
Auffassung des hl. Thomas kaum vereinbar sein. Abgesehen davon, daß
eine Absonderung der Psychologie von der Philosophie, wie sie M. zu
vertreten scheint (vgl. S. 17), dem ganzheitlichen Charakter des thomi-
stischen Denkens widerspricht, widmet der Aquinate gerade der
dynamischpsychologischen Seite des Sprachgeschehens (« locutio »), den Akten und
Funktionen des äußeren, wie des inneren Sprechens seine besondere Auf-



Literarische Besprechungen 467

merksamkeit (s. hierzu unsere Darlegungen über « Erkennen und Sprechen
bei Thomas von Aquin » in dieser Zeitschrift, Jahrg. 15 [1937] 192 ff.,
sowie über « Das äußere Sprechen und seine Funktionen nach der Lehre
des hl. Thomas von Aquin », ebd., Jahrg. 16 [1938] S. 393 ff.). Zudem gerät
M. mit sich selbst in Widerspruch, indem er die Sprache « im Geiste des

Aquinaten » — tatsächlich aber in fast psychologistischer Weise — als
« das Zeichen unserer Seelenzustände » definiert (S. 58). Auch sonst
begegnen wir bei ihm einer Vermengung der Aspekte, so vor allem bei
Behandlung des Bedeutungsproblems, wo der psychologische und der
geständlich-intentionale Gesichtspunkt nicht klar genug geschieden wird
(S. 68 f.; 78; 116; hierüber, wie über andere Einzelfragen s. den eben
zitierten Aufsatz « Das äußere Sprechen und seine Funktionen », S. 393 ff.).

Was nun die äußere Gewandung der Arbeit betrifft, so fällt dem Leser
die ungewöhnlich große Zahl der Druckfehler auf. So finden sich S. 47
Anm. 5 in einem freilich italienischen Text allein 6 Versehen ; Eigennamen
werden oft falsch wiedergegeben (S. 19 und S. 250 Getzmann statt Gutz-
mann oder S. 21 Anm. 1 und S. 249 Boéal statt Bréal). Die Zitationsweise
ist ungenau und oft ungebräuchlich (z. B. S. 77 Anm. x : Qu. VU, De simpl.
div. essent., a. 4 für Pot. q. 7 a. 4 ad 1). Außerdem macht sich die
Verwendung von « apokryphen », bzw. sicher unechten Schriften, wie des

Kommentars « In Genesim » (vgl. bes. S. 86 ff.), störend bemerkbar, weil
dadurch die Interpretation der thomistischen Lehre nicht nur unnötig
erschwert, sondern auch verfälscht wird. Insbesondere vermißt man die
Wiedergabe der wichtigeren Texte aus Thomas, während die ausführliche
Zitation moderner Schriftsteller oft überflüssig erscheint.

Indessen liegt es uns fern, den hohen Wert in Frage stellen zu wollen,
den M.s Arbeit schon deshalb besitzt, weil sie zum ersten Male eine
eingehende Deutung der Sprachphilosophie des Doctor communis zu geben
versucht. Neuland zu bearbeiten, ist immer eine schwierige Aufgabe,
und bei der Fülle des Stoffes lassen sich Einseitigkeiten kaum vermeiden.
Wenn wir diese soeben kenntlich zu machen suchten, so geschah es nur,
um den Leser in jene Richtung zu weisen, in der ihm das Studium dieses
Buches großen Nutzen bringen kann. In dankbarer Anerkennung der
geleisteten Arbeit darf man sich von dem anregenden Buch eine reiche

Befruchtung der heute so dringend gewordenen Diskussion über die

Sprache und ihre Erscheinungen versprechen.

Maria Laach. V. Warnach O. S. B.

M. Picard : Die Grenzen der Physiognomik. Mit 30 Bildtafeln. —
Erlenbach-Zürich. Eugen Rentsch Verlag. 1937. 192 SS.

Max Picard hat in seinen beiden Büchern « Das Menschengesicht »

und « Die Flucht vor Gott » mit staunenswert feiner Beobachtungsgabe
eine Geschichte des menschlichen Gesichtes geschrieben, die wenig erfreulich

ist. Der innere Abfall des Menschen von Gott macht sich auch nach
außen, und besonders im Gesichte bemerkbar. Das Menschengesicht hat

Divus Thomas. 81



468 Literarische Besprechungen

mehr und mehr aufgehört, Gottes Ebenbild zu sein. Dadurch hat es sowohl
an Originalität, als an Hoheit und Ruhe unsagbar viel eingebüßt. Aber,
so kann man fragen, besteht denn zwischen dem Äußeren und dem Inneren
des Menschen ein solcher Parallelismus, daß das eine dem anderen genau
entsprechen muß Auf diese Frage antwortet Picard seinen Lesern in
dem neuen Buche, das zum dritten Male nur vom menschlichen Gesichte
handelt. Der Inhalt dieses Buches könnte kaum besser zusammengefaßt
werden als der Verfasser es selbst tut mit der Stelle aus Ciceros tuskula-
nischen Disputationen (IV, 37) : « Als Zopyrus, der sich damit brüstete,
den Charakter eines jeden Menschen aus dessen Äußerem erkennen zu
können, dem Sokrates begegnete und viele Laster aus ihm herauslas,
wurde er von allen ausgelacht — denn keiner hatte noch irgend eines

jener Laster bei Sokrates bemerken können — nur nicht von Sokrates
selbst. Sokrates gab dem Zopyrus recht : er, Sokrates, sei allerdings mit
jenen Lastern auf die Welt gekommen, aber mit Hilfe der Vernunft habe
er sich ihrer entledigt ». Picard nimmt in diesem neuen Buche von dem
in den beiden ersten Gesagten kein Wort zurück. Im Gegenteil, Stellen
wie folgende, bringen die Gedanken jener beiden sogar noch entschiedener
wieder : « Das Gesicht eines Menschen zeigt nicht nur das Böse, das von
diesem Menschen getan worden ist, sondern indem das Böse in einem
Gesicht erscheint, wird zugleich alles Böse, das vom Sündenfall her daliegt,
aufgerissen, das Gesicht wird in jenen Anfang der Sünde zurückgeworfen »

(145). Zweck dieses Buches ist also nur, vor allen Übertreibungen zu
warnen. Es verdient Bewunderung, mit welchem Feingefühl Picard das
selbst der Heideggerschen Existentialphilosophie und einem Kierkegaard
gegenüber tut. Die moderne Psychoanalyse begeht ein « Verbrechen » und
einen « Verrat », indem « sie den Triumph des Ebenbildes über den Abgrund
in einen Triumph des Abgrundes über das Ebenbild verwandeln will »

(140). Aus diesen wenigen Andeutungen ist schon erkennbar, daß der
Verfasser in seinem neuen Buche auch zu den wichtigsten Zeitproblemen
Stellung nimmt. Ihn aber deshalb gleich zum Begründer einer neuen
philosophischen oder theologischen Disziplin machen wollen, ist zu weit
gegangen. Picards Bücher sind reich an wahrer Weisheit. Allein diese
Weisheit ist keine streng philosophische. Der Fachphilosoph sowie der
eigentliche Theologe werden an einigen Stellen etwas abstreichen, an
anderen etwas hinzufügen ; gleichwohl werden auch sie dem Verfasser
für wertvolle Anregungen dankbar bleiben. Wie man nicht zu Dante
greift, um sein philosophisches oder theologisches Wissen zu bereichern,
sondern vielmehr, um sich an dem, was einem sonst in wissenschaftlich
nüchterner Form geboten wird, einmal auf andere Weise zu erfreuen, so
kann der Philosoph oder Theologe auch Picards neues Buch liebgewinnen,
weil er in ihm manches philosophische und theologische Gedankengut
überraschend schön ausgedrückt findet.

Rom (S. Anselmo). Matthias Thiel O. S. B.



Literarische Besprechungen 469

J. Messaut, 0. P. : La philosophie de Léon Brunschvicg. Paris, Vrin
1938. 172 pp.

Le P. Messaut offre à ses lecteurs une initiation à l'idéalisme critique,
tel qu'il se présente dans l'œuvre d'un des philosophes les plus accrédités
de notre temps, M. Léon Brunschvicg. La première partie du livre, en quelques

paragraphes brefs et clairs, résume les thèses essentielles du système,
considéré comme doctrine d'immanence. Comme cet idéalisme comporte
de graves méprises sur la scolastique aristotélico-thomiste, méprises
particulièrement dangereuses pour un système qui cherche ses plus
précieuses confirmations dans l'histoire de l'activité intellectuelle, le P. M.
retrace, dans la seconde partie de son livre, les grandes lignes de la doctrine
authentiquement thomiste de l'immanence, dans l'ordre de la connaissance.

Dès le premier chapitre, que complètent trois appendices plus détaillés
à la fin du volume, l'auteur dégage très bien quelques-unes des influences
maîtresses qui se conjuguent dans la philosophie de M. Brunschvicg.
Descartes apporte sa conception de la mathématique, comme archétype du
savoir : avec sa certitude, son intuition et son analyse, elle constitue la
méthode parfaite de vérification, elle assure le contrôle de l'idée par l'idée ;

elle s'accorde aussi avec les deux caractères primordiaux de l'intelligence,
capacité infinie de progrès et inquiétude perpétuelle de contrôle. Spinoza
ajoute le culte de la liberté parfaite de l'esprit, l'élan vers une vie intérieure
plus pure et plus intense ; à la seule force de l'esprit libre, sans aucune
régulation extrinsèque, il appartient de prendre conscience de l'idée. Enfin
Kant, par ses exigences critiques, tempère l'optimisme démesuré de
Spinoza. D'autre part, mais à la manière d'un réactif, ce que M. B. appelle
le réalisme n'a pas laissé d'influer sur sa pensée ; le reproche capital de
verbalisme qu'il lui adresse englobe beaucoup plus que l'abus des
discussions verbales : « Par verbalisme, explique le P. M., on entend ce procédé
qui consiste à voir dans la philosophie une élaboration du sens commun.
Tout part de là : le langage signe des idées, la primauté de l'ordre de
l'ontologie sur celui de la connaissance, l'artificialisme syllogistique source
de la métaphysique, la perception sensible fondement de l'induction
scientifique, autant d'erreurs méthodologiques qui condamnent irrémédiablement

les systèmes qui s'en inspirent et les conduisent à une doctrine
inadmissible de la substance et de la transcendance. Philosophie et sens

commun s'excluent : telle est la première exigence méthodologique de

l'immanence. »

Puis, le P. M. expose ce complexe original que forme l'idéalisme
critique de M. B. Il étudie, d'après La Modalité du Jugement, l'acte de
connaissance : le monde intelligible coïncide avec l'Esprit lui-même, la mesure
de l'intelligibilité étant l'intériorité ; l'intelligence prend possession d'elle-
même par un acte de jugement qui unit et identifie deux rapports. Les

étapes de la philosophie mathématique présentent une première démonstration

historique des théories brunschvicgiennes sur l'intelligence et la
vérité ; c'est dans la pensée mathématique moderne seule que se trouvent
réunies les « conditions positives de la vérification », qui sont « la norme



470 Literarische Besprechungen

de la vérité ». Les notions d'expérience et de causalité sont analysées
suivant la même méthode d'enquête historique et critique dans L'expérience
humaine et la causalité physique ; M. B. entend y montrer que la vraie
science va de l'esprit à la matière, non pas de la matière à l'esprit ; que,
certes, le monde extérieur existe, mais qu'il n'a aucun sens pour moi si
mon esprit ne le rend intelligible. « C'est l'activité de l'esprit, résume le
P. M., qui fait le monde intelligible — idéalisme —• grâce à une interprétation

mathématique des sensations vérifiant leur exacte teneur critique. »

Par les mêmes procédés d'interprétation de l'histoire, dans Le progrès de

la conscience dans la philosophie occidentale, M. B. élabore ses théories
esthétiques, morales et religieuses. « Le but de l'homme, conclut son inter
prête, est de se constituer, par la seule vertu de son jugement et de sa
réflexion ; ce progrès d'intériorisation aboutit à l'autonomie de la personne
et se développe dans une atmosphère de pleine liberté. »

Ces quelques notes, relevées au cours des analyses du P. M., ne
prétendent pas donner une idée, même sommaire, de la philosophie de M. B. ;

elles indiquent seulement quelques-unes des questions qui sont abordées
dans ce livre. Il s'agit, au fond, de deux conceptions opposées de l'immanence.

Quelques philosophes choisiraient un autre point de confrontation ;

pour eux, il y aurait entre l'idéalisme critique et le thomisme une opposition

plus radicale, qui porterait sur l'idée même de substance et, plus
profondément encore, sur la doctrine de l'analogie de l'être. Il faut aller
jusque-là, semble-t-il, pour déceler la cause ultime des erreurs idéalistes ;

l'une des raisons de leur intérêt est précisément qu'elles posent le problème
métaphysique dans toute son ampleur. Le P. M. l'a noté d'ailleurs, à plus
d'une reprise. L'opposition qu'il signale, sans être la plus fondamentale,
est très exacte et fort importante. Aussi, l'auteur a-t-il parfaitement raison
d'exposer, en face de cette immanence, où l'esprit serait créateur de son
objet, l'immanence thomiste, selon laquelle l'activité de l'esprit est
assimilation vitale. Dans cette seconde partie de son livre, l'auteur présente
la doctrine du Docteur Angélique, suivant la ligne d'interprétation du
R. P. Garrigou-Lagrange et de M. Maritain. Elle est assez connue, pour
qu'il soit superflu de la résumer dans cette revue. On souhaiterait que
l'étude directe de saint Thomas, que le P. M. a faite soigneusement, apparût
davantage dans ses notes. Les deux parties de son livre se juxtaposent,
plus qu'elles ne se répondent ; mais, dans le cas, on ne saurait insister sur
cette critique, quand on a été témoin, lors du dernier Congrès international
de Philosophie, de la discussion ardente qui mit aux prises M. Léon Brun-
schvicg et M. Gabriel Marcel, et qu'on revoit encore les deux philosophes,
après de patients efforts de mutuelle compréhension, écarter les bras et
les laisser retomber, faire ce geste de renoncement de ceux qui désespèrent
de se convaincre. Le P. M. a eu le grand mérite de défendre la philosophie
du sens commun contre son contempteur le plus âpre, en un petit livre
précis, clair et ferme.

Fribourg. 7. Chevalier O. P.


	Literarische Besprechungen

