Zeitschrift: Divus Thomas
Band: 16 (1938)

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Literarische Besprechungen.

Geschichte.

1. H. Weisweiler 8. J.: Das Schrifttum der Schule Anselms von Laon
und Wilhelms von Champeaux in deutschen Bibliotheken. (Beitrige zur
Geschichte der Philosophie und Theologie des Mittelalters 33, 1-2.) Miinster
i. W., Aschendorff. x11-369. 415 SS.

2. L. Ott: Untersuchungen zur theologischen Briefliteratur der Friih-
scholastik unter besonderer Beriicksichtigung des Viktorinerkreises. (Bei-
trige ... 34.) Miinster i. W., Aschendorff. 1937. xx-675 SS.

3. B. Geyer: Die Albert dem Grossen zugeschriebene Summa natura-
lium (Philosophia pauperum). (Beitrdge ... 35, 1.) Miinster i. W., Aschen-
dorff. 1938. 47 u. 82. SS.

Die in der gelehrten Welt seit langem riihmlichst bekannten Beitrige
zur Geschichte der Philosophie und der Theologie des Mittelalters, welche
nun durch den verdienten Nestor der Wissenschaft, Martin Grabmann,
herausgegeben werden, sind in kurzer Zeit durch drei iiberaus wertvolle
Monographien bereichert worden. Zwei derselben stechen schon rein duBer-
lich durch ihren ungewd&hnlichen Umfang hervor : alle drei bieten gleich
hervorragende Arbeiten. Ihnen gilt die folgende Anzeige.

1. Was H. Weisweiler S. J. an Material zur Geschichte der iltesten
Scholastik aus deutschen Bibliotheken zusammengetragen hat, ist einfach
stupend. Wihrend wir nach den bisherigen Forschungen eines Martin
Grabmann, A. Landgraf, Fr. Bliemetzrieder und anderer zwar eine nicht
unbetrichtliche Anzahl einschligiger Handschriften kannten, hat Weis-
weiler auf Grund einer systematischen Durcharbeitung der Bibliotheken
des deutschen Sprachgebietes das zur Kenntnis der Schulen des Anselm
von Laon und Wilhelm von Champeaux dienliche handschriftliche Material
zum wenigsten verfiinffacht. Der Verfasser beginnt seine Darlegung mit
einer Ubersicht iiber die bisherige Forschung, an welcher er selbst einen
nicht unbetrichtlichen Anteil hat. Darauf setzt er mit der Mitteilung
seiner neuesten Forschungen ein. Er handelt vorerst iiber die Handschriften
aus Bayrischen Klostern, die sich in Miinchen befinden, dann iiber Franken
und Deutsch-Osterreich, iiber die Handschriften aus Siidwestdeutschland
und der deutschen Schweiz, aus Westphalen und Rheinland ; die Mittei-
lungen schlieBen mit der Kenntnisgabe von Handschriften aus Mittel-
deutschland.

Es ist beinahe ein Ding der Unmoglichkeit, im Rahmen einer Bespre-
chung auch nur auf das Allerwichtigste des in Weisweilers Buch Gebotenen
hinzuweisen : wir werden mit Mitteilungen iiber Sententiae und Florilegien,
deren verschiedenen Textformen und Uberarbeitungen foérmlich iiber-
schiittet. Viele bisherige Ansichten werden richtiggestellt oder anhand
eines neuen reichhaltigeren Materials ergdnzt. Ich sehe ein besonders



460 Literarische Besprechungen

groBes Verdienst darin, daB es Weisweiler gelungen ist, das Verhiltnis
der verschiedenen Textformen gleichartiger Sententiae, Florilegien oder
Traktate zu einander abzuklaren: gerade in dieser Beziehung erfahren
wir ungemein viel Neues.

Zwar habe ich gegen die von Weisweiler eingeschlagene Methode
ein nicht gleichgiiltiges Bedenken. Es ist gewill wichtig, durch bibliotheks-
geschichtliche Studien die Verbreitung eines literarischen Produktes zu
verfolgen : dieser Weg muB in einzelnen Fillen verfolgt werden und ist
nicht selten erfolgreich. Er gestattet auch, die kulturgeschichtlich wichtigen
Stiatten aufzuzeigen. Ich bin darum iiberzeugt, daB es von Nutzen ist,
auch fiir die Alteste scholastische Literatur nachzuweisen, aus welchen
Kreisen (Kloster, Schulen usw.) sie stammt. Weisweiler hat das zwar
getan, aber er hat noch «mehr» getan. Er hat iiberhaupt das gesamte
ihm zugingliche Material nach geographischen Gesichtspunkten geordnet
und zwar meist nicht nach den alten Heimatorten der Handschriften,
sondern nach den Bibliotheken, in welchen sich die Handschriften heute
befinden. Dadurch kann es geschehen und ist es geschehen, daB schlieB-
lich doch nicht Zusammengehériges zusammen geriet. Das ist der erste
Ubelstand. Noch schlimmer wird es aber, weil Weisweiler dann fiir jede
Bibliothek die dort sich befindlichen Traktate durchnimmt, hier wieder
fremdes Material beizieht, auf alte Veroffentlichungen zum gleichen Gegen-
stand verweist usw. Und bei der Behandlung eines neuen Bibliotheks-
kreises fingt das Spiel jeweils wieder von vorne an. Wir geraten dadurch
in ein undurchdringliches Dickicht, in welchem man vor lauter Biumen
den Wald nicht mehr sieht. Dije Lektiire und erst recht die systematische
Durcharbeitung des Buches wird damit fast ein Ding der Unmdglichkeit :
von einer historisch gefiihrten bibliotheksgeschichtlichen Untersuchung
stehen wir meist himmelweit weg.

Es hdtte meines Erachtens jeder andere Weg zu einem bessern,
iibersehbareren Resultat gefiihrt. Entweder hitte man in einem einleitenden
Kapitel auf die alte kulturell-geographische Verteilung des Materials hin-
weisen und im iibrigen die zusammengehérenden Traktate mit deren
Ableitungen zusammenfassend besprechen sollen. So wire Ordnung in
die Sache gekommen. Oder aber, man hitte die Sache nach Art eines
Reiseberichtes anfassen sollen, in welchem jede Handschrift fiir sich
beschrieben und besprochen worden wire : eine sachliche Zusammenord-
nung hitte dann schlieBlich eine Ubersicht iiber das aufgefundene Material
bieten kénnen. Auf diese zweite Art und Weise wiire es auch nicht vor-
gekommen, daB an unerwarteten Stellen plétzlich wieder auf eine Hand-
schrift verwiesen wird, die einem schon friiher unter einem andern
Gesichtspunkt begegnet ist.

Ich will zwar gleich betonen, dal die beigefiigten Indices, das Ver-
zeichnis der beniitzten Handschriften und vor allem die reichhaltige
Sammlung der Initia die Beniitzung des Weisweiler'schen Buches als Nach-
schlagewerk gestattet. Aber in der vorliegenden Form ist das Buch keine
Darstellung, wie wir sie eigentlich hitten erwarten diirfen. Sehr oft wird
auch dort, wo sich Ansédtze zu einer Gesamtdarstellung iiber einen gewissen



Literarische Besprechungen 461

Traktat vorfinden, auf Weisweilers frithere Arbeiten verwiesen, besonders
auf die Artikel in den Recherches: aber wer hat diese stindig zur Hand,
so daB er sich ein Bild vom Ganzen machen kénnte ? Es ist wirklich
schade, daB das iiberraschend reiche Material in einer so unzureichenden
Form dargeboten wird. — Auch die sprachliche Seite des Buches liBt
viel zu wiinschen iibrig. Ich denke z. B. an unlogische Wortbildungen
wie : Frage nach der Konsekvationsmoglichkeit des Exkommunizierten (109)
und Frage nach der Absolutionsmdéglichkeit von Rdubern (111), wo ein und
dasselbe Wort bald aktiv bald passiv gebraucht wird (Utrum excommuni-
cati possint consecrare ... Utrum latrones possint absolvi!).

Trotz dieser methodologischen Ausstellungen ist aber die von Weis-
weiler geleistete Arbeit als ein Meisterwerk anzuerkennen. Und man wird
schlieBlich im dritten Teile des Werkes selbst mit den beanstandeten
Formfehlern ausgeséhnt. Weisweiler bietet hier die héchst zuverlissige
Edition der wichtigsten von ihm entdeckten Stiicke. Hier wird Zusammen-
gehoriges zusammengebracht. So bietet uns der Herausgeber : Das Sen-
tenzenwerk Potest queri, quid sit peccatum (259 fi.), einzelne lose Sentenzen-
sammlungen (269 ff.; gerade hier ist textkritisch und literaturgeschicht-
lich einfach Vorziigliches geleistet worden) und den Ehetraktat Decretum
dei fuit (358 ff.). An diesen Editionen ist nichts auszusetzen. Sie setzen
eine riesige Arbeit voraus und sind mit allergréBter Sachkenntnis durch-
gefiihrt, Diese fiir die Geschichte der i#ltesten Scholastik bedeutsamen
Texte, in reiner und kritisch gesichteter Form, sind die reife Frucht der
vorausgegangenen Untersuchungen.

2. Wissenschaftlich gleich wertvoll und rein duBerlich besehen noch
umfangreicher als die Arbeit Weisweilers ist die ebenfalls aus der Schule
Martin Grabmanns hervorgegangene Studie iiber die theologische Brief-
literatur der Friihscholastik von Ludwig Oft. Kommen in den theologischen
Traktaten, denen Weisweiler seine Aufmerksamkeit schenkte, nur selten
persénliche Angelegenheiten zur Sprache, so tragen die von Ott behandelten
Briefe trotz deren wissenschaftlichen Gehalt doch eine irgendwie person-
liche Note ; dies selbst in Fillen, in welchen es sich weit eher um theolo-
gische Darlegungen als um eigentliche Briefe im modernen Sinne des Wortes
handelt. Der Verfasser beginnt seine Untersuchungen mit einer Ubersicht
iiber die theologische Briefliteratur der Friihscholastik im allgemeinen.
Man mag etwa aus dem beigefiigten Literaturverzeichnis ersehen, welche
gewaltige Stoffmasse — die noch durch handschriftliche Forschungen
erweitert wurde — in dem Bande bewiltigt wird. So kommen zur Be-
sprechung : die Briefe aus dem Kreis um Berengar, ferner der Briefwechsel
des Anselm von Canterbury, Ivo von Chartres, Hildebert von Lavardin,
Gottfried von Vendéme, Anselm von Laon und dessen Schule, Bernhard
von Clairvaux und seines Kreises, Peter Abaelard, Gilbert de la Porrée,
Otto von Freising, Gerhoh von Reichersberg, Hildegard von Bingen und
vieler anderer. Ebenso spricht der Verfasser iiber die angebliche Korrespon-
denz des Petrus Lombardus. Das gesamte Material wird ausgezeichnet
gesichtet und kritisch gewertet : weder die literargeschichtliche noch die
geistesgeschichtliche Seite des Problemes wird vernachldssigt.



462 Literarische Besprechungen

Indessen handelt es sich nur um einen einleitenden Abschnitt zum
Ganzen, da vor allem die Briefe aus dem Kreise des Walter von Mortagne
und der Viktoriner zur Sprache kommen sollen. Die Geschichte eines
vollen Jahrhunderts Theologie spiegelt sich in diesen wieder. Wir fiihlen,
wie man um eine genauere theologische Methode rang, Begriffe und Methode
klarte : es war die Zeit der werdenden Scholastik, die durch den Streit
um Abaelards Doktrin und Personlichkeit michtig aufgeriittelt wurde.
Es ist lehrreich zu verfolgen, wie Gelehrte mit Gelehrten Gedanken aus-
tauschen, wie Schiiler oder Wissensdurstige sich an bewidhrte Meister
wenden, um bei ihnen Rat und Einsicht in schwierige Fragen der Gottes-
weisheit zu holen. Ott hat es ausgezeichnet verstanden, passende Brief-
gruppen zu bilden, die geeignet sind, je ein gegebenes theologisches Problem
zu erliutern : jeder Brief wird eingehend auf seinen Inhalt gewiirdigt und
im Zusammenhang mit ihm wird die Frage, die er anschneidet, in aller
Ausfiibrlichkeit behandelt. Ott’'s Buch ist unter diesem Gesichtspunkte
gesehen eine ausgezeichnete Ubersicht zur Theologiegeschichte der von ihm
behandelten Zeitspanne. Er geht insofern neue Wege, als er die Wichtigkeit
nicht traktatmiBig gefaBter Literatur fiir unsere Kenntnis der damaligen
Geistesgeschichte erstmalig hervorhebt. Das ist ein Verdienst, das wir
ihm nicht hoch genug anrechnen kdénnen.

Selbstverstindlich fillt im Laufe der Untersuchung auch viel fiir
rein literargeschichtliche Belange ab. Uber Schrifttum und Lebens-
geschichte des Walter von Mortagne unterrichtet uns eine besondere Studie.
Die Briefe Hugos von St. Viktor werden eingehend gesichtet und Echtes
von Unechtem sorgfiltig getrennt. Hugos wissenschaftlicher Verkehr mit
Bernhard von Clairvaux erscheint in voéllig neuem Lichte,

Das Buch zeichnet sich durch eine schén gefiihrte klare Darstellung
aus : der Aufbau ist logisch und in allen Teilen folgerichtig. Man kénnte
dem Werk eigentlich nur seine zu grofle Ausfiihrlichkeit und eine gewisse
Lange in der Darstellungsweise vorwerfen.

3. Prof. B. Geyer bietet uns eine willkommene literargeschichtliche
Studie zu der Albert dem Groflen zugeschriebenen Philosophia pauperum.
Er beginnt mit einer Ubersicht iiber die bisher zur besagten Summe vor-
getragenen Meinungen. Eine Analyse des Textes fiihrt vorerst zum
Ergebnis, daB sozusagen das ganze vierte Buch nichts anderes ist als eine
wortliche Ubernahme der Schrift De impressionibus aeris Alberts des
Groflen ; ebenso ist das 12. und 13. Kapitel des 1. Buches ein Exzerpt
aus Alberts Summa de crveaturis. Fiir das fiinfte Buch, das uns in zwei
Rezensionen vorliegt, scheidet Albert der GroBe ohnehin als Verfasser
aus. Ebensowenig kommt Albert als Verfasser fiir die beiden Nachtrige
in Frage. Das alles spricht dafiir, da3 nicht Albert der GroBe Kompilator
der Philosphia pauperum sein kann. Geyer meint darum, #dhnlich wie
seinerzeit Grabmann, daB das Werk mit groBer Wahrscheinlichkeit dem
Dominikaner Albert von Orlamiinde, der uns auch urkundlich begegnet,
zugewiesen werden kann. Wichtig ist in dieser Hinsicht die in Paris,
Bibl. Nat. NA lat. 157 befindliche bisher unbeachtete Notiz, durch welche
in der Tat auf Albert von Orlamiinde als Verfasser hingewiesen wird. —



Literarische Besprechungen 463

Ich glaube, daB die von Geyer angefiihrten Griinde die Wahrscheinlichkeit
zu Gunsten der Verfasserschaft des genannten Dominikaners erheblich
verstirken.

In einem Textteil ediert Geyer die beiden Nachtrige, die zwei Rezen-
sionen des 5. Buches und Buch I. Kap. 12 und 13. So wertvoll und zuver-
lassig diese Textausgaben auch sind, so sehr bedauere ich, daB der Heraus-
geber nicht gleich die giinstige Gelegenheit ergriffen hat, uns die ganze
Philosophia pauperum in einer leicht zuginglichen Edition zu schenken.

Rom Domintkus Planzer O. P.

R. Stanka : Die Summa des Berthold von Freiburg. Eine rechts-
geschichtliche Untersuchung (Theologische Studien der Osterreichischen
Leo-Gesellschaft, 36). Wien, Mayer. 1937. 193 SS.

Der Verfasser behandelt in dieser Monographie die von einem fr. Ber-
tholdus O. P. herausgegebene juristische Summa Johannis deutsch. In der
Hauptsache bietet er eine Inhaltsangabe der genannten Summa (32-153) :
so dankbar wir fiir diese sein miissen, so sehr vermissen wir eben dasjenige,
was nach dem Untertitel zu erwarten gewesen wire — die rechtsgeschicht-
liche Untersuchung, also die Vergleichung der von Berthold vertretenen
Rechtsauffassungen mit denjenigen seiner Vorginger. Die paar Hinweise
auf Schwaben- und Sachsenspiegel kénnen doch keine solche Untersuchung
sein. — Niitzlich ist die Konkordanz zwischen der Summa Bertholds und
der lateinischen Summa des Johannes von Freiburg (157-188).

In der Einleitung bespricht Stanka die bisherigen Veroffentlichungen
iiber Berthold ; da dieser Berthold Huenlein geheien habe, lehnt er ab
(10). Am zuverldssigsten sind noch die Studien Geigers. Stanka wendet
sich zwar gegen Geiger, weil dieser die Beziehungen zwischen der Summa
Bertholds und der Summa confessorum des Johannes Lector nicht richtig
erkannt habe : nach meinem Dafiirhalten kann man Geigers Ansichten
doch nicht so kurzerhand zuriickweisen. Ich bin im Gegenteil davon iiber-
zeugt, daBl eine auf Grund der Hss. gefiihrte Untersuchung des Verhilt-
nisses zwischen den beiden Summen zu recht iiberraschenden Ergebnissen
filhren wiirde : aber diesen kitzeligen literargeschichtlichen Problemen ist
Stanka sehr sorgfiltig aus dem Wege gegangen. — S. 14 bedauert der
Verfasser, da} der von Johann so oft zitierte Tractat iiber die Exkommuni-
kation des Hermann von Minden nicht erhalten sei: dieser Traktat ist
nichts anderes als der Tractatus de interdicto ecclesiastico bzw. dessen
Anhang, dessen Prolog und Tabula von Finke in Zs. f. vaterlind. Gesch.
und Alterthumskunde (Westphalens) 45, 1 (1887) 123 f. ediert worden
sind, wie Finke, Dominikanerbriefe 24 (von Stanka zitiert!) ausdriicklich
angibt. Uber Hermanns juristische Werke vgl. Arch. Fratrum Praedica-
torum 5 (1935) 33 f. — Auch sonst ist die Literatur mangelhaft heran-
gezogen worden : so ist dem Verfasser u. a. auch St. Kuttner, Repertorium
der Kanonistik unbekannt geblieben, durch welches Schulte iiberholt wird.

Das Buch weist viele Druckfehler auf : eine Seite ist den Corrigenda
schon im Buche selbst reserviert und dariiber hinaus mufite noch ein rotes



464 Literarische Besprechungen

und ein kleineres weies Einzelblatt mit Verbesserungen beigelegt werden.
Doch ist noch lingst nicht alles erfat worden ; so stehen allein in einem
kleinen lateinischen Text (21 f.) folgende Dinge : ordinem alphabetici ...
Thomae de Aquine ... pro maiori parvtae positae.

Rom Dominikus Planzer O. P.

Oerloy der ewigher Wijsheit (Horologium sapientiae) door Henricus
Suso O.P. uitgegeven door Zr. Dr. Hildegarde van de Wijnpersse.
Groningen, J. B. Wolters. 1938. vii-187 SS.

Schon 1926 hatte sich die Verfasserin mit der niederdeutschen Uber-
tragung des Horologium sapientiae Seuses beschiftigt. Die damalige Unter-
suchung hatte ergeben, da zwei Ubersetzungen ins Niederdeutsche bestehen :
eine altere unvollstindige und eine jiingere, die als eine Ergdnzung und
Umarbeitung der ersten aufzufassen ist. Bei der Edition beniitzt Van de
Wijnpersse die fiir die dltere Textform mafBgebende Pariser Hs. Arsenal
8224 und dazu Bruxelles 2246 ; als Vertreterin der jiingern Ubertragung
wurde Gouda 297 a gewahlt. Ich glaube, daB sich dieses Vorgehen recht-
fertigen 1iBt : in jedem Falle ist ein hinreichend geniigender Text erzielt
worden. Der Variantenapparat ist sehr knapp, fast zu knapp : insbesondere
kommt das getrennte Verhalten von G. nicht immer geniigend zum Vor-
schein. Man hidtte auch unbedenklich den zweiten Teil des 5. Kapitels
des ersten Buches sowie die drei SchluBkapitel, die in der ersten Uber-
tragung fehlen, nach G. beifiigen diirfen: so wire wenigstens ein voll-
standiger niederdeutscher Text des ganzen Horologium geboten worden. —
Fiir Einzelheiten wird man immer wieder auf die frithere Arbeit Van de
Wijnpersse’s und auf die dort gebotenen Textproben zuriickgreifen miissen.
-— Ich bin iiberrascht, daB3 die Verfasserin mit keinem Worte auf meine
Studien zum Horologium hinweist, obwohl ich mich dort mit ihrem ersten
Buch eingehend auseinandergesetzt habe.

Rom Dominikus Planzer O. P.

Nikolaus von Cues in deutscher Ubersetzung hrg. von Ernst Hoffmann :
Der Laie iiber die Weisheit von E. Bohnenstidt (Philosophische Bibliothek
216a). Leipzig, F. Meiner. 1936. 108 SS.

Das vorliegende Bidndchen bietet den ersten Teil der Ubersetzung
der gesamten Werke des Cusanus. Die Ubertragung der Schrift Idiota
de Sapientia ist vortrefflich gelungen : sie liest sich geliufig, ist genau und
vermeidet unnétige Sprachkiinsteleien. Anhand des Verzeichnisses der
wichtigsten Begriffe in deutscher und lateinischer Sprache (vgl. 108 ff.) ist
es ermdéglicht, auf den lateinischen Ausdruck zuriickzugreifen. Ernst
Hoffmann, dessen Zustindigkeit als Herausgeber der lateinischen Werke
des Cusanus auBer Frage steht, schickt der Ubersetzung eine feinfiihlige
Einleitung iiber Nikolaus von Cues als Philosoph voraus. Der Ubersetzer
selbst bietet uns eine Einfiihrung in das von ihm iibertragene Werk.

Rom Dominikus Planzer O. P.



Literarische Besprechungen 465

J. Maréchal, 8. J. : Précis d’histoire de la philosophie moderne. Tome I :

De la Renaissance a Kant. — Louvain, Museum Lessianum. 1933. 307 pp.

Manuel digne de la réputation de l'auteur. Il reproduit les notes d'un
cours fait & des candidats a la licence en philosophie. Le but du professeur
était d'offrir 4 ses éléves « une introduction générale, exacte et objective,
2 la connaissance historique des systémes » constituant « la premiére base
d’opération indispensable tant pour les « Séminaires » d’entrainement
technique que pour les cours trés spéciaux du doctorat ». Le R. P. Maréchal
a réalisé son dessein dans la perfection. Au point de vue de la forme exté-
rieure d’abord : sommaires, bibliographies sélectives, divisions et subdi-
visions fort claires, artifices typographiques, nombreuses citations des
philosophes étudiés. Au point de vue du contenu, ensuite : clarté remar-
quable ; exposé qui est le fruit d’'une étude personnelle de chaque philo-
sophe ; soin apporté 4 établir les conneXions historiques ; effort soutenu
pour obtenir le maximum d’objectivité; remarques interprétatives ou
critiques trés pertinentes. Bref, rien ne manque pour faire de ce « précis »
un instrument idéal de travail pour les étudiants et leurs professeurs.

Nous espérons que la nouvelle série inaugurée par I'’éminent auteur
sera plus fortunée que les deux autres qui l'ont précédée (psychologie des
mystiques ; cahiers de métaphysique) et dont nous attendons en vain,
depuis des années, l'heureux achévement.

M. T.-L. Penido.

Philosophie.

F. Manthey : Die Sprachphilosophie des hl. Thomas von Aquin und
jhre Anwendung auf Probleme der Theologie. — Paderborn, Schéningh 1937.
268 SS.

Es ist ein iiberaus aktuelles Thema, das F. Manthey, Professor am
Priesterseminar zu Pelplin (Polen), hier in Angriff nimmt. Ist doch das
Sprachproblem heute in den Brennpunkt des philosophischen Forschens
geriickt, Andererseits haben neuere Untersuchungen auf dem Gebiete
der mittelalterlichen Logik, wie sie u. a. von M.-D. Chenu O. P., B. Geyer
und M. Grabmann durchgefiihrt worden sind, deutlich gezeigt, da man
von den Scholastikern manchen Aufschlu iiber das Wesen der sprach-
lichen Erscheinungen erwarten darf. Umso dringlicher wurde daher das
Bediirfnis nach einer umfassenden Darstellung der scholastischen Sprach-
lehre wach. Einer diesbeziiglichen Anregung Grabmanns folgend, hat
es nun M. unternommen, die sprachphilosophischen Anschauungen des
hl. Thomas von Aquin aus den meist nur gelegentlichen Bemerkungen
und Hinweisen in seinen Werken systematisch herauszuarbeiten.

Den reichen Inhalt dieses mit groBem Flei3 geschriebenen Buches
moége eine kurze Ubersicht andeuten. Als Schiiler Twardowskis (Lwow)
von der modernen Sprachphilosophie herkommend, glaubt M. die Leser
erst mit deren Problematik bekannt machen zu miissen, um dann zu unter-
suchen, inwiefern derartige Fragen auch zur Zeit des hl. Thomas erdrtert



466 Literarische Besprechungen

wurden (S. 9-53). Die eigentliche Darstellung zerfillt in einen philoso-
phischen und in einen mehr theologischen Teil. In ersterem wird behandelt:
1. « Das Wesen und die Aufgaben der Sprache» (S. 54-64); 2. « Gespro-
chene, gehérte und geschriebene Sprache » (S. 64-66) ; 3. « Die Probleme der
Bedeutung » (S. 67-86); 4. « Genesche Probleme» (S. 86-102); 5. « Die
Bestandteile der Sprache » (S. 102-155); 6. « Der uneigentliche Gebrauch
der Sprache» (S. 155-157); 7. « Einordnung dieser sprachphilosophischen
Ausfiihrungen in das System der Sprachwissenschaften des hl. Thomas
von Aquin» (S. 157-159); 8. « Die Quellen der Sprachphilosophie des
hl. Thomas» (S. 159-183); 9. «Die Stellung des hl. Thomas in der
Geschichte der mittelalterlichen Sprachphilosophie » (S. 183-203). Der
zweite Teil befaflt sich mit der « Anwendung der Sprachphilosophie auf
Probleme der Theologie » und zwar zunédchst unter dem methodischen
Gesichtspunkt (S. 204-212), dann aber auch in bezug auf das Dogma
selbst : Namen Gottes, Gebet, Offenbarung, Logoslehre, Sprache der Engel,
Sprache und Sakrament, Wortsiinden und Sprachenwunder (S. 213-248).
Dem Ganzen ist noch ein ausfiihrliches Namen- und Sachregister beigefiigt.

Aus dieser knappen Inhaltsangabe diirfte ersichtlich sein, welch groBe
Fiille an Fragen in vorliegendem Buche besprochen wird. In der Tat hat
es der Verf. verstanden, wichtiges Material iiber die Sprachphilosophie
bei Thomas geschickt zusammenzustellen. Besonders ausfiihrlich wird
die Lehre des Aquinaten iiber die Sprachgebilde, bzw. -formen dargelegt.
Allerdings hitte auch hier die eigentliche Funktion der sprachlichen Formen
klarer herausgestellt werden koénnen, zumal die Thomasschriften dazu
reichlich AnlaB3 bieten. Was z. B. iiber das so zentrale Phinomen des
Satzes gesagt wird (S. 107-110; 146-150), ist in dieser Hinsicht etwas
diirftig. Uberhaupt 148t M.s Buch eine tiefer schiirfende, iiber das bloB
beschreibende Referat hinausgehende Verarbeitung des Stoffes vermissen.
So wirken die Kapitel iiber die geistesgeschichtlichen Zusammenhidnge
ziemlich unbefriedigend, zumal hier fast nur sekundéare, z. T. lingst iiber-
holte Literatur benutzt wird. Ja, gegen die von M. versuchte Thomas-
deutung selbst muBl ein grundlegender Einwand erhoben werden. Auf
Grund seines bei einer historischen Interpretation nicht unbedenklichen
Ausgangspunktes von der modernen Problemlage her kommt der Verf.
dazu, die iibrigens allzu empiristisch aufgefalite Sprachpsychologie aus
dem Gebiete der eigentlichen Sprachphilosophie auszuschlieBen, weil sich
diese im Gegensatz zur erstgenannten weniger mit den psychischen Vor-
giangen und Bedingungen des Sprechens, Verstehens usw. als mit den
«Gebilden dieser Akte », vornehmlich unter formal-grammatischem Gesichts-
punkt zu beschaftigen habe (S. 16-20; vgl. S. 64; 157-159). Diese Ein-
engung des sprachphilosophischen Bereiches diirfte jedoch mit der genuinen
Auffassung des hl. Thomas kaum vereinbar sein. Abgesehen davon, daB
eine Absonderung der Psychologie von der Philosophie, wie sie M. zu
vertreten scheint (vgl. S. 17), dem ganzheitlichen Charakter des thomi-
stischen Denkens widerspricht, widmet der Aquinate gerade der dynamisch-
psychologischen Seite des Sprachgeschehens («locutio»), den Akten und
Funktionen des duleren, wie des inneren Sprechens seine besondere Auf-



Literarische Besprechungen 467

merksamkeit (s. hierzu unsere Darlegungen iiber « Erkennen und Sprechen
bei Thomas von Aquin» in dieser Zeitschrift, Jahrg. 15 [1937] 192 ff.,
sowie iiber « Das duBere Sprechen und seine Funktionen nach der Lehre
des hl. Thomas von Aquin », ebd., Jahrg. 16 [1938] S. 393 ff.). Zudem gerit
M. mit sich selbst in Widerspruch, indem er die Sprache «im Geiste des
Aquinaten » — tatsdchlich aber in fast psychologistischer Weise — als
«das Zeichen unserer Seelenzustinde» definiert (S. 58). Auch sonst
begegnen wir bei ihm einer Vermengung der Aspekte, so vor allem bei
Behandlung des Bedeutungsproblems, wo der psychologische und der
gestandlich-intentionale Gesichtspunkt nicht klar genug geschieden wird
(S. 68 f.; 78; 116; hieriiber, wie iiber andere Einzelfragen s. den eben
zitierten Aufsatz « Das 4uBere Sprechen und seine Funktionen », S. 393 ff.).

Was nun die duBere Gewandung der Arbeit betrifft, so fillt dem Leser
die ungewdhnlich groBe Zahl der Druckfehler auf. So finden sich S. 47
Anm. 5 in einem freilich italienischen Text allein 6 Versehen ; Eigennamen
werden oft falsch wiedergegeben (S. 19 und S. 250 Getzmann statt Gutz-
mann oder S. 21 Anm. 1 und S. 249 Boéal statt Bréal). Die Zitationsweise
ist ungenau und oft ungebriuchlich (z. B. S. 77 Anm. 1 : Qu. VII, De simpl.
div. essent., a. 4 fiir Pot. q. 7 a. 4 ad 1). AuBerdem macht sich die
Verwendung von « apokryphen », bzw. sicher unechten Schriften, wie des
Kommentars « In Genesim » (vgl. bes. S. 86 ff.), storend bemerkbar, weil
dadurch die Interpretation der thomistischen Lehre nicht nur unnétig
erschwert, sondern auch verfilscht wird. Insbesondere VermiBt man die
Wiedergabe der wichtigeren Texte aus Thomas, wihrend die ausfuhrhche
Zitation moderner Schriftsteller oft iiberfliissig erscheint.

Indessen liegt es uns fern, den hohen Wert in Frage stellen zu wollen,
den M.s Arbeit schon deshalb besitzt, weil sie zum ersten Male eine ein-
gehende Deutung der Sprachphilosophie des Doctor communis zu geben
versucht. Neuland zu bearbeiten, ist immer eine schwierige Aufgabe,
und bei der Fiille des Stoffes lassen sich Einseitigkeiten kaum vermeiden.
Wenn wir diese soeben kenntlich zu machen suchten, so geschah es nur,
um den Leser in jene Richtung zu weisen, in der ihm das Studium dieses
Buches groBen Nutzen bringen kann. In dankbarer Anerkennung der
geleisteten Arbeit darf man sich von dem anregenden Buch eine reiche
Befruchtung der heute so dringend gewordenen Diskussion iiber die
Sprache und ihre Erscheinungen versprechen.

Maria Laach. V. Warnachk O.S. B.

M. Picard : Die Grenzen der Physiognomik. Mit 30 Bildtafeln. —
Erlenbach-Ziirich. Eugen Rentsch Verlag. 1937. 192 SS.

Max Picard hat in seinen beiden Biichern « Das Menschengesicht »
und «Die Flucht vor Gott» mit staunenswert feiner Beobachtungsgabe
eine Geschichte des menschlichen Gesichtes geschrieben, die wenig erfreu-
lich ist. Der innere Abfall des Menschen von Gott macht sich auch nach
auBen, und besonders im Gesichte bemerkbar. Das Menschengesicht hat

Divus Thomas. 31



468 Literarische Besprechungen

mehr und mehr aufgehért, Gottes Ebenbild zu sein. Dadurch hat es sowohl
an Originalitit, als an Hoheit und Ruhe unsagbar viel eingebiit. Aber,
so kann man fragen, besteht denn zwischen dem AuBeren und dem Inneren
des Menschen ein solcher Parallelismus, daB3 das eine dem anderen genau
entsprechen muf3 ? Auf diese Frage antwortet Picard seinen Lesern in
dem neuen Buche, das zum dritten Male nur vom menschlichen Gesichte
handelt. Der Inhalt dieses Buches kénnte kaum besser zusammengefaBt
werden als der Verfasser es selbst tut mit der Stelle aus Ciceros tuskula-
nischen Disputationen (IV, 37): « Als Zopyrus, der sich damit briistete,
den Charakter eines jeden Menschen aus dessen AuBerem erkennen zu
kénnen, dem Sokrates begegnete und viele Laster aus ihm herauslas,
wurde er von allen ausgelacht — denn keiner hatte noch irgend eines
jener Laster bei Sokrates bemerken kénnen — nur nicht von Sokrates
selbst. Sokrates gab dem Zopyrus recht: er, Sokrates, sei allerdings mit
jenen Lastern auf die Welt gekommen, aber mit Hilfe der Vernunft habe
er sich ihrer entledigt ». Picard nimmt in diesem neuen Buche von dem
in den beiden ersten Gesagten kein Wort zuriick. Im Gegenteil, Stellen
wie folgende, bringen die Gedanken jener beiden sogar noch entschiedener
wieder : « Das Gesicht eines Menschen zeigt nicht nur das Bose, das von
diesem Menschen getan worden ist, sondern indem das Bdse in einem
Gesicht erscheint, wird zugleich alles Bose, das vom Siindenfall her daliegt,
aufgerissen, das Gesicht wird in jenen Anfang der Siinde zuriickgeworfen »
(145). Zweck dfeses Buches ist also nur, vor allen Ubertreibungen zu
warnen. Es verdient Bewunderung, mit welchem Feingefiihl Picard das
selbst der Heideggerschen Existentialphilosophie und einem Kierkegaard
gegeniiber tut. Die moderne Psychoanalyse begeht ein « Verbrechen » und
einen « Verrat », indem « sie den Triumph des Ebenbildes iiber den Abgrund
in einen Triumph des Abgrundes iiber das Ebenbild verwandeln will »
(140). Aus diesen wenigen Andeutungen ist schon erkennbar, daB der
Verfasser in seinem neuen Buche auch zu den wichtigsten Zeitproblemen
Stellung nimmt. Thn aber deshalb gleich zum Begriinder einer neuen
philosophischen oder theologischen Disziplin machen wollen, ist zu weit
gegangen. Picards Biicher sind reich an wahrer Weisheit. Allein diese
Weisheit ist keine streng philosophische. Der Fachphilosoph sowie der
eigentliche Theologe werden an einigen Stellen etwas abstreichen, an
anderen etwas hinzufiigen ; gleichwohl werden auch sie dem Verfasser
fiir wertvolle Anregungen dankbar bleiben. Wie man nicht zu Dante
greift, um sein philosophisches oder theologisches Wissen zu bereichern,
sondern vielmehr, um sich an dem, was einem sonst in wissenschaftlich
niichterner Form geboten wird, einmal auf andere Weise zu erfreuen, so
kann der Philosoph oder Theologe auch Picards neues Buch liebgewinnen,
weil er in ihm manches philosophische und theologische Gedankengut
iiberraschend schén ausgedriickt findet.

Rom (S. Anselmo). Matthias Thiel O. S. B.



Literarische Besprechungen 469

J. Messaut, O. P. : La philosophie de Léon Brunschvicg. Paris, Vrin
1938. 172 pp. ,

Le P. Messaut offre a ses lecteurs une initiation a I'idéalisme critique,
tel qu’il se présente dans lI'ceuvre d’un des philosophes les plus accrédités
de notre temps, M. Léon Brunschvicg. La premiére partie du livre, en quel-
ques paragraphes brefs et clairs, résume les théses essentielles du systeme,
considéré comme doctrine d’'immanence. Comme cet idéalisme comporte
de graves méprises sur la scolastique aristotélico-thomiste, méprises
particulierement dangereuses pour un systéme qui cherche ses plus pré-
cieuses confirmations dans I’histoire de P'activité intellectuelle, le P. M.
retrace, dans la seconde partie de son livre, les grandes lignes de la doctrine
authentiquement thomiste de 'immanence, dans ’ordre de la connaissance.

Des le premier chapitre, que complétent trois appendices plus détaillés
a la fin du volume, l'auteur dégage trés bien quelques-unes des influences
maitresses qui se conjuguent dans la philosophie de M. Brunschvicg. Des-
cartes apporte sa conception de la mathématique, comme archétype du
savoir : avec sa certitude, son intuition et son analyse, elle constitue la
méthode parfaite de vérification, elle assure le contrdle de I'idée par I'idée ;
elle s’accorde aussi avec les deux caractéres primordiaux de l'intelligence,
capacité infinie de progres et inquiétude perpétuelle de contrdle. Spinoza
ajoute le culte de la liberté parfaite de I'esprit, 1’élan vers une vie intérieure
plus pure et plus intense; & la seule force de l’esprit libre, sans aucune
régulation extrinséque, il appartient de prendre conscience de I'idée. Enfin
Kant, par ses exigences critiques, tempeére l'optimisme démesuré de Spi-
noza. D’autre part, mais a la maniére d'un réactif, ce que M. B. appelle
le réalisme n’a pas laissé¢ d’influer sur sa pensée ; le reproche capital de
verbalisme qu’il lui adresse englobe beaucoup plus que l'abus des dis-
cussions verbales : « Par verbalisme, explique le P. M., on entend ce procédé
qui consiste & voir dans la philosophie une élaboration du sens commun.
Tout part de la : le langage signe des idées, la primauté de l'ordre de l'on-
tologie sur celui de la connaissance, l’artificialisme syllogistique source
de la métaphysique, la perception sensible fondement de I'induction scien-
tifique, autant d’erreurs méthodologiques qui condamnent irrémédia-
blement les systémes qui s’en inspirent et les conduisent & une doctrine
inadmissible de la substance et de la transcendance. Philosophie et sens
commun s’excluent : telle est la premitre exigence méthodologique de
I'immanence. » '

Puis, le P. M. expose ce complexe original que forme l'idéalisme cri-
tique de M. B. Il étudie, d’aprés La Modalité du Jugement, 'acte de con-
naissance : le monde intelligible coincide avec I’Esprit lui-méme, la mesure
de l'intelligibilité étant I'intériorité ; I'intelligence prend possession d’elle-
méme par un acte de jugement qui unit et identifie deux rapports. Les
étapes de la philosophie mathématique présentent une premiére démons-
tration historique des théories brunschvicgiennes sur lintelligence et la
vérité ; c’est dans la pensée mathématique moderne seule que se trouvent
réunies les « conditions positives de la vérification » qui sont « la norme



470 Literarische Besprechungen

de la vérité ». Les notions d’expérience et de causalité sont analysées sui-
vant la méme méthode d’enquéte historique et critique dans L’expérience
humaine et la causalité physique ; M. B. entend y montrer que la vraie
science va de l'esprit & la matiére, non pas de la matiére a l'esprit; que,
certes, le monde extérieur existe, mais qu’il n’a aucun sens pour moi si
mon esprit ne le rend intelligible. « C’est I'activité de l'esprit, résume le
P. M., qui fait le monde intelligible — idéalisme — grace a une interpré-
tation mathématique des sensations vérifiant leur exacte teneur critique. »
Par les mémes procédés d’invterprétation de I'histoire, dans Le progrés de
la conscience dans la philosophie occidentale, M. B. élabore ses théories
esthétiques, morales et religieuses. « Le but de I'homme, conclut son inter
prete, est de se constituer, par la seule vertu de son jugement et de sa
réflexion ; ce progrés d’intériorisation aboutit & 'autonomie de la personne
et se développe dans une atmosphére de pleine liberté. »

Ces quelques notes, relevées au cours des analyses du P. M., ne pré-
tendent pas donner une idée, méme sommaire, de la philosophie de M. B. ;
elles indiquent seulement quelques-unes des questions qui sont abordées
dans ce livre. Il s’agit, au fond, de deux conceptions opposées de I'imma-
nence. Quelques philosophes choisiraient un autre point de confrontation ;
pour eux, il y aurait entre l'idéalisme critique et le thomisme une oppo-
sition plus radicale, qui porterait sur l'idée méme de substance et, plus
profondément encore, sur la doctrine de l'analogie de 1'étre. Il faut aller
jusque-la, semble-t-il, pour déceler la cause ultime des erreurs idéalistes ;
I'une des raisons de leur intérét est précisément qu’elles posent le probléme
métaphysique dans toute son ampleur. Le P. M. I'a noté d’ailleurs, & plus
d'une reprise. I’opposition qu’il signale, sans étre la plus fondamentale,
est trés exacte et fort importante. Aussi, I'auteur a-t-il parfaitement raison
d’exposer, en face de cette immanence, ou l'esprit serait créateur de son
objet, I'immanence thomiste, selon laquelle I'activité de l'esprit est assi-
milation vitale. Dans cette seconde partie de son livre, 'auteur présente
la doctrine du Docteur Angélique, suivant la ligne d’interprétation du
R. P. Garrigou-Lagrange et de M. Maritain. Elle est assez connue, pour
qu’il soit superflu de la résumer dans cette revue. On souhaiterait que
I’étude directe de saint Thomas, que le P. M. a faite soigneusement, apparat
davantage dans ses notes. Les deux parties de son livre se juxtaposent,
plus qu’elles ne se répondent ; mais, dans le cas, on ne saurait insister sur
cette critique, quand on a été témoin, lors du dernier Congrés international
de Philosophie, de la discussion ardente qui mit aux prises M. Léon Brun-
schvicg et M. Gabriel Marcel, et qu'on revoit encore les deux philosophes,
aprés de patients efforts de mutuelle compréhension, écarter les bras et
les laisser retomber, faire ce geste de renoncement de ceux qui désespérent
de se convaincre. Le P. M. a eu le grand mérite de défendre la philosophie
du sens commun contre son contempteur le plus apre, en un petit livre
précis, clair et ferme.

Fribourg. I. Chevalier O. P.



	Literarische Besprechungen

