Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 16 (1938)

Artikel: Hylosystemismus oder Hylomorphismus
Autor: Braun, H.M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762331

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762331
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Hylosystemismus oder Hylomorphismus ?
Von Dipl. Ing. H. M. BRAUN O. P., Walberberg.

Im Reiche der Natur konnen zwei Dinge, vorausgesetzt, daB es
sich nicht um &quivoke handelt, moglicherweise miteinander ver-
glichen werden, wenn sie dem gleichen ersten Subjekt inhirieren.
So hat es einen Sinn, wenn man sagt : « Dieser Mensch hat pechschwarze
Haare ». Keinen Sinn hitte aber eine Behauptung wie z. B.: «Die
Stimme jenes Opernsiingers sei von gleicher Michtigkeit oder Hohe
wie jener Berg ». Das erste Subjekt ist hier ndmlich nicht das gleiche :
bei der Stimme ist es ein Ton, eine Qualitas; bei der Bergeshohe
hingegen eine Substanz!. Ahnlich liegen nun auch die Verhiltnisse im
Geistigen, im Reiche der Wissenschaft. Zwei Theorien sind nur mit-
etnander vergleichbar, wenn sie sich auf den gleichen, und zwar formell
gleichen Gegenstand beziehen. Das weill auch Prof. Dr. Albert Mitterer.
Die Gleichheit der Gegenstinde ist, wie er selbst betont, die « grund-
legende Voraussetzung » 2 seiner weltbildvergleichenden Studien. Er
meint und glaubt es im 1. Kapitel des 1. Buches seiner Schriftenreihe
« Wandel des Weltbildes von Thomas auf heute»® bewiesen zu haben,
daf dem « thomasischen » # Hylomorphismus und seinem, dem modernen
Hylosystemismus, der gleiche Gegenstand zugrunde liegt. Dazu méchten
wir in Erginzung zu dem vor zwei Jahren in dieser Zeitschrift er-
schienenen Aufsatz des P. Alphons M. Well und des im ersten Heft
dieses Jahres veroffentlichten des P. Gallus M. Manser O. P. in folgender
Untersuchung Stellung nehmen.

Unsere erste Frage : Was ist diberhaupt der Gegenstand der moder-
nen Naturwissenschaft oder, wie M. sie nennt, der « Stoff-Physik » ?
M. hilt dafiir, daB der Gegenstand auch der modernen Natur-
wissenschaft, genau wie der «thomasischen » Naturphilosophie, die
«physikalischen Kérper»5, das «korperliche Wesen »8, die « physikalische

1 VII. Phys. c. 4.

2 Das Ringen der alten Stoff-Form-Metaphysik mit der heutigen Stoff-
Physik, Innsbruck (Tyrolia) 1935 (Sigel: WW 1), S. 47.

3 WWi1, S. 17.

4 Im Gebrauche von « thomasisch » bequemen wir uns im folgenden, wenn
auch widerwillig, der M.’schen Terminologie an.

5 WWir, S. 112. 6 WW i1, S. 18.



Hylosystemismus oder Hylomorphismus ? 421

Korpersubstanz »* sei. — Diese erscheine der modernen Physik aller-
dings immer mehr als «quasiarithmetisches, polymeres, hylomeres
Gebilde ... quasigeometrischer Gestaltdinge (Mittelding zwischen Welle
und Korpuskel) » 2. M. selbst meint, daB sie, die Korpersubstanz, sich
zunichst aus « Stoffsubstanz », diese Stoffsubstanz aber aus wigbarer
(oder auch unwigbarer) Urstoffsubstanz, diese wigbare (oder auch
unwigbare) Urstoffsubstanz wieder aus bewegter (oder auch unbe-
wegter) Urstoffsubstanz, und diese bewegte (oder auch unbewegte)
Urstoffsubstanz sich schlieBlich aus einer nicht mehr weiter gekenn-
zeichneten, wohl letzten Urstoffsubstanz konstituiere®. — Diesem
gleichen Gegenstand entspricht eine gleiche Aufgabe, ein gleiches
Wissenschaftsziel. Die moderne Naturwissenschaft hat erstens «das
natiirliche System der Korpersubstanzen » zu finden?® (z. B.: «Gold
ist ein atomistisches Energiesystem wvon Hylonen, bestehend aus
einerlei Atomen der Ordnungszahl 78») %, zweitens die Konstitution
der Korpersubstanzen zu finden ® («die Physik ist heute bereits eifrig
auf dem Wege, die [unter der Wesenskonstitution liegende] ? Urkon-
stitution der Protonen, Elektronen zu ergriinden ») 8 und hat endlich
drittens, wie M. meint, dem « Wesensartwandel der Kérpersubsfanzén 9
nachzuspiiren, ihn konstitutionell zu begriinden.

Nochmals : Gegenstand der modernen Naturwissenschaft, ebenso
wie der « thomasischen » Naturphilosophie, ist nach M. die « Korper-
substanz (substantia corporalis, s. corporea) » 1°.

DaB trotzdem nun die Ergebnisse, die Theorien so stark diver-
gieren, daB M. von einem «Physikende» und einer « Metaphysik-
wende » ' sprechen zu miissen glaubt, liegt einzig an der ganz anders
gewordenen Empirie. Die «wissenschaftliche» Empirie, welche an
Stelle der «ganz primitiven » 2, unzulidnglichen aristotelischen, bzw.
« thomasischen » trat, an Stelle eines vorwissenschaftlichen Tatsachen-

I WW 1, S. 33. — Wir nehmen vorerst selbstverstindlich an, da Mitterer
in Auseinandersetzung mit der thomasischen Naturphilosophie, ja Metaphysik
Begriffe wie « Wesen », « Substanz» u. a. nicht im vulgirsten und konfusesten

Sinne, sondern in wirklich philosophischer, wissenschaftlicher Bedeutung nimmt.
Anders wiirde er ja glatt an den Formulierungen des hl. Thomas vorbeireden.
2 WW i, S. 23.
3 A. Mitterer, Wesensartwandel und Artensystem der physikalischen Korper-
welt, Bressanone (A. Weger) 1936 (Sigel: WW 2), S. 130.

1 WW 2, S. 166. 5 WW 2, S. 160. 6 WW 2, S. 166.
7 WW 1, S. 51. 8 WW 1, S. 116. ® WW2, S. 19 (1. K).
1 WW 1, S. 33. 1 WW 2, 3. K. 2.

12 WW i1, S. 141; WW2, S 192



422 Hylosystemismus oder Hylomorphismus ?

bildes, das keine Anhaltspunkte fiir « empirische Zustandsgleichung
der Gase; Brownsche Bewegung; freiwillige Radioaktivitit ... ;
Spektralanalyse ; Beugung der Korpuskularstrahlen usw. » ! bot ; diese
wissenschaftliche Empirie sprengt selbst die « thomasische » Metaphysik.
Hat sie doch die « Kenntnis der physikalischen Kérperarten erweitert
(man kennt heute mehr Metalle und Nichtmetalle) » 2, uns eine bessere
Kenntnis der systematischen Stellung der Koérperarten innerhalb ihrer
Gattung verschafft (Wasser ist kein Element und Gold kein Elementat) 3,
— den Unterschied zwischen physikalischen Korpern und lebenden
sehen wir schirfer als damals 4. Die wissenschaftliche Empirie zwingt
« die Korper und andere Substanzen » durch ihre « Mikroskope, Spektral-
analysen, Wilsonkammern ... in einer Weise zu erscheinen, die [wie
M. meint] genauere Aufschliisse iiber die Korpersubstanz gestattet,
als sie die Empirie der unbewaffneten Sinne je gestatten konnte »5.
So die These M’s. —

Wir aber halten dafiir, daf, wenn M. gerade nun dieser « wissen-
schaftlichen » Empirie zwar nicht so sehr beziiglich des von ihr tatsichlich
gesichteten « Materials », wohl aber beziiglich threr Methodik etwas
kritisch machgegangen wire® oder auch nur die Einsichten moderner,
in diesen Dingen bewandteter Autoren sachlich erwogen hiite, er sehr
bald die Ungleichheit, ja Verschiedenheit des Gegenstandes der modernen
Naturwissenschaft und der Naturphilosophie eimes hl. Thomas hitte
konstatieren miissen.

Wohl ist es richtig, daBl auch der moderne Naturwissenschaftler
seine Erkenntnisse der Natur entnimmt, der gleichen Natur, gleichen
materiellen, gleichen Kérperwelt wie der hl. Thomas als Natur- ja als
Seinsphilosoph 7 : « Intellectus [enim] humani, qui est conjunctus cor-
pori, proprium objectum est quidditas sive natura in materia corporali
existens » 8. Materiell mag sich darum auch der Gegenstand der
modernen Naturwissenschaft, — vorausgesetzt, dal man nicht, wie
es in der These M’s geschieht, die organischen, die lebendigen Koérper
von vornherein von der Naturbetrachtung ausschlieft?, also den
naturwissenschaftlichen Koérper adiquat mit dem «leblosen » identi-

1 WW 2, S. 1092. 2 WW i1, S 3s. 3 WW 1, S. 36.

¢ WW i1, S. 37. 5 WW i1, S. 33.

8 Dies aber wird WW 2, S. 15, strikte abgelehnt.

? In III. Phys. 6, 2 sagt der Aquinate: « Scientia naturalis consistit circa
magnitudines et tempus et motum ... ; ergo ad naturalem philosophum pertinet

etc. ».
8 1. Sae. q. 84a. 7. ®» WWi, S. 18.



Hylosystemismus oder Hylomorphismus ? 423

fiziert !, — mit dem Gegenstand der « thomasischen » Naturphilosophie
decken. Aber formell ? Und das ist doch das Entscheidende !

Schon die Art und Weise wie, mit welchen Mitteln der moderne,
der « exakte » Naturwissenschaftler sein « Material » der Natur entnimmt,
ist doch eine ganz andere, ist eben eine im modernen Sinne «experi-
mendelle ».

Das Experiment, so wie es die moderne Naturwissenschaft, wie
es vor allem Physik und Chemie versteht, ist kein rein passives
Empfangen, Erfahren, kein bloBes «sein Ohr an die Natur legen »,
sondern ganz bestimmtes und darum auch begrenztes, aktives In-
erfahrungbringen, Eindringen, Ein-greifen in die Natur, und zwar im
buchstédblichen Sinne. Das Experiment ist primidr Hantierung, mensch-
liche Hand-lung. "'Ein Blick in ein Laboratorium iiberzeugt uns von
dieser Tatsache. Immer nimmt der Experimentator etwas von einem
Ort weg — mit seiner Hand oder mit einer Pinzette oder einem andern
Instrument, das seine Hand gebraucht — und bringt es an einen
anderen Ort. Die ganze, den Versuch anstellende, einleitende und
ausfithrende menschliche Tétigkeit ist nicht Schaffung neuer Natur-
krifte, Eigenschaften, Stoffe, sondern letztlich nichts anderes als
Umlagern, Umordnen gegebener und darum groBtenteils bekannter
Stoffe ; Herauslosung irgendwelcher materieller, bzw. korperlicher
Dinge (Energiequanten, Photone, Elektrone, Atome, Molekel usw.)
aus einem fritheren Verbande und Zuordnung zu einem neuen ; segre-
gatio und congregatio, Analyse und Synthese — nicht mehr. Und
diese Analyse und Synthese, dieses Experimentieren beginnt, — wie
Hugo Dingler, dessen bahnbrechenden Untersuchungen wir manche
Anregung verdanken 2, besonders hervorhebt, — bereits vor dem
eigentlichen Experiment, beginnt schon mit der Herstellung und Auf-
stellung der Apparatur und der Herstellung der Agenzien.

Aus diesem Sachverhalt ergibt sich nun aber zweierlei :

1. Kein einziges Experiment wird wesentlich ganz Anderes, Neues
zutage fordern. Aus sich schafft die raumzeitliche Umordnung keine
neue Qualititen und damit auch keine neue Substanz. Tritt irgend-
welche Reaktion ein, wird etwas anders oder ganz anders, so ist die
vom Experimentator bewerkstelligte andere Disposition nur Bedingung
und AnlaB. Die eigentlichen, wirkenden Formkrifte liegen in den

1 WW 1, S. 35.
? Besonders in seinem Werk « Das Experiment », Miinchen (E. Reinhardt).



424 Hylosystemismus oder Hylomorphismus ?

verwendeten, den gegebenen und bekannten Agenzien. Per se reali-
siert das Experiment, soweit es vom Experimentator abhingt, also
nur eine sonst vielleicht recht zufillige, unwahrscheinliche, akzidentelle,
raumzeitliche Ordnung, nicht aber — jedenfalls nicht unmittelbar —
den beabsichtigten physikalischen Vorgang, die gewiinschte chemische
Umsetzung. Das ist ausschlieBlich das Werk der Natur!. Die Natur
aber wird sich unter den «kiinstlichen » Bedingungen, eingepre3t in
jene « Gesamtheit konstanter Umstdnde », wie H. Dingler die Apparate
auch nennt, was die Grundstruktur angeht, nicht ganz anders zeigen
— deshalb, weil sie eben dieselbe ist. Sinn und Zweck, Leistung des
Experiments ist nicht, jahrtausendalte, allgemeinste Erkenntnisse und
Einsichten in den Fundamenten zu wandeln, sondern Bekanntes
schirfer, weil «isoliert», weil «fiir sich», und genauer, quantitativ
genauer, « exakter » sehen und erkennen zu lassen ; Nochnichtbekanntes,
fiir die Grundstruktur unserer Naturauffassung zwar Peripherisches,
Belangloses, fiir irgendwelche Spezialficher aber dafiir umso Bedeut-
sameres und vor allem fiir die praktische Bearbeitung, Ausbeutung,
Beherrschung der Natur, oft eminent Wertvolles uns finden, entdecken
zu lassen.

2. Das ganze Experimentieren, dieses gerade uns so eigentiimliche
Inerfahrungbringen der Natur, gibt aber — und das ist hier noch
entscheidender — wunserm Nachdenken und -sinnen iiber die Natur-
dinge und -vorginge eine ganz bestimmie Richtung. Ist ndmlich das
Experiment, dieses hervorragende Mittel moderner wissenschaftlicher
Forschung, von uns aus nichts anderes als ein Umlagern, Umordnen
von Stoffelementen, korperhaften Dingen, dann wird — das konnen
wir a priori sagen — gerade dieses auch im Vordergrunde unseres
gesamten wissenschaftlichen Interesses stehen. Alles Werden und
Vergehen mitsamt seiner qualitativen Mannigfaltigkeit wird dem
modernen Naturwissenschaftler, dem modernen Menschen nur als
« quantitative 1aumzeitliche Umlagerung letzter Baubestandteile » 2,
nur im Strukturzusammenhang irgendwelcher n-dimensionalen Raum-
zeitwelt ® verstindlich sein ; die mechanische, atomistische, die physi-
kalisch-chemische Natur- und Welterklirung, die Erklirung « von unten

1 So auch nach St. Albert in III. Miner. tr. 1, c. 9 («... tunc ipsa natura
operatur et non ars...»).

2 Vgl. Th. L. Haering, Philosophie der Naturwissenschaft, Miinchen 1923.

3 Joseph Meurers, Wilhelm Diltheys Gedankenwelt und die Naturwissen-
schaft, in: Neue Deutsche Forschungen, Abt. Philosophie, Berlin 1936.



Hylosystemismus oder Hylomorphismus ? 425

her » !, von der Materie und zwar der irgendwie greif-baren her, von
der causa materialis her, wird fiir den modernen Naturwissenschaftler,
auch wenn sein Spezialgebiet nicht g'erade das anorganische ist, allein
in Frage kommen, sich jedenfalls als Erstes und Gegebenes aufdringen.
Die Grundlagen aber sind problemlos geworden. Wenn er es, wie man
sagt, auch mit der ganzen Welt zu tun hat, faktisch faBt er und inte-
ressiert ihn in der Hauptsache nur die eine Seite : die faB-bare, die
quantitativ raumzeitliche.

Noch deutlicher wird dies, wenn wir nicht nur der Art und Weise,
wie der exakte Naturwissenschaftler seinen Gegenstand der Natur
entnimmt, dem Experimentieren nachgehen ; sondern auch der Art
und Weise (den Mitteln, mit welchen), wie er nun den gewonnenen
Gegenstand besieht, ansieht und wie er das gesichtete Versuchs- und
Beobachtungsmaterial auswertet, etwas nachspiiren. Seine Beobachtung
ist ndamlich vorwiegend eine messende und seine Auswerlung eine
rechnerische.

DaB dem Forscher durch Fernrohr und Mikroskop kein neuer
Sinn, der ihm eventuell Erkenntnisse bislang noch nicht erfahrener
Qualitdten vermitteln wiirde, verliehen wird, in sich seine Sinne auch
nicht gestirkt werden, unterliegt wohl keinem Zweifel. Der Gegenstand
wird nur deutlicher gemacht, d. h. stirker erhellt, niher an das Auge
geriickt : sein Bild verschirft. Wenn in den Forschungsstitten darum
von diesen und dhnlichen Instrumenten so ausgiebig Gebrauch gemacht
wird, dann primdr gewohnlich nicht deshalb, weil man tiefer in die
qualitative Mannigfaltigkeit als solche eindringen mdchte, sondern
um die Dinge und Vorginge in der Makro- und Mikrowelt nicht nur
zu fassen, sondern genau, quantitativ raumzeitlich genau, «exakt»
zu fassen. Quantitativ genaue Beobachtung, Fassung ist aber nichts
anderes als eben messende Beobachtung, Messung, d. h. GréBenver-
gleichung : die GréBe des zu Messenden wird mit der des MaBes ver-
glichen. MaB und zu Messendes miissen darum auch von gleicher Art
sein, miissen zur « Deckung» gebracht werden kénnen 2 Dies aber
setzt notwendig eine gewisse, im absoluten Sinne natiirlich nie fest-
stellbare Konstanz des MaBes, des Prinzips der Messung voraus.
Eigentliches MaB, UrmaB ist deshalb auch die Einheit ; im abgeleiteten
Sinne der I cm, das I gr, die 1 sec® Letztlich interessiert ja den

v Alwin Mittasch, Katalyse und Determinismus. Ein Beitrag zur Philosophie
der Chemie, Berlin (Springer) 1938.
2 g, X. Metaph. 2, 1954. 3 1. c. 1944.



426 Hylosystemismus oder Hylomorphismus ?

Naturwissenschaftler bei seiner messenden Beobachtung, bei dieser
genauen, «exakten» Feststellung nicht so sehr die gemessene, die
gefaBte GroBe, sondern das « Wievielmal mehr » 1.

Diese MeBresultate, diese Zahlenwerte (die Benennung ist nicht
das Formale) werden dann bekanntlich in eine zwei- oder mehrreihige
Tabelle verzeichnet, — links die sog. unabhingige, rechts die abhingige
Variable —, graphisch dargestellt und rechnerisch ausgewertet. Nach
mehr oder weniger komplizierten Methoden, die letztlich, wie man
sagt, im Prinzip der Einfachstheit begriindet sind, sucht man den
Differentialquotienten oder auch das Integral zu ermitteln, die in
gewisser Anniherung dem tatsiichlichen Befund entsprechende Funk-
tionsgleichung, das « Gesetz ».

DaB solche Gesetze, daB die auf diesen Gesetzen griindenden
Theorien formell in keiner Weise etwas iiber Sein und Wesen, Werden
und Vergehen aussagen koénnen, diirfte einleuchten. Aus sich reichen
diese Gesetze und Theorien nicht weiter als eben Messung und Rechnung :
ihr eigentlicher Gegenstand ist die Natur, die Welt nur insofern sie
« verzahlbar » ist. Wie wir bereits beim Experiment nun feststellen
konnten, beeinfluBt aber die Praxis, die Handlung (Hand-lung), die
wissenschaftliche Haltung in entscheidender Weise. Auch Messen ist
eine Hantierung, Rechnen in etwa ebenfalls. Die meisten Naturwissen-
schaftler werden darum faktisch ganz entsprechend der Arbeitsmethode
ihres Spezialgebietes auch «naturphilosophisch » die Welt unter &hn-
lichen Aspekten sehen, bemessen und bewerten. Sie werden, ohne
daB ihnen je die praktisch vollzogene Sichtung und Abstraktion recht
zum BewuBtsein kommt, die wirkliche Welt mit der in Astrograph,
Spektroskop, Mikroskop, Wilsonkammer, Photozelle usw. eingefangenen,
mit irgendwelcher Skala « zur Deckung gebrachten », in irgendwelche
Formeln oder Funktionsgleichungen «ausgedriickten » identifizieren,
— den nichterfalten Restbestand aber eliminieren, negieren. Riifner
hat wohl recht, wenn er schreibt : « Physik und Chemie sucht nicht
das spezifische Wesen des Seienden, sondern errechnet nur das Aqui-
valent des einen fiir das andere, um die gegenseitigen Abhingigkeits-
verhiltnisse festzulegen » 2. Fiir einen modernen Naturwissenschaftler
ist, so lesen wir auch in der zur Debatte stehenden These, die durch
die Stereoformel definierte Wesenskonstitution der physikalischen Korper-

1 Th. L. Haering.
2 Vinzenz Riifner, Die Natur und der Mensch in ihr, Bonn (Hanstein) 1934.



Hylosystemismus oder Hylomorphismus ? 427

substanz nicht mehr eine « Resultante » von Urstoff und Wesensform,
sondern ein atomistisches Energiesystem von Materieteilchen ; der
Wesensartwandel hat raumezeitlichen Charakter 1.

Steht man aber nur ein klein wenig iiber dieser modernen wissen-
schaftlichen Methode, dieser experimentellen Methode ; priift man
nur ein klein wenig deren faktische und theoretische Reichweite, so
liBt sich, ohne auch nur im entferntesten die ungeheuren Leistungen
auf den, derselben eigentiimlichen Gebieten schmilern zu wollen, doch
z. B. folgendes behaupten :

1. Die «physikalischen » Definitionen irgendwelcher Beschaffen-
heiten oder Vorginge sind in der Regel nichts anderes als MefB- und
Rechenanweisungen. Angegeben wird, was man praktisch, was man
rechnerisch an die Stelle dieser oder jener Eigenschaft, dieses oder
jenes Vorgangs setzen kann. « Wenn ein Korper in 2 Sekunden
10 Meter zuriicklegt, so sagen wir wohl, seine Geschwindigkeit sei 5 ;
dabei haben wir aber keineswegs einen Weg durch eine Zeit dividiert,
wie man kurz sagt ; denn eine solche Operation hitte in der Tat keinen
Sinn. Aber jede dieser GréBen hat auBer ihrer qualitativen Bestimmung
auch eine quantitative, die durch die MeBzahl gegeben ist; und die
Division, die wir ausfithren, bezieht sich gar nicht auf Weg und Zeit,
sondern lediglich auf die beiden MaBstibe derselben». So Exner 2.
Und wenn darum unter anderm Th. Wulf S. J. in seiner « Physik »
schreibt : «f = m . A. Dieses auBerordentlich einfache Gesetz enthilt
unsere gesamte Bewegungslehre »3, so ist Ahnliches zu sagen. Was
wirklich Kraft und Bewegung ist, lehrt diese « Gleichung » nicht. Kraft
ist doch nicht jener Komplex, jenes «Produkt» von MaBe mal
Beschleunigung ! Kraft wird im Experiment direkt iiberhaupt nicht
festgestellt ; nur deren raumzeitliche Auswirkung wird gemessen und
selbst sie nicht in ihrer wirklichen Kontinuitit, sondern nur als
« Momentanbeschleunigung » 4,

2. Experiment, Messung, Funktionsgleichung kénnen nicht einmal
iiber Dinge und Erscheinungen, welche naturgemiB noch im Vorder-
grund der naturwissenschaftlichen Betrachtung stehen, etwas Formelles
und in diesem Sinne Wesentliches aussagen. Was da z. B. unter Raum

1 WWi, S. 51; WW2, S, 44, 45.
2 Nach Th. L. Haering.

3 Freiburg (Herder) 1929.

4 Th. L. Haering.



428 Hylosystemismus oder Hylomorphismus ?

und Zeit verstanden wird, ist, wie schon vor Jahren M. de Munnynck O.P.
in einem Referat zu M’s Arbeiten bemerkte, etwas ganz anderes, ist
nicht unser Raum und unsere Zeit, sondern eben nur ein rechnerisches
Aquivalent . In der Raum-Zeit-Welt der Relativititstheorie treten
die sie konstituierenden Begriffe Raum und Zeit nicht mehr in ihrer
Eigen- und Selbstindigkeit auf: Raum und Zeit sind zu Einem ver-
schmolzen 2. Dasselbe gilt vom Kraftbegriff und vom Begriff der
Masse. « Was uns den Eindruck von Kriften vortiuscht, ist die Buckel-
natur der Welt », meint A. Wenzl 3. GewiB, rechnerisch kann ich die
schwere und trige Masse einander gleichsetzen, kann ich Energie der
Masse gleichsetzen, kann ich alles Qualitative als Struktur in einen
x-dimensionalen Raum projizieren ; uns geht es aber primir um die
Wirklichkeit.

3. Wenn aber nun gar die moderne Naturwissenschaft iiber seins-
philosophische Wirklichkeiten und Begriffe, iiber Kausalitit, Substanz
usw. etwas ausmachen will, so geht das ganz entschieden iiber ihre
Kompetenzen hinaus. Born meint: « Wenn es prinzipiell unmdglich
ist, alle Bedingungen (Ursachen) eines Vorgangs zu kennen, so ist es
leeres Gerede, zu sagen, jedes Ereignis habe eine Ursache». Und
Heisenberg behauptet : « Weil alle Experimente den Gesetzen der
Quantenmechanik unterworfen sind, so wird durch die Quanten-
mechanik die Ungiiltigkeit des Kausalgesetzes definitiv festgestellt » 4.
Was das Experiment feststellt, ist doch nur das « Wenn ... dann »,
nicht formell das Warum ! Und wenn unsere Messungsmethoden des-
halb, weil sie die Messung selbst beeinflussen und stéren, wie man sagt,
im Subatomaren nur zu ungefihren Resultaten fithren ; fiir die Wahr-
scheinlichkeit einer Vorausberechnung also praktisch eine Grenze
gesetzt ist, — wie man glaubt, sogar eine uniiberbriickbare, eine Grenze,
die vor der GewiBheit liegt —; so ist doch damit noch keineswegs
ein bloBer « Wahrscheinlichkeitszusammenhang » gegeniiber dem Kausal-
zusammenhang erwiesen. Nur «rechnerisch » komme ich schon mit

1 Unsere Zeit « ist zwar eine Dimension, aber nicht einfach », wie sehr fein
Nicolai Hartmann bemerkt : « die vierte neben den drei Raumdimensionen ...,
sondern eine sehr eigenartig ausgezeichnete, durch ein fundamentaleres Wesen
von allen anderen grundverschiedene Dimension». — « Zeitlichkeit und Sub-
stantialitit », in : Blatter fiir Deutsche Philosophie 1938-1.

2 Joseph Meurers.

8 Metaphysik der Physik von heute, Leipzig (F. Meiner) 1934.

8 Nach E. Zimmer, Umsturz im Weltbild der Physik, 1934.



Hylosystemismus oder Hylomorphismus ? 429

statistischen Gesetzen und Wahrscheinlichkeitsansitzen aus. Ubrigens
ist Planck gerade der Meinung, daB die statistischen Gesetzlichkeiten
auf das Walten «wirklicher Gesetzlichkeiten » hinweisen, die ihrer-
seits aber sicher nicht auf Statistik beruhen!. Und « Unbestimmt-
heiten und Unschdrfen miissen auf jeder Stufe des Geschehens vor-
handen sein, damit héhere Kausalitit in der Rangfolge des Wirkens
eingreifen kann » 2.

Dasselbe miissen wir aber auch M. gegeniiber sagen. Es wird
behauptet : « Physikalisches Licht kann heute als (unwigbare ?)
Substanz neben die wigbare Materie gestellt werden, wenn wir nach
der allg. Relativititstheorie annehmen, daB jede Energie, also auch
das Lichtquant, Masse hat (E = m . ¢*) und so grundsitzlich wigbar,
bzw. auf wigbare Materie riickfiihrbar ist»3. An anderer Stelle ist
sogar von einem Wesensartwandel der Korpersubstanz in Energie und
umgekehrt * die Rede ; ja « Korper entstehen — mitunter ausschlie-
lich — aus Emergie» und «umgekehrt werden zuweilen Koérpersub-
stanzen entkorpert » 5.

Wir erwidern : Mathematik ist keine Seinslehre und die Substanz
als solche ist experimentell {iberhaupt nicht faBbar ; sie ist, wie PleBner
ausfiihrt, nicht einmal der Inbegriff der aus ihr emanierenden Eigen-
schaften ®, kann also nur erschlossen werden. Uber diese Wirklichkeiten
kann also per se die moderne Naturwissenschaft in keiner Weise ent-
scheiden. Sie fallen formell nicht unter ihr « objectum formale quod »,
ihr Sehfeld ; denn der eigentliche Gegenstand der modernen Natur-
wissenschaft — dies diirfte diese Untersuchung wohl ergeben haben —
sind nun einmal nicht die « kirperlichen Wesen », nicht die « Korper-
substanz (substantia corporalis) ».

Im iibrigen wird man aber auch bei den Naturwissenschaftlern
von Fach nur wenige, vielleicht nicht einmal einen einzigen finden,
der bei niichterner Erwigung Behauptungen wie z. B. : « Das Arbeiten
mit Mikroskop und Wilsonkammer gestatte einen genaueren Aufschlufl
iiber die Kérpersubstanz »?, die moderne Physik lehre eine « Hylomere
Konstitution » und zwar Wesenskonstitution der physikalischen Korper-
substanzen 8, ihre Sache sei es, die unter der Wesenskonstitution liegende
« Urkonstitution » der Korpersubstanzen zu finden®, die moderne

1 Nach 4. Mittasch. * A. Mittasch. 3 WW 2, S. 133.

+ WW 2, S. 8. 5 WW 2, S. 103.

8 Helmuth Plefner, Die Stufen des Organischen und der Mensch, Berlin 1928.
T WW i, S. 33. 8 WW 1, S. 69. ® WW 1, S. 116.



430 Hylosystemismus oder Hylomorphismus ?

Physik weise in der Umsetzung von Natronlauge mit Salzsiure eine
« Transsubstanttation » ¥ nach usw., usw., unterschreiben wiirde.
Wenden wir uns nun den zeitgendssischen Autoren zu. Was geben
sie als Gesgentand der modernen Naturwissenschaft an, welche Aufgaben
schreiben sie ihr zu ? In dem bekannten Lehrbuch der Physik von
Miiller-Pouillets heillt es: « Aufgabe der Physik ist die Ergriindung
des kausalen Zusammenhangs der Naturerscheinungen». Im Hand-
buch der Physik von P. Wessel ? lesen wir : « Die Physik ist derjenige
Zweig der Wissenschaft, welcher die GesetzmiBigkeit der unbelebten
Natur erforscht ». Eggert, der Berliner Physiker, schreibt in seinem
Lehrbuch der physikalischen Chemie : « Die Chemie befaB3t sich mit
dem Aufbau der Materie in groBen Ziigen ; die physikalische Chemie
erstrebt auBerdem ein tieferes Eindringen in die Einzelheiten der
Atome, Molekiile und Aggregatzustinde der Materie usw.» Davon,
daB also die Korpersubstanz Gegenstand moderner Naturwissenschaft
genau wie der « thomasischen Naturphilosophie sei, da} die Ergriindung
der unter der Wesenskonstitution liegenden Urkonstitution ihre Auf-
gabe sei, ist keine Rede. Doch sind die Bestimmungen im iibrigen
recht vage. Genaueres iiber die « Eigenart des naturwissenschaftlichen
Denkens ... » erfahren wir aus einem Artikel des Prof. Dr. Sombart,
den die Zeitschrift fiir angewandte Chemie bereits im Jahre 1930
brachte ®, der aber im wesentlichen auch heute noch gelten diirfte.
« Die neueste und allerneueste Naturwissenschaft », hei8t es da, « hat
mit den Begriffen Ursache, Kraft, Substanz aufgeriumt ... Wir
finden an jedem Orte nur wechselnde Zustinde, nirgends einen sub-
stantiellen Triger, an dem sie haften, der sie mit sich forttragen kénnte.
Die moderne Physik ist nicht die Physik des Stoffes, sondern eine
Physik des Feldes. Dieses aber ist nur ein Inbegriff aller im Raume
vorhandenen Zustinde, nicht ein substantieller Ather, dessen Zustinde
sie wiren» 4. Fiir die moderne Naturwissenschaft gibt es also kein
Kausalitits- und kein Substanzproblem : keine Metaphysik. « Der
Geist wird ausgetrieben », die Natur entwest. — Dann setzt die positive
Arbeit ein: «die toten Erscheinungen werden duBerlich geordnet ».

1 Trid. Sess. 13, can. 2 : « ... conversio [sc. panis et vini] convenienter et
proprie a sancta catholica Ecclesia transsubstantiatio est appellata». Und eine
solche, allerdings bislang nur partielle, hat nach M. also die moderne Physik
nachgewiesen ! WW 2, S. 36.

2 Miinchen 1938. 3 Nr. 2.

4 Moritz Schlick, Naturphilosophie, in: Max Dessoir, Lehrbuch der Philo-
sophie.



Hylosystemismus oder Hylomorphismus ? 431

Das aber geschieht in drei Stufen. — Die erste, die « Elementarisierung »
oder Atomisierung : Zuriickfithrung der Erscheinungsmasse auf Ele-
mentargestalten, Elementarquanten und Elementarvorginge. — Die
zweite : die « Quantifizierung ». « Sie ist das Ziel aller ‘Naturerkenntnis’,
deren Grundsatz — im Gegensatz zu aller echten Philosophie von
Aristoteles an — es geworden ist, daB ein Erkenntniszusammenhang
in der wirklichen Welt nur gefunden werden kann, soweit qualitative
Bestimmungen auf quantitative zuriickgefithrt werden ». — So Herm.
Weyl!. Oder: «Das Ideal naturwissenschaftlichen Erkennens ist :
die anorganisch-materielle Wirklichkeit in ihrem Tatbestande im
Ganzen wie im Einzelnen stets als Produkt gesetzmiiBiger, rein quanti-
tativ-riumlicher Umlagerungen (Bewegungen) letzter unverinderlicher
Baubestandteile der Materie zu begreifen ». Erreicht wird aber dieses
Ziel durch Eliminierung der Materie, der Kraft und der rdumlichen
und zeitlichen Qualititen aus dem vorwissenschaftlichen Weltbilde. —
So Th. L. Haering. — Das naturwissenschaftliche Denken entspricht
eben, wie wir bereits sahen, dem naturwissenschaftlichen Arbeiten,
dem Experimentieren. — Nun die dritte und letzte Stufe : die « Mathe-
matisierung » oder das « Abbilden der physikalischen Operation durch
eine mathematische », wie K. Bennewitz in einem spiteren Aufsatz
der gleichen Zeitschrift meint 2. Die beobachteten Tatsachen werden
« funktionalisiert » und deren GesetzmiBigkeit dem Verstindnis in
Form von Differentialgleichungen niher gebracht. Die Naturgesetze,
die auf diese Weise herauskommen, sind selbstverstindlich keine
« absoluten », sondern nur ungefihre, nur statistische. « Wenn diese
oder jene Bedingungen erfiillt sind, ist es wahrscheinlich, daB dieses
Ereignis ungefihr eintritt » 3. Nicht ganz mit Unrecht schreibt darum
auch Ing. O. Gohler: « Heute ist Wissenschaft, was in einférmigen,
kraftlosen, spielhaften Gang einer rechnerisch sich abwickelnden
Gleichung sich regelt und erschopft, die billig Exaktheit produzieren
und wohlfeil Weisheit verteilen kann. An ihrer Wiege steht nicht
die sinnvolle Gestalt der in qualitativen, organischen Gliederungen
ringenden und sich befreienden Natur, sondern ein mit dieser wesens-
fremdes, unorganisches, frei erfundenes, durch keinerlei Beweismittel
gestiitztes, aus rein spekulativen Motiven entsprungenes Schemnwesen,

1 Philosophie der Mathematik und Naturwissenschaften, im Handbuch der
Philosophie 2 (1927), A. 100.

2 43. Jahrg., Nr. 23,

3 H. Poincaré, Der Wert der Wissenschaft.



432 Hylosystemismus oder Hylomorphismus ?

das Atom ... »!. H. Dingler aber stimmt dem bei, wenn er in seinem
letzten Werk ausfiihrt : « Jetzt ist die Mathematik nicht mehr ein
Hilfsinstrument, mit dem man die anderweitig gefaliten Gedanken
nur symbolisch einfingt, um dann mit ihrer automatisierten und des-
halb vor gewissen Fehlern schiitzenden Methode Konsequenzen daraus
zu ziehen ; sondern mehr und mehr wird sie die Sache selbst. Die
eigentliche denkerische Forschung in der Physik spielt sich nicht mehr
in dem vormathematischen Gebiete ab, die Mathematik zieht nicht
mehr nur die logischen Konsequenzen dieser Forschung, sondern die
Forschung geschieht an den mathematischen Formeln selbst » 2. Das
Ideal Descartes, die absolute Gleichsetzung des physikalischen und
des mathematischen Korpers, ist also bis zur Grenze verwirklicht ® ;
die Tendenz geht, wie Meurers bemerkt, dahin, alles auf Raum und
Zeit zuriickzufiihren.

Wir geben nun gerne zu, daB, was wir vom Experiment sagten,
was in dem zitierten Aitikel der « Zeitschr. fiir angew. Chemie » und
was von Th. Haering, Bennewitz, Gdhler, Dingler, Meurers u. a.
behauptet wird, in erster Linie fiir Physik und Chemie gilt; nicht
aber, jedenfalls nicht in dem MaBe, fiir die Biologie und die verwandten
Wissenszweige. Da aber M. diese gerade, wie wir schon einmal
bemerkten, aus seinen weltbildvergleichenden Studien ausschlieBt,
kénnen und miissen fiiglich auch wir davon absehen. — Im iibrigen
erkennen selbstverstindlich auch wir den Argumenten ex auctoritate
nur bedingten Wert zu 4, werten sie nur als Bestitigung der vorher
analysierten Tatsachen.

Nun die Quintessenz ®: Die Erkenntnis, wie sie die modernen
Naturwissenschaft betreibt [Naturwissenschaft also im engen Sinne],
ist ein rein duBerliches «Begreifen » der Dinge, ist Erkenntnis « von
auBen », ist Teilerkenntnis, d. h. sie bedeutet eine Beschrinkung auf
das eine Merkmal : GroBe. Indem die Naturwissenschaft eine Menge,
eine Zahl [z. B. « Ordnungszahl »] fiir Eigenschaften der Erscheinungen
ausgibt, hat sie eine formale, einseitige Beziehung an die Stelle des
mannigfaltigen Ganzen gesetzt. Die Naturwissenschaft verzichtet auf

1 Wissenschaft, ihr unabwendbarer Verfall und ihre seinsbedingte Erkenntnis-
welt, Leipzig (Otto Hillmann) 1937.

2 Die Methode der Physik, Miinchen (Ernst Reinhardt) 1938.

3 Vgl. Bernhard Jansen S. ]., Descartes, der Vater der heutigen Philosophie,
in: Stimmen der Zeit 1927.

$Cfr. I q. 1 a. 8 ad 2.

5 Im gleichen Artikel der Zeitschr. f. angew. Chemie.



Hylosystemismus oder Hylomorphismus ? 433

Wesenserkenninis. Das Wesen der Natur ist fiir sie unerkennbar. —
Fast kindlich mutet der Glaube an, daB wir durch die unerhérten
Entdeckungen der letzten Jahrzehnte diesem Wesen auch nur einen
Schritt niher gekommen seien. Man weill jetzt (bis auf weiteres),
daB in einem Atom negativ geladene Elektrone kreisen [?], daB die
Aussendung von Strahlen diskontinuierlich erfolgt ... hinter dem
sichtbaren Spektrum fand man die Ultrastrahlen, dahinter die Réntgen-
strahlen, dahinter die Gammastrahlen ... doch was «weill » man von
ihnen ? DaB jede Art um einige « Oktaven » héher liegt, d. h. rascher
schwingt als die vorhergehende. Das heif}t : man weiB gar nichts mehr,
aber man kann einen immer gréBeren Teil der Natur berechnen.
Auflosung der Natur in Zahlen : das ist der « Stnn » der modernen Natur-
wissenschaft ... und die Einsicht, die den Faust zur Verzweiflung
brachte : «daB wir nichts erkennen kénnen » ist [auch] heute [noch]
bei allen [?] maBgebenden Naturforschern, welche das Erbe der New-
tonschen Weisheit angetreten haben, verbreitet. Newton hat den
richtigen Standpunkt des Naturforschers ein fiir allemal festgelegt in
den Kklassischen Worten : « Hactenus phaenomena caelorum ... per
vim gravitatis exposui, sed causam gravitatis nondum exposui. Oritur
utique haec vis a causa aliqua ... Rationes vero harum gravitatis
proprietatum ex phaenomenis nondum potui deducere ! et hypotheses
non fingo. Satis est quod gravitas revera existat et agat secundum
leges a nobis expositas»2. Robert Mayer aber sagt dhnlich: « Was
Wirme, was Elektrizitit usw. dem inneren Wesen nach sei, weil} ich
nicht ; sowenig als ich das innere Wesen der Materie oder irgendeines
Dinges iiberhaupt kenne ... »?2

Die moderne naturwissenschaftliche, besser vielleicht gesagt die
modern physikalische Weltbetrachtung, ist also — das diirfte nun
evident sein — tatsichlich nur eine Teilbetrachtung. Sie sieht nicht
die ganze Welt, und das, was sie sieht, sieht sie mur unter einem ganz
engen Gesichiswinkel : Sie erfaft dirvekt einzig und allein die quantitative
Schicht und diese nur als mef- bezw. verzahlbare.

Man irrt sich also, wenn man meint, der Gegenstand der modernen
Naturwissenschaft, der «Stoff-Physik», sei der gleiche wie der der thoma-
sischen Naturphilosophie, sei das kérperliche Wesen, die Korpersubstanz.

1 Auch Th. Wulf S. J. muB bekennen : « Leider sind wir heute noch nicht
wesentlich weiter gekommen ...» (Physik S. 69).

2 In Philosophiae naturalis principia mathematica.

3 Kleinere Schriften und Briefe (1893).



434 Hylosystemismus oder Hylomorphismus ?

Der weltbildvergleichenden Studie ist damit selbstverstindlich
die «grundlegende » Voraussetzung entzogen. Des Interesses wegen
und der Vollstindigkeit halber wollen wir aber trotzdem unsere Unter-
suchung noch fortsetzen.

M. irrt sich nidmlich nicht nur beziiglich der Bestimmung des
Gegenstandes der modernen Naturwissenschaft, sondern auch in der
der « thomasischen » Naturphilosophie.

Im Vorwort zum 1. Bindchen seiner Schriftenreihe schreibt M. :
« Texte und Belege fiir das thomasische Weltbild. ... Sein [Thomas]
Weltbild muB vor allem durch seine Werke und deren Texte belegt
werden. Deren gibt es nun sehr viele. Um dem Leser und mir die
Sache zu vereinfachen, lege ich z. B. hier in dieser Arbeit vor allem
die zusammenfassende Ausfithrung jener Kleinschrift zugrunde, die
Thomas 'De natura generis’ iiberschrieb ... Das hat den Vorteil,
daB der interessierte Leser nicht zusammenhanglose Texte, sondern
zusammenhingende Ausfithrungen iiber den behandelten Gegenstand
einsehen kann ... » Diese Absicht ist gut. Doch, so wird sich wohl
ein jeder fragen, warum fiir solch eine kritische, weltbildvergleichende
Studie, gerade diese Kleinschrift « de natura gemeris» ? Warum nicht
das eigentlich naturphilosophische Werk, den Physikkommentar, wo
doch das ganze I. Buch mit seinen 15 Lektionen von den ersten Prin-
zipien der Naturdinge, vom Hylomorphismus handelt ? * Wenn M. Grab-
mann auch fiir die Echtheit dieses Opusculums eintritt, ist doch seine
Geeignetheit fiir eine Arbeit, welche den Besitz der adiquaten Doktrin
des Aquinaten voraussetzt, noch lange nicht erwiesen. Kajetan, der
sich sicherlich ein Urteil iiber das Schrifttum des Heiligen erlauben
konnte, urteilt jedenfalls tiber das Opusculum folgendermalen :
« St. Thomas illum tractatum forte nunquam vidit. Stilus enim eius
non est: et multa ibi sunt, quae doctrinae eius non consonant » 2,

Wir fragen nun: Was ist der Gegenstand der Naturphilosophie
des hl. Thomas ?

1 Der Einwand, St. Thomas wolle in seinen Aristoteles-Kommentaren nur
« objektive Referate » geben, ist fiir dieses Buch sicherlich nicht berechtigt ;
denn der Heilige approbiert nicht nur die Thesen des Stagiriten, erginzt und
vertieft sie nicht nur, sondern wertet sie auch, ja nimmt manchen Argumenten
gegeniiber eine ziemlich kritische Haltung ein. — S. auch: « Die Aristoteles-
Kommentare des hl. Thomas von Aquin», in: « Mittelalterliches Geistesleben »
von Martin Grabmann, Miinchen 1926.

2 De subjecto naturalis philosophiae.



Hylosystemismus oder Hylomorphismus ? 435

Materiell : der ganze Kosmos: « ... terminus [enim] considera-
tionis scientiae naturalis est circa formas quae quidem sunt aliquomodo
separatae, sed tamen esse habent in materia. Et huiusmodi formae
sunt animae rationales ... » 1. Also: die ganze Welt von der Materia
Ia bis zur anima humana, nicht nur die anorganische, Stein, Pflanze,
Tier, Mensch : alles fillt darunter. Ausgeschlossen ist nur Gott (nicht
aber als Erstbeweger 2, und die Engel, « quia nunquam sunt in materia »
und das Sein als solches, Akt, Potenz, Substanz als solche «quia non
universaliter sunt in materia »3. Diese Entititen gehdren nimlich
zur Metaphysik, zur ersten und allgemeinsten Philosophie und nicht
zur Naturphilosophie. So steht also fest, daB3 der hl. Thomas als Natur-
philosoph nicht nur einen Teil, sondern die ganze, direkt oder indirekt,
unmittelbar oder mittelbar sinnlich erfahrbare, materielle Welt betrach-
tete.

Diese ganze, nicht wie in M’s These nur anorganische, Welt sieht
St. Thomas aber unter einem ganz weiten Aspekt ; zwar nicht schlecht-
hin als «seiende», als «ens» — so geschieht es in der Metaphysik,
wo alles «sub ratione entis » betrachtet wird —, wohl aber als « ver-
dnderlich seiende », als « ens mobile » : « Quia omne quod habet materiam,
mobile est, consequens est quod ens mobile sit subjectum naturalis
philosophiae. Naturalis enim philosophia de naturalibus est ; naturalia
autem sunt quorum principium est natura ; natura autem est prin-
cipium motus et quietis in eo in quo est; de his igitur quae habent
in se principium motus, est scientia naturalis » 4. Eigentliches Subjekt,
eigentlicher Gegenstand, «objectum formale quod» der Naturphilo-
sophie oder im Sinne des hl. Thomas und seiner Zeit auch Naturwissen-
schaft (scientia naturalis) ist also nicht so etwas Begrenztes, Parti-
kulires wie in der modernen Naturwissenschaft und in M’s Stofi-
Physik : die GroBe, das « Wievielmal mehr », die Zahl, das Differential,
sondern das ens mobile. So lehrt es der hl. Thomas nicht nur in der
eben zitierten Stelle des Physikkommentars, und nicht nur unter etwas
anderm Gesichtspunkt an einer etwas spiteren Stelle des gleichen
Kommentars 5, sondern auch im Metaphysikkommentar ¢, ja selbst
in jener Kleinschrift « de natura generis »?. Und St. Thomas schrinkt
diesen Begriff «ens mobile» in keiner Weise ein. Mit Kajetan,

1 II. Phys. 4, 10.

2 VIII. Phys. 23, 9; in Boéth. « De Trinitate» q. 5 a. 2 ad 3.

% 1. Phys. 1, 3. 4 1. Phys. 1, 3. 5 II. Phys. 11.
¢ VI. 11 (1155). 7 C. 14 u. 18.

Divus Thomas. 29



436 Hylosystemismus oder Hylomorphismus ?

Jo. a St. Thoma u. a. diirfen darum auch wir ihn in seiner ganzen
Weite belassen. Er umfalt das ens mobile « substantialiter et acciden-
taliter, subjective et terminative» und der Mobilitas geniigt schon,
daB sie « aptitudinaliter » oder wie man auch sagt « radicaliter » gegeben
sei. Vor allem geht es nicht an, statt «ens mobile» « kérperliches Wesen »
oder « Kérpersubstanz » zu setzen, wie es die « These » will. St. Thomas
selbst sagt explizite: «... Non dico autem corpus mobile, quia
omne mobile esse corpus probatur in isto libro; nulla enim scientia
probat suum subjectum : et ideo statim in principio libri de Caelo,
qui sequitur ad istum incipitur a notificatione corporis»!. Kajetan
fiigt diesem ersten Beweis noch einen zweiten hinzu : « Id est subjectum
philosophiae naturalis, quod ponitur in definitione primorum acciden-
tium naturalium : quia tale est proprium subjectum eorum ut patet.
Sed non corpus ... sed ens in potentia secundum quod in potentia
ponitur in definitione primorum accidentium naturalium, sc. motus ...
ergo ens mobile est subjectum philosophiae naturalis»2. Diese Tat-
sache miissen wir stark unterstreichen, nicht weil der hl. Albert, der
Meister des Aquinaten, anderer Ansicht war, das «corpus mobile »
als Subjekt der Naturphilosophie hinstellte, der hl. Thomas hier also
eine eigene Ansicht vertritt ; sondern weil M. eben gerade dies offenbar
wieder entgangen ist. In der These wird dauernd vom Kdrper, kirper-
lichen Wesen, Kirpersubstanz als dem Gegenstand der thomasischen
Naturphilosophie (und insbesondere des thomasischen Hylomorphismus)
gesprochen 3. Materialiter ist das wohl richtig, formaliter, also im
eigentlichen Sinne — und nur der interessiert uns doch — aber nicht ;
auf jeden Fall ist es nicht die Ansicht des hl. Thomas. — Wenn man
natiirlich die Korpersubstanz zum Gegenstand « thomasischer » Natur-
philosophie, « thomasischen » Hylomorphismus macht, die Elektronen
aber, von denen man auch nach Th. Wulf S. J. Durchmesser und
MaBe anzugeben weill, ja selbst die Atomkerne zu « Nichtkorpern » 4
oder « unterkorperlichen Stoffsubstanzen »® degradiert, dann kann man
selbstverstindlich miihelos diese aus dem Gebiete des Hylomorphismus
hinausweisen . Aber das ist eben der zweite Irrtum der « These »,

1 1. Phys. 1, 4.

2 Opusculum « De subjecto naturalis philosophiae.

38 WW 1, S. 18, 25, 31, 32, 33, 35, 93, 106 u. a.

¢ WW2, S. 134.

§ WWi1, S. 37, 43; WW2, S. 103.

8§ WW 1, S. 39, 43, 80; WW 2, S. 12. — « Physikalischer Kérper ist » nach
M. (WW 1, S. 35) namlich «jenes etwas, das man erstens allgemein leblosen



Hylosystemismus oder Hylomorphismus ? ) 437

daBl man den formalen Gegenstand — nur dieser kommt in Frage —
der «thomasischen » Naturphilosophie falsch angibt, fiir ens mobile
einfach Korperding setzt 1.

Nochmals : Ens mobile und mnicht Kirperding ist Subjekt oder
eigentlicher Gegenstand der «thomasischen» Naturphilosophie. —
Trotzdem ist nun aber nicht, wie iibrigens ganz klar aus der Einleitung
zum Physikkommentar schon hervorgeht und wie Kajetan noch
besonders im zitierten Opusculum néher ausfiihrt, die Naturphilosophie
nur ein Teil, ein Spezialgebiet der Metaphysik : sie ist eine eigene
Wissenschaft.

Ebenso scharf ist die Abgrenzung von den mathematischen Wissen-
schaften. «De his quae dependent a materia sensibili secundum esse
sed non secundum rationem, est mathematica », sagt der hl. Thomas
in der 1. Lektion des Kommentars zum I. Buch der Physik, und in der
Lektion 3 zum II. Buch wird dann nochmals der Unterschied der
mathematischen und naturphilosophischen Betrachtungsweise auf-
gezeigt. « Materialiter » hat die damalige Mathematik es mit demselben
Gegenstand wie die Naturphilosophie zu tun, nicht aber « formaliter » :
sie siecht von der materia sensibilis und vom motus ab, abstrahiert
davon. Eigentlich hat sie es nur mit der Quantitas, mit der Figur
und der GriéBe, mit den Zahlen zu tun, und zwar unter dem ihr
eigenen, ganz begrenzten Aspekt.

Damit ist nun das Gebiet der allgemeinen Naturphilosophie, bzw.
im Sinne der damaligen Zeit « Naturwissenschaft » in geniigender Weise
abgesteckt. Jetzt kommen wir zu den Spezialgebieten. « Sequuntur
[enim] ad hunc librum [in quo tractatur, de iis quae consequuntur
ens mobile in communi] ? alii libri scientiae naturali, in quibus trac-

Korper mennt, das uns zweitens als lebloses Erscheinungsding gegeniibersteht, ins-
besondere mit dreidimensionaler Sinnesquantitit ausgezeichnet ist, das drittens
systematisch in Elemente und FElementate und weiter in Wesensarten derselben,
wie Wasser, Luft, Gold, eingeteilt wird, das uns viertens durch seinen physikalischen
Wesensartwechsel intevessiert und durch eine Fiille solcher Tatsachen die Vermutung
einer hintevsinnlichen Korpersubstanz und die theoretische Frage nach ihrer Wesens-
konstitution nahelegt, wie es durch seine Erscheinung und seinen Erscheinungs-
wechsel die Frage nach dem Wesen der Erscheinung stellt, das fiinftens durch
seinen Gegensatz zu den biologischen Korpern auffdllt ». — Mit solchen Definitionen,
— besser gesagt « Setzungen», — als Primissen kann man selbstverstindlich
alles beweisen, auch daB z. B. die Elektronen, diese « gestalteten Ausdehnungs-
dinge (WW 1, S. 100) », oder « Gestaltgebilde eines ausgedehnten Etwas (WW 2,
S. 141)» keine Korper sind.

1 WW 1, S. 106.

2 Bis zum VIII. Buch (cfr. VIII. 2, 2).



438 Hylosystemismus oder Hylomorphismus ?

tatur de speciebus mobilium : puta in libro de Caelo de mobile secundum
motum localem, qui est prima species motus ; in libro autem de Genera-
tione de motu ad formam et primis mobilibus, sc. elementis, quantum
ad transmutationem eorum in communi; quantum vero ad speciales
eorum transmutationes in libro Meteorum ; de mobilibus vero mixtis
in libro de Mineralibus ; de animatis vero in libro de Anima et con-
sequentibus ipsum '». Wirklich eine Kklassische Aufteilung! Der
hl. Albert bringt sie etwas anders. M. scheint nur die in «de natura
generis » zu kennen. Begreiflicherweise deckt sie sich nicht in allem
mit der aus der Physik zitierten. Doch diirfte das eine jedenfalls klar
sein : Aristoteles und der hl. Thomas unterscheiden zwischen einer all-
gemeinen und einer speziellen Naturphilosophie, bzw. in threm Sinne
Naturwissenschaft ®>. — Der Hylomorphismus wird in der Hauptsache
in der allgemeinen Naturphilosophie, bzw. -Wissenschaft behandelt,
d. h. im I. Buch der Physik (z. T. auch noch im IL.); also in dem
Traktat, der eben der Frage nach den Prinzipien des Subjekts der
Wissenschaft, des Ens mobile, gewidmet ist®. Die Himmelskorper
hingegen bespricht Aristoteles, wenn wir von wenigen da und dort
verstreuten Bemerkungen absehen, in der speziellen Naturphilosophie,
bzw. -Wissenschaft, d. h. in der Schrift « De Caelo ... », die — wie
wir eben hérten — nicht iiber das « ens mobile in communi », sondern
das «ens mobile secundum motum localem », also «in speciali» geht.
Wie kann man da von den corpora caelestia als den « Kabinettstiicken »
des Hylomorphismus reden ¢ und dazu noch ohne iiberhaupt der durch-
aus nicht so unkritischen Haltung des hl. Thomas auch in diesen
Blittern nachgegangen zu sein! In den ganzen 15 Lektionen des
I. Buches der Physik, da, wo der Hylomorphismus eigentlich grund-
gelegt wird, wird an keiner einzigen Stelle der corpora caelestia auch
nur als Beispiel gedacht.

Aristoteles, und entsprechend auch der hl. Thomas, gebraucht
nun allerdings oft den Ausdruck «gisis», Physik. DaB derselbe aber
bei ihnen eine andere, viel weitere Bedeutung hat als bei uns, braucht
wohl nicht besonders betont werden. « ®daw» ist fiir sie gleich « Natur »
und zwar im weitesten Sinne ; also nicht nur die « inanimata », sondern
auch die «animata » 5.

1.1. Phys. 1, 4
? Vgl. Prooem. z. De Coelo et Mundo u. De Generatione et Corruptione.
% 1. Phys. 2, 1. 1 WW1, S. 37 u.a. 5 WWi, S. 33.



Hylosystemismus oder Hylomorphismus ? 439

Fir St. Thomas besteht auch noch kein Unterschied zwischen
Naturphilosophie und Naturwissenschaft. Er gebraucht bald diesen,
bald jenen Ausdruck, und zwar in ein und demselben Zusammenhang,
ein und demselben Satz. Gemeint ist dabei aber immer das Gleiche,
eben die Wissenschaft, deren Subjekt, deren eigentlicher Gegenstand
das «ens mobile in communi», das verinderliche Sein ist.

Haite also, so fragen wir, St. Thomas von dem Wissenszweig, den
wir « Physik und Chemie » nennen, den wir moderne « exakte Natur-
wissenschaft » nennen, M. « Stoff-Physik » nennt, noch keine Ahnung ?
Finden sich in seinen Werken noch keine Ansitze fiir diese Disziplinen ?
Mit einem einfachen Ja oder Nein konnen wir die Frage nicht ent-
scheiden, wir miissen distinguieren.

Materialiter hatten es Aristoteles und St. Thomas (noch mehr
dessen Meister, der hl. Albert) selbstverstindlich auch mit den Dingen
zu tun, mit denen sich die moderne Naturwissenschaft befaBt: den
anorganischen Stoffen, den festen, fliissigen, gasférmigen und auch
den organischen, den verschiedenen Gattungen und Arten der Pflanzen
und Tiere. Die Art und Weise aber, wie sie dieses « Material » betrach-
teten, aus ihm das eigentliche Subjekt, den formalen Gegenstand ihrer
philosophia oder scientia herausholten und wie sie denselben, wenn
wir so sagen diirfen, intellektuell weiter verarbeiteten, war z. gr. Teil
eine ganz andere, und darum auch eben gerade der formale Gegen-
stand im letzten Sinne ein ganz anderer.

Die « Empirie » der modernen Naturwissenschaft besteht, wie wir
gesehen haben, vorwiegend in « experimenteller » Durchdringung, Auf-
arbeitung der Natur, und die intellektuelle Auswertung ist weitgehend
mathematisch orientiert. Dafiir lassen sich aber bei Aristoteles, bei
St. Albert und Thomas, tatsichlich nur recht schwache Ansitze finden.

Vielleicht dal man den Versuch mit der « Asche»! oder jenen
mit dem « Magnet » ® oder den allerdings von falschen Voraussetzungen
ausgehenden « Fallversuch»?® schon als « Experiment» ansprechen
darf. Verglichen mit unseren methodisch bis ins letzte durchdachten,
streng systematischen Forschungsarbeiten, sind es aber wirklich nur
eine allererste Stufe. Dasselbe gilt von den alchemistischen Experi-
menten jener Zeit. Fiir Mikroskop, Prizisionswage, Thermometer usw.
bestand sicher noch kein Bediirfnis. — Nur ganz selten nimmt darum
auch St. Thomas gegen die von Aristoteles tradierten Fakta Stellung

1 IV. Phys. 10, 14. : Vil1. Phys. 3, 7- 3 II. De Caelo 26, 8.



440 Hylosystemismus oder Hylomorphismus ?

(zu diesen seltenen Fillen gehort z. B. jene iiber die Sternbewegung
in I1. De Caelo et Mundo 17, 7) !, wohl aber ab und zu gegen gewisse,
offensichtlich ? falsche oder unbegriindete Folgerungen aus faktischen
Beobachtungen ; so z. B. im Traktat iiber das Infinitum 3, iiber das
Vakuum ¢, {iber die Immutabilitas der corpora caelestia ® und anderswo.

Fir das « Experiment » ist also der Ansatz noch recht gering.
Besser steht es schon mit der « mathematischen Orientierung». Etwa
hundert Jahre vor dem Stagiriten lebte ja ein Pythagoras. Nicht nur
Plato, sondern auch Aristoteles stand noch unter dem EinfluB seiner
Spekulationen. So setzt sich denn auch Aristoteles und als Kommen-
tator darum auch St. Thomas mit wissenschaftlichen Disziplinen aus-
einander, die unschwer als Anfang und Vorstufe unserer mathematisch
orientierten « Naturwissenschaften » angesehen werden konnen. Wir
meinen die zwischen Naturphilosophie oder im Sinne der Alten Natur-
wissenschaft und Mathematik liegenden «scientiae mediae »: Optik,
Harmonik und Astronomie ®; dazu nach dem hl. Albert auch die
« scientia de ponderibus, ... quae est de pondere numerato secundum
proportionem ad motum vel aliud pondus» und die «scientia de
ingeniis, [quae] est de proportione velocitatum et jactuum, quae sur-
gunt ex numerato pondere: sicut si pondus unius marchae movet
tantum in hora, pondus duarum marcharum movebit illud in dimidia
hora » u. a. 7 Diese scientiae mediae nehmen nun nach dem hl. Thomas
eine ganz eigenartige Stellung ein: «accipiunt principia abstracta a
scientiis pure mathematicis, et applicant ad materiam sensibilem » 8.
Aristoteles rechnet sie darum noch zu den «naturales », « quia unum-
quodque denominatur et speciem habet a termino : unde quia harum
scientiarum consideratio terminatur ad materiam naturalem, licet

1 (Est ... considerandum quod tempore Aristotelis nondum erat depre-
hendus motus stellarum fixarum ... »; dhnlich St. Albert in II. Phys. tr. 2, c. 11
und II. De Caelo, tr. 3, c. 15.

2 Man mufB sich nimlich immer vor Augen halten, was St. Thomas im
AnschluB an Aristoteles in I. Meteor. 11, 1 sagt: «... de talibus quae sunt
immanifesta sensui, non est exquirenda cerfa demonstratio et necessaria, sicut
in mathematicis et in his quae subjacent sensui; sed sufficit per rationem
demonstrare et ostendere causam, ita quod quaestionem solvamus per aliguam
solutionem possibilem, ex qua non sequatur aliquod inconveniens, per ea quae
hic apparent secundum sensum». — Sehr vieles, was in den « Spezialfichern »
gelehrt wurde, geht darum auch nicht iiber den Sicherheitsgrad irgendwelcher
« Arbeitshypothesen » hinaus.

3 JII. Phys. 8, 4; XI. Metaph. 10 (2329).

4 1V. Phys. 12, 8-13. 5 1. De Caelo 7, 6. ¢ II. Phys. 3, 8.

7 II. Phys. tr. 1, c. 8. 8 II. Phys. 3, 8.



Hylosystemismus oder Hylomorphismus ? 441

per principia mathematica procedunt, magis sunt naturales quam
mathematicae » 1. Im Kommentar zu Boéthius « De Trinitate» sagt
aber St. Thomas : « Scientiae mediae communicant cum naturali secun-
dum id quod est materiale in earum consideratione ; differunt autem
secundum id quod in earum consideratione est formale ... magis sunt
affines mathematicis » 2. Auch der hl. Albert méchte sie der Mathe-
matik zuordnen. Tatsdchlich nehmen sie eben eine Zwischenstellung
ein ; mit der eigentlichen Naturphilosophie haben sie aber prinzipiell
nichts zu tun. Diese scientiae mediae gelangten nun immer mehr zur
Entfaltung. Descartes setzt, wie schon bemerkt wurde, den mathe-
matischen gleich dem Naturkorper, und Newton betitelt sein Haupt-
werk mit «De naturalis philosophiae principia mathematica». Und
so « wandelte » sich die Naturphilosophie, die Naturwissenschaft der
Alten zu dem Ideal, das wir im ersten Abschnitt zu skizzieren ver-
suchten : der modernen, von der philosophia oder scientia naturalis
prinzipiell, ja formell verschiedenen, nicht identischen ® Naturwissen-
schaft.

Gewisse Ansitze fiir das Moderne kénnen wir also bei Aristoteles
und St. Thomas wohl finden ; in der Hauptsache, im allgemeinen war
ihre wissenschaftliche Arbeitsweise aber eine andere. Ihren Anfang
nahm sie, wie auch Manser in dem eingangs erwihnten Artikel bemerkt,
in der Regel in ganz allgemeinen, gewohnlichen Sinneserfahrungen 4,
nicht im exakt wissenschaftlichen Experiment, und sie tendierte, wenn
wir von den Spezialabhandlungen in den Spezialfichern absehen, in
der Hauptsache auf Wesenserfassung und nicht auf Erfassung, «in
Formeln Fassung » gewisser Struktur- und Funktionszusammenhinge. —
Auch wenn St. Thomas uns das Subjekt, den eigentlichen Gegenstand
seiner « Naturwissenschaft » nicht genannt hitte, miiBten wir darum
schon a priori auf eine ganz andere Objektsschicht schlieBen. — Der
Breite, der Allgemeinheit der mit bloBen Sinnen schon einwandfrei
festgestellten, von jedem feststellbaren Fakta (zumal wenn sie so ein-
fach sind, daB jede exakte «experimentelle» Aufspaltung, Analyse,
ein sinnloses Unterfangen wire, wie z. B. daB etwas « so» beschaffen,

1 II. Phys. 3, 8. 2q. 5a 3 ad 7 et 6.

3 Wie Mitterer in WW 1, S. 106 u. a.

¢ Auf solch allgemein-gewohnlichen Sinneserfahrungen griinden sich, wie
P. Well schon hervorhob, auch die Gottesbeweise (« Certum est enim, et sensu
constat, aliqua moveri in hoc mundo». I q. 2 a. 3) und fundiert, wie wir an
spiterer Stelle zeigen werden, auch der Hylomorphismus.



442 Hylosystemismus oder Hylomorphismus ?

« ausgedehnt » ist, daB es «anders » ist oder geworden ist usw.), dieser
Breite und Einfachheit entspricht aber eine geradezu metaphysische
Tiefe der vom Verstande, der Ein-sicht vollzogenen Wesenserkenntnis.
Da, wo die Physik und Chemie aufhért — und sie hért beim Kérper,
bei « diesem » Korper auf, bleibt bei ihm stehen —, beginnt eigentlich
erst die Tiefenarbeit der wirklich auf ganz «primitive »! Empirie
fundierten thomistischen Naturphilosophie, dringt aber dann auch
bis zu den wirklich allerletzten und darum wiederum allgemeinsten
Griinden des « verdnderlichen Seins», eben bis zur Materia Ia und
der Forma substantialis vor.

So kommen wir jetzt zur eigentlichen Doktrin, dem Hylosyste-
mismus, bzw. dem Hylomorphismus.

Wo wir sahen, wie sehr sich M. in der Bestimmung des Gegen-
standes der modernen Naturwissenschaft und auch in der Bestimmung
des Gegenstandes der « thomasischen » Naturphilosophie oder -Wissen-
schaft irrte, ist es fiir uns allerdings fast ein a priori, daB3 sich M. auch
in der Feststellung, bzw. Wiedergabe, der in Frage stehenden speziellen
Doktrinen und Theorien irren wird. Er wird weder zu einem wirklichen
Einsehen der modernen naturwissenschaftlichen Ergebnisse, Hypolhesen
und Theorien, noch zu einem Verstehen der Doktrin des hl. Thomas
gelangt sein.

DaB M. die Reichweite des Experiments weit iiberschitzt, wurde
schon dargetan. Dal er sich offenbar nicht klar ist {iber die so ganz
andere «ratio sub qua» der modernen naturwissenschaftlichen Betrach-
tungs- und Erkenntnisweise, wurde auch schon angedeutet; — und
doch ist gerade dies so evident ! (man denke nur : die ganze moderne
Bewegungslehre ist in der Gleichung f = m . A ausgedriickt ; Aristo-
teles und St. Thomas definieren die Bewegung aber als « actus existentis
in potentia secundum quod huiusmodi») 2. — Wirkliche, letzte, ver-
standesmidBige Erfassung und Durchdringung des « Materials» der
modernen Physik und Chemie, der modernen Naturwissenschaft,
besonders des Materials fiir den Hylosystemismus setzt aber zudem
vor allem eine tiefe und klare Einsicht zuniichst einmal in die in Frage
kommenden Grundwirklichkeiten, Grumdbegriffe voraus. Fehlt diese,
dann fehlt alles. Wo aber finden wir in M’s These diese Voraussetzungen ?
Wo ist da eine Definition von Bewegung, von Zeit, wo eine von Masse,

1 WW 2, S. 192, ? II1. Phys. 2.



Hylosystemismus oder Hylomorphismus ? 443

Schwere, Aggregatzustinden, wo eine von Energie, der potentiellen
und freien, der mechanischen, der Wirme-, Licht- und elektrischen
Energie, der chemischen Energie usw., wo eine Wesensbestimmung
des Molekiils, Atoms, Elektrons, Positrons, des Photons und des Athers ?
und zwar nicht eine im modernen Sinne « physikalische », die, wie wir
sahen, doch meist nur auf eine MeB- und Rechenanweisung hinaus-
liuft ; sondern wirklich eine Wesensbestimmung. Man liest in der
« These » vom « explosiven Charakter des Knallgases » als einer « mitt-
leren Eigenschaft », einer Eigenschaft, die « zur chemischen Verbindung
fiihrt » 1. Das aber ist doch nur eine Beschreibung und dazu noch
eine ganz vage, keine Definition ! — Gewil}, auch der hl. Thomas hat
nicht alles definiert. Wenn es aber um Kontroversen ging, wenn
es sich um «responsiones » auf «objectiones » handelte, wuBte er die
Worte wohl abzuwigen und kristallklare Entscheidungen zu geben ;
traf sich wirklich mit dem Gegner und traf diesen. — Wir wollen M.
wegen dieses Mangels auch keinen Vorwurf machen. Eher miiBte
dieser ja seinen Gegnern gemacht werden, da sie sich in allzu exklusiver
und negativer Haltung zuwenig um die modernen naturwissenschaft-
lichen Probleme kiimmerten, — ganz entgegen der Art z. B. eines
Albertus Magnus. Was uns aber eigenartig beriihrt, ist dieses, daB M.
es unternimmt, sein, wie er selbst zugibt, noch ganz unfertiges 2, noch
ganz in der quantitativen Struktur und Dynamik, also in der akziden-
tellen Schicht liegendes, in der letzten, eben substantiellen Grund-
struktur {iberhaupt noch nicht erfaBtes Weltbild, mit dem eines
hl. Thomas zu vergleichen und dessen naturphilosophische Grund-
thesen, z. B. den Hylomorphismus, zu disqualifizieren. Was M. in
seiner These De Vries anridt: «es scheint doch besser abzuwarten,
wie weit sich solche Theorien der Fachphysiker bewiihren, bevor wir
Laien neue Hylomorphismen [in casu also Hylosystemismen] an die
Stelle der alten setzen » 3, hiitte er mindestens selbst befolgen diirfen.
Gerade die Atomtheorie, die doch das Fundament seiner These dar-
stellt, bietet dafiir ein treffliches, fast mdéchte man sagen « Schul-
beispiel ». Welche Wandlungen seit Rutherford! Planck sprach in
seinem Nobelvortrag von der Konstanten h als von etwas, das
« physikalische Denken von Grund aus Umgestaltendes » ; Heisenberg
betitelt sein Werk « Wandlungen in den Grundlagen der Naturwissen-

1 WW 2, S. 58
2 WWi1, S. 31, 51; WW2, S, 97.
3 WW 2, S. 141



444 Hylosystemismus oder Hylomorphismus ?

schaft », und Ing. O. Goéhler kann im vorigen Jahre noch ein Buch
schreiben « Wissenschaft, ihr unabwendbarer Verfall und ihre wahre
seinsbedingte Erkenntniswelt » und darin die ganzen Atomspekula-
tionen und -Konstruktionen mit einem Federstrich abtun.

M. mangelt es, wie wir bereits andeuteten, aber weiter ganz
offenbar auch am rechten Verstindnis der Dokirin des Aquinaten iiber-
haupt, insbesondere aber der iiber den Hylomorphismus.

Schon daB er seiner weltbildvergleichenden Studie eine Klein-
schrift zugrundelegt, die Kajetan deshalb fiir unecht hielt, « quia
multa ibi sunt, quae doctrinae eius [sc. St. Thomas] non consonant »,
ist doch recht bezeichnend. Noch mehr offenbart sich dies aber in der
oft wirklich merkwiirdigen Art der Textinterpretation. So lesen wir :
« Thomas hat die Korpersubstanz definiert als ... Korperwesen (sub-
stantia corporalis) ! ; man wird aber schwerlich aus dem zitierten K. 7
der Kleinschrift « De natura generis», iiberschrieben: «Quod sub-
stantiae separatae et materiales non conveniunt nisi genere logico »,
diese Tautologie herausfinden konnen. — Weiter wird die aristote-
lische Definition von Element, welche St. Thomas in der Kleinschrift
«de principiis naturae » aus V. Metaph. c. 3 zitiert und in &hnlicher
Weise wie im Kommentar expliziert (: « elementum est ex quo com-
ponitur res primo, et est in ea, et non dividitur secundum formam »)
als «physikalische » durch ein 5. Merkmal erginzt, niamlich durch
« Korper » : « die thomasische Definition des physikalischen, bzw. chemi-
schen Elementes lautet also sinngemil : « Element ist ein letzter
Korper, aus dem ein Korper entsteht und besteht » 2. Abgesehen davon,
daB bei dieser M'n und nicht « thomasischen » Definition das eigent-
liche Formale, das «et non divitur secundum formam », bzw. nach
Metaph. 798 «indivisibili specie in aliam speciem » weggelassen ist,
ist natiirlich die an den zwei Stellen vollzogene Erginzung recht will-
kiirlich. St. Thomas sagt in der Metaphysik * ausdriicklich, dal gerade
durch die eben erwihnte Bestimmung «indivisibili specie in aliam
speciem » das Element sich von der materia Ia, die iiberhaupt keine
Spezies und Form hat, und von den anderen Materien oder Stoffen,
welche durch eine «divisio, quae fit secundum alterationem » * noch
weiter zerlegt werden konnen, unterscheidet. Offenbar nimmt also

1 WW 1, S. 41: «Die theoretische Definition der Korper als Quelle von

Fehlschliissen ».
2 WWi, S. 44. 3 Nr. 798. 4 Nr. 8oo0.



Hylosystemismus oder Hylomorphismus ? 445

der hl. Thomas die Definition auch in dieser Form bereits als eine
« physikalische », wenngleich er sie in der tibernichsten Nummer noch
besonders auf die iiblichen Elemente Wasser, Feuer usw. appliziert.
In der 1. Lektion des Kommentars zum I. Buch der Physik sagt er
aber schlechthin: « Per elementum vero videtur intelligere causas
primas materiales» . Wie bei der M'n Kérperdefinition ? ist es eben
auch bei seiner Elementdefinition: nicht dem Schrifttum und der
Doktrin des hl. Thomas ist sie entwachsen, sondern wie uns scheint,
einzig dem Bediirfnis, den Hylonen wie die Kérperlichkeit so auch den
Elementcharakter absprechen zu miissen. — Was aber die bekannten
vier Elemente betrifft, so wei3 M., wie wohl jeder, daBl Aristoteles
eben eine ganz andere Auffassung von Element hat als die moderne
mathematisch orientierte Naturwissenschaft, Physik- und Chemie 3.
Warum also die Ansicht der Modernen gegen die der Alten ausspielen !
Wenn man etwas vergleicht, muB man sich doch zunichst einmal
iiber die Moglichkeit und den Sinn eines solchen Vorhabens klar sein. —
Das Gleiche gilt von den corpora caelestia. Sie miissen bei jeder
passenden und unpassenden Gelegenheit herhalten, um die Erbidrm-
lichkeit thomistischer Naturauffassung zu zeigen. Nicht der geringste
Versuch wird gemacht, der Anschauung der Alten auch nur ganz ent-
fernt gerecht zu werden ; ganz zu schweigen von der, wie schon bemerkt,
durchaus nicht so unkritischen Haltung des hl. Thomas auch in diesen
Dingen. — Weiter werden Behauptungen aufgestellt, Folgerungen dar-
aus gezogen, dem hl. Thomas unterlegt, wo auch nicht der geringste
Anla dazu vorhanden ist. So heift es: « Nach Thomas gab es gar
keinen theoretischen konstitutionellen Grund, warum die Mindestteile
der Korpersubstanzen je nach der Wesensart verschieden groB sein
sollen ... »*% Daraus wird eine halbe Seite weiter gefolgert: « Die
Annahme des Mindestteils ist daher eine Zusatzannahme zum Hylo-
morphismus und eine Hilfsannahme, um etwas zu erkliren, was die
Grundannahme nicht erkliren kann» Beim hl. Thomas selbst lesen
wir aber, und zwar wieder in der Physik 5: « Dicendum quod licet
corpus, mathematice acceptum, sit divisibile in infinitum, corpus tamen
naturale non est divisibile in infinitum. In corpore enim mathematico
non consideratur nisi quantitas, in qua nihil invenitur divisioni in
infinitum repugnans ; sed in corpore naturali consideratur forma natu-

1 Nr. 5. 2 Oben: S. 436, Anm. 6. 8 WW 2, S. 68 u. 8s.
4+ WW 2, S. 17. 5 1, Phys. g, 9.



446 Hylosystemismus oder Hylomorphismus ?

ralis, quae requirit determinatam quantitatem sicut et alia acciden-
tia ... » 1. — Weiter soll der hl. Thomas von diesen partes minimae
lehren, daB sie bei weiterer Teilung « ginzlich vernichtet » werden 2.
Ganz abgesehen davon, daB im zitierten Text nur « destruitur » steht
und M. selbst an spiterer Stelle allerdings zugunsten seiner eigenen
Thesen wohl zwischen «zerstéren» und «ginzlich vernichten» zu
unterscheiden wei3 3, weil doch jeder Theologe, daB in der Summa
theologica z. B. ein eigener Artikel steht, in dem « quod nihil omnino
in nihilum redigatur » bewiesen wird . — Ferner soll es nach dem
hl. Thomas auBer der Korpersubstanz nichts « Hintersinnliches » geben 3,
fir die Bildung eines Elementats «nur» das Mengenverhiltnis ent-
scheidend sein 8. Fiir die erste Behauptung vermissen wir aber ein
Zitat, fiir die zweite im Zitat das «nur». — Was aber soll, um ein
Letztes noch zu erwiihnen, die Licht- und Blitztheorie ? mit dem Hylo-
morphismus zu tun haben ? Gewi}, St. Thomas bringt eine Reihe
von Griinden gegen eine damalige Korpuskulartheorie. Kein einziger
aber entsprang dem Bediirfnis, den Hylomorphismus damit stiitzen
zu wollen. Man lese doch den 2. Artikel der Quaestio LXVII der
Ia Pars nach. Im iibrigen gehdren, wie schon bemerkt, diese Dinge
ja nicht zur allgemeinen, sondern zur speziellen Naturphilosophie,
bzw. im Sinne der Alten, -Wissenschaft. Zudem beweist die recht
eigenartige Verdeutschung 8, daB es M. hier wohl mehr um eine
« Illustration » der uns fremden Anschauungsweisen der Alten ging.
DaB er aber damit auch den hl. Thomas den Laien gegeniiber abwertet,
ist thm wohl nicht bewuBt ; wie es ihm — wir nehmen es an — wohl
auch nicht bewuBt ist, daB er den Doctor angelicus doch etwas minder-
wertet, wenn er z. B. in Bezug auf ihn von «eingestandenermafen
unbekannt »® oder von «nicht passen und daher abschwichen » 1
usw., usw. redet.

Was sollen wir aber erst von der Dokfrin sagen ? | Unmoglich,

1 Auch Hoenen S.J. schreibt in seinem Artikel « Inquisitiones criticae in
theoriam atomicam physico-chemicam-I. De legibus stoechiometricis generalibus,
Gregor. 1927, unter anderm : « Docet jam St. Thomas quod minima admitti
debent determinata, eo quod formae debetur determinata quantitas ... ».

2 WW i, S. 38. 3 WW1, S. 48. 4 1. Sae. q. 104, 4.

5 z. B. WW 2, S. 99 : — Die relatio praedicamentalis, um nur eines zu nennen,
wiirde also nach St. Thomas, wie Mitterer meint, « vor» den Sinnen liegen !

8 WW 2, S. 74. 7 WW 2, S. 100.

8 WW 2, S. 101 (chin und herwiitet »).
® WW 2, S. 116. 10 WW 2, S. 69,



Hylosystemismus oder Hylomorphismus ? 447

daf jemand auch nur in etwa die Doktrin des hl. Thomas, ja iiber-
haupt der Scholastik verstanden hat, vor allem die {iber den Hylo-
morphismus, wenn er nicht einmal weill, daB die Potenz-Akt-Lehre
zu ihren ersten Sidtzen zdhlt, die Grundthese schlechthin ist!! Wie
konnte anders auch jemand zu solch einer « Metaphysik » kommen,
wie wir sie im Folgenden skizzenhaft wiederzugeben versuchen wollen ! :
Jede Wesenskonstitution einer Korpersubstanz hat neben Wesensteilen
noch Ausdehnungsteile [Descartes !] 2. Rdumliche Ausdehnung ist dem
Wesensstoff eigen®. Die Wesenskonstitution hat eine gewisse «innere
Variationsbreite » 4 ; Energie geht in die Substanz ein ® und die Korper-
substanz ist innerlich bewegt . Die Hylonen, jene Nicht-Koérper, jene
Stoffsubstanzen sind zugleich Eigenstoff und Wesensstoff weiterer Sub-
stanzen . .. der Elemente, der Korper 7. Das Wasserstoffatom als solches
ist in einer Hinsicht selbst Substanz, konstituiert aber in anderer
Hinsicht eine andere Substanz, nimlich Wasser 8. Es kann auch etwas
« evnigermafen substantiell » in einem anderen enthalten sein ® und
physikalische Eigenschaft = physikalische Beschaffenheit = physi-
kalische Fihigkeit = Wesenheit — Materia Ia .

Den, der sich iiber das, was man und was der hl. Thomas unter
Wesen und Substanz versteht, unterrichten will, verweisen wir — nicht
auf die «tabula aurea» -— sondern auf das Opusculum « De ente et
essentia », auf den Metaphysikkommentar, besonders Buch VII, und
fiir das Verstindnis von Substanz und Akzidenz auch noch auf zwei
Stellen in der Summa theologica : III q. 77 (hier vor allem a. 1 ad 2
« quidditati seu essentiae substantiae competit habere esse non in
subjecto ; quidditati autem, sive essentiae accidentis competit habere
esse in subjecto ») und auch I q. 77 a. 6. — Niher auf diese fundamen-
talen Voraussetzungen und priméren Einsichten jeden Philosophierens
einzugehen, diirfte an dieser Stelle sich eriibrigen. Jetzt wollen wir
vielmehr in weiterer Auseinandersetzung mit Mitterers These, mehr
aber noch zum Verstindnis des Folgenden einige Explikationen zum
Begriff der Materia Ia und der Forma substantialis bringen:

! WW 2, Anm. 373: «Sind physikalischer Hylomorphismus und Soseins-
dynergismus erste Satze ?

2 WW1, S. 76. 8 WW 1, S. 55. 4 WW 1, S. 65.
5 WW 2, S. ¢8. ¢ WW 1, S. 61. 7T WW 1, S. 64.
8 WW1, S. 74. ® WW 2, S. 98.

10 Die Quintessenz aus WW 2, S. 145, Anm. 266. — Trotzalledem hilt aber
Mitterer sein hylomeres Schema dem hylomorphen des Aquinaten fiir « onto-
logisch » durchaus ebenbiirtig! WW 2, S. 124.



448 Hylosystemismus oder Hylomorphismus ?

Beide, Materia Ia und Forma substantialis, sind die ersten und
wesentlichen Werde- und Seinsgriinde des veridnderlichen Seins!. Die
Materia Ia definiert der hl. Thomas mit Aristoteles als «primum
subjectum ex quo aliquid fit per se et non secundum accidens, et inest
rei jam factae » 2. — Als principium ist sie natiirlich nicht gleich dem
principiatum und causatum ; ist also nur ein «pars essentiae»® und
gehort nur «reductive » zur Substanz . — Das wei auch M. % Sein
Letztes, die Hylonen, sind noch Substanz, sind faktisch auch noch
Korper. Die Frage nach der Zusammensetzung, dem Wesen und den
Wesensgriinden dieser Hylonen, dieser «gestalteten Ausdehnungs-
dinge » ist, wie M. selbst bemerkt, « vollstindig offen gelassen »$. Die
ganzen Ausfithrungen liegen darum aber auch noch ganz an der Ober-
fliche, beriihren nur Sekundires. — Die Materia Ia hingegen ist « erstes
Subjekt », ist das Bleibende. Als solches ist sie nun zwar nicht etwas
aus sich actu Existierendes 7, aber auch nicht nichts; sondern schon
« prope rem » & ; hat also nicht, wie M. dem hl. Thomas in den Mund
legt, « begrifflich das Wesen des Nichts » ?. Vielmehr ist sie « secundum
suam substantiam potentia ad esse substantiale »'? und somit «potentia
pura» 1, Darum kann sie aber auch nicht direkt erkannt, sondern
nur erschlossen werden 2: weder ein Was, noch etwas Quantitatives
(etwas Korperliches) 3, noch sonst etwas von dem, wodurch das Seiende

1 1. Phys. 13, 2. 3 1. Phys. 15, 1I. 3 De Verit. q. 3 a. 6.
4 Cajetan in « De ente et essentia ».
5§ WWi1, S. 52; WW2, S, 140. § WW1, S. 51,

7 DaB «nach dem Verschwinden der Seele-Form nicht die materia prima,
sondern der Leichnam #brig bleibt » [gemeint ist : actu existit] spricht nicht, wie
H. Meyer in « Thomas von Aquin» 1938 irrtiimlich meint, gegen eine zugrunde
liegende potentiell existierende Materia Ia.

8 1. Phys. 15, 4.

® WW 1, S. 112; man kénnte sie hichstens als « per accidens non-ens »
(I. Phys. 15, 4), bzw. als « non-actu ens» bezeichnen. Vgl. auch : CIl. Baeumker,
Das Problem der Materie, Miinster 1890, S. 230, 232, beziiglich dessen « Kritik »
wir im iibrigen groBe Bedenken haben.

10 1. Phys. 15, 3.

11 1. Sae. q. 66 a. 1 ad 3. — Wenn H. Meyer (a.a.O.) [in Anlehnung an
Cl. Baeumker] und andere den Begriff der Materia Ta als « unméglich », als « un-
vollziehbar » usw. dartun, ist das insofern recht, als tatsichlich dieser, der reinen
Potenz entsprechende Conceptus eben etwas Leeres und Unerfiilltes und darum
UnfaBbares zum Ausdruck bringt. Faktisch meinen wir nichts anderes unter
der Materia Ia.

12 « Non potest sciri per seipsam, cum omne quod cognoscitur, cognoscatur
per suam formam ; materia autem prima consideratur subjecta omni formae ».
I. Phys. 13, o.

13 Metaph. 1689.



Hylosystemismus oder Hylomorphismus ? 449

bestimmt wird, ist sie 1. Erschlossen aber wird sie nur « xat’ avaloyfav »:
« Das zu Grunde liegende Substantielle [die Materia Ia] aber ist durch
einen AnalogieschluB verstdndlich, denn wie sich zur Statue das Erz
oder zum Stuhle das Holz oder wie sich zu irgend einem Anderen von
dem, was Gestaltung hat, der Stoff und das Ungeformte vor der An-
nahme einer Gestaltung verhilt, so verhilt sich dieses zu Grunde
liegende Substantielle zu dem Wesen und zu dem bestimmten Etwas
und zu dem Seienden ... »2, sagt der Stagirite im 7. Kapitel des
I. Buches seiner Physik. Hier geht es also um einen Vergleich, niherhin
um eine Verhiltnisgleichheit. DaB ein solcher Vergleich nicht « gepreBt »
werden darf, daBl er keine Gleichheit in jeder Beziehung meint, sondern
an und fiir sich nur beziiglich einer, eben der angegebenen ratio, in
unserm Falle des « Verhiltnisses », ist selbstverstindlich. Gut wire es
darum gewesen, wenn auch M. versucht hitte, diesem « secundum quid
(eadem) », in dem Analogon und Analogatum nach Aristoteles bzw.
St. Thomas hier iibereinkommen, nachzuspiiren. Wahrscheinlich wire
er dann nicht auf den Gedanken gekommen, daB hier der hl. Thomas
das hylomere Modell zugunsten des hylomorphen abgelehnt habe 2.
Abgesehen davon, daB es in dieser Seinsschicht doch ganz abwegig
ist, nach dem Beispiel der Mineralogie und Atomistik von Modellen
(« Kristallmodell, Atommodell ») zu reden, kommt dieser Vergleich
zunichst gar nicht in Frage. Aristoteles und St. Thomas sagen nicht :
so einteilig (monomer) wie Erz oder Holz oder Ungeformtes, so ein-
teilig s auch die Materia Ia; bzw. im Sinne des Hylosystemismus :
so vielteilig (polymer, hylomer) wie das Haus (: aus Steinen, Zement
und Holz), so vielteilig auch die Materia Ia ; sondern : so wie sich das
zu dem oder das zu dem oder wie sich das Ungestaltete zum Gestalte-
ten verhilt, so verhdlt sich die materia Ia zur substantia naturalis 4. —
Wenn iibrigens Aristoteles an einer fritheren Stelle des gleichen Kapi-

1 VII. Metaph. c. 3. (1029 a. 20). (St. Tho., Nr. 1285). — DaB diese Defini-
tion nicht, wie Fr. Sanc S. J. und Jo. B. Schuster S. J. (Scholastik 1935) es haben
wollen, die « materia metaphysica », d. h. «das konkrete individuelle Subjekt
in abstrakter Form», sondern die Materia prima meint, ergibt sich aus dem
Kontext. Aristoteles spricht ihr nimlich das Substanz-Sein (zunichst) schlechthin
ab (gesteht ihr aber dann doch noch einen gewissen Substanzcharakter zu — mit
Recht, da sie ja substantielles Prinzip ist).

* Zitiert nach der Ubersetzung von C. Pranl.

38 WW i1, S. 21.

4 Vgl. auch I. Phys. 15, 10. — Dabei wird, nebenbei bemerkt, auch nicht,
wie Cl. Baeumker will (S. 252), das Naturgeschehen dem kiinstlerischen Gestalten
gleichgesetzt ; — auch das geht zu weit.



450 Hylosystemismus oder Hylomorphismus ?

tels?! fiir einen Induktionsbeweis unter anderm auch das « Haus» als
Beispiel bringt, dann auch da nicht als Modell zur Veranschaulichung
irgendwelcher (nun polymeren) Konstitution, sondern nur als Beispiel
und zwar, wie ganz eindeutig der Wortlaut ergibt, als Beispiel fiir
eine Art des Werdens, nimlich des Werdens oder Entstehens durch
Zusammensetzung. Fir diese Weise des Werdens ist eben gerade das
Haus-Werden das passendste Beispiel. — Hier an unserer Stelle geht
es aber, wie gesagt, um etwas anderes : es geht hier um die ErschlieBung
der Materia Ia und zwar in und aus ihrem Verhiltnis zu forma sub-
stantialis, bzw. der Substanz, das aber von uns nicht direkt, sondern
nur « xat avaroyfav » erfaBt wird, d. h. durch die im sinnlich Erfahr-
baren liegenden Auswirkungen und Wirklichkeiten. — Soviel iiber
die Materia Ia.

Das andere Prinzip ist die forma substantialis. Auch sie ist nur
Prinzip und Komponente des Wesens und der Substanz und nicht
im kompleten Sinne gleich der Substanz. Als bestimmungsmichtige
Wirklichkeit ist sie aber, wie der hl. Thomas bemerkt, schon « mehr »
Natur und Substanz 2. Thr kommt darum auch der Primat in der
naturphilosophischen Betrachtungsweise zu3. Auch das ist M. nicht
unbekannt. Er wei um den sich hier offenbarenden tiefgreifenden
Unterschied zwischen dem Hylomorphismus und seinem vermeint-
lichen Hylosystemismus. Die physikalischen Substanzen sind nach
ihm «reine Stoffwesen », « esne Wesensform ist viberfliissig » 4. Die Kom-
ponenten, bestimmte Hylonen, in seinem Sinne also Nicht-Koérper
Nicht-Korpersubstanzen, « brauchen nur zusammenzukommen und es
ergibt sich dann als Seinsresultante die oder jene bestimmte Kirper-
substanz » ; das Dasein bringen die Komponenten von sich aus mit 8.
Woher aber die neuen Spezifika, die Proprietiten und deren Konstanz ?
Woher, wenn es «reine Stoffwesen» sind — («eine Wesensform ist
iiberfliisssig ») — die auch von ihm und nach ihm auch von der
modernen Physik als Tatsache gebuchte Realitit einer Wesensart
und eines Wesensartwechsels der Korpersubstanzen ? ¢ Wasser ist etwas
ganz anderes als Wasserstoff und Sauerstoff ; auch die Physiker und
Chemiker von Fach geben das ohne weiteres zu. — Doch wir wollen
M. hier gar nicht widerlegen. Was St. Thomas von den «antiqui

1 1. Phys. c. 7. 2 II. Phys. 2, 5. 3 Metaph. 1527.
4§ WW1, S. 113; WW2, S, 127

5 WW 2, S. 127.

8 WWi, S. 48; WW 2, 1. Kapitel, 3. Abschn.; WW 2, S. 36.



Hylosystemismus oder Hylomorphismus ? 451

philosophi » sagt, diirfte auch den modernen Hylosystemisten gelten :
« Non enim adhuc profecerant, ut intellectus eorum se elevaret ad
aliquid quod est supra sensibilia ; et ideo illas formas tantum con-
sideraverunt, quae sunt sensibilia propria vel communia ... Forma
autem substantialis non est sensibilis nisi per accidens; et ideo ad
eius cognitionem non pervenerunt, ut scirent ipsam a materia distinguere.
Sed totum subjectum, quod nos ponimus ex materia et forma componi,
ipsi dicebant esse primam materiam, ut aerem, aut aquam, aut aliquid
huiusmodi. Formae autem dicebant esse, quae nos dicimus accidentia,
ut quantitates et qualitates, quorum subjectum proprium non est
materia prima, sed substantia composita ... »1, D. Nys 2, Hoenen S. J.
und andere haben iibrigens dem alten und dem modernen Atomismus
schon geniigende Kritik angedeihen lassen. So nehmen wir als M'’s
These ruhig hin: fiir den Hylosystemismus gibt es nur Stoff, eine
Wesensform ist iiberfliissig. Fiir den Naturphilosophen ist aber die
Form das Wichtigste, zumal die erste, das Formprinzip, die eine
forma substantialis. Das letztere betont der Aquinate noch ganz
besonders, — selbst in der Kleinschrift « De natura generis» wo es
heiit : « Grossi homines aliquam viam generationis ponentes diver-
terunt a Philosopho ; dicentes materiam primam informari forma
substantiae et postea corporis, et sic descendendo ad ultimam formam,
quae est forma specifica » 3. — Soviel nun auch {iber das zweite Prinzip,
die forma substantialis.

Beide, Materie und Form, potentia pura und actus primus, kon-
stituieren die Substanz des Ens mobile 4. — Auf die eigenartige, durch
kein Zitat erhirtete Vorstellung der « Genesis des Hylomorphismus »
(zuerst technischer Hylomorphismus ® ; dann Erscheinungshylomorphis-
mus ; dann physikalischer Hylomorphismus ... und schlieBlich diese
physikalische Theorie Gegenstand seinswissenschaftlicher Untersuch-
ungen ¢ : Seinsdynergismus 7 [potentia : actus]) einzugehen, halten wir
fiir iberfliissig. Es geniigt, wenn wir auf I. Phys. lect. 9 Nr. 3 ver-
weisen 8, wo der hl. Thomas zur Erklirung des Versagens der Vor-

1 Metaph. 1284. % Cosmologie 1. 3 C. 18.

% Wenn Mitterer behauptet, nur die Kirper seien hylomorph (WW 1, S. 40),
ist das also formal verkehrt.

5 Das Modell Werkstoff-Werkform der Statue soll nach Mitterers Schiiler Franz
Unterkircher (Zu einigen Problemen der Eucharistielehre, Innsbruck [Tyrolia] 1938)
« die einzige ‘Tatsache’, die der Hylomorphismus fiir sich anfilhren kann», sein.

6§ WW i1, S. 120. 7 WW 2, S. 104.

8 Ahnlich I. Phys. 14, 7; vgl. auch Zeller, Philosophie der Griechen.

Divus Thomas. 30



452 Hylosystemismus oder Hylomorphismus ?

aristoteliker bemerkt: « Omnes hi decepti fuerunt quia nesciverunt
distinguere inter potentiam et actum». Die Lehre von Akt und Potenz
wurde dem « physikalischen » Hylomorphismus nicht aufgepfropft, sie
ist der Schliissel zu thm!

So kommen wir nun zum letzten. — Wir haben festgestellt, daB3
es M. an fiir die in Angriff genommene Arbeit notwendig voraus-
gesetzten Einsichten in die naturwissenschaftliche Methode und Befunde
mangelt. Die letzte Begriindung seines Weltbildes, des Hylosystemis-
mus, die man nach ihm ja den Fachphysikern iiberlassen muf} !, fehit.
Die «seinswissenschaftliche » Behandlung der hier praktisch in Frage
stehenden Probleme « ist kaum ernstlich in Angriff genommen worden 2 ».
So kann iiber die Natur der Konstituenten, der Hylonen, noch nichts
ausgesagt werden ; die Frage nach einer event. Zusammensetzung
der Hylone bleibt dahingestellt 3. — Wir haben weiter festgestellt,
daB es M. auch am rechten Verstindnis der Doktrin des hl. Thomas,
insbesondere der i{iber den Hylomorphismus fehlt. — Den Vergleich
beider Systeme, des Hylosystemismus und des Hylomorphismus, noch
besonders unter die Lupe zu nehmen, eriibrigt sich also. — Da aber
nach Mitterer die moderne Naturwissenschaft von der alten Physik,
besser gesagt Naturphilosophie, zumal vom Hylomorphismus des
hl. Thomas keinen Stein auf den andern gelassen ¢; M. selbst sich
schon zur « Totenbeschau» anschickt® und eine bewegte, von beis-
sendem Spott erfiillte Totenklage anhebt®; und auch der Sache selbst
wegen, miissen wir, wenngleich fiir uns und fiir alle, die uns bis hierher
gefolgt sind, das Ergebnis schon feststeht, aber auch diese letzte Strecke
noch zuriicklegen. Darin hat nimlich M. recht, dafl der Hylomorphis-
mus ein Hauptsatz 7, eine Grundtheorie 8, sagen wir ruhig die Grund-
theorie der «thomasischen » Naturphilosophie ist; sein Fall also so
ziemlich das Ende dieser Naturphilosophie bedeuten wiirde *.

DaB3 es methodisch verkehrt ist, die Verhiltnisse einer Vielheit,
eines Gemenges mit denen einer anderen Einheit zu vergleichen, ist
evident. Bei M’s Vergleich werden aber faktisch dem Hylosystemismus
unter anderem auch z. B. die Verhiltnisse einer Vielheit, einer « Mischung»

1 WW 1, S. 50.

2 WW 1, S. 31.
8 WW2, S. 97; WWi1i, S. 31, 51.
¢+ WW 2, S. 14. 5 WW 2, S. 173. 6 WW 1, S. 140.

? WW 2, S. 167. 8 WW 1, S. 118. ? WW 2, S. 13.



Hylosystemismus oder Hylomorphismus ? 453

(Knallgas) ! oder einer kolloidalen Losung ? zugrunde gelegt, wihrend
es sich beim Hylomorphismus doch stets nur um die Wesenskonstitu-
tion eines jeweils einen Ens mobile, einer Substanz handelt. — Doch
sehen wir von diesen mehr methodischen Unkorrektheiten ab. Der
wesentliche Fehler ist dieser :

Trotzdem M. fiir die hylomere Wesenskonstitution dem Wesens-
stoff der Korpersubstanz raumliche Ausdehnung 3, Energie * zuschreibt ;
Ort und Zeit nach ithm in der Substanz liegen ®; ein Wesensartwandel
darum auch zum Oriswechsel der Komponenten Zeit braucht (und das
natiirlich auch im Falle der empirisch festgestellten Transsubstantia-
tion) ¢ ; ,

Trotzdem die Substanz nach M. also nichts weiter ist, als die
« Resultante » von Komponenten, die erstens in der Mehrzahl vorhanden
sind (nicht nur zwei wie beim Hylomorphismus), zweitens nicht blo8
etwas sein konnen (Wasser), sondern schon etwas sind (Wasserstoff,
Sauerstoff), drittens auBerdem efwas weiteres sein kinnen (Wasser),
und indem sie mitsammen das sind, nicht aufhoren brauchen zu sein,
was sie sind. Ja sie sind zusammen das andere (Wasser), (das « ginzlich
neue », von ihnen « verschiedene » 7 mit, der vorhergehenden Mischung
gegeniiber «ganz anderen Eigenschaften »8) gerade dadurch, daf sie
in sich das ihrige (Wasserstoff bzw. Sauerstoff) geblieben sind ®. Die
Hylonen, die nur in potentia Korper sind 1°, actu aber Nichi-Korper,
brauchen nur zusammenzukommen (so wie Stein, Zement und Holz) 1
und die Korpersubstanz ist da (das Haus ist fertig) ... eine Wesens-
form st diberfliissig . . .

Trotzdem meint M., sein sog. Hylosystemismus beziehe sich auf
den gleichen Gegenstand wie der Hylomorphismus der « thomasischen »
Naturphilosophie 2, Wir haben aber nachgewiesen, daB beide Wissen-
schaften, die moderne Naturwissenschaft und die Naturphilosophie,
bzw. -Wissenschaft des hl. Thomas, erst recht die ihnen eigenen
besonderen Doktrinen und Systeme formaliter ganz verschiedene
Objektsschichten meinen : der Hylosystemismus hat es letztlich mit
dem totum integrale oder quantitativum zu tun, der Hylomorphismus
aber mit dem totum essentiale 13, — M. sieht das offenbar nicht ein ; —

1 WW 2, S. 30, 94. P WW 2, S. 79. ¥ WW 1, S. 55.
* WW 1, S. 31. 5 WW 2, S. 45. 8 WW 2, S. 43.
7WW 1, S. 73. 8 WW 2, S. 50. » WW 1, S. 60.
10 WW 2, S. 123. 11 WW 1, S. 60. 12 WW 1, S. 31, 35 u. a.

13 Y. Metaph. lect. 21.



454 Hylosystemismus oder Hylomorphismus ?

hier aber nicht so sehr deshalb, weil ihm letzte Einsichten in die eigent-
lich naturwissenschaftlichen Wirklichkeiten abgehen, sondern weil ihm,
wie es scheint, der Unterschied zwischen Substanz und quantitas
dimensiva, Ausdehnung, noch nicht aufgegangen ist, weil nach ihm
die Substanz an sich (per se) ja nicht nur Ausdehnungsteile hat,
sondern ausgedehnt ist. Ein und dieselbe pars substantiae ist nach
ihm in einer Hinsicht pars essentiae, in anderer Hinsicht aber pars
extensionis. So sind z. B. die Wassermolekiile (die vielen Billionen
in einem Tropfen !) Wesensteile und Ausdehnungsteile der einen Wasser-
substanz 1.

Was freilich bei solch einer Metaphysik iiberhaupt das « munus »
substantiae, das Wesen der Substanz im Gegensatz zu dem der
Akzidenzien, im Gegensatz zur Quantitas, zur Ausdehnung und Energie,
bei diesen «reinen Stoffwesen» (eine Wesensform ist iiberfliissig !),
bei diesen « Energieformen », wie er aber an anderer Stelle ? sagt, sein
soll, ist wirklich ein Geheimnis. Der M’sche Substanzbegriff hat mit
dem des hl. Thomas und der Scholastik offenbar nur noch den Namen
gemein. Gerade dies zeigt aber wiederum die unleugbare Tatsache,
daB der Gegenstand des Hylosystemismus eben ein ganz anderer ist,
noch weit vor dem des « thomasischen » Hylomorphismus liegt. — M. defi-
niert einmal die Korpersubstanz als « atomistisches Energiesystem von
raumzeitlich angeordneten Materieteilchen »®. Man konnte daher ver-
muten, da bei ihm Substanz soviel wie System ist . Doch wie, wenn
nur einatomige Stoffe vorliegen, bloB Neutronen, bloB Elektronen ?
Die kann man doch nicht Systeme nennen, sind sie doch einzeln, fiir
sich. Vielleicht setzt darum auch M. hinter diesen vorliufig letzten

1 WW 1, S. 76-77. ? WW 2, S. 97. 3 WW 2, S. 45.

4 So sagt auch Unterkircher unter anderm : « Nach der Theorie der
modernen Physiker ist die ‘Substanz’ des Brotes, soweit sie von den Hylonen
selbst verschieden ist, nichts anderes als eben ein System von Hylonen». —
Allerdings, er macht auch den Vorschlag «als 'Substanz’ [einfach] jene durchaus
hinter-sinnliche GroBe zu bezeichnen, die nach Abstraktion von aller Empirie
noch da ist und deven Verhallen daher durch keinerlei Empivie unmittelbar viber-
priift werden kann». So ist ein Hylon (jene unterkérperliche Stoffsubstanz), als

« quale primum », als «veine Qualitit », «volle Substanz». Aber auch der durch
die Quantitit-Qualitit, — welche das « Erbe von Materie-Form angetreten
haben », — bewirkte, zwar nicht erste, aber doch wesentliche «effectus» im

Seinsbereich (der effectus primarius liegt nimlich im « Erscheinungsbereich »),
die Korpersubstanz (z. B. der Brotes) ist Substanz. — Die Substanzbegriffe der
Mitterer Schule sind also ganz andere als der Substanzbegriff des hl. Thomas
und der Scholastik ; unmdéglich beziehen sie sich darum auch auf den gleichen
Gegenstand.



Hylosystemismus oder Hylomorphismus ? 455

« Elementen » seines Hylosystemismus ein so groBes Fragezeichen :
« Die Korpersubstanzen ... sind atomistische Energiesysteme von
Hylonen (Materieteilchen), wobei iiber die Natur dieser Teilchen
(Korpuskel, Welle) nichts ausgesagt werden soll. Das bleibt hier eine
offene Frage»!. Wenn aber jemand, z. B. De Vries es wagt, m. m.
fiir diese partes minimae in Applikation der Argumente des Aristoteles,

bzw. des hl. Thomas hylomorphe Struktur zu fordern, — so wie es
der hl. Thomas sicher auch fiir irgend einen Aristoteles noch nicht
bekannten pars maxima getan hitte, — dann wird ihm « Aufgeben

der hylomorphen Wesenskonstitution der Kérpersubstanzen », « Auf-
geben des empirischen (allerdings durch keine Thomasstelle belegten
und belegbaren) Korperbegriffs des hl. Thomas » 2, den, wie wir sahen,
M. (nicht Thomas) eben so verklauselierte und einengte, daB die
faktisch formell selbstverstindlich vom hl. Thomas noch nicht gesich-
teten Hylone, Elektrone usw. eben davon ausgeschlossen sind, vor-
gehalten 3.

Wenn M. also den Hylomorphismus zu stiirzen gedenkt, wiirde
er tatsidchlich besser daran tun, wenn er beweisen wiirde, da dem
« thomasischen » Hylomorphismus {iberhaupt kein Gegenstand zu-
grunde lag und liegt, — deshalb, weil der thomistische, der scholas-
tische Substanzbegriff eine Fiktion war und ist. '

Den tieferen Grund fiir das Versagen M. haben wir schon ange-
deutet. Er liegt in dem fast vollstindigen Vernachldssigen der Form.
Wer den Atomismus, Mechanismus usw. alter und neuer Zeit kennt,
dem wird dies evident sein.

Also trotz der oben skizzierten ganz anderen Auffassung von
Wesen und Substanz glaubt M. sein Hylosystemismus meine den
gleichen Gegenstand, lige auf der gleichen Ebene wie der Hylomor-
phismus :

So wie eben Hausmodell und Schemelmodell in gleicher Ebene
liegt, ohne weiters miteinander verglichen werden kann, sind die
Hylonen einfach das « Gegenstiick » zum « thomasischen » Wesensstoff,
das «atomare System Gegenstiick von dem, was Thomas Stoff-Form-
Wesen oder Korpersubstanz nennt » 4.

Und so wie der atomistische Bau der Molekiile, dessen Ausmale
bekanntlich zwar noch nicht direkt wahrgenommen und gemessen,

1 WW 2, S. 97. 2 WW 1, S. 99.
83 WWi1, S. 35; WW2, S 12, 4t WW 1, S. 43.



456 Hylosystemismus oder Hylomorphismus ?

wohl aber berechnet werden kénnen, so wie eben die hylomere Wesens-
konstitution der Koérpersubstanz ein « hintersinnliches Ding ist, das
nur von unserer Vernunft auf dem Umweg iiber die Erscheinung
erforscht und erschlossen wird », «genau so» konnte nach M. auch
die hylomorphe Zusammensetzung einer Koérpersubstanz « nicht wahr-
genommen, sondern nur angenommen [!] ! und erschlossen werden » 2.
Genau so! Also wieder in ein und derselben Ebene.

Noch mehr! M. meint offenbar sogar, die « physikalische Kraft »
[physikalisch im modernen Sinne genommen !] sei dasselbe oder soviel
wie Naturfihigkeit, wie Formkraft, d. h. wie forma substantialis 3.
Er bringt dafiir auch ein Zitat und zwar aus dem 1. Artikel der
Quaestio disputata iiber « die Tugenden im allgemeinen ». Da ist zwar
einmal beildufig von « potentia naturalis » die Rede. DaB St. Thomas
aber hier, ganz dem bekannten Artikel 1 der q. 50 der I-1I* ent-
sprechend, an die «ad unum » determinierten potentiae activae cor-
poreae denkt und nicht an Materia Ia oder forma substantialis, diirfte
wohl auBer jedem Zweifel stehen 4.

M. selbst weiB nun zwar, daB die vermeintlich hylomere « Wesens-
konstitution » nicht die letzte oder « Urkonstitution» ist («die Zu-
sammensetzung der Atome und ihrer Kerne ist vollstindig offen
gelassen ») 8, wohl aber die hylomorphe der Naturphilosophie des
Aquinaten es sein will. Trotzdem : gemau so. « Genau so»; nur daB
eben die hylomere, wie M. meint, der « wirklichen Konstitution niher
kommt » 6.

Freilich, es gibt auch Stellen, wo M. scheinbar diametral ent-
gegengesetzt denkt ; so in WW 2 S. 125 oder in seinem Artikel in der
« Schoneren Zukunft»?, wo er von einer «Grundverschiedenheit »,
der hier allerdings nicht als « thomasisch », sondern als « aristotelisch »
bezeichneten Physik und der modernen redet.

DaB diese «genau so» schlechthin verkehrt ist, bedarf nach all
dem Gesagten nun wohl keiner weiteren Begriindung.

1 WWi, S. 117.

* WW 1, S. 26. Nach WW 2, S. 50, sind iibrigens auch die elektromagne-

tischen Strahlen « genau so» hintersinnlich wie irgendeine hintersinnliche Kérper-
substanz!

3 WWi1, S. 62, Anm. 68; S. 75.

% Das nichste Zitat, welches die These : physikalische Kraft = forma
substantialis natiirlich ebensowenig beweist, findet sich nicht in I-II q. 57 a. 1,
wie Mitterer angibt, sondern in q. 55 a. 2.

5 WWz2, S. 16; WWi1, S. 51, 6 WW i1, S. 30.

7 1937, Nr. 37.



Hylosystemismus oder Hylomorphismus ? 457

Verkehrt ist aber auch, was Ed. Hartmann im Phil. Jahrbuch 1936 !
behauptet. Er sagt nach einer kurzen Darstellung der modernen [?]
Atomtheorie : « Aus all dem Gesagten diirfte erhellen, daB3 jene Theorie,
die fiir jedes Element eine besondere forma substantialis annimmt,
die die Wurzel aller seiner statischen und dynamischen Qualititen
sein soll, den Problemen des periodischen Systems ganz hilflos gegen-
iibersteht ». Dann folgt ein Beweis, der aber teils jeder Grundlage
entbehrt, teils in sich unmégliche und daher unberechtigte Forderungen
an den Hylomorphismus stellt. Hierauf ein SchluBsatz: « Wie sehr
die neuen Auffassungen den alten iiberlegen sind, erhellt auch aus dem
Versuche mancher Vertreter des Alten, das Alte mit dem Neuen zu
vereinigen. Man adoptiert das Bohrsche Atommodell, 148t es aber

noch durch eine substantielle Form informiert sein ... Dieser Versuch,
ganz disparate Vorstellungen zu einer wahren Einheit zu verbinden,
war von vornherein zum Scheitern verurteilt ...». Das ist also das

andere Extrem.

Wie immer, liegt aber auch hier die Wahrheit in der Mitte, —
besser gesagt : dariiber (und darum auch so schwer faBbar!) :

Die M’sche vermeintliche Wesenskonstitution, die Tatsachen der
modernen. Physik und Chemie liegen in oder beziehen sich auf die
akzidentelle Schicht, vor allem die quantitative Struktur und Dynamik;
die Wesenskonstitution, welche aber Avristoteles und der hl. Thomas
meinen, Materia Ia und forma substantialis, Ronstituieren per se die
Substanz. — Nun sind aber die Akzidenzien sicherlich nicht gleich
der Substanz; sie sind aber auch nicht so véllig verschieden und
« disparat », daB {iberhaupt keine Beziehung mehr zwischen ihnen
und der Substanz besteht. — Die Substanz, noch weniger die sub-
stantiellen Prinzipien, ist nicht, wie sich faktisch aus M’s Darstellung
ergibt 2, formell gleich den Akzidentien ; kann darum auch unmdglich
der formale und adiquate Erkenntnisgrund fiir all das, was moderne
Wissenschaft, was das Experiment in der akzidentellen Schicht fest-
stellt, miBt und berechnet, sein. (Auch das ist eine von den vielen
unbewiesenen Behauptungen M’s, daB « nach Thomas die hylomorphe
Wesenskonstitution alle physikalischen und logischen Fragen der
Korper wissenschaftlich zu 16sen habe»3). — Sie, die Substanz, ist aber
der Bestands- und Seinsgrund derselben und auch deren letzte und

1 « Das periodische System und die spezifische Verschiedenheit der Elemente ».
2 z.B. WW 2, S. 6o
38 WWi1, S. 9g1; WW 2, S, 160.



458 Hylosystemismus oder Hylomorphismus ?

eigentliche Sinngebung: « Causa finalis et quodammodo activa (per
aliquam naturalem resultationem) et materialis » !, sagt der hl. Thomas.

« Posteriora [autem] non sunt de intellectu priorum, sed e converso:
unde priora possunt intelligi sine posterioribus, et non e converso! »? —
Wir raten deshalb M., bei seinen Sprengarbeiten vorsichtig zu Werke
zu gehen. Die Negation der hylomorphen Grundstruktur beraubt
seine eigene These des Fundaments, machte letzte Erklirungen der
ihm von den Fachphysikern vorgelegten Tatsachen unmdglich. « In
naturalibus oportet [enim] semper supremam causam uniuscuiusque
inquirere ... et hoc ideo est, quia effectus nescitur nisi sciatur causa ;
unde si alicuius effectus causa sit etiam alterius causae effectus, sciri
non poterit nisi causa eius sciatur; et sic quousque pervenitur ad
primam causam !»? Das ist eine Grundwahrheit, entscheidend fiir
jedes Denken, fiir jedes wissenschaftliche System, jedes « Weltbild ».

Freilich, die erkenntnismiBige Bearbeitung, Erarbeitung gerade
der Fundamente, diese Tiefensicht, ist nicht leicht. Rechnen kann
man mit Rechenschieber und Rechenmaschine ; in die Atomstruktur
in absehbarer Zeit vielleicht mittels des Elektronenmikroskops, wie
man sagt, eindringen : in die Wesens- und Seinsgriinde — auch des
« verinderlichen Seins », des Ens mobile — aber nicht. Die Lehre
von Potenz und Akt, die Analogia entis, ja iiberhaupt letzte Seins-
und Sinnerfassung, Philosophie, auch Naturphilosophie, stellt hochste
Anforderungen an den menschlichen Geist. Mit Recht sagt der heilige
Thomas : « Mathematica [und m. m. auch die modernen Naturwissen-
schaften] sub sensu cadunt, et imaginationi subjacent ut linea, figura,
numerus et huiusmodi : et ideo intellectus humanus a phantasmatibus
accipiens facilius eorum cognitionem accipit et certius quam intelli-
gentiam alicuius, vel etiam quidditatem substantiae, potentiam et
actum, et huiusmodi ... » %

Das Schluflergebnis unserer Untersuchung ist somit :
nicht Hylosystemismus oder Hylomorphismus, sondern, sofern man
unter Hylosystemismus die wirklich gesicherten Tatsachen moderner
Forschungsarbeit versteht, Hylosystemismus fiir die akzidentelle und
Oberflichenschicht und Hylomorphismus fiir die substantielle und Tiefen-
schicht.

11.q. 77 a. 6 2 II. Phys. 3, 5. 3 II. Phys. 6, 10.
4 In Boéth. « De Trinitate» q. 6 a. 1 ad 2.



	Hylosystemismus oder Hylomorphismus

