
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 16 (1938)

Artikel: Hylosystemismus oder Hylomorphismus

Autor: Braun, H.M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762331

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762331
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Hylosystemismus oder Hylomorphismus
Von Dipl. Ing. H. M. BRAUN O. P., Walberberg.

Im Reiche der Natur können zwei Dinge, vorausgesetzt, daß es

sich nicht um äquivoke handelt, möglicherweise miteinander
verglichen werden, wenn sie dem gleichen ersten Subjekt inhärieren.
So hat es einen Sinn, wenn man sagt : « Dieser Mensch hat pechschwarze
Haare ». Keinen Sinn hätte aber eine Behauptung wie z. B. : « Die
Stimme jenes Opernsängers sei von gleicher Mächtigkeit oder Höhe
wie jener Berg ». Das erste Subjekt ist hier nämlich nicht das gleiche :

bei der Stimme ist es ein Ton, eine Qualitas ; bei der Bergeshöhe
hingegen eine Substanz1. Ähnlich liegen nun auch die Verhältnisse im
Geistigen, im Reiche der Wissenschaft. Zwei Theorien sind nur
miteinander vergleichbar, wenn sie sich auf den gleichen, und zwar formell
gleichen Gegenstand beziehen. Das weiß auch Prof. Dr. Albert Mitterer.
Die Gleichheit der Gegenstände ist, wie er selbst betont, die «

grundlegende Voraussetzung »2 seiner weltbildvergleichenden Studien. Er
meint und glaubt es im i. Kapitel des i. Buches seiner Schriftenreihe
« Wandel des Weltbildes von Thomas auf heute » 3 bewiesen zu haben,
daß dem « thomasischen » 4 Hylomorphismus und seinem, dem modernen

Hylosystemismus, der gleiche Gegenstand zugrunde liegt. Dazu möchten
wir in Ergänzung zu dem vor zwei Jahren in dieser Zeitschrift
erschienenen Aufsatz des P. Alphons M. Well und des im ersten Heft
dieses Jahres veröffentlichten des P. Gallus M. Manser O. P. in folgender
Untersuchung Stellung nehmen.

Unsere erste Frage : Was ist überhaupt der Gegenstand der modernen

Naturwissenschaft oder, wie M. sie nennt, der « Stoff-Physik »

M. hält dafür, daß der Gegenstand auch der modernen
Naturwissenschaft, genau wie der « thomasischen » Naturphilosophie, die

«physikalischen Körper»5, das «körperliche Wesen»8, die «physikalische

1 VII. Phys. c. 4.
2 Das Ringen der alten Stoff-Form-Metaphysik mit der heutigen Stoff-

Physik, Innsbruck (Tyrolia) 1935 (Sigel : WW 1), S. 47.
3 WW 1, S. 17.
4 Im Gebrauche von « thomasisch » bequemen wir uns im folgenden, wenn

auch widerwillig, der M.'schen Terminologie an.
5 WW 1, S. 112. 8 WW i, S. 18.



Hylosystemismus oder Hylomorphismus 421

KörperSubstanz »1 sei. — Diese erscheine der modernen Physik
allerdings immer mehr als « quasiarithmetisches, polymeres, hylomeres
Gebilde quasigeometrischer Gestaltdinge (Mittelding zwischen Welle
und Korpuskel) »2. M. selbst meint, daß sie, die Körpersubstanz, sich
zunächst aus « Stoffsubstanz », diese Stoffsubstanz aber aus wägbarer
(oder auch unwägbarer) Urstoffsubstanz, diese wägbare (oder auch

unwägbare) Urstoffsubstanz wieder aus bewegter (oder auch
unbewegter) Urstoffsubstanz, und diese bewegte (oder auch unbewegte)
Urstoffsubstanz sich schließlich aus einer nicht mehr weiter
gekennzeichneten, wohl letzten Urstoffsubstanz konstituiere3. — Diesem

gleichen Gegenstand entspricht eine gleiche Aufgabe, ein gleiches
Wissenschaftsziel. Die moderne Naturwissenschaft hat erstens « das

natürliche System der KörperSubstanzen » zu finden 4 (z. B. : « Gold
ist ein atomistisches Energiesystem von Hylonen, bestehend aus
einerlei Atomen der Ordnungsza/^ 78 ») 5, zweitens die Konstitution
der KörperSubstanzen zu finden 6 (« die Physik ist heute bereits eifrig
auf dem Wege, die [unter der Wesewskonstitution liegende]7 Urkon-
stitution der Protonen, Elektronen zu ergründen ») 8 und hat endlich

drittens, wie M. meint, dem « Wesewsärtwandel der KörperSubstanzen » 9

nachzuspüren, ihn konstitutionell zu begründen.
Nochmals : Gegenstand der modernen Naturwissenschaft, ebenso

wie der « thomasischen » Naturphilosophie, ist nach M. die « Körper-
substanz (substantia corporalis, s. corporea) »10.

Daß trotzdem nun die Ergebnisse, die Theorien so stark
divergieren, daß M. von einem « Physikende » und einer « Metaphysikwende

»11 sprechen zu müssen glaubt, liegt einzig an der ganz anders

gewordenen Empirie. Die « wissenschaftliche » Empirie, welche an
Stelle der « ganz primitiven »12, unzulänglichen aristotelischen, bzw.
« thomasischen » trat, an Stelle eines vorwissenschaftlichen Tatsachen-

1 WW 1, S. 33. — Wir nehmen vorerst selbstverständlich an, daß Mitterer
in Auseinandersetzung mit der thomasischen Naturphilosophie, ja Metaphysik
Begriffe wie « Wesen », « Substanz » u. ä. nicht im vulgärsten und konfusesten
Sinne, sondern in wirklich philosophischer, wissenschaftlicher Bedeutung nimmt.
Anders würde er ja glatt an den Formulierungen des hl. Thomas vorbeireden.

2 WW 1, S. 23.
3 A. Mitterer, Wesensartwandel und Artensystem der physikalischen Körperwelt,

Bressanone (A. Weger) 1936 (Sigel : WW 2), S. 139.
4 WW 2, S. 166. 5 WW 2, S. 160. 6 WW 2, S. 166.
1 WW i, S. 51. 8 WW i, S. 116. 9 WW2, S. 19 (1. K.).

10 WW !_ s. 33. 11 WW 2, 3. K. 2.
12 WW I, S. 141 ; WW 2, S. 192.



422 Hylosystemismus oder Hylomorphismus

bildes, das keine Anhaltspunkte für « empirische Zustandsgieichung
der Gase ; Brownsche Bewegung ; freiwillige Radioaktivität ;

Spektralanalyse ; Beugung der Korpuskularstrahlen usw. » 1 bot ; diese

wissenschaftliche Empirie sprengt selbst die « thomasische » Metaphysik.
Hat sie doch die « Kenntnis der physikalischen Körperarten erweitert
(man kennt heute mehr Metalle und Nichtmetalle) »2, uns eine bessere

Kenntnis der systematischen Stellung der Körperarten innerhalb ihrer
Gattung verschafft (Wasser ist kein Element und Gold kein Elementat) 3,

— den Unterschied zwischen physikalischen Körpern und lebenden
sehen wir schärfer als damals 4. Die wissenschaftliche Empirie zwingt
« die Körper und andere Substanzen » durch ihre « Mikroskope,
Spektralanalysen, Wilsonkammern in einer Weise zu erscheinen, die [wie
M. meint] genauere Aufschlüsse über die KörperSubstanz gestattet,
als sie die Empirie der unbewaffneten Sinne je gestatten konnte »5.

So die These M's. —
Wir aber halten dafür, daß, wenn M. gerade nun dieser «

wissenschaftlichen » Empirie zwar nicht so sehr bezüglich des von ihr tatsächlich

gesichteten « Materials », wohl aber bezüglich ihrer Methodik etwas

kritisch nachgegangen wäre6 oder auch nur die Einsichten moderner,

in diesen Dingen bewandteter Autoren sachlich erwogen hätte, er sehr

bald die Ungleichheit, ja Verschiedenheit des Gegenstandes der modernen

Naturwissenschaft und der Naturphilosophie eines hl. Thomas hätte

konstatieren müssen.

Wohl ist es richtig, daß auch der moderne Naturwissenschaftler
seine Erkenntnisse der Natur entnimmt, der gleichen Natur, gleichen

materiellen, gleichen Körperwelt wie der hl. Thomas als Natur- ja als

Seinsphilosoph 7 : « Intellectus [enim] humani, qui est conjunctus cor-

pori, proprium objectum est quidditas sive natura in materia corporali
existens »8. Materiell mag sich darum auch der Gegenstand der

modernen Naturwissenschaft, — vorausgesetzt, daß man nicht, wie

es in der These M's geschieht, die organischen, die lebendigen Körper
von vornherein von der Naturbetrachtung ausschließt9, also den

naturwissenschaftlichen Körper adäquat mit dem « leblosen » identi-

1 WW 2, s. 192. 2 ww i, s. 35. 3 WW i, s. 36.
* WW i, S. 37.

6 WW i, S. 33.
6 Dies aber wird WW 2, S. 15, strikte abgelehnt.
7 In III. Phys. 6, 2 sagt der Aquinate : « Scientia naturalis consistit circa

magnitudines et tempus et motum ; ergo ad naturalem philosophum pertinet
etc. ».

8 I. Sae. q. 84 a. 7.
9 WW 1, S. 18.



Hylosystemismus oder Hylomorphismus 423

fiziert1, — mit dem Gegenstand der « thomasischen » Naturphilosophie
decken. Aber formell Und das ist doch das Entscheidende

Schon die Art und Weise wie, mit welchen Mitteln der moderne,

der « exakte » Naturwissenschaftler sein « Material » der Natur entnimmt,
ist doch eine ganz andere, ist eben eine im modernen Sinne «

experimentelle ».

Das Experiment, so wie es die moderne Naturwissenschaft, wie
es vor allem Physik und Chemie versteht, ist kein rein passives

Empfangen, Erfahren, kein bloßes « sein Ohr an die Natur legen »,

sondern ganz bestimmtes und darum auch begrenztes, aktives In-
erfahrungbringen, Eindringen, Ein-greifen in die Natur, und zwar im
buchstäblichen Sinne. Das Experiment ist primär Hantierung, menschliche

Hand-lung. Ein Blick in ein Laboratorium überzeugt uns von
dieser Tatsache. Immer nimmt der Experimentator etwas von einem
Ort weg — mit seiner Hand oder mit einer Pinzette oder einem andern

Instrument, das seine Hand gebraucht — und bringt es an einen
anderen Ort. Die ganze, den Versuch anstellende, einleitende und
ausführende menschliche Tätigkeit ist nicht Schaffung neuer Naturkräfte,

Eigenschaften, Stoffe, sondern letztlich nichts anderes als

Umlagern, Umordnen gegebener und darum größtenteils bekannter
Stoffe ; Herauslösung irgendwelcher materieller, bzw. körperlicher
Dinge (Energiequanten, Photone, Elektrone, Atome, Molekel usw.)

aus einem früheren Verbände und Zuordnung zu einem neuen ; segre-
gatio und congregatio, Analyse und Synthese — nicht mehr. Und
diese Analyse und Synthese, dieses Experimentieren beginnt, — wie

Hugo Dingler, dessen bahnbrechenden Untersuchungen wir manche

Anregung verdanken2, besonders hervorhebt, — bereits vor dem

eigentlichen Experiment, beginnt schon mit der Herstellung und
Aufstellung der Apparatur und der Herstellung der Agenzien.

Aus diesem Sachverhalt ergibt sich nun aber zweierlei :

1. Kein einziges Experiment wird wesentlich ganz Anderes, Neues

zutage fördern. Aus sich schafft die raumzeitliche Umordnung keine

neue Qualitäten und damit auch keine neue Substanz. Tritt irgendwelche

Reaktion ein, wird etwas anders oder ganz anders, so ist die

vom Experimentator bewerkstelligte andere Disposition nur Bedingung
und Anlaß. Die eigentlichen, wirkenden Formkräfte liegen in den

1 WW 1, S. 35.
2 Besonders in seinem Werk «Das Experiment», München (E. Reinhardt).



424 Hylosystemismus oder Hylomorphismus

verwendeten, den gegebenen und bekannten Agenzien. Per se realisiert

das Experiment, soweit es vom Experimentator abhängt, also

nur eine sonst vielleicht recht zufällige, unwahrscheinliche, akzidentelle,
raumzeitliche Ordnung, nicht aber — jedenfalls nicht unmittelbar —
den beabsichtigten physikalischen Vorgang, die gewünschte chemische

Umsetzung. Das ist ausschließlich das Werk der Natur1. Die Natur
aber wird sich unter den « künstlichen » Bedingungen, eingepreßt in
jene « Gesamtheit konstanter Umstände », wie H. Dingler die Apparate
auch nennt, was die Grundstruktur angeht, nicht ganz anders zeigen

— deshalb, weil sie eben dieselbe ist. Sinn und Zweck, Leistung des

Experiments ist nicht, jahrtausendalte, allgemeinste Erkenntnisse und
Einsichten in den Fundamenten zu wandeln, sondern Bekanntes
schärfer, weil « isoliert », weil « für sich », und genauer, quantitativ
genauer, « exakter » sehen und erkennen zu lassen ; Nochnichtbekanntes,
für die Grundstruktur unserer Naturauffassung zwar Peripherisches,
Belangloses, für irgendwelche Spezialfächer aber dafür umso Bedeutsameres

und vor allem für die praktische Bearbeitung, Ausbeutung,
Beherrschung der Natur, oft eminent Wertvolles uns finden, entdecken

zu lassen.

2. Das ganze Experimentieren, dieses gerade uns so eigentümliche
Inerfahrungbringen der Natur, gibt aber — und das ist hier noch
entscheidender — unserm Nachdenken und -sinnen über die Naturdinge

und -Vorgänge eine ganz bestimmte Richtung. Ist nämlich das

Experiment, dieses hervorragende Mittel moderner wissenschaftlicher

Forschung, von uns aus nichts anderes als ein Umlagern, Umordnen
von Stoffelementen, körperhaften Dingen, dann wird — das können
wir a priori sagen — gerade dieses auch im Vordergrunde unseres

gesamten wissenschaftlichen Interesses stehen. Alles Werden und
Vergehen mitsamt seiner qualitativen Mannigfaltigkeit wird dem
modernen Naturwissenschaftler, dem modernen Menschen nur als
« quantitative laumzeitliche Umlagerung letzter Baubestandteile »2,

nur im Strukturzusammenhang irgendwelcher n-dimensionalen
Raumzeitwelt 3 verständlich sein ; die mechanische, atomistische, die
physikalisch-chemische Natur- und Welterklärung, die Erklärung « von unten

1 So auch nach St. Albert in III. Miner, tr. i, c. g (« tunc ipsa natura
operatur et non ars »).

2 Vgl. Th. L. Haering, Philosophie der Naturwissenschaft, München 1923.
3 Joseph Meurers, Wilhelm Diltheys Gedankenwelt und die Naturwissenschaft,

in : Neue Deutsche Forschungen, Abt. Philosophie, Berlin 1936.



Hylosystemismus oder Hylomorphismus 425

her »1, von der Materie und zwar der irgendwie greif-baren her, von
der causa materialis her, wird für den modernen Naturwissenschaftler,
auch wenn sein Spezialgebiet nicht gerade das anorganische ist, allein
in Frage kommen, sich jedenfalls als Erstes und Gegebenes aufdrängen.
Die Grundlagen aber sind problemlos geworden. Wenn er es, wie man
sagt, auch mit der ganzen Welt zu tun hat, faktisch faßt er und
interessiert ihn in der Hauptsache nur die eine Seite : die faß-bare, die

quantitativ raumzeitliche.
Noch deutlicher wird dies, wenn wir nicht nur der Art und Weise,

wie der exakte Naturwissenschaftler seinen Gegenstand der Natur
entnimmt, dem Experimentieren nachgehen ; sondern auch der Art
und Weise (den Mitteln, mit welchen), wie er nun den gewonnenen
Gegenstand besieht, ansieht und wie er das gesichtete Versuchs- und
Beobachtungsmaterial auswertet, etwas nachspüren. Seine Beobachtung
ist nämlich vorwiegend eine messende und seine Auswertung eine

rechnerische.

Daß dem Forscher durch Fernrohr und Mikroskop kein neuer
Sinn, der ihm eventuell Erkenntnisse bislang noch nicht erfahrener

Qualitäten vermitteln würde, verliehen wird, in sich seine Sinne auch

nicht gestärkt werden, unterliegt wohl keinem Zweifel. Der Gegenstand
wird nur deutlicher gemacht, d. h. stärker erhellt, näher an das Auge
gerückt : sein Bild verschärft. Wenn in den Forschungsstätten darum

von diesen und ähnlichen Instrumenten so ausgiebig Gebrauch gemacht
wird, dann primär gewöhnlich nicht deshalb, weil man tiefer in die

qualitative Mannigfaltigkeit als solche eindringen möchte, sondern

um die Dinge und Vorgänge in der Makro- und Mikroweit nicht nur
zu fassen, sondern genau, quantitativ raumzeitlich genau, « exakt »

zu fassen. Quantitativ genaue Beobachtung, Fassung ist aber nichts
anderes als eben messende Beobachtung, Messung, d. h. Größenver-

gleichung : die Größe des zu Messenden wird mit der des Maßes

verglichen. Maß und zu Messendes müssen darum auch von gleicher Art
sein, müssen zur « Deckung » gebracht werden können2. Dies aber

setzt notwendig eine gewisse, im absoluten Sinne natürlich nie
feststellbare Konstanz des Maßes, des Prinzips der Messung voraus.

Eigentliches Maß, Urmaß ist deshalb auch die Einheit ; im abgeleiteten
Sinne der 1 cm, das 1 gr, die 1 sec3. Letztlich interessiert ja den

1 Alwin Mittasch, Katalyse und Determinismus. Ein Beitrag zur Philosophie
der Chemie, Berlin (Springer) 1938.

2 s. X. Metaph. 2, 1954. 3 1. c. 1944-



426 Hylosystemismus oder Hylomorphismus

Naturwissenschaftler bei seiner messenden Beobachtung, bei dieser

genauen, « exakten » Feststellung nicht so sehr die gemessene, die

gefaßte Größe, sondern das « Wievielmal mehr » h
Diese Meßresultate, diese Zahlenwerte (die Benennung ist nicht

das Formale) werden dann bekanntlich in eine zwei- oder mehrreihige
Tabelle verzeichnet, — links die sog. unabhängige, rechts die abhängige
Variable —, graphisch dargestellt und rechnerisch ausgewertet. Nach
mehr oder weniger komplizierten Methoden, die letztlich, wie man
sagt, im Prinzip der Einfachstheit begründet sind, sucht man den

Differentialquotienten oder auch das Integral zu ermitteln, die in
gewisser Annäherung dem tatsächlichen Befund entsprechende Funktion

sgleicliung, das « Gesetz ».

Daß solche Gesetze, daß die auf diesen Gesetzen gründenden
Theorien formell in keiner Weise etwas über Sein und Wesen, Werden
und Vergehen aussagen können, dürfte einleuchten. Aus sich reichen
diese Gesetze und Theorien nicht weiter als eben Messung und Rechnung :

ihr eigentlicher Gegenstand ist die Natur, die Welt nur insofern sie

« verzahlbar » ist. Wie wir bereits beim Experiment nun feststellen

konnten, beeinflußt aber die Praxis, die Handlung (Hand-lung), die
wissenschaftliche Haltung in entscheidender Weise. Auch Messen ist
eine Hantierung, Rechnen in etwa ebenfalls. Die meisten Naturwissenschaftler

werden darum faktisch ganz entsprechend der Arbeitsmethode
ihres Spezialgebietes auch « naturphilosophisch » die Welt unter
ähnlichen Aspekten sehen, bemessen und bewerten. Sie werden, ohne
daß ihnen je die praktisch vollzogene Sichtung und Abstraktion recht
zum Bewußtsein kommt, die wirkliche Welt mit der in Astrograph,
Spektroskop, Mikroskop, Wilsonkammer, Photozelle usw. eingefangenen,
mit irgendwelcher Skala « zur Deckung gebrachten », in irgendwelche
Formeln oder Funktionsgleichungen « ausgedrückten » identifizieren,
— den nichterfaßten Restbestand aber eliminieren, negieren. Rüfner
hat wohl recht, wenn er schreibt : « Physik und Chemie sucht nicht
das spezifische Wesen des Seienden, sondern errechnet nur das
Äquivalent des einen für das andere, um die gegenseitigen Abhängigkeitsverhältnisse

festzulegen »2. Für einen modernen Naturwissenschaftler

ist, so lesen wir auch in der zur Debatte stehenden These, die durch
die Stereoformel definierte Wesenskonstitution der physikalischen Körper-

1 Th. L. Haering.
2 Vinzenz Rüfner, Die Natur und der Mensch in ihr, Bonn (Hanstein) 1934.



Hylosystemismus oder Hylomorphismus 427

Substanz nicht mehr eine « Resultante » von Urstoff und Wesensform,
sondern ein atomistisches Energiesystem von Materieteilchen ; der
Wesewsartwandel hat raumzeitlichen Charakter 1.

Steht man aber nur ein klein wenig über dieser modernen
wissenschaftlichen Methode, dieser experimentellen Methode ; prüft man
nur ein klein wenig deren faktische und theoretische Reichweite, so

läßt sich, ohne auch nur im entferntesten die ungeheuren Leistungen
auf den, derselben eigentümlichen Gebieten schmälern zu wollen, doch

z. B. folgendes behaupten :

1. Die « physikalischen » Definitionen irgendwelcher Beschaffenheiten

oder Vorgänge sind in der Regel nichts anderes als Meß- und
Rechenanweisungen. Angegeben wird, was man praktisch, was man
rechnerisch an die Stelle dieser oder jener Eigenschaft, dieses oder

jenes Vorgangs setzen kann. « Wenn ein Körper in 2 Sekunden

10 Meter zurücklegt, so sagen wir wohl, seine Geschwindigkeit sei 5 ;

dabei haben wir aber keineswegs einen Weg durch eine Zeit dividiert,
wie man kurz sagt ; denn eine solche Operation hätte in der Tat keinen
Sinn. Aber jede dieser Größen hat außer ihrer qualitativen Bestimmung
auch eine quantitative, die durch die Meßzahl gegeben ist ; und die

Division, die wir ausführen, bezieht sich gar nicht auf Weg und Zeit,
sondern lediglich auf die beiden Maßstäbe derselben ». So Exner2.
Und wenn darum unter anderm Th. Wulf S. J. in seiner « Physik »

schreibt : « f m A. Dieses außerordentlich einfache Gesetz enthält
unsere gesamte Bewegungslehre »3, so ist Ähnliches zu sagen. Was
wirklich Kraft und Bewegung ist, lehrt diese « Gleichung » nicht. Kraft
ist doch nicht jener Komplex, jenes « Produkt » von Maße mal
Beschleunigung Kraft wird im Experiment direkt überhaupt nicht
festgestellt ; nur deren raumzeitliche Auswirkung wird gemessen und
selbst sie nicht in ihrer wirklichen Kontinuität, sondern nur als

« Momentanbeschleunigung » 4.

2. Experiment, Messung, Funktionsgleichung können nicht einmal
über Dinge und Erscheinungen, welche naturgemäß noch im Vordergrund

der naturwissenschaftlichen Betrachtung stehen, etwas Formelles

und in diesem Sinne Wesentliches aussagen. Was da z. B. unter Raum

1 WW 1, S. 51 ; WW 2, S. 44, 45.
2 Nach Th. L. Haering.
3 Freiburg (Herder) 1929.
4 Th. L. Haering.



428 Hylosystemismus oder Hylomorphismus

und Zeit verstanden wird, ist, wie schon vor Jahren M. de Munnynck O.P.
in einem Referat zu M's Arbeiten bemerkte, etwas ganz anderes, ist
nicht unser Raum und unsere Zeit, sondern eben nur ein rechnerisches

Äquivalent1. In der Raum-Zeit-Welt der Relativitätstheorie treten
die sie konstituierenden Begriffe Raum und Zeit nicht mehr in ihrer
Eigen- und Selbständigkeit auf : Raum und Zeit sind zu Einem
verschmolzen 2. Dasselbe gilt vom Kraftbegriff und vom Begriff der
Masse. « Was uns den Eindruck von Kräften vortäuscht, ist die Buckelnatur

der Welt », meint A. Wenzl3. Gewiß, rechnerisch kann ich die
schwere und träge Masse einander gleichsetzen, kann ich Energie der
Masse gleichsetzen, kann ich alles Qualitative als Struktur in einen
x-dimensionalen Raum projizieren ; uns geht es aber primär um die
Wirklichkeit.

3. Wenn aber nun gar die moderne Naturwissenschaft über
seinsphilosophische Wirklichkeiten und Begriffe, über Kausalität, Substanz

usw. etwas ausmachen will, so geht das ganz entschieden über ihre

Kompetenzen hinaus. Born meint : « Wenn es prinzipiell unmöglich
ist, alle Bedingungen (Ursachen) eines Vorgangs zu kennen, so ist es

leeres Gerede, zu sagen, jedes Ereignis habe eine Ursache ». Und
Heisenberg behauptet : « Weil alle Experimente den Gesetzen der

Quantenmechanik unterworfen sind, so wird durch die
Quantenmechanik die Ungültigkeit des Kausalgesetzes definitiv festgestellt »4.

Was das Experiment feststellt, ist doch nur das « Wenn dann »,

nicht formell das Warum Und wenn unsere Messungsmethoden
deshalb, weil sie die Messung selbst beeinflussen und stören, wie man sagt,
im Subatomaren nur zu ungefähren Resultaten führen ; für die
Wahrscheinlichkeit einer Vorausberechnung also praktisch eine Grenze

gesetzt ist, — wie man glaubt, sogar eine unüberbrückbare, eine Grenze,
die vor der Gewißheit liegt — ; so ist doch damit noch keineswegs
ein bloßer « Wahrscheinlichkeitszusammenhang » gegenüber dem

Kausalzusammenhang erwiesen. Nur « rechnerisch » komme ich schon mit

1 Unsere Zeit « ist zwar eine Dimension, aber nicht einfach », wie sehr fein
Nicolai Hartmann bemerkt: «die vierte neben den drei Kaumdimensionen
sondern eine sehr eigenartig ausgezeichnete, durch ein fundamentaleres Wesen
von allen anderen grundverschiedene Dimension ». — « Zeitlichkeit und Sub-
stantialität», in: Blätter für Deutsche Philosophie 1938-1.

2 Joseph Meurers.
3 Metaphysik der Physik von heute, Leipzig (F. Meiner) 1934.
4 Nach E. Zimmer, Umsturz im Weltbild der Physik, 1934.



Hylosystemismus oder Hylomorphismus 429

statistischen Gesetzen und Wahrscheinlichkeitsansätzen aus. Übrigens
ist Planck gerade der Meinung, daß die statistischen Gesetzlichkeiten
auf das Walten « wirklicher Gesetzlichkeiten » hinweisen, die ihrerseits

aber sicher nicht auf Statistik beruhen1. Und « Unbestimmtheiten

und Unscharfen müssen auf jeder Stufe des Geschehens

vorhanden sein, damit höhere Kausalität in der Rangfolge des Wirkens
eingreifen kann »2.

Dasselbe müssen wir aber auch M. gegenüber sagen. Es wird
behauptet : « Physikalisches Licht kann heute als (unwägbare
Substanz neben die wägbare Materie gestellt werden, wenn wir nach
der allg. Relativitätstheorie annehmen, daß jede Energie, also auch
das Lichtquant, Masse hat (E m c2) und so grundsätzlich wägbar,
bzw. auf wägbare Materie rückführbar ist »3. An anderer Stelle ist
sogar von einem Wesensariwandel der Körpersubstanz in Energie und
umgekehrt4 die Rede ; ja « Körper entstehen — mitunter ausschließlich

— aus Energie » und « umgekehrt werden zuweilen KörpersMÖ-
stanzen entkörpert » 5.

Wir erwidern : Mathematik ist keine Seinslehre und die Substanz
als solche ist experimentell überhaupt nicht faßbar ; sie ist, wie Pleßner
ausführt, nicht einmal der Inbegriff der aus ihr emanierenden
Eigenschaften 6, kann also nur erschlossen werden. Über diese Wirklichkeiten
kann also per se die moderne Naturwissenschaft in keiner Weise
entscheiden. Sie fallen formell nicht unter ihr « objectum formale quod »,

ihr Sehfeld ; denn der eigentliche Gegenstand der modernen

Naturwissenschaft — dies dürfte diese Untersuchung wohl ergeben haben —
sind nun einmal nicht die « körperlichen Wesen », nicht die « Körper-
Substanz (substantia corporalis) ».

Im übrigen wird man aber auch bei den Naturwissenschaftlern

von Fach nur wenige, vielleicht nicht einmal einen einzigen finden,
der bei nüchterner Erwägung Behauptungen wie z. B. : « Das Arbeiten
mit Mikroskop und Wilsonkammer gestatte einen genaueren Aufschluß
über die KörperSubstanz » 7, die moderne Physik lehre eine « Hylomere
Konstitution » und zwar Wesenskonstitution der physikalischen Körper-
substanzen 8, ihre Sache sei es, die unter der Wesenskonstitution liegende
« Urkonstitution » der Körpersubstanzen zu finden9, die moderne

1 Nach A. Mittasch. 2 A. Mitiasch. 3 WW 2, S. 133.
* WW 2, S. 89. 5 WW 2, S. 103.
6 Helmuth Pleßner, Die Stufen des Organischen und der Mensch, Berlin 1928.
' WWi, S. 33. 8 WWi, S. 69. 9 WW 1, S. 116.



430 Hylosystemismus oder Hylomorphismus

Physik weise in der Umsetzung von Natronlauge mit Salzsäure eine
« Transsubstantiation »* nach usw., usw., unterschreiben würde.

Wenden wir uns nun den zeitgenössischen Autoren zu. Was geben

sie als Gesgentand der modernen Naturwissenschaft an, welche Aufgaben
schreiben sie ihr zu In dem bekannten Lehrbuch der Physik von
Müller-Pouillets heißt es : « Aufgabe der Physik ist die Ergründung
des kausalen Zusammenhangs der Naturerscheinungen ». Im Handbuch

der Physik von P. Wessel2 lesen wir : « Die Physik ist derjenige
Zweig der Wissenschaft, welcher die Gesetzmäßigkeit der unbelebten
Natur erforscht ». Eggert, der Berliner Physiker, schreibt in seinem

Lehrbuch der physikalischen Chemie : « Die Chemie befaßt sich mit
dem Aufbau der Materie in großen Zügen ; die physikalische Chemie

erstrebt außerdem ein tieferes Eindringen in die Einzelheiten der
Atome, Moleküle und Aggregatzustände der Materie usw. ». Davon,
daß also die KörperSubstanz Gegenstand moderner Naturwissenschaft

genau wie der « thomasischen Naturphilosophie sei, daß die Ergründung
der unter der Wesenskonstitution liegenden Urkonstitution ihre
Aufgabe sei, ist keine Rede. Doch sind die Bestimmungen im übrigen
recht vage. Genaueres über die « Eigenart des naturwissenschaftlichen
Denkens ...» erfahren wir aus einem Artikel des Prof. Dr. Sombart,
den die Zeitschrift für angewandte Chemie bereits im Jahre 1930
brachte3, der aber im wesentlichen auch heute noch gelten dürfte.
« Die neueste und allerneueste Naturwissenschaft », heißt es da, « hat
mit den Begriffen Ursache, Kraft, Substanz aufgeräumt Wir
finden an jedem Orte nur wechselnde Zustände, nirgends einen
substantiellen Träger, an dem sie haften, der sie mit sich forttragen könnte.
Die moderne Physik ist nicht die Physik des Stoffes, sondern eine

Physik des Feldes. Dieses aber ist nur ein Inbegriff aller im Räume
vorhandenen Zustände, nicht ein substantieller Äther, dessen Zustände
sie wären »4. Für die moderne Naturwissenschaft gibt es also kein
Kausalitäts- und kein Substanzproblem : keine Metaphysik. « Der
Geist wird ausgetrieben », die Natur entwest. — Dann setzt die positive
Arbeit ein : « die toten Erscheinungen werden äußerlich geordnet ».

1 Trid. Sess. 13, can. 2 : «... conversio [sc. panis et vini] convenienter et
proprie a sancta catholica Ecclesia transsubstantiatio est appellata ». Und eine
solche, allerdings bislang nur partielle, hat nach M. also die moderne Physik
nachgewiesen WW 2, S. 36.

2 München 1938. 3 Nr. 2.
4 Moritz Schlick, Naturphilosophie, in : Max Dessoir, Lehrbuch der

Philosophie.



Hylosystemismus oder Hylomorphismus 431

Das aber geschieht in drei Stufen. — Die erste, die « Elementarisierung »

oder Atomisierung : Zurückführung der Erscheinungsmasse auf
Elementargestalten, Elementarquanten und Elementarvorgänge. — Die
zweite : die « Quantifizierung ». « Sie ist das Ziel aller 'Naturerkenntnis',
deren Grundsatz — im Gegensatz zu aller echten Philosophie von
Aristoteles an — es geworden ist, daß ein Erkenntniszusammenhang
in der wirklichen Welt nur gefunden werden kann, soweit qualitative
Bestimmungen auf quantitative zurückgeführt werden ». — So Herrn.

Weyl1. Oder : « Das Ideal naturwissenschaftlichen Erkennens ist :

die anorganisch-materielle Wirklichkeit in ihrem Tatbestände im
Ganzen wie im Einzelnen stets als Produkt gesetzmäßiger, rein
quantitativ-räumlicher Umlagerungen (Bewegungen) letzter unveränderlicher
Baubestandteile der Materie zu begreifen ». Erreicht wird aber dieses

Ziel durch Eliminierung der Materie, der Kraft und der räumlichen
und zeitlichen Qualitäten aus dem vorwissenschaftlichen Weltbilde. —
So Th. L. Haering. — Das naturwissenschaftliche Denken entspricht
eben, wie wir bereits sahen, dem naturwissenschaftlichen Arbeiten,
dem Experimentieren. — Nun die dritte und letzte Stufe : die « Mathe-

matisierung » oder das « Abbilden der physikalischen Operation durch
eine mathematische », wie K. Bennewitz in einem späteren Aufsatz
der gleichen Zeitschrift meint2. Die beobachteten Tatsachen werden

« funktionalisiert » und deren Gesetzmäßigkeit dem Verständnis in
Form von Differentialgleichungen näher gebracht. Die Naturgesetze,
die auf diese Weise herauskommen, sind selbstverständlich keine

« absoluten », sondern nur ungefähre, nur statistische. « Wenn diese

oder jene Bedingungen erfüllt sind, ist es wahrscheinlich, daß dieses

Ereignis ungefähr eintritt »3. Nicht ganz mit Unrecht schreibt darum
auch Ing. O. Göhler : « Heute ist Wissenschaft, was in einförmigen,
kraftlosen, spielhaften Gang einer rechnerisch sich abwickelnden

Gleichung sich regelt und erschöpft, die billig Exaktheit produzieren
und wohlfeil Weisheit verteilen kann. An ihrer Wiege steht nicht
die sinnvolle Gestalt der in qualitativen, organischen Gliederungen

ringenden und sich befreienden Natur, sondern ein mit dieser

wesensfremdes, unorganisches, frei erfundenes, durch keinerlei Beweismittel

gestütztes, aus rein spekulativen Motiven entsprungenes Scheinwesen,

1 Philosophie der Mathematik und Naturwissenschaften, im Handbuch der

Philosophie 2 (1927), A. 100.
2 43. Jahrg., Nr. 23.
3 H. Poincaré, Der Wert der Wissenschaft.



432 Hylosystemismus oder Hylomorphismus

das Atom »x. H. Dingler aber stimmt dem bei, wenn er in seinem

letzten Werk ausführt : « Jetzt ist die Mathematik nicht mehr ein

Hilfsinstrument, mit dem man die anderweitig gefaßten Gedanken

nur symbolisch einfängt, um dann mit ihrer automatisierten und
deshalb vor gewissen Fehlern schützenden Methode Konsequenzen daraus

zu ziehen ; sondern mehr und mehr wird sie die Sache selbst. Die
eigentliche denkerische Forschung in der Physik spielt sich nicht mehr
in dem vormathematischen Gebiete ab, die Mathematik zieht nicht
mehr nur die logischen Konsequenzen dieser Forschung, sondern die

Forschung geschieht an den mathematischen Formeln selbst »2. Das

Ideal Descartes, die absolute Gleichsetzung des physikalischen und
des mathematischen Körpers, ist also bis zur Grenze verwirklicht 3

;

die Tendenz geht, wie Meurers bemerkt, dahin, alles auf Raum und
Zeit zurückzuführen.

Wir geben nun gerne zu, daß, was wir vom Experiment sagten,
was in dem zitierten Aitikel der « Zeitschr. für angew. Chemie » und
was von Th. Haering, Bennewitz, Göhler, Dingler, Meurers u. a.

behauptet wird, in erster Linie für Physik und Chemie gilt ; nicht
aber, jedenfalls nicht in dem Maße, für die Biologie und die verwandten

Wissenszweige. Da aber M. diese gerade, wie wir schon einmal

bemerkten, aus seinen weltbildvergleichenden Studien ausschließt,
können und müssen füglich auch wir davon absehen. — Im übrigen
erkennen selbstverständlich auch wir den Argumenten ex auctoritate
nur bedingten Wert zu4, werten sie nur als Bestätigung der vorher
analysierten Tatsachen.

Nun die Quintessenz5 : Die Erkenntnis, wie sie die modernen
Naturwissenschaft betreibt [Naturwissenschaft also im engen Sinne],
ist ein rein äußerliches « Begreifen » der Dinge, ist Erkenntnis « von
außen », ist Tei'/erkenntnis, d. h. sie bedeutet eine Beschränkung auf
das eine Merkmal : Größe. Indem die Naturwissenschaft eine Menge,
eine Zahl [z. B. « Ordnungszahl »] für Eigenschaften der Erscheinungen

ausgibt, hat sie eine formale, einseitige Beziehung an die Stelle des

mannigfaltigen Ganzen gesetzt. Die Naturwissenschaft verzichtet auf

1 Wissenschaft, ihr unabwendbarer Verfall und ihre seinsbedingte Erkenntniswelt,

Leipzig (Otto Hillmann) 1937.
2 Die Methode der Physik, München (Ernst Reinhardt) 1938.
3 Vgl. Bernhard Jansen S. J., Descartes, der Vater der heutigen Philosophie,

in : Stimmen der Zeit 1927.
4 Cfr. I q. 1 a. 8 ad 2.
5 Im gleichen Artikel der Zeitschr. f. angew. Chemie.



Hylosystemismus oder Hylomorphismus 433

Wesenserkenntnis. Das Wesen der Natur ist für sie unerkennbar. —
Fast kindlich mutet der Glaube an, daß wir durch die unerhörten
Entdeckungen der letzten Jahrzehnte diesem Wesen auch nur einen

Schritt näher gekommen seien. Man weiß jetzt (bis auf weiteres),
daß in einem Atom negativ geladene Elektrone kreisen [?], daß die

Aussendung von Strahlen diskontinuierlich erfolgt hinter dem

sichtbaren Spektrum fand man die Ultrastrahlen, dahinter die Röntgenstrahlen,

dahinter die Gammastrahlen doch was « weiß » man von
ihnen Daß jede Art um einige « Oktaven » höher liegt, d. h. rascher

schwingt als die vorhergehende. Das heißt : man weiß gar nichts mehr,
aber man kann einen immer größeren Teil der Natur berechnen.

Auflösung der Natur in Zahlen: das ist der « Sinn » der modernen

Naturwissenschaft und die Einsicht, die den Faust zur Verzweiflung
brachte : « daß wir nichts erkennen können » ist [auch] heute [noch]
bei allen [?] maßgebenden Naturforschern, welche das Erbe der New-
tonschen Weisheit angetreten haben, verbreitet. Newton hat den

richtigen Standpunkt des Naturforschers ein für allemal festgelegt in
den klassischen Worten : « Hactenus phaenomena caelorum per
vim gravitatis exposui, sed causam gravitatis nondum exposui. Oritur
utique haec vis a causa aliqua Rationes vero harum gravitatis
proprietatum ex phaenomenis nondum potui deducere 1 et hypotheses

non fingo. Satis est quod gravitas révéra existât et agat secundum

leges a nobis expositas »2. Robert Mayer aber sagt ähnlich : « Was

Wärme, was Elektrizität usw. dem inneren Wesen nach sei, weiß ich

nicht ; sowenig als ich das innere Wesen der Materie oder irgendeines

Dinges überhaupt kenne » 3.

Die moderne naturwissenschaftliche, besser vielleicht gesagt die

modern physikalische Weltbetrachtung, ist also — das dürfte nun
evident sein — tatsächlich nur eine Tef/betrachtung. Sie sieht nicht
die ganze Welt, und das, was sie sieht, sieht sie nur unter einem ganz

engen Gesichtswinkel: Sie erfaßt direkt einzig und allein die quantitative
Schicht und diese nur als meß- bezw. verzahlbare.

Man irrt sich also, wenn man meint, der Gegenstand der modernen

Naturwissenschaft, der «Stoff-Physik», sei der gleiche wie der der thomasischen

Naturphilosophie, sei das körperliche Wesen, die KörperSubstanz.

1 Auch Th. Wulf. S. J. muß bekennen: «Leider sind wir heute noch nicht
wesentlich weiter gekommen ...» (Physik S. 69).

2 In Philosophiae naturalis principia mathematica.
3 Kleinere Schriften und Briefe (1893).



434 Hylosystemismus oder Hylomorphismus

Der weltbildvergleichenden Studie ist damit selbstverständlich
die « grundlegende » Voraussetzung entzogen. Des Interesses wegen
und der Vollständigkeit halber wollen wir aber trotzdem unsere
Untersuchung noch fortsetzen.

M. irrt sich nämlich nicht nur bezüglich der Bestimmung des

Gegenstandes der modernen Naturwissenschaft, sondern auch in der
der « thomasischen » Naturphilosophie.

Im Vorwort zum i. Bändchen seiner Schriftenreihe schreibt M. :

« Texte und Belege für das thomasische Weltbild. Sein [Thomas]
Weltbild muß vor allem durch seine Werke und deren Texte belegt
werden. Deren gibt es nun sehr viele. Um dem Leser und mir die
Sache zu vereinfachen, lege ich z. B. hier in dieser Arbeit vor allem
die zusammenfassende Ausführung jener Kleinschrift zugrunde, die
Thomas 'De natura generis' überschrieb Das hat den Vorteil,
daß der interessierte Leser nicht zusammenhanglose Texte, sondern

zusammenhängende Ausführungen über den behandelten Gegenstand
einsehen kann ». Diese Absicht ist gut. Doch, so wird sich wohl
ein jeder fragen, warum für solch eine kritische, weltbildvergleichende
Studie, gerade diese Kleinschrift « de natura generis » Warum nicht
das eigentlich naturphilosophische Werk, den PAysf&kommentar, wo
doch das ganze I. Buch mit seinen 15 Lektionen von den ersten
Prinzipien der Naturdinge, vom Hylomorphismus handelt 1 Wenn M. Grabmann

auch für die Echtheit dieses Opusculums eintritt, ist doch seine

Geeignetheit für eine Arbeit, welche den Besitz der adäquaten Doktrin
des Aquinaten voraussetzt, noch lange nicht erwiesen. Kajetan, der
sich sicherlich ein Urteil über das Schrifttum des Heiligen erlauben

konnte, urteilt jedenfalls über das Opusculum folgendermaßen :

« St. Thomas illum tractatum forte nunquam vidit. Stilus enim eius

non est : et multa ibi sunt, quae doctrinae eius non consonant »2.

Wir fragen nun : Was ist der Gegenstand der Naturphilosophie
des hl. Thomas

1 Der Einwand, St. Thomas wolle in seinen Aristoteles-Kommentaren nur
« objektive Referate » geben, ist für dieses Buch sicherlich nicht berechtigt ;

denn der Heilige approbiert nicht nur die Thesen des Stagiriten, ergänzt und
vertieft sie nicht nur, sondern wertet sie auch, ja nimmt manchen Argumenten
gegenüber eine ziemlich kritische Haltung ein. — S. auch : « Die Aristoteles-
Kommentare des hl. Thomas von Aquin », in : « Mittelalterliches Geistesleben »

von Martin Grabmann, München 1926.
2 De subjecto naturalis philosophiae.



Hylosystemismus oder Hylomorphismus 435

Materiell : der ganze Kosmos : «... terminus [enim] considerations

scientiae naturalis est circa formas quae quidem sunt aliquomodo
separatae, sed tarnen esse habent in materia. Et huiusmodi formae

sunt animae rationales » h Also : die ganze Welt von der Materia
Ia bis zur anima humana, nicht nur die anorganische, Stein, Pflanze,
Tier, Mensch : alles fällt darunter. Ausgeschlossen ist nur Gott (nicht
aber als Erstbeweger 2, und die Engel, « quia nunquam sunt in materia »

und das Sein als solches, Akt, Potenz, Substanz als solche « quia non
universaliter sunt in materia »3. Diese Entitäten gehören nämlich
zur Metaphysik, zur ersten und allgemeinsten Philosophie und nicht
zur Naturphilosophie. So steht also fest, daß der hl. Thomas als

Naturphilosoph nicht nur einen Teil, sondern die ganze, direkt oder indirekt,
unmittelbar oder mittelbar sinnlich erfahrbare, materielle Welt betrachtete.

Diese ganze, nicht wie in M's These nur anorganische, Welt sieht
St. Thomas aber unter einem ganz weiten Aspekt ; zwar nicht schlechthin

als « seiende », als « ens » — so geschieht es in der Metaphysik,
wo alles « sub ratione entis » betrachtet wird —, wohl aber als «

veränderlich seiende », als « ens mobile » : « Quia omne quod habet materiam,
mobile est, consequens est quod ens mobile sit subjectum naturalis
philosöphiae. Naturalis enim philosophia de naturalibus est ; naturalia
autem sunt quorum principium est natura ; natura autem est prin-
cipium motus et quietis in eo in quo est ; de his igitur quae habent

in se principium motus, est scientia naturalis »4. Eigentliches Subjekt,
eigentlicher Gegenstand, « objectum formale quod » der Naturphilosophie

oder im Sinne des hl. Thomas und seiner Zeit auch Naturwissenschaft

(scientia naturalis) ist also nicht so etwas Begrenztes,
Partikuläres wie in der modernen Naturwissenschaft und in M's Stoff-

Physik : die Größe, das « Wievielmal mehr », die Zahl, das Differential,
sondern das ens mobile. So lehrt es der hl. Thomas nicht nur in der

eben zitierten Stelle des Physikkommentars, und nicht nur unter etwas

anderm Gesichtspunkt an einer etwas späteren Stelle des gleichen

Kommentars5, sondern auch im Metaphysikkommentar6, ja selbst

in jener Kleinschrift « de natura generis »7. Und St. Thomas schränkt
diesen Begriff « ens mobile » in keiner Weise ein. Mit Kajetan,

1 II. Phys. 4, io.
2 VIII. Phys. 23, 9 ; in Boëth. « De Trinitate » q. 5 a. 2 ad 3.
3 I. Phys. 1, 3. 4 I. Phys. 1, *3. 5 II. Phys. 11.
6 VI. 11 (1155). 7 C. 14 u. 18.

Divus Thomas. 29



436 Hylosystemismus oder Hylomorphismus

Jo. a St. Thoma u. a. dürfen darum auch wir ihn in seiner ganzen
Weite belassen. Er umfaßt das ens mobile « substantialiter et acciden-

taliter, subjective et terminative » und der Mobilitas genügt schon,
daß sie « aptitudinaliter » oder wie man auch sagt « radicaliter » gegeben
sei. Vor allem geht es nicht an, statt «ens mobile» « körperliches Wesen »

oder « KörperSubstanz » zu setzen, wie es die « These » will. St. Thomas
selbst sagt explizite : «... Non dico autem corpus mobile, quia
omne mobile esse corpus probatur in isto libro ; nulla enim scientia

probat suum subjectum : et ideo statim in principio libri de Caelo,

qui sequitur ad istum incipitur a notificatione corporis » h Kajetan
fügt diesem ersten Beweis noch einen zweiten hinzu : « Id est subjectum
philosophiae naturalis, quod ponitur in definitione primorum acciden-
tium naturalium : quia tale est proprium subjectum eorum ut patet.
Sed non corpus sed ens in potentia secundum quod in potentia
ponitur in definitione primorum accidentium naturalium, sc. motus

ergo ens mobile est subjectum philosophiae naturalis »2. Diese
Tatsache müssen wir stark unterstreichen, nicht weil der hl. Albert, der
Meister des Aquinaten, anderer Ansicht war, das « corpus mobile »

als Subjekt der Naturphilosophie hinstellte, der hl. Thomas hier also

eine eigene Ansicht vertritt ; sondern weil M. eben gerade dies offenbar
wieder entgangen ist. In der These wird dauernd vom Körper, körperlichen

Wesen, KörperSubstanz als dem Gegenstand der thomasischen

Naturphilosophie (und insbesondere des thomasischen Hylomorphismus)
gesprochen3. Materialiter ist das wohl richtig, formaliter, also im
eigentlichen Sinne — und nur der interessiert uns doch — aber nicht ;

auf jeden Fall ist es nicht die Ansicht des hl. Thomas. — Wenn man
natürlich die Körpersubstanz zum Gegenstand « thomasischer »

Naturphilosophie, « thomasischen » Hylomorphismus macht, die Elektronen
aber, von denen man auch nach Th. Wulf S. J. Durchmesser und
Maße anzugeben weiß, ja selbst die Atomkerne zu « Nichtkörpern »4

oder « unterkörperlichen Stoffsubstanzen » 6 degradiert, dann kann man
selbstverständlich mühelos diese aus dem Gebiete des Hylomorphismus
hinausweisen6. Aber das ist eben der zweite Irrtum der « These »,

1 I. Phys. i, 4.
2 Opusculum « De subjecto naturalis philosophiae.
3 WW 1, S. 18, 25, 31, 32, 33, 35, 93, 106 u. a.
1 WW 2, S. 134.
5 WW r, S. 37, 43 ; WW 2, S. 103.
6 WW i, S. 39, 43, 89 ; WW 2, S. 12. — « Physikalischer Körper ist » nach

M. (WW 1, S. 35) nämlich « jenes etwas, das man erstens allgemein leblosen



Hylosystemismus oder Hylomorphismus 437

daß man den formalen Gegenstand — nur dieser kommt in Frage —
der « thomasischen » Naturphilosophie falsch angibt, für ens mobile
einfach Körpenling setzt1.

Nochmals : Ens mobile und nicht Körperding ist Subjekt oder

eigentlicher Gegenstand der « thomasischen » Naturphilosophie. —
Trotzdem ist nun aber nicht, wie übrigens ganz klar aus der Einleitung
zum Physikkommentar schon hervorgeht und wie Kajetan noch
besonders im zitierten Opusculum näher ausführt, die Naturphilosophie
nur ein Teil, ein Spezialgebiet der Metaphysik : sie ist eine eigene
Wissenschaft.

Ebenso scharf ist die Abgrenzung von den mathematischen
Wissenschaften. « De his quae dependent a materia sensibili secundum esse

sed non secundum rationem, est mathematica », sagt der hl. Thomas
in der i. Lektion des Kommentars zum I. Buch der Physik, und in der
Lektion 3 zum IL Buch wird dann nochmals der Unterschied der
mathematischen und naturphilosophischen Betrachtungsweise
aufgezeigt. « Materialiter » hat die damalige Mathematik es mit demselben

Gegenstand wie die Naturphilosophie zu tun, nicht aber « formaliter » :

sie sieht von der materia sensibilis und vom motus ab, abstrahiert
davon. Eigentlich hat sie es nur mit der Quantitas, mit der Figur
und der Größe, mit den Zahlen zu tun, und zwar unter dem ihr
eigenen, ganz begrenzten Aspekt.

Damit ist nun das Gebiet der allgemeinen Naturphilosophie, bzw.
im Sinne der damaligen Zeit « Naturwissenschaft » in genügender Weise

abgesteckt. Jetzt kommen wir zu den Spezialgebieten. « Sequuntur
[enim] ad hunc librum [in quo tractatur, de iis quae consequuntur
ens mobile in communi]2 alii libri scientiae naturali, in quibus trac-

Körper nennt, das uns zweitens als lebloses Erscheinungsding gegenübersteht,
insbesondere mit dreidimensionaler Sinnesquantität ausgezeichnet ist, das drittens
systematisch in Elemente und Elementate und weiter in Wesensarten derselben,
wie Wasser, Luft, Gold, eingeteilt wird, das uns viertens durch seinen physikalischen
Wesensartwechsel interessiert und durch eine Fülle solcher Tatsachen die Vermutung
einer hintersinnlichen Körpersubstanz und die theoretische Frage nach ihrer
Wesenskonstitution nahelegt, wie es durch seine Erscheinung und seinen Erscheinungswechsel

die Frage nach dem Wesen der Erscheinung stellt, das fünftens durch
seinen Gegensatz zu den biologischen Körpern auffällt ». — Mit solchen Definitionen,
— besser gesagt « Setzungen », — als Prämissen kann man selbstverständlich
alles beweisen, auch daß z. B. die Elektronen, diese « gestalteten Ausdehnungsdinge

(WW 1, S. 100) », oder « Gestaltgebilde eines ausgedehnten Etwas (WW 2,
S. 141) » keine Körper sind.

1 WW 1, S. 106.
2 Bis zum VIII. Buch (cfr. VIII. 2, 2).



43» Hylosystemismus oder Hylomorphismus

tatur de speciebus mobilium : puta in libro de Caelo de mobile secundum

motum localem, qui est prima species motus ; in libro autem de Genera-
tione de motu ad formam et primis mobilibus, sc. elementis, quantum
ad transmutationem eorum in communi ; quantum vero ad speciales

eorum transmutationes in libro Meteorum ; de mobilibus vero mixtis
in libro de Mineralibus ; de animatis vero in libro de Anima et con-
sequentibus ipsum1 ». Wirklich eine klassische Aufteilung Der
hl. Albert bringt sie etwas anders. M. scheint nur die in « de natura
generis » zu kennen. Begreiflicherweise deckt sie sich nicht in allem
mit der aus der Physik zitierten. Doch dürfte das eine jedenfalls klar
sein : Aristoteles und der hl. Thomas unterscheiden zwischen einer

allgemeinen und einer speziellen Naturphilosophie, bzw. in ihrem Sinne

Naturwissenschaft2. — Der Hylomorphismus wird in der Hauptsache
in der allgemeinen Naturphilosophie, bzw. -Wissenschaft behandelt,
d. h. im I. Buch der Physik (z. T. auch noch im II.) ; also in dem

Traktat, der eben der Frage nach den Prinzipien des Subjekts der
Wissenschaft, des Ens mobile, gewidmet ist3. Die Himmelskörper
hingegen bespricht Aristoteles, wenn wir von wenigen da und dort
verstreuten Bemerkungen absehen, in der speziellen Naturphilosophie,
bzw. -Wissenschaft, d. h. in der Schrift « De Caelo », die — wie
wir eben hörten — nicht über das « ens mobile in communi », sondern
das « ens mobile secundum motum localem », also « in speciali » geht.
Wie kann man da von den corpora caelestia als den « Kabinettstücken »

des Hylomorphismus reden 4 und dazu noch ohne überhaupt der durchaus

nicht so unkritischen Haltung des hl. Thomas auch in diesen

Blättern nachgegangen zu sein In den ganzen 15 Lektionen des

I. Buches der Physik, da, wo der Hylomorphismus eigentlich grundgelegt

wird, wird an keiner einzigen Stelle der corpora caelestia auch

nur als Beispiel gedacht.

Aristoteles, und entsprechend auch der hl. Thomas, gebraucht
nun allerdings oft den Ausdruck « <pûstç »> Physik. Daß derselbe aber
bei ihnen eine andere, viel weitere Bedeutung hat als bei uns, braucht
wohl nicht besonders betont werden. « » ist für sie gleich « Natur »

und zwar im weitesten Sinne ; also nicht nur die « inanimata », sondern
auch die « animata » 5.

1 I. Phys. 1, 4.
2 Vgl. Prooem. z. De Coelo et Mundo u. De Generatione et Corruptione.
3 I. Phys. 2, I. 4 WW 1, S. 37 u. a. 5 WW 1, S. 33.



Hylosystemismus oder Hylomorphismus 439

Für St. Thomas besteht auch noch kein Unterschied zwischen

Naturphilosophie und Naturwissenschaft. Er gebraucht bald diesen,
bald jenen Ausdruck, und zwar in ein und demselben Zusammenhang,
ein und demselben Satz. Gemeint ist dabei aber immer das Gleiche,
eben die Wissenschaft, deren Subjekt, deren eigentlicher Gegenstand
das « ens mobile in communi », das veränderliche Sein ist.

Hatte also, so fragen wir, St. Thomas von dem Wissenszweig, den

wir « Physik und Chemie » nennen, den wir moderne « exakte
Naturwissenschaft » nennen, M. « Stoff-Physik » nennt, noch keine Ahnung
Finden sich in seinen Werken noch keine Ansätze für diese Disziplinen
Mit einem einfachen Ja oder Nein können wir die Frage nicht
entscheiden, wir müssen distinguieren.

Materialiter hatten es Aristoteles und St. Thomas (noch mehr
dessen Meister, der hl. Albert) selbstverständlich auch mit den Dingen
zu tun, mit denen sich die moderne Naturwissenschaft befaßt : den

anorganischen Stoffen, den festen, flüssigen, gasförmigen und auch
den organischen, den verschiedenen Gattungen und Arten der Pflanzen
und Tiere. Die Art und Weise aber, wie sie dieses « Material » betrachteten,

aus ihm das eigentliche Subjekt, den formalen Gegenstand ihrer
philosophia oder seientia herausholten und wie sie denselben,, wenn
wir so sagen dürfen, intellektuell weiter verarbeiteten, war z. gr. Teil
eine ganz andere, und darum auch eben gerade der formale Gegenstand

im letzten Sinne ein ganz anderer.

Die « Empirie » der modernen Naturwissenschaft besteht, wie wir
gesehen haben, vorwiegend in « experimenteller » Durchdringung,
Aufarbeitung der Natur, und die intellektuelle Auswertung ist weitgehend
mathematisch orientiert. Dafür lassen sich aber bei Aristoteles, bei
St. Albert und Thomas, tatsächlich nur recht schwache Ansätze finden.

Vielleicht daß man den Versuch mit der « Asche »1 oder jenen
mit dem « Magnet »2 oder den allerdings von falschen Voraussetzungen
ausgehenden « Fallversuch »3 schon als « Experiment » ansprechen
darf. Verglichen mit unseren methodisch bis ins letzte durchdachten,

streng systematischen Forschungsarbeiten, sind es aber wirklich nur
eine allererste Stufe. Dasselbe gilt von den alchemistischen Experimenten

jener Zeit. Für Mikroskop, Präzisionswage, Thermometer usw.
bestand sicher noch kein Bedürfnis. — Nur ganz selten nimmt darum
auch St. Thomas gegen die von Aristoteles tradierten Fakta Stellung

1 IV. Phys. io, 14. 2 VII. Phys. 3, 7.
3 II. De Caelo 26, 8.



440 Hylosystemismus oder Hylomorphismus

(zu diesen seltenen Fällen gehört z. B. jene über die Sternbewegung
in II. De Caelo et Mundo 17, 7)1, wohl aber ab und zu gegen gewisse,
offensichtlich 2 falsche oder unbegründete Folgerungen aus faktischen
Beobachtungen ; so z. B. im Traktat über das Infinitum 3, über das

Vakuum 4, über die Immutabilitas der corpora caelestia 6 und anderswo.
Für das « Experiment » ist also der Ansatz noch recht gering.

Besser steht es schon mit der « mathematischen Orientierung ». Etwa
hundert Jahre vor dem Stagiriten lebte ja ein Pythagoras. Nicht nur
Plato, sondern auch Aristoteles stand noch unter dem Einfluß seiner

Spekulationen. So setzt sich denn auch Aristoteles und als Kommentator

darum auch St. Thomas mit wissenschaftlichen Disziplinen
auseinander, die unschwer als Anfang und Vorstufe unserer mathematisch
orientierten « Naturwissenschaften » angesehen werden können. Wir
meinen die zwischen Naturphilosophie oder im Sinne der Alten
Naturwissenschaft und Mathematik liegenden « scientiae mediae » : Optik,
Harmonik und Astronomie6 ; dazu nach dem hl. Albert auch die
« scientia de ponderibus, quae est de pondéré numerato secundum

proportionem ad motum vel aliud pondus » und die « scientia de

ingeniis, [quae] est de proportione velocitatum et jactuum, quae sur-

gunt ex numerato pondéré : sicut si pondus unius marchae movet

tantum in hora, pondus duarum marcharum movebit illud in dimidia
hora » u. a.7 Diese scientiae mediae nehmen nun nach dem hl. Thomas

eine ganz eigenartige Stellung ein : « accipiunt principia abstracta a

scientiis pure mathematicis, et applicant ad materiam sensibilem » 8.

Aristoteles rechnet sie darum noch zu den « naturales », « quia unum-
quodque denominatur et speciem habet a termino : unde quia harum
scientiarum consideratio terminatur ad materiam naturalem, licet

1 « Est considerandum quod tempore Aristotelis nondum erat depre-
hendus motus stellarum fixarum ...» ; ähnlich St. Albert in II. Phys. tr. 2, c. 11

und II. De Caelo, tr. 3, c. 15.
2 Man muß sich nämlich immer vor Augen halten, was St. Thomas im

Anschluß an Aristoteles in I. Meteor. 11, 1 sagt: «... de talibus quae sunt
immanifesta sensui, non est exquirenda certa demonstratio et necessaria, sicut
in mathematicis et in his quae subjacent sensui ; sed sufficit per rationem
demonstrare et ostendere causam, ita quod quaestionem solvamus per aliquant
solutionem possibilem, ex qua non sequatur aliquod inconveniens, per ea quae
hic apparent secundum sensum ». — Sehr vieles, was in den « Spezialfächern »

gelehrt wurde, geht darum auch nicht über den Sicherheitsgrad irgendwelcher
« Arbeitshypothesen » hinaus.

3 III. Phys. 8, 4; XI. Metaph. 10 (2329).
4 IV. Phys. 12, 8-13. 5 I. De Caelo 7, 6. 6 II. Phys. 3, 8.
7 II. Phys. tr. 1, c. 8. 8 II. Phys. 3, 8.



Hylosystemismus oder Hylomorphismus 441

per principia mathematica procedunt, magis sunt naturales quam
mathematicae »1. Im Kommentar zu Boëthius « De Trinitate » sagt
aber St. Thomas : « Scientiae mediae communicant cum naturali secundum

id quod est materiale in earum consideratione ; differunt autem
secundum id quod in earum consideratione est formale magis sunt
affines mathematicis »2. Auch der hl. Albert möchte sie der Mathematik

zuordnen. Tatsächlich nehmen sie eben eine Zwischenstellung
ein ; mit der eigentlichen Naturphilosophie haben sie aber prinzipiell
nichts zu tun. Diese scientiae mediae gelangten nun immer mehr zur
Entfaltung. Descartes setzt, wie schon bemerkt wurde, den
mathematischen gleich dem Naturkörper, und Newton betitelt sein Hauptwerk

mit « De naturalis philosophiae principia mathematica ». Und
so « wandelte » sich die Naturphilosophie, die Naturwissenschaft der
Alten zu dem Ideal, das wir im ersten Abschnitt zu skizzieren
versuchten : der modernen, von der philosophia oder scientia naturalis
prinzipiell, ja formell verschiedenen, nicht identischen 3 Naturwissenschaft.

Gewisse Ansätze für das Moderne können wir also bei Aristoteles
und St. Thomas wohl finden ; in der Hauptsache, im allgemeinen war
ihre wissenschaftliche Arbeitsweise aber eine andere. Ihren Anfang
nahm sie, wie auch Manser in dem eingangs erwähnten Artikel bemerkt,
in der Regel in ganz allgemeinen, gewöhnlichen Sinneserfahrungen 4,

nicht im exakt wissenschaftlichen Experiment, und sie tendierte, wenn
wir von den Spezialabhandlungen in den Spezialfächern absehen, in
der Hauptsache auf Wesenserfassung und nicht auf Erfassung, « in
Formeln Fassung » gewisser Struktur- und Funktionszusammenhänge. —
Auch wenn St. Thomas uns das Subjekt, den eigentlichen Gegenstand
seiner « Naturwissenschaft » nicht genannt hätte, müßten wir darum
schon a priori auf eine ganz andere Objektsschicht schließen. — Der

Breite, der Allgemeinheit der mit bloßen Sinnen schon einwandfrei

festgestellten, von jedem feststellbaren Fakta (zumal wenn sie so

einfach sind, daß jede exakte « experimentelle » Aufspaltung, Analyse,
ein sinnloses Unterfangen wäre, wie z. B. daß etwas « so » beschaffen,

1 II. Phys. 3, 8. 2 q. 5 a. 3 ad 7 et 6.
3 Wie Mitterer in WW 1, S. 106 u. a.
4 Auf solch allgemein-gewöhnlichen Sinneserfahrungen gründen sich, wie

P. Well schon hervorhob, auch die Gottesbeweise (« Certum est enim, et sensu

constat, aliqua moveri in hoc mundo ». I q. 2 a. 3) und fundiert, wie wir an
späterer Stelle zeigen werden, auch der Hylomorphismus.



442 Hylosystemismus oder Hylomorphismus

« ausgedehnt » ist, daß es « anders » ist oder geworden ist usw.), dieser
Breite und Einfachheit entspricht aber eine geradezu metaphysische
Tiefe der vom Verstände, der Ein-sicht vollzogenen Wesenserkenntnis.

Da, wo die Physik und Chemie aufhört — und sie hört beim Körper,
bei « diesem » Körper auf, bleibt bei ihm stehen —, beginnt eigentlich
erst die Tiefenarbeit der wirklich auf ganz « primitive »1 Empirie
fundierten thomistischen Naturphilosophie, dringt aber dann auch
bis zu den wirklich allerletzten und darum wiederum allgemeinsten
Gründen des « veränderlichen Seins », eben bis zur Materia Ia und
der Forma substantialis vor.

So kommen wir jetzt zur eigentlichen Doktrin, dem Hylosystemismus,

bzw. dem Hylomorphismus.
Wo wir sahen, wie sehr sich M. in der Bestimmung des

Gegenstandes der modernen Naturwissenschaft und auch in der Bestimmung
des Gegenstandes der « thomasischen » Naturphilosophie oder -Wissenschaft

irrte, ist es für uns allerdings fast ein a priori, daß sich M. auch

in der Feststellung, bzw. Wiedergabe, der in Frage stehenden speziellen
Doktrinen und Theorien irren wird. Er wird weder zu einem wirklichen
Einsehen der modernen naturwissenschaftlichen Ergebnisse, Hypothesen
und Theorien, noch zu einem Verstehen der Doktrin des hl. Thomas

gelangt sein.

Daß M. die Reichweite des Experiments weit überschätzt, wurde
schon dargetan. Daß er sich offenbar nicht klar ist über die so ganz
andere « ratio sub qua » der modernen naturwissenschaftlichen Betrach-

tungs- und Erkenntnisweise, wurde auch schon angedeutet ; — und
doch ist gerade dies so evident (man denke nur : die ganze moderne

Bewegungslehre ist in der Gleichung f m A ausgedrückt ; Aristoteles

und St. Thomas definieren die Bewegung aber als « actus existentis
in potentia secundum quod huiusmodi »)2. — Wirkliche, letzte,
verstandesmäßige Erfassung und Durchdringung des « Materials » der
modernen Physik und Chemie, der modernen Naturwissenschaft,
besonders des Materials für den Hylosystemismus setzt aber zudem

vor allem eine tiefe und klare Einsicht zunächst einmal in die in Frage
kommenden Grundwirklichkeiten, Grundbegriffe voraus. Fehlt diese,

dann fehlt alles. Wo aber finden wir in M's These diese Voraussetzungen
Wo ist da eine Definition von Bewegung, von Zeit, wo eine von Masse,

1 WW 2, S. 192.
2 III. Phys. 2.



Hylosystemismus oder Hylomorphismus 443

Schwere, Aggregatzuständen, wo eine von Energie, der potentiellen
und freien, der mechanischen, der Wärme-, Licht- und elektrischen

Energie, der chemischen Energie usw., wo eine Wesensbestimmung
des Moleküls, Atoms, Elektrons, Positrons, des Photons und des Äthers
und zwar nicht eine im modernen Sinne « physikalische », die, wie wir
sahen, doch meist nur auf eine Meß- und Rechenanweisung hinausläuft

; sondern wirklich eine Wesensbestimmung. Man liest in der
« These » vom « explosiven Charakter des Knallgases » als einer « mittleren

Eigenschaft », einer Eigenschaft, die « zur chemischen Verbindung
führt »1. Das aber ist doch nur eine Beschreibung und dazu noch
eine ganz vage, keine Definition — Gewiß, auch der hl. Thomas hat
nicht alles definiert. Wenn es aber um Kontroversen ging, wenn
es sich um « responsiones » auf « objectiones » handelte, wußte er die
Worte wohl abzuwägen und kristallklare Entscheidungen zu geben ;

traf sich wirklich mit dem Gegner und traf diesen. — Wir wollen M.

wegen dieses Mangels auch keinen Vorwurf machen. Eher müßte
dieser ja seinen Gegnern gemacht werden, da sie sich in allzu exklusiver
und negativer Haltung zuwenig um die modernen naturwissenschaftlichen

Probleme kümmerten, — ganz entgegen der Art z. B. eines

Albertus Magnus. Was uns aber eigenartig berührt, ist dieses, daß M.

es unternimmt, sein, wie er selbst zugibt, noch ganz unfertiges 2, noch

ganz in der quantitativen Struktur und Dynamik, also in der akzidentellen

Schicht liegendes, in der letzten, eben substantiellen
Grundstruktur überhaupt noch nicht erfaßtes Weltbild, mit dem eines

hl. Thomas zu vergleichen und dessen naturphilosophische Grundthesen,

z. B. den Hylomorphismus, zu disqualifizieren. Was M. in
seiner These De Vries anrät : « es scheint doch besser abzuwarten,
wie weit sich solche Theorien der Fachphysiker bewähren, bevor wir
Laien neue Hylomorphismen [in casu also Hylosystemismen] an die

Stelle der alten setzen » 3, hätte er mindestens selbst befolgen dürfen.

Gerade die Atomtheorie, die doch das Fundament seiner These

darstellt, bietet dafür ein treffliches, fast möchte man sagen «

Schulbeispiel ». Welche Wandlungen seit Rutherford Planck sprach in
seinem Nobelvortrag von der Konstanten h als von etwas, das

« physikalische Denken von Grund aus Umgestaltendes » ; Heisenberg
betitelt sein Werk « Wandlungen in den Grundlagen der Naturwissen-

1 WW 2, s. 58
2 WW i, S. 31, 51 ; WW 2, S. 97.
3 WW 2, S. 141.



444 Hylosystemismus oder Hylomorphismus

schaft », und Ing. O. Göhler kann im vorigen Jahre noch ein Buch
schreiben « Wissenschaft, ihr unabwendbarer Verfall und ihre wahre

seinsbedingte Erkenntniswelt » und darin die ganzen Atomspekulationen

und -Konstruktionen mit einem Federstrich abtun.

M. mangelt es, wie wir bereits andeuteten, aber weiter ganz
offenbar auch am rechten Verständnis der Doktrin des Aquinaten
überhaupt, insbesondere aber der über den Hylomorphismus.

Schon daß er seiner weltbildvergleichenden Studie eine
Kleinschrift zugrundelegt, die Kajetan deshalb für unecht hielt, « quia
multa ibi sunt, quae doctrinae eius [sc. St. Thomas] non consonant »,

ist doch recht bezeichnend. Noch mehr offenbart sich dies aber in der
oft wirklich merkwürdigen Art der Textinterpretation. So lesen wir :

« Thomas hat die Körpersubstanz definiert als Körperwesen
(substantia corporalis) 1

; man wird aber schwerlich aus dem zitierten K. 7
der Kleinschrift « De natura generis », überschrieben : « Quod sub-
stantiae separatae et materiales non conveniunt nisi genere logico »,

diese Tautologie herausfinden können. — Weiter wird die aristotelische

Definition von Element, welche St. Thomas in der Kleinschrift
« de principiis naturae » aus V. Metaph. c. 3 zitiert und in ähnlicher
Weise wie im Kommentar expliziert (: « elementum est ex quo com-
ponitur res primo, et est in ea, et non dividitur secundum formam »)

als « physikalische » durch ein 5. Merkmal ergänzt, nämlich durch
« Körper » : « die thomasische Definition des physikalischen, bzw. chemischen

Elementes lautet also sinngemäß : « Element ist ein letzter
Körper, aus dem ein Körper entsteht und besteht » 2. Abgesehen davon,
daß bei dieser M'n und nicht « thomasischen » Definition das eigentliche

Formale, das « et non divitur secundum formam », bzw. nach

Metaph. 798 « indivisibili specie in aliam speciem » weggelassen ist,
ist natürlich die an den zwei Stellen vollzogene Ergänzung recht
willkürlich. St. Thomas sagt in der Metaphysik 3 ausdrücklich, daß gerade
durch die eben erwähnte Bestimmung « indivisibili specie in aliam
speciem » das Element sich von der materia la, die überhaupt keine

Spezies und Form hat, und von den anderen Materien oder Stoffen,
welche durch eine « divisio, quae fit secundum alterationem »4 noch

weiter zerlegt werden können, unterscheidet. Offenbar nimmt also

1 WW 1, S. 41 : « Die theoretische Definition der Körper als Quelle von
Fehlschlüssen ».

2 WW 1, S. 44.
3 Nr. 798. 4 Nr. 800.



Hylosystemismus oder Hylomorphismus 445

der hl. Thomas die Definition auch in dieser Form bereits als eine
« physikalische », wenngleich er sie in der übernächsten Nummer noch
besonders auf die üblichen Elemente Wasser, Feuer usw. appliziert.
In der i. Lektion des Kommentars zum I. Buch der Physik sagt er
aber schlechthin : « Per elementum vero videtur intelligere causas

primas materiales » L Wie bei der M'n Körperdefinition 2 ist es eben

auch bei seiner Elementdefinition : nicht dem Schrifttum und der
Doktrin des hl. Thomas ist sie entwachsen, sondern wie uns scheint,
einzig dem Bedürfnis, den Hylonen wie die Körperlichkeit so auch den
Elementcharakter absprechen zu müssen. — Was aber die bekannten
vier Elemente betrifft, so weiß M., wie wohl jeder, daß Aristoteles
eben eine ganz andere Auffassung von Element hat als die moderne
mathematisch orientierte Naturwissenschaft, Physik und Chemie3.
Warum also die Ansicht der Modernen gegen die der Alten ausspielen
Wenn man etwas vergleicht, muß man sich doch zunächst einmal
über die Möglichkeit und den Sinn eines solchen Vorhabens klar sein. —
Das Gleiche gilt von den corpora caelestia. Sie müssen bei jeder
passenden und unpassenden Gelegenheit herhalten, um die Erbärmlichkeit

thomistischer Naturauffassung zu zeigen. Nicht der geringste
Versuch wird gemacht, der Anschauung der Alten auch nur ganz
entfernt gerecht zu werden ; ganz zu schweigen von der, wie schon bemerkt,
durchaus nicht so unkritischen Haltung des hl. Thomas auch in diesen

Dingen. — Weiter werden Behauptungen aufgestellt, Folgerungen daraus

gezogen, dem hl. Thomas unterlegt, wo auch nicht der geringste
Anlaß dazu vorhanden ist. So heißt es : « Nach Thomas gab es gar
keinen theoretischen konstitutionellen Grund, warum die Mindestteile
der Körpersubstanzen je nach der Wesensart verschieden groß sein

sollen »4. Daraus wird eine halbe Seite weiter gefolgert : « Die
Annahme des Mindestteils ist daher eine Zusatzannahme zum
Hylomorphismus und eine Hilfsannahme, um etwas zu erklären, was die

Grundannahme nicht erklären kann ». Beim hl. Thomas selbst lesen

wir aber, und zwar wieder in der Physik5 : « Dicendum quod licet

corpus, mathematice acceptum, sit divisibile in infinitum, corpus tarnen

naturale non est divisibile in infinitum. In corpore enim mathematico

non consideratur nisi quantitas, in qua nihil invenitur divisioni in
infinitum repugnans ; sed in corpore naturali consideratur forma natu-

1 Nr. 5.
2 Oben : S. 436, Anm. 6. 3 WW 2, S. 68 u. 85.

* WW 2, S. 17. 5 I. Phys. 9, 9.



446 Hylosystemismus oder Hylomorphismus

ralis, quae requirit determinatam quantitatem sicut et alia accidentia

»L — Weiter soll der hl. Thomas von diesen partes minimae
lehren, daß sie bei weiterer Teilung « gänzlich vernichtet » werden 2.

Ganz abgesehen davon, daß im zitierten Text nur « destruitur » steht
und M. selbst an späterer Stelle allerdings zugunsten seiner eigenen
Thesen wohl zwischen « zerstören » und « gänzlich vernichten » zu
unterscheiden weiß 3, weiß doch jeder Theologe, daß in der Summa

theologica z. B. ein eigener Artikel steht, in dem « quod nihil omnino
in nihilum redigatur » bewiesen wird 4. — Ferner soll es nach dem
hl. Thomas außer der Körpersubstanz nichts « Hintersinnliches » geben 5,

für die Bildung eines Elementats « nur » das Mengenverhältnis
entscheidend sein 6. Für die erste Behauptung vermissen wir aber ein

Zitat, für die zweite im Zitat das « nur ». — Was aber soll, um ein

Letztes noch zu erwähnen, die Licht- und Blitztheorie 7 mit dem

Hylomorphismus zu tun haben Gewiß, St. Thomas bringt eine Reihe

von Gründen gegen eine damalige Korpuskulartheorie. Kein einziger
aber entsprang dem Bedürfnis, den Hylomorphismus damit stützen
zu wollen. Man lese doch den 2. Artikel der Quaestio LXVII der

Ia Pars nach. Im übrigen gehören, wie schon bemerkt, diese Dinge

ja nicht zur allgemeinen, sondern zur speziellen Naturphilosophie,
bzw. im Sinne der Alten, -Wissenschaft. Zudem beweist die recht
eigenartige Verdeutschung8, daß es M. hier wohl mehr um eine

« Illustration » der uns fremden Anschauungsweisen der Alten ging.
Daß er aber damit auch den hl. Thomas den Laien gegenüber abwertet,
ist ihm wohl nicht bewußt ; wie es ihm — wir nehmen es an — wohl
auch nicht bewußt ist, daß er den Doctor angelicus doch etwas minderwertet,

wenn er z. B. in Bezug auf ihn von « eingestandenermaßen
unbekannt » 9 oder von « nicht passen und daher abschwächen »10

usw., usw. redet.

Was sollen wir aber erst von der Doktrin sagen Unmöglich,

1 Auch Hoenen S. J. schreibt in seinem Artikel « Inquisitiones criticae in
theoriam atomicam physico-chemicam-I. De legibus stoechiometricis generalibus,
Gregor. 1927, unter anderm : « Docet jam St. Thomas quod minima admitti
debent determinata, eo quod formae debetur determinata quantitas ».

2 WW 1, S. 38. 3 WW i, S. 78. 1 I. Sae. q. 104, 4.
5 z. B. WW 2, S. 99 : — Die relatio praedicamentalis, um nur eines zu nennen,

würde also nach St. Thomas, wie Mitterer meint, « vor » den Sinnen liegen
6 WW 2, S. 74.

7 WW 2, S. 100.
8 WW 2, S. 101 (« hin und herwütet »).
9 WW 2, S. 116. 10 WW 2, S. 69.



Hylosystemismus oder Hylomorphismus 447

daß jemand auch nur in etwa die Doktrin des hl. Thomas, ja
überhaupt der Scholastik verstanden hat, vor allem die über den

Hylomorphismus, wenn er nicht einmal weiß, daß die Potenz-Akt-Lehre
zu ihren ersten Sätzen zählt, die Grundthese schlechthin ist !1 Wie
könnte anders auch jemand zu solch einer « Metaphysik » kommen,
wie wir sie im Folgenden skizzenhaft wiederzugeben versuchen wollen :

Jede Wesenskonstitution einer KörperSubstanz hat neben Wesensteilen

noch Ausdehnungste\\e [Descartes !]2. Räumliche Ausdehnung ist dem

Wesensstoff eigen3. Die Wesenskonstitution hat eine gewisse « innere
Variationsbreite » 4

; Energie geht in die Substanz ein 5 und die Körper-
substanz ist innerlich bewegt6. Die Hylonen, jene Nicht-Körper, jene
Stoffsubstanzen sind zugleich Eigenstoff und Wesensstoff weiterer
Substanzen der Elemente, der Körper 7. Das Wasserstoffatom als solches

ist in einer Hinsicht selbst Substanz, konstituiert aber in anderer
Hinsicht eine andere Substanz, nämlich Wasser 8. Es kann auch etwas
« einigermaßen substantiell » in einem anderen enthalten sein9 und
physikalische Eigenschaft physikalische Beschaffenheit
physikalische Fähigkeit Wesenheit — Materia Ia 10.

Den, der sich über das, was man und was der hl. Thomas unter
Wesen und Substanz versteht, unterrichten will, verweisen wir —* nicht
auf die « tabula aurea » — sondern auf das Opusculum « De ente et
essentia », auf den Metaphysikkommentar, besonders Buch VII, und
für das Verständnis von Substanz und Akzidenz auch noch auf zwei

Stellen in der Summa theologica : III q. 77 (hier vor allem a. 1 ad 2

« quidditati seu essentiae substantiae competit habere esse non in
subjecto ; quidditati autem, sive essentiae accidentis competit habere

esse in subjecto ») und auch I q. 77 a. 6. — Näher auf diese fundamentalen

Voraussetzungen und primären Einsichten jeden Philosophierens
einzugehen, dürfte an dieser Stelle sich erübrigen. Jetzt wollen wir
vielmehr in weiterer Auseinandersetzung mit Mitterers These, mehr

aber noch zum Verständnis des Folgenden einige Explikationen zum

Begriff der Materia Ia und der Forma substantialis bringen:

1 WW 2, Anm. 373 : « Sind physikalischer Hylomorphismus und Soseins-

dynergismus erste Sätze
2 WW 1, S. 76. 3 WW i, S. 55.

4 WW i, S. 65.
3 WW 2, S. 98. 6 WW i, S. 61. 7 WW i, S. 64.
8 WW i, S. 74. 9 WW 2, S. 98.

10 Die Quintessenz aus WW 2, S. 145, Anm. 266. — Trotzalledem hält aber
M itterer sein hylomeres Schema dem hylomorphen des Aquinaten für « onto-
logisch » durchaus ebenbürtig WW 2, S. 124.



448 Hylosystemismus oder Hylomorphismus

Beide, Materia la und Forma substantialis, sind die ersten und
wesentlichen Werde- und Seinsgründe des veränderlichen Seins l. Die
Materia Ia definiert der hl. Thomas mit Aristoteles als « primum
subjectum ex quo aliquid fit per se et non secundum accidens, et inest
rei jam factae » 2. — Als principium ist sie natürlich nicht gleich dem

principiatum und causatum ; ist also nur ein « pars essentiae »3 und
gehört nur « reductive » zur Substanz 4. — Das weiß auch M. 6 Sein

Letztes, die Hylonen, sind noch Substanz, sind faktisch auch noch

Körper. Die Frage nach der Zusammensetzung, dem Wesen und den

Wesensgründen dieser Hylonen, dieser « gestalteten Ausdehnungsdinge

» ist, wie M. selbst bemerkt, « vollständig offen gelassen »6. Die

ganzen Ausführungen liegen darum aber auch noch ganz an der
Oberfläche, berühren nur Sekundäres. — Die Materia Ia hingegen ist « erstes

Subjekt », ist das Bleibende. Als solches ist sie nun zwar nicht etwas

aus sich actu Existierendes ', aber auch nicht nichts ; sondern schon
« prope rem » 8 ; hat also nicht, wie M. dem hl. Thomas in den Mund
legt, « begrifflich das Wesen des Nichts » 9. Vielmehr ist sie « secundum

suam substantiam potentia ad esse substantiale »10 und somit « potentia

pura »u. Darum kann sie aber auch nicht direkt erkannt, sondern

nur erschlossen werden 12 : weder ein Was, noch etwas Quantitatives
(etwas Körperliches)13, noch sonst etwas von dem, wodurch das Seiende

I I. Phys. 13, 2. 2 I. Phys. 15, 11. 3 De Verit. q. 3 a. 6.
4 Cajetan in « De ente et essentia ».
5 WWi, S. 52; WW 2, S. 140. « WW i, S. 51.
7 Daß « nach dem Verschwinden der Seele-Form nicht die materia prima,

sondern der Leichnam übrig bleibt » [gemeint ist : actu existit] spricht nicht, wie
H. Meyer in « Thomas von Aquin » 1938 irrtümlich meint, gegen eine zugrunde
liegende potentiell existierende Materia Ia.

8 I. Phys. 15, 4.
9 WW 1, S. 112 ; man könnte sie höchstens als « per accidens non-ens »

(I. Phys. 15, 4), bzw. als « non-actu ens » bezeichnen. Vgl. auch: Cl. Baeumker,
Das Problem der Materie, Münster 1890, S. 230, 232, bezüglich dessen « Kritik »

wir im übrigen große Bedenken haben.
10 I. Phys. 15, 3.
II I. Sae. q. 66 a. 1 ad 3. — Wenn H. Meyer (a. a. O.) [in Anlehnung an

Cl. Baeumker] und andere den Begriff der Materia Ia als « unmöglich », als «

unvollziehbar » usw. dartun, ist das insofern recht, als tatsächlich dieser, der reinen
Potenz entsprechende Conceptus eben etwas Leeres und Unerfülltes und darum
Unfaßbares zum Ausdruck bringt. Faktisch meinen wir nichts anderes unter
der Materia Ia.

12 « Non potest sciri per seipsam, cum omne quod cognoscitur, cognoscatur
per suam formam ; materia autem prima consideratur subjecta omni formae ».

I. Phys. 13, 9.
18 Metaph. 1689.



Hylosystemismus oder Hylomorphismus 449

bestimmt wird, ist sie 1. Erschlossen aber wird sie nur « xat' avaXoyfav » :

« Das zu Grunde liegende Substantielle [die Materia Ia] aber ist durch
einen Analogieschluß verständlich, denn wie sich zur Statue das Erz
oder zum Stuhle das Holz oder wie sich zu irgend einem Anderen von
dem, was Gestaltung hat, der Stoff und das Ungeformte vor der
Annahme einer Gestaltung verhält, so verhält sich dieses zu Grunde

liegende Substantielle zu dem Wesen und zu dem bestimmten Etwas
und zu dem Seienden »2, sagt der Stagirite im 7. Kapitel des

I. Buches seiner Physik. Hier geht es also um einen Vergleich, näherhin

um eine Verhältnisgleichheit. Daß ein solcher Vergleich nicht « gepreßt »

werden darf, daß er keine Gleichheit in jeder Beziehung meint, sondern

an und für sich nur bezüglich einer, eben der angegebenen ratio, in
unserm Falle des «Verhältnisses», ist selbstverständlich. Gut wäre es

darum gewesen, wenn auch M. versucht hätte, diesem « secundum quid
(eadem) », in dem Analogon und Analogatum nach Aristoteles bzw.
St. Thomas hier übereinkommen, nachzuspüren. Wahrscheinlich wäre
er dann nicht auf den Gedanken gekommen, daß hier der hl. Thomas
das hylomere Modell zugunsten des hylomorphen abgelehnt habe3.

Abgesehen davon, daß es in dieser Seinsschicht doch ganz abwegig

ist, nach dem Beispiel der Mineralogie und Atomistik von Modellen
(« Kristallmodell, Atommodell ») zu reden, kommt dieser Vergleich
zunächst gar nicht in Frage. Aristoteles und St. Thomas sagen micht :

so einteilig (monomer) wie Erz oder Holz oder Ungeformtes, so

einteilig ist auch die Materia Ia ; bzw. im Sinne des Hylosystemismus :

so vielteilig (polymer, hylomer) wie das Haus (: aus Steinen, Zement
und Holz), so vielteilig auch die Materia Ia ; sondern : so wie sich das

zu dem oder das zu dem oder wie sich das Ungestaltete zum Gestalteten

verhält, so verhält sich die materia la zur substantia naturalis 4. —
Wenn übrigens Aristoteles an einer früheren Stelle des gleichen Kapi-

1 VII. Metaph. c. 3. (1029 a. 20). (St. Tho., Nr. 1285). — Daß diese Definition

nicht, wie Fr. Sanc S. J. und Jo. B. Schuster S. J. (Scholastik 1935) es haben
wollen, die « materia metaphysica », d. h. « das konkrete individuelle Subjekt
in abstrakter Form », sondern die Materia prima meint, ergibt sich aus dem
Kontext. Aristoteles spricht ihr nämlich das Substanz-Sein (zunächst) schlechthin
ab (gesteht ihr aber dann doch noch einen gewissen Substanzcharakter zu — mit
Hecht, da sie ja substantielles Prinzip ist).

2 Zitiert nach der Übersetzung von C. Prantl.
3 WW 1, S. 21.
4 Vgl. auch I. Phys. 15, 10. — Dabei wird, nebenbei bemerkt, auch nicht,

wie Cl. Baeumker will (S. 252), das Naturgeschehen dem künstlerischen Gestalten
gleichgesetzt ; — auch das geht zu weit.



45° Hylosystemismus oder Hylomorphismus

tels 1 für einen Induktionsbeweis unter anderm auch das « Haus » als

Beispiel bringt, dann auch da nicht als Modell zur Veranschaulichung
irgendwelcher (nun polymeren) Konstitution, sondern nur als Beispiel
und zwar, wie ganz eindeutig der Wortlaut ergibt, als Beispiel für
eine Art des Werdens, nämlich des Werdens oder Entstehens durch
Zusammensetzung. Für diese Weise des Werdens ist eben gerade das

Haus-Werden das passendste Beispiel. — Hier an unserer Stelle geht
es aber, wie gesagt, um etwas anderes : es geht hier um die Erschließung
der Materia Ia und zwar in und aus ihrem Verhältnis zu forma sub-

stantialis, bzw. der Substanz, das aber von uns nicht direkt, sondern

nur « xax' avaXoyiav » erfaßt wird, d. h. durch die im sinnlich Erfahrbaren

liegenden Auswirkungen und Wirklichkeiten. — Soviel über
die Materia Ia.

Das andere Prinzip ist die forma substantial«. Auch sie ist nur
Prinzip und Komponente des Wesens und der Substanz und nicht
im kompleten Sinne gleich der Substanz. Als bestimmungsmächtige
Wirklichkeit ist sie aber, wie der hl. Thomas bemerkt, schon « mehr »

Natur und Substanz 2. Ihr kommt darum auch der Primat in der

naturphilosophischen Betrachtungsweise zu3. Auch das ist M. nicht
unbekannt. Er weiß um den sich hier offenbarenden tiefgreifenden
Unterschied zwischen dem Hylomorphismus und seinem vermeintlichen

Hylosystemismus. Die physikalischen Substanzen sind nach
ihm « reine Stoffwesen », « eine Wesensform ist überflüssig » 4. Die
Komponenten, bestimmte Hylonen, in seinem Sinne also Nicht-Körper
Nicht-Körpersubstanzen, « brauchen nur zusammenzukommen und es

ergibt sich dann als Seinsresultante die oder jene bestimmte Körper-
substanx » ; das Dasein bringen die Komponenten von sich aus mit 5.

Woher aber die neuen Spezifika, die Proprietäten und deren Konstanz
Woher, wenn es « reine Stoffwesen » sind — (« eine Wesensform ist
überflüssig ») — die auch von ihm und nach ihm auch von der
modernen Physik als Tatsache gebuchte Realität einer Wesensart

und eines Wesensartwechsels der KörperSubstanzen 6 Wasser ist etwas

ganz anderes als Wasserstoff und Sauerstoff ; auch die Physiker und
Chemiker von Fach geben das ohne weiteres zu. — Doch wir wollen
M. hier gar nicht widerlegen. Was St. Thomas von den « antiqui

1 I. Phys. c. 7.
2 II. Phys. 2, 5. 3 Metaph. 1527.

4 WW 1, S. 113 ; WW 2, S. 127
s WW 2, S. 127.
6 WWi, S. 48; WW 2, 1. Kapitel, 3. Abschn. ; WW 2, S. 36.



Hylosystemismus oder Hylomorphismus 451

philosophi » sagt, dürfte auch den modernen Hylosystemisten gelten :

« Non enim adhuc profecerant, ut intellectus eorum se elevaret ad

aliquid quod est supra sensibilia ; et ideo illas formas tantum con-
sideraverunt, quae sunt sensibilia propria vel communia Forma
autem substantialis non est sensibilis nisi per accidens ; et ideo ad

eius cognitionem non pervenerunt, ut scirent ipsam a materia distinguere.
Sed totum subjectum, quod nos ponimus ex materia et forma componi,
ipsi dicebant esse primam materiam, ut aerem, aut aquam, aut aliquid
huiusmodi. Formae autem dicebant esse, quae nos dicimus accidentia,
ut quantitates et qualitates, quorum subjectum proprium non est

materia prima, sed substantia composita »1. D. Nys 2, Hoenen S. J.
und andere haben übrigens dem alten und dem modernen Atomismus
schon genügende Kritik angedeihen lassen. So nehmen wir als M's
These ruhig hin : für den Hylosystemismus gibt es nur Stoff, eine

Wesensform ist überflüssig. Für den Naturphilosophen ist aber die
Form das Wichtigste, zumal die erste, das Formprinzip, die eine

forma substantialis. Das letztere betont der Aquinate noch ganz
besonders, — selbst in der Kleinschrift « De natura generis », wo es

heißt : « Grossi homines aliquam viam generationis ponentes diver-
terunt a Philosopho ; dicentes materiam primam informari forma
substantiae et postea corporis, et sie descendendo ad ultimam formam,

quae est forma specifica » 3. — Soviel nun auch über das zweite Prinzip,
die forma substantialis.

Beide, Materie und Form, potentia pura und actus primus,
konstituieren die Substanz des Ens mobile 4. -— Auf die eigenartige, durch
kein Zitat erhärtete Vorstellung der « Genesis des Hylomorphismus »

(zuerst technischer Hylomorphismus 5
; dann Erscheinungshylomorphis-

mus ; dann physikalischer Hylomorphismus und schließlich diese

physikalische Theorie Gegenstand seinswissenschaftlicher Untersuchungen

6 : Seinsdynergismus 7 [potentia : actus]) einzugehen, halten wir
für überflüssig. Es genügt, wenn wir auf I. Phys. lect. 9 Nr. 3
verweisen 8, wo der hl. Thomas zur Erklärung des Versagens der Vor-

1 Metaph. 1284. 2 Cosmologie I. 3 C. 18.
4 Wenn Mitterer behauptet, nur die Körper seien hylomorph (WW 1, S. 40),

ist das also formal verkehrt.
6 Das Modell Werkstoff-Werkform der Statue soll nach Mitterers Schüler Franz

Unterkircher (Zu einigen Problemen der Eucharistielehre, Innsbruck [Tyrolia] 1938)
« die einzige 'Tatsache', die der Hylomorphismus für sich anführen kann », sein.

6 WW 1, S. 120. 1 WW 2, S. 194.
8 Ähnlich I. Phys. 14, 7 ; vgl. auch Zeller, Philosophie der Griechen.

Divus Thomas. 30



452 Hylosystemismus oder Hylomorphismus

aristoteliker bemerkt : « Omnes hi decepti fuerunt quia nesciverunt
distinguere inter potentiam et actum ». Die Lehre von Akt und Potenz
wurde dem « physikalischen » Hylomorphismus nicht aufgepfropft, sie

ist der Schlüssel zu ihm!

So kommen wir nun zum letzten. — Wir haben festgestellt, daß

es M. an für die in Angriff genommene Arbeit notwendig
vorausgesetzten Einsichten in die naturwissenschaftliche Methode und Befunde

mangelt. Die letzte Begründung seines Weltbildes, des Hylosystemismus,

die man nach ihm ja den Fachphysikern überlassen muß1, fehlt.
Die « seinswissenschaftliche » Behandlung der hier praktisch in Frage
stehenden Probleme « ist kaum ernstlich in Angriff genommen worden 2 ».

So kann über die Natur der Konstituenten, der Hylonen, noch nichts
ausgesagt werden ; die Frage nach einer event. Zusammensetzung
der Hylone bleibt dahingestellt3. — Wir haben weiter festgestellt,
daß es M. auch am rechten Verständnis der Doktrin des hl. Thomas,
insbesondere der über den Hylomorphismus fehlt. — Den Vergleich
beider Systeme, des Hylosystemismus und des Hylomorphismus, noch
besonders unter die Lupe zu nehmen, erübrigt sich also. — Da aber
nach Mitterer die moderne Naturwissenschaft von der alten Physik,
besser gesagt Naturphilosophie, zumal vom Hylomorphismus des

hl. Thomas keinen Stein auf den andern gelassen 4
; M. selbst sich

schon zur « Totenbeschau » anschickt5 und eine bewegte, von beis-
sendem Spott erfüllte Totenklage anhebt6; und auch der Sache selbst

wegen, müssen wir, wenngleich für uns und für alle, die uns bis hierher
gefolgt sind, das Ergebnis schon feststeht, aber auch diese letzte Strecke
noch zurücklegen. Darin hat nämlich M. recht, daß der Hylomorphismus

ein Hauptsatz ', eine Grundtheorie 8, sagen wir ruhig die Grundtheorie

der « thomasischen » Naturphilosophie ist ; sein Fall also so

ziemlich das Ende dieser Naturphilosophie bedeuten würde 9.

Daß es methodisch verkehrt ist, die Verhältnisse einer Vielheit,
eines Gemenges mit denen einer anderen Einheit zu vergleichen, ist
evident. Bei M's Vergleich werden aber faktisch dem Hylosystemismus
unter anderem auch z. B. die Verhältnisse einer Vielheit, einer « Mischung»

1 ww i, s. 50.
2 ww i, s. 31.
3 WW 2, S. 97; WW i, S. 31, 51.
4 WW 2, S. 14. 5 WW 2, S. 173. « WW I, S. 140.
' WW 2, S. 167. 8 WW i, S. 118. 9 WW 2, S. 13.



Hylosystemismus oder Hylomorphismus 453

(Knallgas)1 oder einer kolloidalen Lösung 2 zugrunde gelegt, während
es sich beim Hylomorphismus doch stets nur um die Wesenskonstitution

eines jeweils einen Ens mobile, einer Substanz handelt. — Doch
sehen wir von diesen mehr methodischen Unkorrektheiten ab. Der
wesentliche Fehler ist dieser :

Trotzdem M. für die hylomere fFesewskonstitution dem Wesensstoff

der KörperSubstanz räumliche Ausdehnung 3, Energie 4 zuschreibt ;

Ort und Zeit nach ihm in der Substanz liegen 5
; ein Wesensartwandel

darum auch zum Ortswechsel der Komponenten Zeit braucht (und das

natürlich auch im Falle der empirisch festgestellten Transsubstantiation)
6 ;

Trotzdem die Substanz nach M. also nichts weiter ist, als die
« Resultante » von Komponenten, die erstens in der Mehrzahl vorhanden
sind (nicht nur zwei wie beim Hylomorphismus), zweitens nicht bloß
etwas sein können (Wasser), sondern schon etwas sind (Wasserstoff,
Sauerstoff), drittens außerdem etwas weiteres sein können (Wasser),
und indem sie mitsammen das sind, nicht aufhören brauchen zu sein,

was sie sind. Ja sie sind zusammen das andere (Wasser), (das « gänzlich
neue », von ihnen « verschiedene » 7 mit, der vorhergehenden Mischung
gegenüber « ganz anderen Eigenschaften »8) gerade dadurch, daß sie

in sich das ihrige (Wasserstoff bzw. Sauerstoff) geblieben sind 9. Die
Hylonen, die nur in potentia Körper sind 10, actu aber Nicht-Körper,
brauchen nur zusammenzukommen (so wie Stein, Zement und Holz) 11

und die Körpersubstanz ist da (das Haus ist fertig) eine Wesensform

ist überflüssig
Trotzdem meint M., sein sog. Hylosystemismus beziehe sich auf

den gleichen Gegenstand wie der Hylomorphismus der « thomasischen »

Naturphilosophie 12. Wir haben aber nachgewiesen, daß beide
Wissenschaften, die moderne Naturwissenschaft und die Naturphilosophie,
bzw. -Wissenschaft des hl. Thomas, erst recht die ihnen eigenen

besonderen Doktrinen und Systeme formaliter ganz verschiedene

Objektsschichten meinen : der Hylosystemismus hat es letztlich mit
dem totum integrale oder quantitativum zu tun, der Hylomorphismus
aber mit dem totum essentiale 13. — M. sieht das offenbar nicht ein ; —

1 WW 2, S. 30, 94.
4 WW X, S. 31.
' WW i, S. 73.

10 ww 2> g. I23,
13 V. Metaph. lect. 21.

2 WW 2, S. 79.
5 WW 2, S. 45.
8 WW 2, S. 59.
xi ww s. 60.

3 WW i, S. 55.
6 WW 2, S. 43.
9 WW i, S. 60.

12 WW i, S. 31, 35 u. a.



454 Hylosystemismus oder Hylomorphismus

hier aber nicht so sehr deshalb, weil ihm letzte Einsichten in die eigentlich

naturwissenschaftlichen Wirklichkeiten abgehen, sondern weil ihm,
wie es scheint, der Unterschied zwischen Substanz und quantitas
dimensiva, Ausdehnung, noch nicht aufgegangen ist, weil nach ihm
die Substanz an sich (per se) ja nicht nur Ausdehnungsteile hat,
sondern ausgedehnt ist. Ein und dieselbe pars substantiae ist nach
ihm in einer Hinsicht pars essentiae, in anderer Hinsicht aber pars
extensionis. So sind z. B. die Wassermoleküle (die vielen Billionen
in einem Tropfen Wesensteile und Ausdehnungsteile der einen
Wassersubstanz 1.

Was freilich bei solch einer Metaphysik überhaupt das « munus »

substantiae, das Wesen der Substanz im Gegensatz zu dem der
Akzidenzien, im Gegensatz zur Quantitas, zur Ausdehnung und Energie,
bei diesen « reinen Stoffwesen » (eine Wesensform ist überflüssig
bei diesen « Energieformen », wie er aber an anderer Stelle 2 sagt, sein

soll, ist wirklich ein Geheimnis. Der M'sche Substanzbegriff hat mit
dem des hl. Thomas und der Scholastik offenbar nur noch den Namen

gemein. Gerade dies zeigt aber wiederum die unleugbare Tatsache,
daß der Gegenstand des Hylosystemismus eben ein ganz anderer ist,
noch weit vor dem des « thomasischen » Hylomorphismus liegt. — M.
definiert einmal die KörperSubstanz als « atomistisches Energiesystem von
raumzeitlich angeordneten Materieteilchen »3. Man könnte daher
vermuten, daß bei ihm Substanz soviel wie System ist4. Doch wie, wenn
nur einatomige Stoffe vorliegen, bloß Neutronen, bloß Elektronen
Die kann man doch nicht Systeme nennen, sind sie doch einzeln, für
sich. Vielleicht setzt darum auch M. hinter diesen vorläufig letzten

1 WWi, S. 76-77. 2 WW 2, S. 97. 3 WW 2, S. 45.
4 So sagt auch Unterkircher unter anderm : « Nach der Theorie der

modernen Physiker ist die 'Substanz' des Brotes, soweit sie von den Hylonen
selbst verschieden ist, nichts anderes als eben ein System von Hylonen ». —
Allerdings, er macht auch den Vorschlag « als 'Substanz' [einfach] jene durchaus
hinter-sinnliche Größe zu bezeichnen, die nach Abstraktion von aller Empirie
noch da ist und deren Verhalten daher durch keinerlei Empirie unmittelbar
überprüft werden kann ». So ist ein Hylon (jene unterkörperliche StoffSubstanz), als
« quale primum », als « reine Qualität », « volle Substanz ». Aber auch der durch
die Quantität-Qualität, — welche das « Erbe von Materie-Form angetreten
haben », — bewirkte, zwar nicht erste, aber doch wesentliche « effectus » im
Seinsbereich (der effectus primarius liegt nämlich im « Erscheinungsbereich »),

die KörperSubstanz (z. B. der Brotes) ist Substanz. — Die Substanzbegriffe der
Mitterer Schule sind also ganz andere als der Substanzbegriff des hl. Thomas
und der Scholastik ; unmöglich beziehen sie sich darum auch auf den gleichen
Gegenstand.



Hylosystemismus oder Hylomorphismus 455

« Elementen » seines Hylosystemismus ein so großes Fragezeichen :

« Die Körpersubstanzen sind atomistische Energiesysteme von
Hylonen (Materieteilchen), wobei über die Natur dieser Teilchen

(Korpuskel, Welle) nichts ausgesagt werden soll. Das bleibt hier eine
offene Frage »1. Wenn aber jemand, z. B. De Vries es wagt, m. m.
für diese partes minimae in Applikation der Argumente des Aristoteles,
bzw. des hl. Thomas hylomorphe Struktur zu fordern, — so wie es

der hl. Thomas sicher auch für irgend einen Aristoteles noch nicht
bekannten pars maxima getan hätte, — dann wird ihm « Aufgeben
der hylomorphen Wesenskonstitution der Körpersubstanzen », «

Aufgeben des empirischen (allerdings durch keine Thomasstelle belegten
und belegbaren) Körperbegriffs des hl. Thomas » 2, den, wie wir sahen,
M. (nicht Thomas) eben so verklauselierte und einengte, daß die
faktisch formell selbstverständlich vom hl. Thomas noch nicht gesichteten

Hylone, Elektrone usw. eben davon ausgeschlossen sind,
vorgehalten 3.

Wenn M. also den Hylomorphismus zu stürzen gedenkt, würde

er tatsächlich besser daran tun, wenn er beweisen würde, daß dem

« thomasischen » Hylomorphismus überhaupt kein Gegenstand
zugrunde lag und liegt, — deshalb, weil der thomistische, der scholastische

Substanzbegriff eine Fiktion war und ist.
Den tieferen Grund für das Versagen M. haben wir schon

angedeutet. Er liegt in dem fast vollständigen Vernachlässigen der Form.
Wer den Atomismus, Mechanismus usw. alter und neuer Zeit kennt,
dem wird dies evident sein.

Also trotz der oben skizzierten ganz anderen Auffassung von
Wesen und Substanz glaubt M. sein Hylosystemismus meine den

gleichen Gegenstand, läge auf der gleichen Ebene wie der Hylomorphismus

:

So wie eben Hausmodell und Schemelmodell in gleicher Ebene

liegt, ohne weiters miteinander verglichen werden kann, sind die

Hylonen einfach das « Gegenstück » zum « thomasischen » Wesensstoff,

das « atomare System Gegenstück von dem, was Thomas Stoff-Form-
Wesen oder Körpersubstanz nennt » 4.

Und so wie der atomistische Bau der Moleküle, dessen Ausmaße

bekanntlich zwar noch nicht direkt wahrgenommen und gemessen,

i WW 2, S. 97.
3 WW i, S. 35 ; WW 2, S. 12.

2 WW i, S. 99.
4 WW i, S. 43.



456 Hylosystemismus oder Hylomorphismus

wohl aber berechnet werden können, so wie eben die hylomere
Wesenskonstitution der Körpersubstanz ein « hintersinnliches Ding ist, das

nur von unserer Vernunft auf dem Umweg über die Erscheinung
erforscht und erschlossen wird », « genau so » konnte nach M. auch
die hylomorphe Zusammensetzung einer Körpersubstanz « nicht
wahrgenommen, sondern nur angenommen [!]1 und erschlossen werden »2.

Genau so Also wieder in ein und derselben Ebene.

Noch mehr M. meint offenbar sogar, die « physikalische Kraft »

[physikalisch im modernen Sinne genommen !] sei dasselbe oder soviel
wie Naturfähigkeit, wie Formkraft, d. h. wie forma substantialis3.
Er bringt dafür auch ein Zitat und zwar aus dem i. Artikel der

Quaestio disputata über « die Tugenden im allgemeinen ». Da ist zwar
einmal beiläufig von « potentia naturalis » die Rede. Daß St. Thomas
aber hier, ganz dem bekannten Artikel i der q. 50 der I-IIae
entsprechend, an die « ad unum » determinierten potentiae activae cor-

poreae denkt und nicht an Materia Ia oder forma substantialis, dürfte
wohl außer jedem Zweifel stehen 4.

M. selbst weiß nun zwar, daß die vermeintlich hylomere «

Wesenskonstitution » nicht die letzte oder « Urkonstitution » ist (« die

Zusammensetzung der Atome und ihrer Kerne ist vollständig offen

gelassen »)6, wohl aber die hylomorphe der Naturphilosophie des

Aquinaten es sein will. Trotzdem : genau so. « Genau so » ; nur daß

eben die hylomere, wie M. meint, der « wirklichen Konstitution näher
kommt » 6.

Freilich, es gibt auch Stellen, wo M. scheinbar diametral
entgegengesetzt denkt ; so in WW 2 S. 125 oder in seinem Artikel in der
« Schöneren Zukunft » 7, wo er von einer « Grundverschiedenheit »,

der hier allerdings nicht als « thomasisch », sondern als « aristotelisch »

bezeichneten Physik und der modernen redet.
Daß diese « genau so » schlechthin verkehrt ist, bedarf nach all

dem Gesagten nun wohl keiner weiteren Begründung.

1 ww 1, s. 117.
2 WW i, S. 26. Nach WW 2, S. 50, sind übrigens auch die elektromagnetischen

Strahlen « genau so » hintersinnlich wie irgendeine hintersinnliche Körper-
substanz

3 WW 1, S. 62, Anm. 68 ; S. 75.
4 Das nächste Zitat, welches die These : physikalische Kraft forma

substantialis natürlich ebensowenig beweist, findet sich nicht in I-II q. 57 a. 1,
wie Mitterer angibt, sondern in q. 55 a. 2.

5 WW 2, S. 16 ; WW i, S. 51. 6 WW i, S. 30.
' 1937, Nr. 37.



Hylosystemismus oder Hylomorphismus 457

Verkehrt ist aber auch, was Ed. Hartmann im Phil. Jahrbuch 19361

behauptet. Er sagt nach einer kurzen Darstellung der modernen [?]
Atomtheorie : « Aus all dem Gesagten dürfte erhellen, daß jene Theorie,
die für jedes Element eine besondere forma substantialis annimmt,
die die Wurzel aller seiner statischen und dynamischen Qualitäten
sein soll, den Problemen des periodischen Systems ganz hilflos
gegenübersteht ». Dann folgt ein Beweis, der aber teils jeder Grundlage
entbehrt, teils in sich unmögliche und daher unberechtigte Forderungen
an den Hylomorphismus stellt. Hierauf ein Schlußsatz : « Wie sehr

die neuen Auffassungen den alten überlegen sind, erhellt auch aus dem

Versuche mancher Vertreter des Alten, das Alte mit dem Neuen zu

vereinigen. Man adoptiert das Bohrsche Atommodell, läßt es aber
noch durch eine substantielle Form informiert sein Dieser Versuch,

ganz disparate Vorstellungen zu einer wahren Einheit zu verbinden,
war von vornherein zum Scheitern verurteilt ». Das ist also das

andere Extrem.
Wie immer, liegt aber auch hier die Wahrheit in der Mitte, —

besser gesagt : darüber (und darum auch so schwer faßbar :

Die M'sehe vermeintliche Wesenskonstitution, die Tatsachen der

modernen Physik und Chemie liegen in oder beziehen sich auf die

akzidentelle Schicht, vor allem die quantitative Struktur und Dynamik;
die Wesenskonstitution, welche aber Aristoteles und der hl. Thomas

meinen, Materia Ia und forma substantialis, konstituieren per se die

Substanz. — Nun sind aber die Akzidenzien sicherlich nicht gleich
der Substanz ; sie sind aber auch nicht so völlig verschieden und
« disparat », daß überhaupt keine Beziehung mehr zwischen ihnen
und der Substanz besteht. — Die Substanz, noch weniger die
substantiellen Prinzipien, ist nicht, wie sich faktisch aus M's Darstellung
ergibt2, formell gleich den Akzidentien ; kann darum auch unmöglich
der formale und adäquate Erkenntnisgrund für all das, was moderne

Wissenschaft, was das Experiment in der akzidentellen Schicht
feststellt, mißt und berechnet, sein. (Auch das ist eine von den vielen

unbewiesenen Behauptungen M's, daß « nach Thomas die hylomorphe
Wesewskonstitution alle physikalischen und logischen Fragen der

Körper wissenschaftlich zu lösen habe»3). — Sie, die Substanz, ist aber

der Bestands- und Seinsgrund derselben und auch deren letzte und

1
« Das periodische System und die spezifische Verschiedenheit der Elemente ».

2 z. B. WW 2, S. 60
3 WW i, S. 91 ; WW 2, S. 160.



458 Hylosystemismus oder Hylomorphismus

eigentliche Sinngebung : « Causa finalis et quodammodo activa (per
aliquam naturalem resultationem) et materialis » \ sagt der hl. Thomas.

« Posteriora [autern] non sunt de intellectu priorum, sed e converso :

unde priora possunt intelligi sine posterioribus, et non e converso I »2 —
Wir raten deshalb M., bei seinen Sprengarbeiten vorsichtig zu Werke

zu gehen. Die Negation der hylomorphen Grundstruktur beraubt
seine eigene These des Fundaments, machte letzte Erklärungen der
ihm von den Fachphysikern vorgelegten Tatsachen unmöglich. « In
naturalibus oportet [enim] semper supremam causam uniuscuiusque
inquirere et hoc ideo est, quia effectus nescitur nisi sciatur causa ;

unde si alicuius effectus causa sit etiam alterius causae effectus, sciri
non poterit nisi causa eius sciatur ; et sie quousque pervenitur ad

primam causam »3 Das ist eine Grundwahrheit, entscheidend für
jedes Denken, für jedes wissenschaftliche System, jedes « Weltbild ».

Freilich, die erkenntnismäßige Bearbeitung, Erarbeitung gerade
der Fundamente, diese Tiefensicht, ist nicht leicht. Rechnen kann

man mit Rechenschieber und Rechenmaschine ; in die Atomstruktur
in absehbarer Zeit vielleicht mittels des Elektronenmikroskops, wie

man sagt, eindringen: in die Wesens- und Seinsgründe — auch des

« veränderlichen Seins », des Ens mobile — aber nicht. Die Lehre

von Potenz und Akt, die Analogia entis, ja überhaupt letzte Seinsund

Sinnerfassung, Philosophie, auch Naturphilosophie, stellt höchste

Anforderungen an den menschlichen Geist. Mit Recht sagt der heilige
Thomas : « Mathematica [und m. m. auch die modernen Naturwissenschaften]

sub sensu cadunt, et imaginationi subjacent ut linea, figura,
numerus et huiusmodi : et ideo intellectus humanus a phantasmatibus
aeeipiens facilius eorum cognitionem aeeipit et certius quam intelli-
gentiam alicuius, vel etiam quidditatem substantiae, potentiam et

actum, et huiusmodi » 4.

Das Schlußergebnis unserer Untersuchung ist somit :

nicht Hylosystemismus oder Hylomorphismus; sondern, sofern man
unter Hylosystemismus die wirklich gesicherten Tatsachen moderner

Forschungsarbeit versteht, Hylosystemismus für die akzidentelle und

Oberflächenschicht und Hylomorphismus für die substantielle und Tiefenschicht.

1 I. q. 77 a. 6 2 II. Phys. 3, 5. 3 II. Phys. 6, 10.
4 In Boëth. « De Trinitate » q. 6 a. 1 ad 2.


	Hylosystemismus oder Hylomorphismus

