
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 16 (1938)

Artikel: Das äussere Sprechen und seine Funktionen nach der Lehre des hl.
Thomas von Aquin

Autor: Warnach, Viktor

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762330

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762330
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das äußere Sprechen und seine Funktionen
nach der Lehre des hl. Thomas von Aquin \

Von P. Viktor WARNACH 0. S. B., Maria Laach.

Was ist die Sprache Diese für das Denken der Gegenwart so

vordringliche Frage hatte sich der hl. Thomas von Aquin zwar
nicht ausdrücklich gestellt ; doch beweisen die gelegentlichen, darum
aber nicht minder tiefgründigen Erörterungen über sprachtheoretische
Probleme, denen wir in seinen Schriften allenthalben begegnen, wie
ernst der Aquinate sich damit beschäftigt hat. Gewiß war er kein
« Sprachphilosoph » im modernen Sinne ; aber als christlicher und
mittelalterlicher Theologe fühlte er sich dem Logos zutiefst
verpflichtet. Bevor wir nun den Versuch unternehmen, seine Lehre über
die Sprache aus den oft zufällig erscheinenden Hinweisen systematisch
aufzubauen, müssen wir einen kurzen Blick auf seine diesbezügliche

Terminologie werfen, zumal uns gerade bei der Deutung dessen, was
andere vor uns gedacht und gelehrt haben, die von ihnen « gemeinten »

Sachen nicht unmittelbar, sondern nur in ihren wortgebundenen
« Quellen » gegeben sind.

Terminologische Vorbemerkungen. — Der hl. Thomas gebraucht
verschiedene Worte für das, was wir im Deutschen unter « Sprache »

verstehen. Bald bezeichnet er es mit « locutio » oder « lingua », bald
mit « sermo » oder « oratio », und zwar meint er mit diesen Ausdrücken
den Phänomenkomplex « Sprache » jeweils unter einem eigentümlichen
Gesichtspunkt.

Der umfassendste von diesen Ausdrücken ist der Terminus « lingua »,

der in seinem Bedeutungsgehalt unserm Wort « Sprache » am nächsten
kommt. Ursprünglich bedeutet « lingua » die Zunge als körperliches Organ
des Geschmacksinnes (ex. gr. I q. 75 a. 2 c ; ib. q. 78 a. 3 ad 3), dann aber
auch das Werkzeug des Sprechens und, davon abgeleitet, das Sprachver-

1 Vorliegende Arbeit ist als Fortsetzung der in dieser Zeitschrift (Bd. XV
[1937] 189-218; 263-290; Bd. XVI [1938] 161-196) erschienenen Aufsätze über
« Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin » gedacht, wo zur Hauptsache
die Vorgeschichte der thomistischen Lehre behandelt wurde.



394 Das äußere Sprechen und seine Funktionen

mögen im allgemeinen (IV Sent. d. 25 q. 3 a. 3 ad 4 ; I-II q. 48 a. 4 c ;

II-II q. 73 a. 2 ad 3). Am häufigsten jedoch wird dieser Ausdruck im
Sinne von « Sprache » als Gesamtheit oder System der einem bestimmten
Volke eigentümlichen Sprachformen synonym mit « loquela » und im
Unterschied zu « sermo » Mundart) genommen : « loquelae significant
linguas principales ; sed sermones significant varietates idiomatum in
eadem lingua » (In Ps. 18, 2 p. 392, ed. Fretté ; cf. I q. 39 a. 3 ad 2 ; II-II
q. 176 a. 1 ad X et 2).

Wenn wir indessen den Wortschatz des Aquinaten in seiner Ganz
heit überblicken, so müssen wir feststellen, daß der Terminus « lingua »

darin verhältnismäßig selten vorkommt, und statt seiner der Ausdruck
« locutio » bevorzugt wird. Dieses Wort ist, wie seine Endung « -tio »

anzeigt, ein von « loqui » (sprechen) abgeleitetes Verbalsubstantiv und
bezeichnet daher in erster Linie die Handlung des Sprechens, den Sprechakt,
sei es in einem allgemeineren Sinne als das Sprechen schlechthin (I q. 91
a. 3 ad 3), sei es im engeren Sinne entweder als äußeres, lautliches Sprechen
(locutio exterior, vocalis) oder als inneres, geistiges Sprechen (locutio
interior, intelligibilis, spiritualis, II Sent. d. 11 q. 2 a. 3 c et ad 1;
Verit. q. 9 a. 4 ad 3 ; I q. 79 a. 10 ad 3 ; ib. q. 107 a. 1 ad 2). Im
Zusammenhang damit bedeutet « locutio » manchmal die « Sprache » als das
Vermögen zum Sprechen (In I Polit, lect. 1 p. 98 s., ed. Fretté ; cf. Verit.
q. 9 a. 4 ad 15). Sehr oft versteht St. Thomas unter « locutio » das Sprechen
mit Rücksicht auf seinen Darstellungszweck oder als Werkzeug der
Mitteilung von Gedanken und Gefühlen (Verit. q. 9 a. 4c; ib. a. 5c;
II-II q. 3 a. 1 c)1. So erweist sich unser Terminus als verwandt mit dem
deutschen Wort « Rede », und tatsächlich nimmt ihn Thomas nicht selten
auch für das Ergebnis des Sprechens, was wir etwa mit « Ausspruch »

(syn. oratio, enuntiatio ; I q. 16 a. 3 ad 3 : « sie locutio habet veritatem » ;

cf. C. gent. II, 25 ; Quodl. IV q. 1 a. 1 ad 2) oder mit « Redewendung »

(syn. dictio, nomen, terminus ; I q. 31 a. 4c: « non est extendenda
talis locutio, sed pie exponenda » ; ib. q. 39 a. 4 ad 4 : « impropria vel
emphatica locutio » ; III q. 16 a. 1 c : « figurativa locutio ») wiedergeben.
Gegenüber den erwähnten Synonyma « oratio », « dictio » usw. bezeichnet
der Ausdruck « locutio » weniger die äußere, grammatische oder stilistische
Form und Gestaltung der Rede, als vielmehr das Ereignis des bedeutungtragenden

Redens selbst (III q. 60 a. 7 ad 3 ; cf. I q. 39 a. 4c;
In De divin, nom. c. 4 lect. 9 p. 388, ed. Mandonnet) a. Zuweilen wird

1 In dieser Weise ist auch das Wort an der Stelle II-II q. 181 a. 3 c zu
verstehen : « fit enim doctrina per locutionem ; locutio autem est Signum audibile
interioris conceptus ». Es bedeutet hier u. E. nicht, wie F. Manthey (Die
Sprachphilosophie des hl. Thomas von Aquin und ihre Anwendung auf Probleme der
Theologie, Paderborn 1937, 63) glaubt, das durch den Sprechakt « hervorgebrachte
Gebilde, die Sprache », sondern diesen Akt selbst, wie er als Vorgang die
Funktion des Bezeichnens erfüllt und so das Lehren ermöglicht.

2 Vgl. M.-D. Chenu O. P., Grammaire et Théologie aux XIIme et XIIIme
siècles, Archives d'hist. doctr. et littér. du moyen âge X-XI (1935-36) 10 ; 23 f.



nach der Lehre des hl. Thomas von Aquin 395

« locutio » von Thomas als gleichbedeutend mit « sermo » gebraucht (In
De sensu et sensato, lect. 2 n. 31, ed. Pirotta), welcher Ausdruck aber sonst
mehr auf den sozialen Charakter der Sprache hinweist gemäß unserm
Wort « Gespräch » oder « Unterredung » (II-II q. 177 a. 1 c ; ib. ad 3 et 4 ;

ib. q. 178 a. 1 c ; In I Polit, lect. 1 p. 98 s.).
Zur Bezeichnung der sprachlichen Vorgänge verwendet der Aquinate

vornehmlich das Zeitwort « loqui », das intransitiv einfachhin das Ereignis
des Sprechens im Gegensatz zum Schweigen (I q. 77 a. 8 ad 6), transitiv
aber etwas « besprechen » bedeutet (I q. 58 a. 4 ad 3). Das Ergebnis
dieser Vorgänge heißt « eloquium » oder « loquela » sermo significativus,
In De causis, lect. 6 p. 228, ed. Mandonnet ; cf. Verit. q. 9 a. 5 c). Mit
dem Zeitwort « loqui » stimmt « dicere » insofern überein, als es zunächst

ganz allgemein « sprechen », « sagen » oder « benennen » bedeutet (II Sent,
d. 19 q. i expos, textus ; I q. 5 a. 1 c ; III q. 39 a. 8 ad 2 : «... producere
verbum, quod est dicere, vel loqui »). In seiner weiteren Bedeutung (large)
ist « dicere » mit « intelligere » verwandt (Pot. q. 2 a. 4 ad 8) wie es

überhaupt eine innigere Beziehung zum Erkennen als « loqui » enthält,
die wir später noch genauer zu untersuchen haben. Häufig hat das
Zeitwort «dicere» den mehr logischen Sinn des «Aussagens» prae-
dicare, Mal. q. 1 a. 2 ad 4 ; Pot. q. 2 a. 2 c ; ib. q. 9 a. 1 c) l. Als Wirkung
des « dicere » kennt der hl. Thomas das « dictum » oder die « dictio » und
vor allem das « verbum » (Quodl. IV q. 4 a. 6 ad 1 ; I Sent. d. 27 q. 2 a. 2

obj. 3: «verbum est terminus huius actus qui est dicere»). Im Unterschied

von den beiden eben besprochenen Zeitwörtern hat « enuntiare »,

wie schon bei Albertus Magnus 2, einen engeren Bedeutungsumfang, weil
es meist nur das « Aussprechen », die « Äußerung » durch Laute besagt
(In De divin, nom. c. 4 lect. x p. 339 ; II-II q. 161 a. 6 ad 3).

Der wichtigste unter den Termini, die bei Thomas das Ergebnis des

Sprechens bezeichnen, ist der Terminus « verbum ». Abgesehen von seiner
spezifisch grammatischen Bedeutung als « Zeitwort », bezeichnet es jegliches
bedeutsame Sprachgebilde (« vox significativa » im Gegensatz zur « vox »

als bloßer Lautgestalt), das einfache (nomen), wie das zusammengesetzte
(enuntiatio, propositio), insbesondere nach seiner psychologischen Seite,
dergemäß es in drei Grundarten eingeteilt wird : 1. das innerlich geistige
Wort (verbum interius mentis seu cordis), 2. das innerlich vorgestellte
Wort (verbum imaginativum) und 3. das äußere, lauthaft gesprochene
Wort (verbum exterius oris seu voce prolatum) (I Sent. d. 27 q. 2 a. 1 c ;

ib. a. 2 c ; C. gent. IV, ix ; Verit. q. 4 a. 1 c ; In Periherm. I lect. 1, 9 ;

ib. lect. 2, 4 ; I q. 27 a. 1 c ; ib. q. 34 a. 1 c) 3. Seltener ist mit « verbum »

Schon Boëthius hat die «locutio» XéÇtç) von der grammatischen «dictio»
ipâfftç) geschieden (De interpret, comment, mai. I P. L. 64, 395)-

1 Die verschiedenen Arten dieses Aussagens werden bei L. Schütz (Thomaslexikon,

Paderborn 1895 2, 224-226) aufgezählt.
2 U. Ddhnert, Die Erkenntnislehre des Albertus Magnus (Stud. u. Bibliogr.

z. Gegenwartsphilos. 4), Leipzig 1934, 180.
3 Vgl. Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin, Div. Thorn. XV

(1937) 192-194-



396 Das äußere Sprechen und seine Funktionen

der «Wortlaut» littera) gemeint (Ad Magistr. Gener. q. 51 et 86 ;

I q. 54 a. 4 ad 1). Im Unterschied von « verbum » bedeutet « vocabulum »

das Wort als einzelhaften Bestandteil einer Sprache (I q. 37 a. 1 c),
während « terminus » es als Teil eines Satzes kennzeichnet (I q. 85 a. 6 c).

Die sprachlichen Grundphänomene. — Schon der voraufgehende

knappe Überblick über die linguistische Terminologie bei Thomas

dürfte gezeigt haben, daß seine Sprachlehre neben der grammatischlogischen

Seite vor allem den Akt des Sprechens (locutio, loqui, dicere etc.)
und dessen Ergebnis, das « verbum », zum Gegenstand hat und somit
einen gewissen dynamischen Charakter aufweist x. Die übrigen Phänomene,

die zum Bedeutungsfeld der Sprache gehören, treten im
Vergleich zu jenen beiden weit zurück. Bezüglich des Sprachvermögens
(facultas loquendi, virtus interpretativa, In Periherm. I lect. 6, 8),

um das sich die neuere Physiologie so sehr bemüht, finden wir in den
Thomasschriften verhältnismäßig wenige Bemerkungen, da das eigentliche

(innere) Sprechen als eine Funktion der einen « potentia intellec-
tiva » aufgefaßt wird (I q. 79 a. 10 ad 3). Auch die « lingua » als

System der Sprachformen berücksichtigt der Aquinate seltener ; nur
gelegentlich, meist aus Anlaß einer Quelleninterpretation, stellt er

Vergleiche zwischen den verschiedenen Sprachen an, nicht ohne auf
die Kontingenz derselben hinzuweisen (I q. 39 a. 3 ad 2 ; I-II q. 58

a. 1 c ; II-II q. 1 a. 6c; ib. q. 45 a. 2 ad 2 ; ib q. 51 a. 3 c ;

Pot. q. 9 a. 1 c et ad 1 et 2 ; ib. q. 10 a. 1 ad 8), die er nach
Genes. 11, 7 ff. aus dem Abfall der Völker zum Götzendienst ableitet

(II-II q. 176 a. 1 c).
Wenn wir also im folgenden unser Augenmerk hauptsächlich auf

das Sprachgeschehen und das durch es hervorgebrachte Gebilde lenken,
so glauben wir auf diesem Wege auch die Ganzheit des Sprachlichen

1 Es entspricht daher nicht der Ansicht des hl. Thomas, wenn F. Manthey
die Sprachpsychologie, die sich doch recht eigentlich mit dem Sprechakt befaßt,
aus dem Bereich der Sprachphilosophie im engeren Sinne ausgeschlossen wissen
will (a. a. O. 16-20 ; vgl. auch 21-36) und deshalb den Aquinaten nur « anhangsweise

» über diesen Punkt befragt (ebd. 64-66). Mögen auch grammatische und
sprachlogische Erörterungen in den Schriften des Aquinaten einen breiten Raum
einnehmen, so stellt doch die psychologisch-dynamische Betrachtung einen wesentlichen

Teil der thomistischen Sprachphilosophie dar, die sich nicht nur mit den
statischen Gebilden, sondern vornehmlich mit den Akten und Funktionen des

Sprechens, bzw. Verstehens beschäftigt. In dieser Hinsicht tritt eine gewisse
Verwandtschaft zwischen Thomas und Wilhelm von Humboldt hervor, der die
Sprache « nicht sowohl wie ein todtes Erzeugtes, sondern weit mehr als eine
Erzeugung » ansieht (Über die Verschiedenheit des menschlichen Sprachbaues



nach der Lehre des hl. Thomas von Aquin 397

in thomistischer Sicht tiefer erfassen zu könnenl. Dabei müssen wir
mit der Analyse des äußeren lautlichen Sprechens beginnen, weil
dieses, wie wir schon früher feststellten 2, auch für den hl. Thomas
selbst auf Grund seiner aristotelischen Denkhaltung den Ausgangspunkt

der Betrachtungen bildete, und wir ihm hierin folgen wollen,
um seine Lehre möglichst sinngetreu wiederzugeben.

Die Lautgestalt der Sprache. — Im Anschluß an Aristoteles bestimmt
Thomas das Sprechen als einen vitalen Akt, der in der Hervorbringung
von Lauten besteht : « locutio est opus viventis : fit enim per vocem,
quae est sonus ab ore animalis prolatus, ut dicitur in II De anima
[c. 8 n. io s.] » (I q. 51 a. 3 obi. 4 ; cf. ib. ad 4 ; I-II q. 93 a. 1 ad 2).
Als Lautgebilde ist die Sprache eine «Art des Tones» (species soni),
also ein akustisches Phänomen und als solches den trennenden Dimensionen

des Raumes (I q. 107 a. 4 c et ad 2), wie dem unaufhörlichen
Fluß der Zeit (I q. 63 a. 8 ad 1 ; cf. In Periherm. I lect. 2, 2)

unterworfen. Daher kann man den Sprachlaut als eine « Bewegungsgestalt »

gleich dem Tone bezeichnen : « sonus autem causatur ex motu,. et
non habet esse fixum et quiescens in subiecto, sed in quadam immu-
tatione consistit » (In II De anima, lect. 16 n. 439, ed. Pirotta;
cf. ib. n. 440-450 ; lect. 18 n. 463). Hieraus erklärt sich die Veränderlichkeit

und Flüchtigkeit des sprachlichen Gebildes. Das Wort oder
der Satz ist noch nicht, solange nicht der letzte Laut ausgesprochen
ist ; aber in demselben Augenblick, da dies geschieht, hat das Sprachgebilde

als Ganzes schon aufgehört zu sein (III q. 78 a. 5 c) 3. Diese

und ihren Einfluß auf die geistige Entwickelung des Menschengeschlechts
[Neuausgabe], Berlin 1836-1935, 39). Bekannt ist Humboldts Ausspruch : die Sprache
ist «kein Werk (Ergon), sondern eine Thätigkeit (Energeia) » (ebd. 41). Freilich
muß betont werden, daß Thomas gleicherweise einem einseitigen subjektivistischen
Psychologismus, wie Dynamismus fernsteht.

1 Übrigens wird auch in der heutigen Sprachphilosophie die Zweiheit von
Sprachgeschehen und Sprachgebilde hervorgehoben, obwohl man im allgemeinen
vier Grundphänomene unterscheidet : das Sprachvermögen, das Sprechen, das

Sprachgebilde und die Sprache als Systemganzheit (F. de Saussure, Cours de

Linguistique générale, Paris 1931 3, 25 ff. ; H. Delacroix, Le langage et la pensée,
Paris 1930 12, 2 f. ; J. Stemel, Philosophie der Sprache, in : Handbuch der
Philosophie IV, München und Berlin 1934, 13 ; vgl. auch K. Bühler, Sprachtheorie,
Jena 1934, 48-69).

2 In dieser Zeitschrift Bd. XV (1937) r96.
3 Ähnlichen Gedanken begegnen wir sowohl in der alten als auch in der

modernen Sprachphilosophie. Unter den Alten hat vor allem Augustinus die
Wandelbarkeit der äußeren Sprache betont (z. B. De fide et symb. 3, 3). Von



39» Das äußere Sprechen und seine Funktionen

Kontingenz soll wenigstens teilweise durch die Schrift behoben werdenderen

Notwendigkeit der hl. Thomas zweifach begründet sieht : « scrip,
tura non solum necessaria est propter absentiam personae quae signi-
ficat vel cui est aliquid significandum, sed etiam propter dilationem
temporis » (II-II q. 68 a. 2 ad 2) 1. Andererseits bietet gerade die
akustische Natur der Lautsprache den Vorteil einer leichten Verbreitung

(diffusio) und einer Aufnahme von seiten mehrerer ohne gegenseitige

Beeinträchtigung (In De divin, nom. c. 5 lect. 3 p. 506).
Das lautliche Sprechen ist aber von allen rein mechanisch

hervorgebrachten Tönen und Geräuschen durch seinen organischen Charakter
unterschieden, den Thomas dadurch andeutet, daß er es als ein « opus
viventis » bezeichnet. Nur die Lebewesen besitzen eine Stimme ; den

Musikinstrumenten, wie der Flöte und der Leier, wird eine solche

lediglich « secundum similitudinem » zugeschrieben (In II De anima,
lect. 18 n. 467). Der Sprechakt besteht also wesentlich in einer lebendigen

Zeugung (generatio), an der neben der Zunge namentlich die

Atemorgane (organa respirationis) beteiligt sind (In II De anima,
lect. 18 n. 474). Unter dem genetischen Gesichtspunkt betrachtet,
ist der Vorgang der Lautbildung für Thomas « respirati percussio
aeris ad arteriam vocalem, quae quidem percussio fit ab anima »

(ib. n. 476). Mit dieser von Aristoteles übernommenen Begriffsbestimmung

sind schon die drei wichtigeren Momente des äußeren Sprechaktes

angegeben : 1. die Seele als der bewegende Faktor, 2. die
Äußerung (prolatio, expressio) mit Hilfe der Sprachorgane und schließlich

3. die eingeatmete, bzw. im Rachen gestaute Luft als das

bewegte und tönende Medium (ib. n. 477 s. ; II Sent. d. 8 q. 1 a. 4
sol. 5).

Auf Grund ihrer Lautnatur kommen der Sprache außer den vorhin
besprochenen physikalischen Eigenschaften noch spezifisch phonetische

zu, von denen der Doctor Angelicus vor allem die Tongliederung
oder « Artikulation », den rhythmischen Takt (modus) und die harmonische

Klangeinheit (consonantia sive proportio sonorum) hervorhebt.
Der Sprachlaut ist nämlich keine « quantitas continua », sondern eine
« quantitas discreta » und zwar « propter diversas percussiones aeris
ab anima» (In II De anima, lect. 18 n. 468 ; cf. ib. n. 469). Nichts-

den neueren Sprachforschern sei W. v. Humboldt erwähnt, der einmal sagt :

« Die Sprache ist etwas beständig und in jedem Augenblick Vorübergehendes

» (a. a. O. 41).
1 Näheres bei F. Manthey, Die Sprachphilosophie des hl. Thomas, 66.



nach der Lehre des hl. Thomas von Aquin 399

destoweniger stellt er eine organische Ganzheit dar, die gerade durch
die Klangharmonie und das « Melos » in Erscheinung tritt (1. c. n. 468 ;

In V Metaphys. lect. 4 n. 799, ed. Cathala; cf. In Periherm. I lect. 2, 4 ;

ib. lect. 6, 8)1. Daher unterscheidet Thomas scharf zwischen dem
artikulierten (vox litterata et articulata) und dem nichtartikulierten
(tierischen) Laut (Pot. q. 6 a. 5 ad 3), während er die menschliche

Sprache vom Gesang hauptsächlich wegen ihrer verschiedenartigen
Wirkung auf den Hörer abgrenzt (II-II q. 91 a. 2 c et ad 1 ; 3 et 5).

Überhaupt betrachtet der Aquinate das Sprachgeschehen nicht
einseitig vom Sprechenden allein aus ; vielmehr bezieht er auch den
Hörer in sein Blickfeld ein, weil ja auf ihn der Sprachlaut als akustisches
Phänomen von Natur aus hingeordnet ist (In De divin, nom. c. 4
lect. 9 p. 389 : « [vocibus] utimur propter auditum » ; cf. ib. c. 8

lect. 1 p. 544; Verit. q. 9 a. 7 ad 4 ; II-II q. 174 a. 1 ad 3 ;

ib. q. 181 a. 3 c) 2. Über die Physiologie des Hörens handelt Thomas

eingehend anläßlich der Auslegung aristotelischer Schriften (cf. ex. gr.
In II De anima, lect. 16 n. 441 ; ib. lect. 17 n. 451-465). Auch hier
trennt er sorgsam drei Momente : 1. die Vermittlung des Sprachlautes
an den Hörer durch die äußere Luft (exterior aer), 2. den Eindruck
(impressio, immutatio), den der Sprachlaut im Gehörsorgan hervorruft,

und 3. den eigentlichen Akt des Hörens, der in der Aufnahme
(receptio) dieses Eindrucks durch die Seele besteht.

Demnach ist das Sprechen ein komplexes Phänomen, an dem

wir eine psychische, eine physiologische und eine physikalisch-phone-

1 Der Ganzheitscharakter der Sprache wird heute, abgesehen von den
Vertretern der «Gestaltpsychologie» (M. Wertheimer, W. Köhler, R. Matthaei), von
den meisten Sprachforschern anerkannt. Unter ihnen seien genannt : W. Porzig
(Sprachform und Bedeutung, Indogerm. Jahrb. XII [1928] 12 f.), H. Delacroix
(a. a. O. 13), G. Ipsen (Sprachphilospohie der Gegenwart [Philosoph. Forschungs-
ber. 6], Berlin 1930, 12 f.) und /. Stemel (a. a. O. 18 ff.). Vor allem durch die

Einführung des Begriffes « Phonem » letzte organische und zugleich semantische

Lauteinheit) sollte das ganzheitliche Moment in der Sprache sichergestellt
werden (N. Trubetzkoy, La Phonologie actuelle, Journal de Psychologie XXX
t1933] 232 : L. Sapir, La réalité psychologique des phonèmes, Journal de

Psychologie XXX [1933] 247 ; K. Bühler, Sprachtheorie, 29 ; 44 f. ; 273-289 ;

A. Gemelli O. F. M., Osservazioni sul fonema dal punto di vista della Psicologia,
Roma 1937, r3 ß- 22-27 • ders., Observations sur le phonème au point de vue
de la Psychologie, Acta Psychologica IV [1938] 83-112).

2 Auch hierin wird die Ansicht des Aquinaten durch die moderne Forschung
bestätigt (vgl. bes. G. Bally, Psychol. Phänomene im Bedeutungswandel, Bern
1924, 8-10 ; O. Jespersen, The Philosophy of Grammar, London-New York 1924, 17 ;

H. Delacroix, Le langage et la pensée, 149 f.).



400 Das äußere Sprechen und seine Funktionen

tische Seite zu unterscheiden haben. Die Hauptmomente, die das

äußere Sprachereignis konstituieren 1, kann man in ihrer gegenseitigen

Zuordnung durch folgendes Schema kenntlich machen :

psychologisch :

physiologisch :

das Hervorgehen aus der
Seele des Sprechenden

\
die Äußerung mittels der

Sprachorgane

die Aufnahme in die
Seele des Hörenden

t
der Eindruck im

Gehörsorgan

X

phonetisch : der artikulierte, durch die Luft
übermittelte Sprachlaut.

Nachdem wir die phonetische Seite des Sprachgeschehens im
Sinne des hl. Thomas kurz beschrieben haben, müssen wir nunmehr
den physiologischen Akten unsere Aufmerksamkeit widmen, weil
besonders an ihnen die sprachlichen Funktionen sichtbar werden,
durch deren Betrachtung wir tiefer in das Wesen der Sprache
eingeführt zu werden hoffen gemäß dem thomistischen Grundsatz : «

denominate rei maxime debet fieri a perfectione et a fine » (I q. 33 a. 2

ad 2 ; cf. C. gent. IV, 74). Wir werden hier den Aquinaten zunächst
auf die mit der Lautnatur verknüpften « Funktionen »2 oder « Werkziele

» (finis operis seu operationis) und dann auf den intendierten
Zweck oder auf das « Motiv » (finis operantis seu intentionis) des

Sprechens hin befragen, um so allmählich weiter in den psychologischen

Bereich der Sprache vorzudringen.

Die Sprache als Ausdruck. — In ihrer lautlichen Erscheinung
dient die Sprache zuvorderst dem Ausdruck (expressio) einer seelischen

Innerlichkeit, wie auch der Tierlaut vornehmlich diese Funktion erfüllt :

« vox animalis inquantum huiusmodi naturaliter significat 3 interiorem

1 Eine im Wesentlichen übereinstimmende Aufgliederung des Sprechaktes
bringt O. Jespersen, Linguistica, Kopenhagen und London 1933, *37-

2 Dieser Ausdruck begegnet uns schon bei Gilbert de la Porrée, De sex princ.
(P. L. 188, 1261).

3 Das Zeitwort « significare » wird an dieser Stelle im weiteren Sinne von
« darstellen » (repraesentare) genommen, gleichwie auch « exprimera » nach dem
Sprachgebrauch der damaligen Grammatiker (Alexander von Villedieu, Goswin
von Marbaix u. a.) oft nichts anderes als sprachlich « darstellen » heißt (vgl.



nach der Lehre des hl. Thomas von Aquin 401

animalis passionem, sicut latratus canum significat iram ipsorum »

(In De sensu et sensato, lect. 2 n. 30 ; cf. Pot. q. 7 a. 6 c). Dieses

Moment gehört zum Wesen des Lautes, weil er von der Seele des

Sprechenden als seiner Hauptursache spontan hervorgebracht wird :

« id cui principaliter attribuitur causa generationis vocis, est anima »

(In II De anima, lect. 18 n. 477) und deshalb einen lebendigen Ausfluß

des inneren Menschen darstellt. Damit wird das Sprechen als

« verbum exterius expressum » (Verit. q. 4 a. 1 c ; cf. C. gent. IV, 13)

in die Zahl der natürlichen Ausdrucksphänomene eingereiht. Es gehört
zu den « motus exteriores », die, wie das Lachen, der Gang und die

Körperhaltung « quaedam signa interioris dispositionis » sind (II-II
q. 168 a. 1 ad 1 ; cf. ib. q. 83 a. 12 c ; ib. q. 160 a. 2 ad 1 ; ib. q. 161

a. 6 c). Ja, es nimmt unter den verschiedenen Ausdrucksbewegungen

C. Thurot, Extraits et Notices, Paris 1868, 129 f. ; 271 ; 296 f.). Obwohl auch
Thomas selbst Ausdruck und Zeichen terminologisch nicht immer genau trennt,
so scheidet er doch beide Phänomene wenigstens sachlich scharf voneinander,
was aus den folgenden Untersuchungen über seine Ansichten zur Genüge hervorgehen

dürfte. Wie die zahlreichen Zitate an den einschlägigen Stellen anzeigen,
folgt er in seiner Ausdruckslehre — soweit man davon bei einem « objektiv »

eingestellten Scholastiker sprechen darf — den Spuren eines Ambrosius, Augustinus
und Anselm von Canterbury, schreibt aber dem Ausdrucksbegriff nicht jene
metaphysische Geltung zu, die ihm z. B. sein Zeitgenosse Bonaventura verliehen hat
(vgl. hierzu unsere Darlegungen in dieser Zeitschrift Bd. XV [1937] 274 » Bö. XVI
[1938] 170; 185-187). Andererseits antizipieren die Ausführungen des Aquinaten
bis zu einem gewissen Grade die Analysen der sprachlichen « Ausdrucksbewegungen »

bei W. Wundt (Völkerpsychologie I, 1, Leipzig 1911 3, 43 f. ; 258-273) ; M. Scheler

(Vom Umsturz der Werte I, Leipzig 1923 2, 144 ff. ; 278 f.) ; L. Klages (Ausdrucksbewegung

und Gestaltungskraft, Leipzig 1923 3 u. 4, bes. 93 ff. ; 180-183 1 ders.,
Der Geist als Widersacher der Seele, Leipzig 1929-1933, 299 ff. ; 434 f. ; 1039-1041 ;

1461 f. ; vgl. auch /. Fröbes S. J., Lehrbuch der experimentellen Psychologie,
Freiburg 19293, 350-356 ; J. Stemel, Philosophie der Sprache, 21-23 • 28-32 ;

K. Bühler, Ausdruckstheorie, Jena 1933, 156 f. ; 177-179 ; R. Scherer, Das
Symbolische, Philos. Jahrb. XLVIII (1935] 256 f.). Allerdings ist die
Unterscheidung zwischen Ausdruck und Zeichen auch gegenwärtig noch nicht allgemein
anerkannt worden, vornehmlich von Seiten der Idealisten, die beide Phänomene
verquicken, um die Subjektivität der Zeichen herauszustellen (z. B. L. Noiré,
Logos, Leipzig 1885, 28 f. ; H. Freyer, Theorie des objektiven Geistes, Halle 1923,

14 ; 30 ; 40 f. ; E. Cassirer, Philosophie der symbolischen Formen III, Berlin 1929,

53 ff. ; 68 ff.). So subsumiert auch E. Husserl (Logische Untersuchungen, Halle
1928 *, 32 ff.) das Ausdrucksphänomen unter dem Zeichenbegriff. In ähnlicher
Weise sieht K. Bühler (Sprachtheorie, 28 ; 35 f. ; vgl. 32 ; 150 ; 352) im Zeichenbegriff

den Oberbegriff für die Phänomene « Ausdruck », « Darstellung » und
« Appell ». Hingegen müßte man nach Thomas den Begriff « Darstellung » (reprae-
sentatio) als Genus von « Ausdruck » Selbstdarstellung) und « Zeichen »

(— Fremddarstellung) auffassen, was m. E. auch phänomenologisch besser

begründet werden kann.



402 Das äußere Sprechen und seine Funktionen

eine bevorzugte Stellung ein, da die Zunge mit den Augen und dem
Gesicht zu jenen Gliedern des Körpers zu zählen ist, « in quibus ex-
pressius relucet vestigium cordis » (I-II q. 48 a. 4 c). Wenn St. Thomas

sagt : « voces enim non proferuntur, nisi ad exprimendum interiores
animae passiones » (In Periherm. I lect. 2, 9), so meint er zwar mit
« passiones » vor allem die geistigen Inhalte (conceptiones, ib.), zumal
ihm die Worte als « signa maxime expressa intelligibilis veritatis »

gelten (II-II q. 174 a. 3 c ; cf. III q. 60 a. 6 c). Jedoch schreibt er
dem Sprechen auch die Aufgabe des emotionalen Gefühlsausdruckes

zu (In Periherm. I lect. 1, 3 ; ib. lect. 2, 5 s. ; In I Polit, lect. 1 p. 98 s. ;

II-II q. 72 a. 2 c ; ib. q. 76 a. 1 c : « expressio quaedam affectus
desiderantis »), wie er die Fähigkeit zum Ausdruck (virtus exprimendi)
überhaupt als « lingua » bezeichnet (II Sent. d. ix q. 2 a. 3c;
Verit. q. 9 a. 4 ad 12).

Als Ausdrucksphänomen schließt das lauthafte Sprechen den

Hervorgang (prolatio, emanatio) einer verborgenen Innerlichkeit in
die äußere sinnfällige Erscheinung ein (In Periherm. I lect. 2, 4 ;

Verit. q. 4 a. 1 c ; In De divin, nom. c. 4 lect. 1 p. 339), mit der eine

aktive Gestaltung (formatio) von innen her verbunden ist (II Sent. d. 3

q. 1 a. 6 c ; In Periherm. I lect. 2, 8 : « voces autem naturaliter for-
mantur » ; ib. lect. 6, 8). Hierdurch unterscheidet sich die « ex-pressio »

von der « im-pressio », weil diese wesensgemäß ein Erleiden, die
Aufnahme einer Form von außen her besagt, wenn z. B. dem Wachs
die Form des Siegels eingedrückt wird (I q. 44 a. 4 c ; ib. q. 105 a. 2 c ;

ib. q. 115 a. 4 c). Dennoch besteht zwischen beiden Phänomenen
nicht selten ein kausaler Zusammenhang, insofern als der Vorgang
des Ausdrückens häufig einen Eindruck oder eine « passio » zur
Voraussetzung hat, die ja immer eine körperliche Veränderung mit sich

bringt (I-II q. 22 a. 1 c ; ib. a. 3 c ; ib. q. 37 a. 4 c). Insbesondere

geht die lautliche Äußerung oft auf eine innere Gefühlserregung
(affectio) oder Gemütsbewegung (passio) als ihre eigentliche Antriebskraft

zurück (II-II q. 83 a. 12 c : « adiungitur vocalis oratio ex quadam
redundantia ab anima in corpus ex vehementi affectione » ; In
Periherm. I lect. 2, 6 : « ex aliqua animae passione provenit, puta ex

amore vel odio, ut homo interiorem conceptum per vocem alteri
significare velit »). Wird aber die Leidenschaft übergroß, dann wird
das Sprechen zum Schrei (clamor « inordinata et confusa locutio »,

II-II q. 158 a. 7 c), oder die innere Spannung hemmt die Stimme,
macht sogar bisweilen jede Lautäußerung unmöglich (I-II q. 48 a. 4 c ;



nach der Lehre des hl. Thomas von Aquin 403

ib. ad 1 et 3). Andererseits erweist sich die Sprache gerade durch
dieses Verwurzeltsein im Gefühl als eine spontane, d. h. vom bewußten
Willen nicht bestimmte Lebensäußerung (operatio animalis, In II
De anima, lect. 18 n. 477), als eine Art organischer Zeugung (III Sent,
d. 8 q. 1 a. 1 ad 6 : « secundum autem quod [verbum] extra pronun-
tiatur, potest dici per similitudinem nasci»; cf. Pot. q. 9 a. 9 c), in
der sich vor allem eine seelische Spannung entlädt (prorumpit,
I-II q. 72 a. 7 c ; II-II q. 83 a. 12 c ; ib. q. 158 a. 5 c et ad 2 ;

ib. a. 7 c et ad 1 ; Mal. q. 15 a. 5 c).

Wegen dieses spontanen Charakters liegt zwischen dem
lautlichen Ausdruck und der darin ausgedrückten Innerlichkeit ein natürlicher

Zusammenhang vor (In Periherm. I lect. i, 3 ; ib. lect. 2, 5 ss.),

den man näherhin als eine allerdings akzidentelle Einformung des

seelischen Gehaltes in die leibliche Erscheinung bezeichnen kann.
Beruht doch die sprachliche Äußerung, wie die vorhin zitierte Stelle

II-II q. 83 a. 12 c zeigt, auf einem « Überfließen von der Seele in den
Leib ». Das Seelische « erscheint » gewissermaßen selbst im leibhaften
Ausdruck, den es gestaltet. Dieser Tatbestand ergibt sich aus der

innigen Vereinigung von Leib und Seele, an der Thomas gegenüber
den Piatonikern und Averroisten mit aller Entschiedenheit festhält,
und in der er die Möglichkeit lauthaften Sprechens überhaupt erst

begründet sieht (II Sent. d. 3 q. 1 a. 6c; I q. 51 a. 3 c et ad 4).
Wie die Seele den Leib substantiell informiert, so verleiht diesem

auch das seelische Erlebnis eine bestimmte Gestalt, in der sich

zugleich die individuelle Eigenart oder der « Charakter » (indoles mentis)
des inneren Menschen ausprägt h Infolgedessen ist auch dem Sprachlaut

eine gewisse « physiognomische » Ähnlichkeit (similitudo) eigen, die

1 Vgl. M. Thiel O. S. B., Über Wesen, Bestimmbarkeit und Ausbildung
des Charakters, Divus Thomas (Freib.) VIII (1930) 419. Zu beachten ist freilich,
daß die Individualität der Seele selbst wieder — in ordine causae materialis
(dispositio) — vom Leib, dessen Wesensform sie ist, abhängt (I q. 85 a. 7 c ; cf. II-II
q. 168 a. 1 ad 2), und daß somit eine eigentümliche Wechselwirkung zwischen
diesen beiden Wesensteilen des Menschen obwaltet (vgl. hierzu M. Thiel, Die
thomistische Philosophie und die Erkennbarkeit des Einzelmenschen, ebd. VI
[1928] 185 fi. ; A. Usenicnik, Das Unbewußte bei Thomas von Aquin, in :

Philosophia Perennis [Festg. J. Geyser], Regensburg 1930, 181-192 ; H. Meyer,
Thomas von Aquin, Bonn 1938, 201-203 ; 231 f.). Unter den Modernen faßt
z. B. auch L. Klages im Gegensatz zum psycho-physischen Parallelismus den
Leib als die « Erscheinung der Seele » auf (Ausdrucksbewegung und Gestaltungskraft,

16). Freilich ist Klages' materialistisch-vitalistische Grundhaltung mit
dem thomistischen Denken unvereinbar.

Divus Thomas. 27



404 Das äußere Sprechen und seine Funktionen

in der realen Ursprungsbeziehung zum Sprechenden wurzelt (Pot. q. 8

a. 1 c et ad 3 et 11) und sich namentlich in der Klangfarbe oder in der
Sprachmelodie kundgibt. Sie geht weit über die allgemeine Ähnlichkeit

hinaus, die nach dem scholastischen Axiom : « omne agens agi t
sibi simile » jeder Handlung in bezug auf das handelnde Subjekt
zukommt (Verit. q. 2 a. 3 c ; II-II q. in a. 2 ad 1 ; ib. q. 145 a. 1 c).
Näherhin wird sie von Thomas als « indicium » oder « vestigium cordis »

bezeichnet (Mal. q. 16 a. 8 c et ad 14 ; I-II q. 48 a. 4c; cf. II-II
q. 168 a. 1 ad 1 ; Ad Mag. ord. a. 37 s.).

Im spontanen Sprachausdruck offenbart sich also das an sich

verborgene innerseelische Leben des Menschen mit einer gewissen

Unmittelbarkeit, und zwar gehört diese Funktion zum Wesen des

Wortes : « verbum enim non solum importât rationem originis et imita-
tionis, sed etiam manifestationis » (Verit. q. 4 a. 4 ad 6 ; cf. ib. a. 1

ad 5 et 6 ; a. 3 c ; In De divin, nom. c. 4 lect. 1 p. 339 ; c. 13 lect. 3

p. 649 ; I q. 34 a. 3 c et ad 5). Wenngleich das Sprechen nach Thomas

hauptsächlich der Offenbarung des Intellekts dient (Verit. q. 19 a. 1 c ;

Quodl. IV q. 4 a. 6 ad 1 ; I q. 107 a. 1 c), so gibt es doch, wie wir
sahen, als emotionaler Ausdruck auch das Gefühl kund. Somit hat
das Sprechen zunächst einen subjektiven Sinn. Es bringt stets neben
der inneren Entspannung irgendwie eine Selbstoffenbarung oder « reflexive

Darstellung » der sprechenden Person mit sich (Verit. q. 4 a. 4
ad 7 ; Pot. q. 10 a. 4 ad 4 ; I q. 34 a. 2 ad 5 ; ib. a. 3 ad 4). Die
mit dem Ausdrucksphänomen verbundene « Objektivisierung » des
seelischen Inhaltes erwähnt der Aquinate im Zusammenhang mit der
äußeren Sprache nicht eigens ; doch beschäftigt ihn diese Funktion
bei der psychologischen Betrachtung des inneren Sprechens, die uns
auch über die Eigenart der thomistischen Lehre von der « expressio »

näheren Aufschluß geben soll.
Neben der besprochenen reflexiven Beziehung auf den Sprecher

schreibt St. Thomas der Lautsprache auch eine auf den Hörer
hinweisende Aufgabe zu. Gerade als lautlicher Ausdruck vermag die

Sprache eine anregende Wirkung (excitare) auf das Gefühl der anderen
auszuüben (II-II q. 83 a. 12 c et ad 2 ; cf. Mal. q. 3 a. 3 c : « inclinare
voluntatem » ; ib. ad 2 : « inspirare affectum ») und sie zu bestimmten
Handlungen herauszufordern (provocare, II-II q. 91 a. 1 c et ad 1 ;

ib. a. 2 c). Während nun der Gesang vornehmlich ein Ergötzen oder

Lustgefühl (delectatio) auslöst, ruft das lehrhafte Wort zur Betrachtung
(consideratio) auf (ib. ad 5), weshalb Thomas seiner intellektualistischen



nach der Lehre des hl. Thomas von Aquin 405

Einstellung entsprechend letzterem den Vorzug gibt (ib. ad 3 ; cf. ib.

q. 177 a. 1 c).
Eine weitere Beziehung auf den Hörer besitzt der Sprachausdruck

dadurch, daß er auf Grund seiner Offenbarungsfunktion wenigstens
der Möglichkeit nach ein Zeichen ist, das von anderen auf jenes
innerseelische Ereignis hin gedeutet werden kann, welchem der Ausdruck
seine Entstehung verdankt1. Freilich kann man hier, soweit es sich

um einen echten Ausdruck handelt, nicht von einem absichtlich gesetzten

Zeichen, sondern nur von einem natürlichen Anzeichen (indicium,
signum naturale) sprechen, wie z. B. beim unwillkürlich ausgestoßenen
Schmerzensschrei (In Periherm. I lect. 2, 5 ; cf. ib. lect. 1, 3). Damit
haben wir die andere Grundfunktion des Sprechens, nämlich die

Zeichenfunktion, berührt, die bei Thomas gegenüber der Ausdrucksfunktion

eine weit entscheidendere Rolle spielt.

Die Sprache als Zeichen. — Der Doctor Angelicus betrachtet das

Sprechen nicht bloß als einen spontanen Ausfluß aus der Seele, der
allein den subjektiven Sinn der Entspannung oder Selbstdarstellung
hätte, sondern in erster Linie als einen « actus humanus », näherhin
als einen « actus a voluntate imperatus et mediante alia potentia
exercitus », der auf einen bestimmten Zweck bewußt hingeordnet ist
(I-II q. 6 a. 4 c ; ib. q. 71 a. 6 c). Erst dann darf man von « Sprache »

im eigentlichen Sinne reden, wenn eine Zielsetzung vorliegt ; der
vorbewußte Ausbruch in Worte aus leidenschaftlicher Erregung verdient
an sich diese Benennung nicht (II-II q. 13 a. 2 ad 3).

Worin besteht nun der Zweck der Sprache Der hl. Thomas
läßt uns nicht im Zweifel, wie er diese Frage beantwortet wissen will.
Für ihn kann der eigentliche Sprachzweck weder in der Befreiung
von seelischer Spannung noch in der Kundgabe des Inneren beschlossen

sein, sondern erst in der Mitteilung (communicatio) eines gegenständlichen

(objektiven) Inhalts an andere : « lingua per locutionem est

communicativa ad alteram » (III q. 72 a. 2 ad 1 ; cf. I q. 107 a. 2 c ;

a. 3 c ; ib. q. 109 a. 3 c), was auch von der Engelsprache gilt (II Sent,
d. 11 q. 2 a. 3 ad 3) 2. Mit dieser Bestimmung will Thomas die anderen

1 Daß der Ausdruck gedeutet werden kann, ja auf die Deutung durch einen
anderen wenigstens angelegt ist, haben neuerdings L. Klages (Ausdrucksbewegung
und Gestaltungskraft, 11-17) und K. Bühler (Ausdruckstheorie, 88) wieder betont.

2 In den letzten Jahrzehnten ist gerade an der Frage nach dem Sprachzweck
der Gegensatz zwischen der idealistischen und der mehr realistischen
Sprachauffassung offenbar geworden. Während erstere, zu denen u. a. B. Croce (Estetica



4o6 Das äußere Sprechen und seine Funktionen

Motive, vor allem im Hinblick auf die jeweilige « Situation », keineswegs

ausschließen. Jedoch erachtet er sie im Vergleich zum Mitteilungszweck

als untergeordnet, weil dieser allein dem Wesen der Sprache

entspricht, die naturgemäß auf die Gemeinschaft ausgerichtet ist
(Verit. q. 9 a. 4 c ; I q. 107 a. 1 c). Besteht doch das Sprechen, wie

uns schon die Analyse seiner Lautgestalt gezeigt hat, wesentlich in
einem Vorgang, der sich zwischen mehreren abspielt, da ja der Laut
von Natur aus auf einen Hörenden hingeordnet ist. Der Sprachlaut
aber will von dem anderen nicht nur gehört, sondern auch verstanden
werden ; er will an ihm einen Zweck, eine Swwfunktion erfüllen.
Andererseits sieht der hl. Thomas in Anlehnung an den Stagyriten
gerade in dem Angewiesensein der Menschen aufeinander, letztlich in
der sozialen Natur derselben, die Notwendigkeit sprachlicher
Verständigung begründet :

« Si quidern homo esset naturaliter animal solitarium, sufficerent
sibi animae passiones, quibus ipsis rebus conformaretur, ut earum notitiam
in se haberet ; sed quia homo est animal naturaliter politicum et sociale,
necesse fuit quod conceptiones unius hominis innotescerent aliis, quod
fit per vocem ; et ideo necesse fuit esse voces significativas, ad hoc quod
homines ad invicem conviverent. Unde illi, qui sunt diversarum linguarum,
non possunt bene convivere ad invicem » (In Periherm. I lect. 2, 2 ; cf.
C. gent. IV, 21 ; In I Polit, c. 1 lect. 1 p. 98 s.) l.

come scienza dell' espressione e Linguistica generale, Bari 1922 5, 155 f. ; vgl. ebd.
11 ; 14 ; 164 ff.), K. Vossler (Sprache als Schöpfung und als Entwicklung, Heidelberg

1905, 18 f.) und E. Cassirer (Philos, d. symbol. Formen I, Berlin 1923, 18 ; 48)
gehören, das Streben nach Ausdruck der subjektiven Innerlichkeit als das Grundmotiv

des Sprechens ansehen, haben andere nicht minder bedeutende
Sprachforscher, wie G. v. d. Gabelentz (Die Sprachwissenschaft, Leipzig 1891, 342 ; 431),
O. Dittrich (Die Sprache als psycho-physiologische Funktion, in : E. Fröscheis,
Psychologie der Sprache, Leipzig und Wien 1925, 154 f.), /. Vendryes (Ix langage,
Paris .1921, 8 f.), H. Delacroix (Le langage et la pensée, 90) und K. Bühler
(Sprachtheorie, 24 f.) das Mitteilungsbedürfnis in den Vordergrund gestellt.

1 H. Meyer gibt den Gedanken des Aquinaten folgendermaßen wieder :

« Ein untrüglicher Künder der Sozialnatur ist die Sprache, die ihrem Wesen nach
das auf andere hingeordnete Verständigungsmittel darstellt, die Vermittlerin
seelisch-geistigen Zusammenhangs bedeutet und zugleich als das stärkste
gemeinschaftsbildende Element wirkt » (Thomas von Aquin, 474 ; vgl. ebd. 472-475 ;

auch F. Manthey, Die Sprachphilosophie des hl. Thomas von Aquin, 60 f.). Mit
dieser sozialen Sprachauffassung, die übrigens auch Piaton eigen war (vgl. J. Stemel,
Piaton der Erzieher, Leipzig 1928, 283), dürfte Thomas die Zustimmung der
meisten modernen Linguisten finden, um nur W. v. Humboldt (Verschiedenheit
des menschlichen Sprachbaues, 29 ; 45 f. ; 53 f.), H. Delacroix (a. a. O. 63-77),
G. Ipsen (Sprachphilos. 28) und K. Bühler (Sprachtheorie, 36 ; 38 ; 48 ; 68 ; 232)
zu nennen.



nach der Lehre des hl. Thomas von Aquin 407

Indessen kann die Mitteilung zwischen den Menschen wegen der

körperlichen Trennung (« propter obstaculum corporis ») nicht unmittelbar

bewerkstelligt werden, sondern ist an sinnliche Zeichen gebunden,
als welche sich vor allem die Sprachlaute darbieten (II Sent. d. 11

q. 2 a. 3 c et ad 1 ; Verit. q. 9 a. 4 c ; I q. 107 a. 1 ad 1 et ad 2).
Schon als Ausdrucksphänomen ist die Sprache der Anlage nach ein
Zeichen ; aber auf Grund der Mitteilungsfunktion tritt ihre Zeichennatur

stärker zutage, was bei Thomas durch die Wendung « alicui
aliquid exprimere » angedeutet wird (I q. 66 a. 1 ad 1 ; II-II q. 91

a. 1 c). Das Sprechen ist nicht nur eine spontane Äußerung des

inneren Erlebens, sondern zur Hauptsache ein bewußter Akt der

Zeichensetzung, womit gerade sein intellektueller Charakter verbunden
ist, durch den es sich als ein « opus proprium rationis » erweist

(I q. 91 a. 3 ad 3 ; cf. In Boëth. De Trinit. q. 5 a. 1 ad 3) und von den
tierischen Lautbildungen unterscheidet (In Periherm. I lect. 1, 3 ;

In I Polit, lect. 1 p. 98 ; cf. II-II q. no a. 1 c ; ib. q. 165 a. 2 ad 4) 1.

Der phänomenologische Aufhau des Sprachzeichens. — Wie jedes
Zeichen ist das Sprachgebilde vornehmlich ein Erkenntnismittel für
andere : « [verba] sunt signa repraesentantia aliquid in notitiam aliorum »

(II-II q. 72 a. 1 ad 1) 2. Mit dieser Definition, die man gleichsam als

eine « phänomenologische Leistungsbestimmung » (H. J. Junker)
betrachten kann, hat der hl. Thomas alle Momente angegeben, die zum
Wesensaufbau des Sprachzeichens gehören, nämlich 1. den bezeichnenden

Gegenstand oder den Träger der Zeichenfunktion (signum materia-
liter sumptum), 2. die Darstellung als Aufgabe des Zeichens (repraesen-
tatio), 3. den dargestellten Inhalt oder die «Bedeutung» («aliquid»

significatio) und schließlich 4. den Zweck : die Vermittlung von
Erkenntnis an andere (in notitiam aliorum).

Wenn wir nun die Natur des sprachlichen Zeichens tiefer erfassen

wollen, müssen wir von der zuletzt angeführten Zweckbestimmung

ausgehen, weil der « finis » das Erste « in intentione » ist (I-II q. 20

a. 1 ad 2). Das Zeichen soll zur Erkenntnis der bezeichneten Sache

1 Vgl. F. Manthey, Die Sprachphilosophie des hl. Thomas, 61 f. ; 89.
2 Vgl. hierzu die Schuldefinition des Zeichens : « Signum est id, quod

potentiae cognoscitivae repraesentat aliquid aliud a se, tamquam vices eius gerens »

(/. Gredt, Elementa philosophiae aristotelico-thomisticae, Freiburg 1937 7> n- 9) •

Eine eingehende Analyse des Zeichenbegriffes im thomistischen Sinne bietet
Johannes a S. Thoma (Logica, pars II q. 21, ed. Reiser p. 647-692). Ähnliche
Gedanken entwickelt in neuester Zeit K. Bühler (Sprachtheorie, 33-48 ; bes. 40-42).



4o8 Das äußere Sprechen und seine Funktionen

führen (IV Sent. d. I q. i a. 2 sol. 2), da es ja zur Hauptsache der
Mitteilung dient, die notwendig ein Erkennen (apprehensio) einschließt,
auch wenn sie ein gefühlsmäßiges Erlebnis zum Inhalt hat (II-II q. 83
a. 12 c). Soll aber das Zeichen nicht überflüssig sein, so kann es sich
hier nur um die Erkenntnis einer unbekannten oder verborgenen Sache

handeln, während der bezeichnende Gegenstand selbst bekannt sein
muß (IV Sent. d. 1 q. x a. 1 sol. 1 ad 5 : « signum, quantum est in se,

importât aliquid manifestum quoad nos, quo manuducimur in
Cognitionen! alicuius occulti » ; III q. 60 a. 2 c : « signa proprie dantur
hominibus, quorum est per nota ad ignota pervenire »).

Da aber jedes menschliche Erkennen naturgemäß mit den Sinnen

anhebt, muß der Träger der Zeichenfunktion ein sinnlich wahrnehmbarer

Gegenstand sein, wie der Aquinate unter Berufung auf den
hl. Augustinus darlegt :

« Quia omnis nostra cognitio a sensu oritur inde est quod primo
et principaliter dicuntur signa, quae sensibus ofïeruntur, sicut Augustinus
dicit in II De Doctr. Christ., ubi dicit, quod 'signum est quod praeter
speciem, quam ingerit sensibus, facit aliquid aliud in cognitionem venire' »

(III q. 60 a. 4 ad 1 ; cf. IV Sent. d. i q. i a. 1 sol. 2 ; Verit. q. 9 a. 4 c ;

II-II q. 84 a. 2 c et ad 2 ; ib. q. 85 a. 1 c).

Infolgedessen ist auch das Sprachzeichen etwas Sinnliches, nämlich
ein hörbarer Laut, der die « materia » der Sprache bildet (In Periherm. I
lect. 2, 4 ; cf. ib. lect. 4, 5).

Der sinnliche Laut kann jedoch nur dann zur Erfassung einer

unbekannten und damit — wenigstens intentionaliter — abwesenden

Sache führen, wenn er diese dem Erkennenden irgendwie « darstellt »

oder « vergegenwärtigt » (re — praesentare)1 : « locutio igitur proprie est

qua aliquis ducitur in cognitionem ignorati, per hoc quod fit ei praesens

quod alias erat sibi absens ; sicut apud nos patet dum unus refert

alteri aliquid quod ille non vidit, et sie facit ei quodammodo praesen-
tiam per loquelam » (Verit. q. 9 a. 5 c)2. Obgleich die sprachliche

1 Wir nehmen hier das Wort « repraesentatio » nicht in dem eingeschränkten
Sinne, den es bei Thomas besitzt, wenn er etwa folgende Definition aufstellt :

« repraesentare aliquid est similitudinem eius continere » (Verit. q. 7 a. 5 ad 2),

sondern in dem weiteren Sinne, der keinerlei Ähnlichkeit zwischen der
darstellenden und dargestellten Sache einschließt (I q. 45 a. 7 c ; II-II 173 a. 2 c ;

In De divin, nom. c. 4 lect. 9 p. 39°; c. 9 lect. 4 p. 581).
2 Die Darstellungsfunktion ist in Annäherung an die Scholastik wieder

von K. Bühler herausgearbeitet worden (Über den Begriff der sprachlichen
Darstellung, Psychologische Forschung III [1918] 282-294; Sprachtheorie, 29 f.),



nach der Lehre des hl. Thomas von Aquin 409

Darstellung auch als Zeichen einem natürlichen Trieb im Menschen

entspringt (I q. 1 a. 9 ad 1 ; II-II q. 94 a. 4 c), ist sie doch wegen der
erwähnten Trennung zwischen dem darstellenden und dargestellten
Gegenstand notwendig unvollkommen (deficiens), zumal wenn sie

sich auf übersinnliche und geistige Inhalte bezieht (I q. 17 a. 1 ad 4 ;

ib. q. 27 a. 1 c ; In De divin, nom. c. 2 lect. 2 p. 284). Ihre
Wesenseigentümlichkeit liegt eben darin beschlossen, daß sie « Fremddarstellung

» ist ; es handelt sich stets um ein « Anderes », Fremdes, das

sie vergegenwärtigt und dessen « Stellvertretung » sie übernimmt.
In zweifacher Hinsicht weist also das Zeichen über seinen Eigenbereich
hinaus : es stellt immer etwas von sich selbst Verschiedenes (aliud a se)

dar und wendet sich an einen anderen, um ihm eine Erkenntnis zu
vermitteln (III q. 60 a. 4c: « signum autem est per quod aliquis
devenit in cognitionem alterius » ; cf. I q. 13 a. 3 ad 2 ; ib. q. 19 a. 2 ad 1).

Das Bedeutungsproblem. — Nach Thomas besteht die « Bedeutung »

(significatio) des sprachlichen Zeichens in dem Bezogensein auf die
bezeichnete Sache. Es ist gerade diese Bedeutungsfunktion, die das

formale Prinzip gegenüber der Lautmaterie darstellt1 und diese erst

zu einem Sprachgebilde im eigentlichen Sinne macht (In Periherm. I
lect. 2, 4 ; ib. lect. 4, 8 ; cf. II-II q. 109 a. 2 c ; I q. 34 a. 1 c :

« vox autem quae non est significativa, verbum dici non potest »).

Was bildet aber den Inhalt der sprachlichen Bedeutung Bezieht sie

sich unmittelbar auf die bezeichneten Dinge oder etwa ausschließlich
auf unsere Gedanken und Vorstellungen Der Aquinate lehnt das

eine wie das andere dieser Extreme ab. Zwar hält auch er die Laute
für « signa passionum », worunter er insbesondere die Begriffe (con-

ceptiones) versteht (In Periherm. I lect. 2, 3 ss.). Ja, er sagt des

öfteren, daß die Worte « signa intellectuum » seien (I q. 13 a. 1 c),

daß sie den « interiorem mentis conceptum » bezeichnen (I q. 34 a. 1

ad 1 ; cf. II-II q. 181 a. 3c: « locutio autem est signum audibile

interioris coneeptus »), oder daß Sprechen nichts anderes sei, als den

« coneeptus mentis » einem anderen kundtun (I q. 107 a. 1 c ; cf. ib.

wogegen die « Repräsentation » bei E. Cassirer der « Gestaltung der Welt » im
Sinne des Idealismus dient (Philos, d. symbol. Formen I, 22-25; 32-48).

1 Die Unterscheidung von Stoff (Materie) und Form hat auch in der neueren
Sprachphilosophie, wenngleich nicht im streng scholastischen Sinne, Aufnahme
gefunden, so bei W. v. Humboldt (a. a. O. 44 f. ; 91 ff-), F. Müller (Einleitung
in die Sprachwissenschaft I, 1, Wien 1876, 104 ; 131) und G. v. d. Gabelentz

(a. a. O. 3x6-318).



410 Das äußere Sprechen und seine Funktionen

q. 109 a. 3 c ; I-II q. 72 a. 7 c ; II-II q. 91 a. 1 c ; Verit. q. 9 a. 4 c ;

Pot. q. 7 a. 2 ad 7). Andererseits finden sich im thomistischen Schrifttum
nicht wenige Stellen, an denen einfachhin die Dinge als der durch
die Worte bezeichnete Inhalt hingestellt werden (Quodl. IV q. 4 a. 6

ad 2 ; Comp, theol. I, 25), vor allem dort, wo von der « prima signi-
ficatio » (sensus litteralis) im Gegensatz zur übertragenen Bedeutung
(sensus spiritualis) die Rede ist (I q. 1 a. 10 c ; Quodl. VII q. 6

a. 16 ad 1). Jedoch würde man dem historischen Tatbestand nicht
gerecht werden, wenn man mit F. Manthey den zweideutigen Schluß
ziehen wollte : « Bedeutung ist also nach Thomas sowohl das Ding,
die res, als auch der Gedanke » h Im Gegenteil hebt der Doctor Angelicus
ausdrücklich hervor, daß die Worte nicht unmittelbar auf die als
solche einzelhaften Dinge gehen : « non enim potest esse quod [voces]
significent immediate ipsas res, ut ex ipso modo significandi apparet :

significat enim hoc nomen homo naturam humanam in abstractione
a singularibus. Unde non potest esse quod significet immediate
hominem singularem » (In Periherm. I lect. 2, 5) ; zugleich hält er aber

unbedingt an der Dingbezogenheit der sprachlichen Zeichen fest :

« ratio enim significata per nomen, est id quod concipit intellectus
de re » (I q. 5 a. 2 c ; cf. Verit. q. 18 a. 3 c ; In Periherm. I lect. 2, 2 s. ;

In Epist. ad Hebr. c. 1 lect. 1 p. 564, ed. Fretté; I q. 13 a. 2 ad 2 ;

ib. a. 4 c; ib. q. 16 a. 8 ad 3). So gelangt er zu der schon von
Aristoteles vertretenen Ansicht, die Bedeutung bestehe in der durch
den Begriff vermittelten, intentionalen Beziehung der Sprachform auf
die gemeinten (intendierten) Dinge :

« Secundum Philosophum (Periherm. I, 2), voces sunt signa intellec-
tuum, et intellectus sunt rerum similitudines. Et sic patet quod voces
referuntur ad res significandas, mediante conceptione intellectus. Secundum

igitur quod aliquid a nobis intellectu cognosci potest, sic a nobis
potest nominari» (I q. 13 a. ic; cf. Pot. q. 7 a. 6c; Comp, theol. I, 25).

Die Worte bezeichnen demnach unmittelbar die Verstandesbegriffe

und durch deren Vermittlung die Dinge : « voces significant
intellectus conceptiones immediate et eis mediantibus res » (In
Periherm. I lect. 2, 5). Diese Vermittlerrolle geht sogar in die
Wesenskonstitution der sprachlichen Bezeichnung ein : « nomen non significat
rem, nisi mediante conceptione intellectus » (I q. 13 a. 4 ad 1 ;

In Periherm. I lect. 10, 4) ; dadurch wird erst der Laut zum Bedeutungs-

1 Die Sprachphilosophie des hl. Thomas, 69; vgl. 116.



nach der Lehre des hl. Thomas von Aquin 411

träger und somit zur echten Sprachform (verbum) : « ex hoc ergo
dicitur verbum vox exterior, quia significat interiorem mentis con-
ceptum » (I q. 34 a. 1 c)1. Aus diesem Tatbestand leitet der Aquinate
den für seine gesamte Bedeutungslehre maßgebenden Grundsatz ab :

« modus significandi sequitur modum intelligendi » (I q. 45 a. 2 ad 2 ;

cf. ib. q. 13 passim ; Pot. q. 7 a. 2 ad 7), der auch in der zeitgenössigen
Sprachlogik allgemein vertreten wurde2. Somit trägt Thomas dem

subjektiven Moment des Erkennens in der Sprache vollauf Rechnung :

« sicut [res] intelliguntur a nobis, et significantur » (In De divin, nom.
c. 5 lect. 3 p. 506).

Dennoch liegt es dem Doctor communis fern, den « objektiven »

oder gegenstandsbezogenen Charakter der Sprache auch nur zu
unterschätzen. Es muß nämlich beachtet werden, daß er unter « Begriff »

hier keineswegs das psychische Gebilde als solches ins Auge faßt,
sondern die im Begriff dargestellte, « intentionale » Gegenständlichkeit
als « similitudo rerum » (I q. 13 a. 1 c ; In Periherm. I lect. 2, 2 et 9 ;

Comp, theol. I, 25). Er betont eigens : « significatio vocum refertur
ad conceptionem intellectus, secundum quod oritur a rebus » (In
Periherm. I lect. 2, 6). Überhaupt hat das Sprechen für ihn stets einen

gegenständlichen Inhalt : « sub verbis latent significata verborum »

(II-II q. 8 a. 1 c). Wir wollen immer «über etwas» sprechen (II-II
q. 72 a. 1 ad 1 ; In De causis, lect. 7 p. 232 ; lect. 8 p. 237), bzw.

anderen mitteilen, was wir über die Dinge denken : « exterior enim
locutio ordinatur ad significandum id quod in corde concipitur » (II-II
q. 3 a. i c ; cf. I q. 5 a. 2 c ; II-II q. 181 a. 3 c ; Verit. q. 4 a. 1 c).
Deshalb werden die Worte von den Gegenständen spezifiziert (I q. 93
a. 8c: « diversitas obiectorum diversificat speciem verbi»). Auch

wenn wir unser eigenes Denken oder Fühlen mit Worten darstellen

wollen, so müssen wir es erst mit Hilfe des Begriffs « vergegenständlichen

», bevor es zum Gegenstand unseres Sprechens werden kann.

1 In diesem Punkte scheint F. Manthey (a. a. O. 56-58) die thomistische
Lehre anders auslegen zu wollen, indem er zu erweisen sucht : « die Sprache
drückt auch einen Affekt der Seele aus, nicht nur Gedanken» (ebd. 58).
Selbstverständlich will Thomas nicht in Abrede stellen, daß die Sprache auch Gefühle
zum Gegenstand haben kann ; doch vermag sie diese nicht ohne vorhergehende
begriffliche Fassung — die ja keine reflexiv bewußte zu sein braucht —
bedeutungsmäßig darzustellen, wie sie ebenfalls nur durch erkenntnishafte Vermittlung
auf das Gemüt des Hörers zu wirken vermag (II-II q. 83 a. 12 c ; ib. q. 177 a. 1 c).

2 Vgl. unsere Darlegungen in dieser Zeitschrift, Bd. XVI (1938) 191 und
die dort angegebene Literatur.



412 Das äußere Sprechen und seine Funktionen

Ja, die Gegenständlichkeit oder « Objektivität » ist nach Thomas
geradezu das Kennzeichen der sprachlichen Bedeutungen 1. So hängt
auch der Wert oder die Wahrheit (veritas) eines Sprachzeichens von
seiner Entsprechung (conformitas) zum dargestellten Sachverhalt ab

(I Sent. d. 4 q. 2 ad i obi. i ; II-II q. 109 a. 1 ad 3 ; ib. q. in a. 3 ad 2 :

« veritas dicitur secundum quod signa concordant signatis) 2.

1 F. Manthey dürfte daher die wirkliche Ansicht des hl. Thomas nicht
getroffen haben, wenn er die Sprache in dessen Sinne als das « Zeichen unserer
Seelenzustände » bestimmt (a. a. O. 58 ; vgl. 68 f. ; 77 f. ; 116). Dieses
Mißverständnis ist umso merkwürdiger, als Manthey doch sonst eine ablehnende Stellung
gegenüber der psychologistischen Sprachbetrachtung einnimmt (ebd. 16 ff.).
Nach Thomas ist die Bedeutung vielmehr der gegenständliche Inhalt, wie er
begrifflich dargestellt oder « intendiert » wird, nicht aber der Begriff als subjektives

Erzeugnis des Intellekts. Dieser wird — um eine Unterscheidung der
späteren Scholastik zu gebrauchen — nur « in actu exercito », nicht « in actu
signato » bezeichnet (vgl. /. Gredt O.S.B., Elementa, n. 19).

2 Mit diesen Bestimmungen hat Thomas eine Lösung des Bedeutungsproblems
gebracht, die zwischen Nominalismus und extremem Realismus die rechte Mitte
hält. Vorbereitet wurde sie, abgesehen von Aristoteles und der stoischen Lehre vom
Xsxxöv, durch Boëthius, Abaelard und besonders durch Albertus Magnus, für den
nach U. Dähnerts Deutung die Funktion des « significari » nichts anderes ist als
« das zur 'intentio', dem Erkenntnisinhalt, gehörige und mit diesem unmittelbar
verbundene Akthafte : das Gerichtetsein des Erkenntnisinhaltes auf das außerhalb

der Seele verwirklichte Gegenständliche » (Die Erkenntnislehre des Albertus
Magnus, 208 ; vgl. ebd. 30 ; 39 ; sowie unsere Darlegungen im laufenden Jahrgang
dieser Zeitschrift, 162; 173-175; 188 f.). Die thomistische Lösung dürfte auch
einen Ausweg bieten aus der gerade heute so verwickelten Problematik der
Bedeutungslehre (s. hierüber L. Weisgerber, Sprachwissenschaft und Philosophie
zum Bedeutungsproblem, Blätter f. deutsche Philos. IV (1930) 17-47 Ipsen,
Sprachphilos. 14 ff.). Der Aquinate vermeidet einerseits den Fehler der Idealisten,
die die Bedeutung mit dem subjektiven Begriff allzu eng verquicken (z. B.
H. Steinthal, Abriß der Sprachwissenschaft I, Berlin 1881, 46 f. ; 55 ff. ; M. Müller,
The Science of Thought, London 1887, 77 ff. ; 458 ; L. Noiré, Logos, 48 ; W. Wundt,
Völkerpsychologie I, 1, 561 ; 609 ff. ; II, 2, 242-256). Andererseits trennt er das
Wort nicht zu scharf vom Begriff, wie dies W. Porzig (Aufgaben der indogerman.
Syntax, in : Stand und Aufgabe der Sprachwissenschaft [Festschrift für W. Streitberg],

Heidelberg 1924, 130 ff.), H. Lipps (Wortbedeutung und Begriff, Blätter
f. deutsche Philos. IV [i93°] 63 f.) und L. Klages (Der Geist als Widersacher der
Seele, 92 ff. ; 1015-1018) tun. Die Schwierigkeit scheint hauptsächlich daher zu
kommen, daß man den Begriff nur als psychisches Produkt betrachtet, weshalb
auch die Frage auftreten konnte, ob die Worte neben diesem intellektuellen
auch einen affektiven Inhalt haben (vgl. K. 0. Erdmann, Die Bedeutung des

Wortes, Leipzig 1922 3, 103 ff. ; H. Sperber, Einführung in die Bedeutungslehre,
Bonn und Leipzig 1923, 2 ff.). Eine mit der thomistischen in vielem verwandte
Richtung schlagen W. v. Humboldt (Der allgemeine Sprachtyp [Berl. Akademieausgabe

III], Berlin 1909, 410 f.; 424-428), E. Husserl (Log. Untersuch. II, 1,

42 ff. ; 77 f. ; 91-105), /. Geyser (Erkenntnistheorie, Münster 1922, 35 ff.) und
L. Weisgerber (a. a. O. 24 ff.) ein. Allerdings macht sich auch bei diesen Autoren
bisweilen ein idealistischer Einschlag bemerkbar.



nach der Lehre des hl. Thomas von Aquin 413

Was die Frage nach der Entstehung der sprachlichen Bedeutung
betrifft, so bekennt sich der hl. Thomas mit Piaton, Aristoteles,
Abälard, Petrus Heliae und den meisten Grammatikern seiner Zeit
entschieden zur Ansicht, daß sie durch menschliche Erfindung (inventio)
oder Einsetzung (institutio) hervorgebracht sei (In Periherm. I lect. 10,

12 ; I q. 37 a. 1 c) x. Gewiß ist die Lautbildung (formatio vocum)
selbst ein natürlicher Vorgang (In Periherm. I lect. 2, 8), wie ja auch
der Mensch von Natur aus danach strebt, seine Begriffe zu bezeichnen

(« significare conceptus suos est homini naturale », II-II q. 85 a. 1 ad 3) ;

die Festlegung der Zeichen aber steht in seinem Belieben («

determinate signorum est ad humanum placitum », ib.). Demnach ist der

Sprachlaut trotz seiner organischen Hervorbringung ein willkürliches
Zeichen, was für Thomas vornehmlich daraus erhellt, daß seine Bedeutung

nicht bei allen Menschen die gleiche ist, wie es für die natürlichen
Lautäußerungen, z. B. Schreien und Stöhnen, zutrifft ; verdankt doch
das Wort seine Bedeutung der menschlichen Einsetzung (impositio,
institutio), die sowohl bei der ursprünglichen Namengebung als auch

beim aktuellen Gebrauch vom subjektiven Erkennen und freien

Ermessen (arbitrium) des Sprechenden abhängt (In Periherm. I lect. 2,

8-10 ; ib. lect. 4, 6 et 11 ; ib. lect. 6, 7 s. ; Verit. q. 4 a. 1 c ;

Pot. q. 9 a. 7 ad 15). Die Bedeutung eines Wortes ist somit nichts
Starres, ein für allemal Festgelegtes, sondern etwas Lebendiges, das

im konkreten Sprechakt jeweils neu « gesetzt » oder wenigstens
modifiziert wird. Aus dieser Kontingenz der sprachlichen Zeichen ergeben
sich außer der Sprachverschiedenheit (In Periherm. I lect. 2, 8 s.)

die von Thomas keineswegs übersehenen Phänomene des Bedeutungswandels,

bzw. der Bedeutungsübertragung (transmutatio, translatio
nominis ad significandum, I q. 4 a. 1 ad 1 ; ib. q. 13 a. 12 ad 1 ;

ib. q. 29 a. 1-3) und der Bedeutungsmannigfaltigkeit (multiplicitas
signification^, aequivocatio, I q. 1 a. 10 ad 1 ; ib. q. 13 a. 10 ad 1 ;

Quodl. VII q. 6 a. 16 c et ad 1-3)2. Daher muß man bei der Deutung
nicht nur auf die « res significata », sondern zudem auf den mehr oder

minder subjektiv beeinflußten « modus significandi » achten (I Sent,

d. 22 q. 1 a. 2 c ; C. gent. I, 30 ; I q. 39 a. 4 c). Indessen wird der

Willkür durch den vorherrschenden Sprachgebrauch (usus loquendi,

1 S. hierüber F. Manthey, a. a. O. 86-94 '• v§4- 77 Licier wird hier die

Interpretation des thomistischen Gedankens durch die Heranziehung des

unechten Kommentars In Genesim stark beeinträchtigt.
2 Vgl. auch F. Manthey, a. a. O. 74-76 ; 94-100.



4i4 Das äußere Sprechen und seine Funktionen

I q. 79 a. 13 c ; In I Analyt. Post. lect. 4, 6 ; consuetudo locutionis,
De rat. fidei c. 3 p. 255, ed. Mandonnet) und die auf allgemeiner
Übereinkunft beruhende « proprietas vocabuli » (I q. 37 a. x c ; cf. ib. q. 36

a. 1 c) oder « etymologia nominis » (Pot. q. 9 a. 3 ad 1 ; II-II q. 92
a. 1 ad 2) gewisse Schranken auferlegt. So zeigt gerade das Bedeutungsproblem,

wie sehr sich in der Sprache naturnotwendige und zufällige,
individuelle und soziale Momente durchdringen.

Wort und Satz. — Gegen die von Thomas aufgestellte Lehre über
die begrifflich-intentionale Natur des sprachlichen Bedeutungsgehaltes
könnte man vor allem vom Standpunkt des Nominalismus aus den
Einwand erheben, daß unsere Verstandesbegriffe abstrakt und
allgemein seien, daß mithin auch die Bedeutung selbst notwendig
allgemein sein müsse und deshalb die zu bezeichnenden einzelhaften Dinge
nicht treffe. In der Tat ist nach dem Aquinaten anzunehmen, daß die

Bedeutung der Worte, sogar der Eigennamen, wie « Plato », « Sokrates »

usw., an sich auf mehrere Subjekte angewandt werden kann (In
Periherm. I lect. 10, 7), da ja die Benennung, wie das Begreifen, auf
das Formale an den Dingen geht (II Sent. d. 19 q. 1 expos, text.) ;

jedoch wird die allgemeine Wortbedeutung durch die « attributio » oder
« praedicatio » auf einen konkreten Sachverhalt bezogen, indem sie

durch die Sinnganzheit des Satzes, die stets etwas Bestimmtes « meint »,

erst völlig festgelegt wird (III q. 16 a. 1 c ; ib. a. 6 c). Deshalb ist
nur der Satz (enuntiatio), nicht das Wort eine « interpretatio » im
eigentlichen Sinne (In Periherm. I lect. 5, 4). In seiner äußeren Gestalt
ist eine Aufeinanderfolge von einzelnen Worten ; aber seine Bedeutung
oder besser sein « Sinn » ist durchaus ganzheitlich (IV Sent. d. 8

q. 2 a. 3 ad 6 : « cuius [seil, orationis] partes quamvis successive pro-
ferantur, tarnen significatio est tota simul»). Diese Sinnganzheit ist
begründet in der Einheit der gemeinten Sache : « significatio orationis,
quamvis relata ad partes quibus fit significatio, videatur composita,
tarnen relata ad rem significatam simplex est » (ib. ad 7 ; cf. III q. 78

a. 4 ad 3) h Die Einzelbedeutungen der Satzteile nicht bloß der syn-
kategorematischen, sondern auch der kategorematischen verhalten
sich « materialiter » wie « dispositiones » zum Sinn des ganzen Satzes,

der aus der Bedeutung des zuletzt ausgesprochenen Teiles in Hinblick
auf alle vorangehenden ersteht (consurgit) (1. c.). Bei dieser « Auf-

1 Vgl. F. Manthey, Die Sprachphilosophie des hl, Thomas, 73 f. ; 146.



nach der Lehre des hl. Thomas von Aquin 415

hebung » der einzelnen Wortbedeutungen in der Ganzheit des
Satzsinnes als der übergeordneten Form spielt die auch von den zeitgenössigen
Logikern, den sogen. « moderni », eingehend behandelte « suppositio »

eine entscheidende Rolle1 ; besagt sie doch gerade die bestimmte Art
der Anwendung eines Wortes innerhalb des Satzzusammenhanges,
wodurch die Beziehung der als solcher noch unbestimmten
Wortbedeutung auf den hic et nunc gemeinten Sachverhalt hergestellt wird
(Pot. q. 9 a. 4 c ; I q. 39 a. 5 c ; ib. ad 3 et 4 ; III q. 16 a. 1 c) 2.

Der Aktaufbau des Sprechens 3. — Nachdem wir auf analytischem
Wege die Hauptfunktionen der äußeren Sprache kennengelernt haben,
erhebt sich die Frage : wie wirken sich diese Momente im konkreten
Sprechakt aus Als Zeichen hat das Sprechen stets einen gegenständlichen

Sinn. Zum Gegenstand des Gesprächs kann aber etwas nur
durch die « intentio » oder das « meinen » werden. Das, worüber wir
sprechen wollen, muß erst erkannt und so in den Bereich unserer
Sprechabsicht gerückt werden. Eine rein « objektive » Erkenntnis
würde uns freilich kaum zur Äußerung unserer Ansicht über den

erkannten Gegenstand bewegen. Dazu bedarf es noch einer willentlichen

Hinordnung (ordinatio voluntatis), die häufig vom Gefühl
(affectus) beeinflußt ist (I q. 107 a. 1 c et ad 1-3 ; II-II q. 72 a. 2 c).
Die Intention ist demnach zugleich eine intellektuelle (collatio, II-II
q. no a. 1 c) und willensmäßige Beziehung auf den Gegenstand (In
De divin, nom. c. 4 lect. 9 p. 390). Sie gehört zum Wesen nicht nur
der menschlichen Lautsprache (ib. p. 388-390), sondern auch der rein
geistigen Engelsprache, die, weil sie auf sinnliche Mittel nicht
angewiesen ist, allein durch den « ordo intentionis unius ad manifestandum
alteri» zustande kommt (II Sent. d. 11 q. 2 a. 3 ad 3).

Obwohl das Meinen wegen der Einheit des Gegenstandes, auf
den es sich bezieht, selbst einheitlich ist, kann es im allgemeinen
nicht durch ein einzelnes Wort, sondern nur durch verschiedene Redeteile

(partes orationis) dargestellt werden (In De divin, nom. c. 4
lect. 9 p. 389). Da wir nämlich nur « dividendo et componendo » zur

1 Unter den neueren Sprachgelehrten haben besonders K. O. Erdmann
(a. a. O. 66-73) und K. Bühler (Sprachtheorie 310 ff.) diese scholastische Lehre
wieder aufgegriffen.

2 Über die Lehre von der Supposition vgl. die Ausführungen bei F. Manthey,
a. a. O. 84-86.

3 Eine in vieler Hinsicht ähnliche Analyse hat schon Albert durchgeführt
(vgl. unsere Darlegungen im laufenden Jahrgang dieser Zeitschrift S. 188 f.).



4i6 Das äußere Sprechen und seine Funktionen

eigentlichen Sacherkenntnis gelangen können (I q. 85 a. 5 c ; cf. ib.
q. 58 a. 4 c ; In De divin, nom. c. 7 lect. 2 p. 524), muß die ursprünglich

vorgegebene Sinnganzheit, auch bei an sich einfachen Sachverhalten,
wie das Wesen Gottes, zunächst nach verschiedenen Gesichtspunkten
(Subjekt, Prädikat, Zeit- und Ortsumstände usw.) auseinandergelegt,
gewissermaßen geistig « artikuliert » werden, was durch die bis zu
einem gewissen Grade freie, von subjektivem Empfinden beeinflußte
Wahl und Einsetzung (institutio) von Wörtern geschieht, deren

Bedeutungsgehalt (Begriff) in der Anwendung auf den gemeinten Gegenstand
mehr oder weniger eindeutig festgelegt wird (IV Sent. d. 1 q. 1 a. 1

sol. 5 ad 4 ; C. gent. I, 36 ; Verit. q. 1 a. 6 ad 4 ; In I Analyt. Post,
lect. 4, 6 ; III q. 60 a. 5 ad 1). Dann werden die ausgegliederten Teile
der Sinnganzheit durch die « compositio verbalis » im Satz (enuntiatio,
propositio) wieder zusammengefaßt, der die Einheit des gemeinten
Gegenstandes zur Darstellung bringt : « rei unitatem proponit per
compositionem verbalem, quae est identitatis nota» (C. gent. I, 36).
Wie nun die « enuntiatio » manifestatio) wesentlich in einem
Verstandesakt besteht, der das Zeichen auf das Bezeichnete bezieht
(« rationis actus conferentis signum ad signatum », II-II q. no a. 1 c),
so ist auch die dadurch bewirkte Darstellung vorerst nur eine

verstandesmäßige oder « intentionale ». Sie ist daher ein geistiges, künstliches

Gebilde (formatum, arteficiatum), wird aber zu einem sinnlich
wahrnehmbaren durch die « prolatio vocis ». Auf diese Weise erhält
der innerlich artikulierte Satz seine äußere Gestalt im lautlich
ausgesprochenen (I Sent. d. 27 q. 2 a. 1 c ; Verit. q. 4 a. 1 c ; I q. 79
a. 10 ad 3 ; ib. q. 107 a. 1 ad 2)1.

Mit dem Aussprechen des Satzes ist indessen der Sprechakt noch

1 Wenn Thomas in diesem Zusammenhang häufig den Terminus « verbum »

gebraucht, so meint er damit nicht das einzelne Wort, etwa den Namen oder
das Zeitwort, sondern das Sprachgebilde schlechthin, das auch den Satz
einbegreift (s. oben S. 395). — Mit obigen Ausführungen ist schon die Frage nach
dem Verhältnis von innerer und äußerer Sprache berührt worden ; sie soll uns
jedoch erst in einem späteren Abschnitt ex professo beschäftigen, nachdem wir
nämlich die Natur des inneren Sprechens genauer kennengelernt haben. Dann
wird die vorliegende, mehr « phänomenologische » Beschreibung des Sprechaktes
noch manche Ergänzung erfahren müssen. — Über die « innere », bzw. «

grammatische » Artikulation handelt in thomistischem Sinne O. Willmann (Didaktik
als Bildungslehre nach ihren Beziehungen zur Sozialforschung und zur Geschichte
der Bildung, Braunschweig 1909 4, 470 f.; vgl. auch J. Frühes S. J., Lehrbuch
der experimentellen Psychologie II, Freiburg 1929 3, 250-254). Auch J. Maritain
(Petite Logique II, Paris 1930 *, 7; vgl. 108; 114; 186 ff.) unterscheidet eine
« proposition parlée » und « pensée ».



nach der Lehre des hl. Thomas von Aquin 417

nicht zum eigentlichen Abschluß gekommen. Der gesprochene Satz
will ja als Lautgebilde von anderen gehört werden und will als Zeichen
andere zur Erkenntnis führen. Was letztere Aufgabe betrifft, so ist
beachtenswert, daß der Sprechende als solcher keine unmittelbare
Wirkung auf den Hörer ausübt1, sondern diesem lediglich etwas als
erkennbar « vorsetzt » (propositio) : « loquens non influit aliquid in
audientem, sed solummodo proponit sibi [= ei] ut cognoscibile »

(II Sent. d. 11 q. 2 a. 3 ad 5). Da es aber bedeutsame Laute sind, die
der Angeredete vernimmt, wollen sie von ihm gedeutet, d. h. für den
bezeichneten gegenständlichen Inhalt genommen werden (acceptio,
In De divin, nom. c. 4 lect. 9 p. 388 s.). Die gesprochenen Worte haben
zunächst nur eine « Bedeutung », eine virtuelle Darstellungsbeziehung
auf die gemeinten Gegenstände, die erst durch die Deutung (inter-
pretatio) von seiten des Hörers aktualisiert wird. Ohne diese Deutung
sind sie für den Angesprochenen nur ein « nichtssagender » Lautkomplex
(Quodl. VII q. 6 a. 15 c et a. 16 c ; I q. 1 c et ad 1-3 ; I-II q. 102

a. 2 ad 1). Darum gehört die Deutung zum Wesen der Sprache, die

vom Aquinaten geradezu eine « interpretatio sonorum » (In II De anima,
lect. 18 n. 469) oder « interpretatio interioris apprehensionis » (In III
De anima, lect. 3 n. 604 ; cf. Periherm. I lect. 6, 7 s. ; Verit. q. 3 a. 1

ad 6) genannt wird. Sie entspricht der freien Setzung des

Sprachzeichens, deren subjektiver Eigenart sie möglichst gerecht werden
soll. An sich ist die Deutung nur « in dubiis, non in manifestis » erforderlich

; doch sind die Worte ob ihres unbestimmten Bedeutungsgehaltes
keinesfalls offenkundig und verlangen deshalb nach einer Auslegung
(expositio) ihres Inhaltes, die dem Hörer den ganzheitlichen Sinn des

Satzes sichtbar machen soll (Pot. q. 10 a. 4 ad 13 ; II-II q. 176 a. 1 c ;

ib. a. 2 ad 4 ; cf. I q. 39 a. 4 ad 4 et 5 ; ib. a. 8c; In Periherm. I
lect. 1, 3). Ist jedoch der Hörende zur selbständigen Deutung nicht
fähig, dann muß die « expositio » durch einen anderen geschehen, wie

es bei der Lehre oder bei der übernatürlichen Erleuchtung der Fall
ist (Verit. q. 11 a. 1; III q. 16 a. 7 c).

Der Deutung des Sprachzeichens folgt naturgemäß das Verstehen

(intellectio) des vom Sprecher gemeinten Sinnes, worin sich die
Aufgabe der Sprache, ihrem sozialen und polaren Charakter entsprechend,

1 Wir sehen hier von den besonderen Arten des Sprechens ab, die, wie das
« imperare », « persuadere » und « instigare » ein « Bewegen » (movere) des
Angeredeten beabsichtigen (cf. I-II q. 17 a. I c et ad 1 ; ib. q. 80 a. 1-4 ; Mal. q. 3
a. 3 c et a. 4 c).



4i8 Das äußere Sprechen und seine Funktionen

letztlich erfüllt : « quando iam constat de intentione intellecta per
voces, cessât officium vocum quibus significantur » (In De divin, nom.
c. 4 lect. 9 p. 389 ; cf. C. gent. I, 11 ; Ad Magistr. gener. q. 57 ; In De
causis, lect. 6 p. 228 ; II-II q. 60 a. 4 c et ad 1-3 ; III q. 60 a. 8 c) h
Es kommt ja nicht auf die Laute als solche an, sondern auf den durch
sie dargestellten Sinn. Dieser wird aber erst dann vollständig aktuell,
wenn der Hörer in die Gegenständlichkeit Einsicht gewinnt, über die
der Sprechende seine « Meinung » äußern wollte (I q. 31 a. 4 c et ad 3 ;

Ad Magistr. gener. q. 28 ; 45 ; 47). Geht nun die Deutung mehr auf
die Bedeutung der einzelnen Worte (freilich unter Berücksichtigung
des Satzzusammenhanges), so wendet sich das Verstehen unmittelbar
auf die Sinnganzheit des Satzes selbst, die sie aus den gedeuteten
Worten gleichsam « hebt ». Auf dreierlei hat sich demnach die
Aufmerksamkeit des Hörers zu richten : auf den Wortlaut (verba), auf
die Bedeutung der Worte (significatio) und auf den im Satz gemeinten
Sinn (intentio, Pot. q. 10 a. 5c). Dann kommt schließlich jene
«Verständigung » über den « intendierten » Sachverhalt zustande, die wir
als den eigentlichen Sprachzweck erkannt haben.

Verschiedenartig sind also die Funktionen, die der Vollzug des

Sprechens in sich schließt. Ihr Zusammenwirken im konkreten
Sprachgeschehen kann wohl durch folgende Figur zur Anschauung gebracht
werden :

Gemeinte Gegenständlichkeit

(Sprecher) (Hörer
j

das Meinen der Sache das Verstehen der Sache
C/) i

(intentio rei) I g3 (intellectus rei)

I 1 il t
(Ii N

die Setzung der Wortzeichen & j die Deutung der Wortzeichen

(institutio signi) (interpret atio signi)

der lautlich ausgesprochene Satz

(propositio).

1 Auch hierin vertritt W. v. Humboldt eine verwandte Anschauung, indem
er sagt : « die Sprache verlangt, an ein äußeres, sie verstehendes Wesen gerichtet
zu werden» (Verschied, des menschl. Sprachbaues, 30) oder die Sprache « hat zum
Zweck das Verständniß » (ebd. 42; vgl. auch K. Bühler, Sprachtheorie, 24 fi.).



nach der Lehre des hl. Thomas von Aquin 419

Wie an diesem Schema sichtbar wird, ist der Sprache ein dreifacher
Wesensbezug eigen : 1. ein subjektiver auf den Sprecher, dessen

Innerlichkeit sie ausdruckshaft kundgibt, 2. ein objektiver auf den gemeinten
Gegenstand und 3. ein sozialer auf den Hörer, dem etwas über diesen

Gegenstand mitgeteilt werden soll. Nach Thomas ist ja die Sprache
nicht bloß ein spontaner Gefühlsausdruck, der lediglich das Innere
des Sprechenden offenbart, sondern in erster Linie ein Akt zeichenhafter

Sinngebung, der wesensgemäß einen gegenständlichen Inhalt
besitzt und das Sinnverstehen von seiten des Hörers fordert, damit
sie ihr Ziel, eben die Verständigung über die gemeinte Sache, erreicht.
Indessen wäre es verfehlt, wollte man die ausdruckshaften und zeichenhaften

Momente in der Sprache allzu scharf trennen, da doch das

Ausdrucksphänomen, wie wir sahen, der Möglichkeit nach die Zeichenfunktion

einschließt, während diese ihrerseits manche subjektiven
Momente mit sich bringt. Somit ahnen wir schon, daß sich im
Sprachgeschehen eine gewisse Synthese der beiden an sich verschiedenen

Phänomene des Ausdrucks und des Zeichens in höherer Einheit
vollzieht, deren Eigenart in einer demnächst erscheinenden Studie über
« Das Denken als inneres Sprechen nach Thomas von Aquin »

eingehender untersucht werden soll. Dann dürfte sich uns auch das Wesen

der Sprache, so wie es St. Thomas schaut, klarer vor Augen treten,
weil ja die Betrachtung des äußeren Sprechens nach seiner Ansicht

notwendig durch die Betrachtimg des inneren, « wahren » Wortes

ergänzt und vollendet werden muß.

Divus Thomas. 28


	Das äussere Sprechen und seine Funktionen nach der Lehre des hl. Thomas von Aquin

