Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 16 (1938)

Artikel: Das aussere Sprechen und seine Funktionen nach der Lehre des hl.
Thomas von Aquin

Autor: Warnach, Viktor

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-762330

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762330
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das auflere Sprechen und seine Funktionen
nach der Lehre des hl. Thomas von Aquin’.

Von P. Viktor WARNACH O. S. B., Maria Laach,

Was ist die Sprache ? Diese fir das Denken der Gegenwart. so
vordringliche Frage hatte sich der hl. Thomas von Aquin zwar
nicht ausdriicklich gestellt ; doch beweisen die gelegentlichen, darum
aber nicht minder tiefgriindigen Erdrterungen iiber sprachtheoretische
Probleme, denen wir in seinen Schriften allenthalben begegnen, wie
ernst der Aquinate sich damit beschiftigt hat. Gewil war er kein
« Sprachphilosoph » im modernen Sinne; aber als christlicher und
mittelalterlicher Theologe fiihlte er sich dem Logos zutiefst ver-
pflichtet. Bevor wir nun den Versuch unternehmen, seine Lehre iiber
die Sprache aus den oft zufillig erscheinenden Hinweisen systematisch
aufzubauen, miissen wir einen kurzen Blick auf seine diesbeziigliche
Terminologie werfen, zumal uns gerade bei der Deutung dessen, was
andere vor uns gedacht und gelehrt haben, die von ihnen « gemeinten »
Sachen nicht unmittelbar, sondern nur in ihren wortgebundenen
« Quellen » gegeben sind.

Terminologische Vorbemerkungen. — Der hl. Thomas gebraucht
verschiedene Worte fiir das, was wir im Deutschen unter « Sprache »
verstehen. Bald bezeichnet er es mit «locutio» oder «lingua» bald
mit « sermo » oder «oratio», und zwar meint er mit diesen Ausdriicken
den Phinomenkomplex « Sprache » jeweils unter einem eigentiimlichen
Gesichtspunkt.

Der umfassendste von diesen Ausdriicken ist der Terminus «lingua »,
der in seinem Bedeutungsgehalt unserm Wort «Sprache» am néchsten
kommt. Urspriinglich bedeutet « /ingua » die Zunge als korperliches Organ
des Geschmacksinnes (ex. gr. I q. 75 a. 2 ¢; ib. q. 78 a. 3 ad 3), dann aber
auch das Werkzeug des Sprechens und, davon abgeleitet, das Sprachver-

1 Vorliegende Arbeit ist als Fortsetzung der in dieser Zeitschrift (Bd. XV
[1937] 189-218; 263-290; Bd. XVI [1938] 161-196) erschienenen Aufsitze iiber
« Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin» gedacht, wo zur Hauptsache
die Vorgeschichte der thomistischen Lehre behandelt wurde.



304 Das duBere Sprechen und seine Funktionen

mogen im allgemeinen (IV Sent. d. 25 q. 3 a. 3 ad 4; I-Il q. 48a.4¢c;
II-IT q. 73 a. 2 ad 3). Am héaufigsten jedoch wird dieser Ausdruck im
Sinne von « Sprache » als Gesamtheit oder System der einem bestimmten
Volke eigentiimlichen Sprachformen synonym mit «loquela» und im
Unterschied zu «sermo» (= Mundart) genommen : «loquelae significant
linguas principales; sed sermones significant varietates idiomatum in
eadem lingua » (In Ps. 18, 2 p. 392, ed. Fretté; cf.1q. 39 a. 3 ad 2; II-II
q. 176 a. 1 ad 1 et 2).

Wenn wir indessen den Wortschatz des Aquinaten in seiner Ganz-
heit iiberblicken, so miissen wir feststellen, da der Terminus «lingua »
darin verhiltnismiBig selten vorkommt, und statt seiner der Ausdruck
« Jocutio » bevorzugt wird. Dieses Wort ist, wie seine Endung «-tio»
anzeigt, ein von «loqui» (sprechen) abgeleitetes Verbalsubstantiv und
bezeichnet daher in erster Linie die Handlung des Sprechens, den Sprechakt,
sei es in einem allgemeineren Sinne als das Sprechen schlechthin (I q. 9r
a. 3 ad 3), sei es im engeren Sinne entweder als duBleres, lautliches Sprechen
(locutio exterior, vocalis) oder als inneres, geistiges Sprechen (locutio
interior, intelligibilis, spiritualis, II Sent. d. 11 q. 2 a. 3¢ et ad 1;
Verit. q.9a. 4ad 3; 1 q. 79 a. 10ad 3; ib. q. 107 a. 1 ad 2). Im Zu-
sammenhang damit bedeutet «locutio » manchmal die « Sprache » als das
Vermégen zum Sprechen (In I Polit. lect. 1 p. 98 s., ed. Fretté, cf. Verit,
q. 9 a. 4 ad 15). Sehr oft versteht St. Thomas unter « locutio » das Sprechen
mit Riicksicht auf seinen Darstellungszweck oder als Werkzeug der Mit-
teilung von Gedanken und Gefithlen (Verit. q. 9 a. 4c¢; ib. a. 5c¢;
1I-11 g. 3 a. 1 ¢) 1. So erweist sich unser Terminus als verwandt mit dem
deutschen Wort « Rede », und tatsichlich nimmt ihn Thomas nicht selten
auch fiir das Ergebnis des Sprechens, was wir etwa mit « Ausspruch »
(syn. oratio, enuntiatio; I q. 16 a. 3 ad 3: «sic locutio habet veritatem » ;
cf. C. gent. II, 25; Quodl. IV q. 1 a. 1 ad 2) oder mit « Redewendung »
(syn. dictio, nomen, terminus; I q. 3I a. 4c: «non est extendenda
talis locutio, sed pie exponenda »; ib. q. 39 a. 4 ad 4: «impropria vel
emphatica locutio»; III q. 16 a. 1 c: «figurativa locutio ») wiedergeben.
Gegeniiber den erwihnten Synonyma «oratio», «dictio» usw. bezeichnet
der Ausdruck «locutio » weniger die dullere, grammatische oder stilistische
Form und Gestaltung der Rede, als vielmehr das Ereignis des bedeutung-
tragenden Redens selbst (III q. 6o a. 7 ad 3; cf. I q. 39 a. 4¢;
In De divin. nom. c. 4 lect. 9 p. 388, ed. Mandonnet)®. Zuweilen wird

1 In dieser Weise ist auch das Wort an der Stelle II-1I q. 181 a. 3 ¢ zu
verstehen : « fit enim doctrina per locutionem ; locutio autem est signum audibile
interioris conceptus ». Es bedeutet hier u. E. nicht, wie F. Manthey (Die Sprach-
philosophie des hl. Thomas von Aquin und ihre Anwendung auf Probleme der
Theologie, Paderborn 1937, 63) glaubt, das durch den Sprechakt « hervorgebrachte
Gebilde, die Sprache», sondern diesen Akt selbst, wie er als Vorgang die
Funktion des Bezeichnens erfiilllt und so das Lehren erméglicht.

2 Vgl. M.-D. Chenu O. P., Grammaire et Théologie aux XIIme et XI[Ime
siécles, Archives d’hist. doctr. et littér. du moyen 4ge X-XI (1935-36) 10; 23 f.



nach der Lehre des hl. Thomas von Aquin 395

« locutio » von Thomas als gleichbedeutend mit « sermo » gebraucht (In
De sensu et sensato, lect. 2 n. 31, ed. Pirotta), welcher Ausdruck aber sonst
mehr auf den sozialen Charakter der Sprache hinweist gemiB unserm
Wort « Gesprich » oder « Unterredung » (II-II q. 177 a. 1¢; ib. ad 3 et 4;
ib. q. 178 a. 1¢; In I Polit. lect. 1 p. 98 s.).

Zur Bezeichnung der sprachlichen Vorginge verwendet der Aquinate
vornehmlich das Zeitwort « logui », das intransitiv einfachhin das Ereignis
des Sprechens im Gegensatz zum Schweigen (I q. 77 a. 8 ad 6), transitiv
aber etwas «besprechen » bedeutet (I q. 58 a. 4 ad 3). Das Ergebnis
dieser Vorgidnge heilt « eloquium » oder «loquela » (= sermo significativus,
In De causis, lect. 6 p. 228, ed. Mandonnet; cf. Verit. q. 9 a. 5¢). Mit
dem Zeitwort «loqui» stimmt «dicere » insofern iiberein, als es zundchst
ganz allgemein « sprechen », « sagen » oder « benennen » bedeutet (II Sent.
d. 19 q. 1 expos. textus; I q. 5a. 1¢; IIT q. 39 a. 8 ad 2: «... producere
verbum, quod est dicere, vel loqui»). In seiner weiteren Bedeutung (large)
ist «dicere » mit «intelligere » verwandt (Pot. q. 2 a. 4 ad 8) wie es
iiberhaupt eine innigere Beziehung zum Erkennen als «loqui» enthilt,
die wir spidter noch genauer zu untersuchen haben. Haufig hat das
Zeitwort «dicere » den mehr logischen Sinn des « Aussagens» (= prae-
dicare, Mal. q. 1 a. 2 ad 4; Pot. q. 2a. 2c; ib. q. 9 a. 1¢) . Als Wirkung
des «dicere » kennt der hl. Thomas das « dictum » oder die «dictio » und
vor allem das « verbum » (Quodl. IV q. 4 a. 6 ad 1; I Sent. d. 27 q. 2 a. 2
obj. 3: « verbum est terminus huius actus qui est dicere»). Im Unter-
schied von den beiden eben besprochenen Zeitwortern hat « enuntiare »,
wie schon bei Albertus Magnus 2, einen engeren Bedeutungsumfang, weil
es meist nur das « Aussprechen», die « AuBerung » durch Laute besagt
(In De divin. nom. c. 4 lect. 1 p. 339; II-II q. 161 a. 6 ad 3).

Der wichtigste unter den Termini, die bei Thomas das Ergebnis des
Sprechens bezeichnen, ist der Terminus « verbum ». Abgesehen von seiner
spezifisch grammatischen Bedeutung als « Zeitwort », bezeichnet es jegliches
bedeutsame Sprachgebilde (« vox significativa » im Gegensatz zur « vox»
als bloBer Lautgestalt), das einfache (nomen), wie das zusammengesetzte
(enuntiatio, propositio), insbesondere nach seiner psychologischen Seite,
dergemil es in drei Grundarten eingeteilt wird : 1. das innerlich geistige
Wort (verbum interius mentis seu cordis), 2. das innerlich vorgestellte
Wort (verbum imaginativum) und 3. das &duBere, lauthaft gesprochene
Wort (verbum exterius oris seu voce prolatum) (I Sent. d. 27 q. 2 a. 1¢;
ib. a. 2¢; C. gent. IV, 11; Verit. q. 4 a. 1 ¢; In Periherm. I lect. 1, 9;
ib. lect. 2, 4; I q. 27 a. 1 ¢; ib. q. 34 a. 1 ¢c) 3. Seltener ist mit « verbum »

Schon Boéthius hat die «locutio» (= Aéfic) von der grammatischen «dictio»
(= odoig) geschieden (De interpret. comment. mai. I P. L. 64, 395).

1 Die verschiedenen Arten dieses Aussagens werden bei L. Schiitz (Thomas-
lexikon, Paderborn 18952 224-226) aufgezihlt.

2 U. Ddhnert, Die Erkenntnislehre des Albertus Magnus (Stud. u. Bibliogr.
z. Gegenwartsphilos. 4), Leipzig 1934, 180.

3 Vgl. Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin, Div. Thom. XV

(1937) 192-194.



396 Das duBere Sprechen und seine Funktionen

der « Wortlaut » (= littera) gemeint (Ad Magistr. Gener. q. 51 et 86 ;
I q. 54 a. 4 ad 1). Im Unterschied von « verbum » bedeutet «vocabulum »
das Wort als einzelhaften Bestandteil einer Sprache (I q. 37 a. 1¢),
wihrend « terminus » es als Teil eines Satzes kennzeichnet (I q. 85 a. 6 c).

Die sprachlichen Grundphinomene. — Schon der voraufgehende
knappe Uberblick iiber die linguistische Terminologie bei Thomas
diirfte gezeigt haben, daB seine Sprachlehre neben der grammatisch-
logischen Seite vor allem den Akt des Sprechens (locutio, loqui, dicere etc.)
und dessen Ergebnis, das « verbum », zum Gegenstand hat und somit
einen gewissen dynamischen Charakter aufweist *. Die {ibrigen Phino-
mene, die zum Bedeutungsfeld der Sprache gehéren, treten im Ver-
gleich zu jenen beiden weit zuriick. Beziiglich des Sprachvermdégens
(facultas loquendi, virtus interpretativa, In Periherm. I lect. 6, 8),
um das sich die neuere Physiologie so sehr bemiiht, finden wir in den
Thomasschriften verhiltnismiBig wenige Bemerkungen, da das eigent-
liche (innere) Sprechen als eine Funktion der einen « potentia intellec-
tiva » aufgefaBt wird (I q. 79 a. 10 ad 3). Auch die «lingua» als
System der Sprachformen beriicksichtigt der Aquinate seltener ; nur
gelegentlich, meist aus AnlaBl einer Quelleninterpretation, stellt er
Vergleiche zwischen den verschiedenen Sprachen an, nicht ohne auf
die Kontingenz derselben hinzuweisen (I q. 39 a. 3 ad 2; I-II q. 58
a. 1c; II-II q. 1 a. 6¢c; ib.q. 45 a.2 ad2; ib- q. 51 a. 3¢;
Pot. q. 9 a. 1c et ad 1 et 2; ib. q. 10 a. 1 ad 8), die er nach
Genes. 11, 7 ff. aus dem Abfall der Vilker zum Gotzendienst ableitet
(IT-II q. 176 a. 1 ¢). :

Wenn wir also im folgenden unser Augenmerk hauptsichlich auf
das Sprachgeschehen und das durch es hervorgebrachte Gebilde lenken,
so glauben wir auf diesem Wege auch die Ganzheit des Sprachlichen

1 Es entspricht daher nicht der Ansicht des hl. Thomas, wenn F. Manthey
die Sprachpsychologie, die sich doch recht eigentlich mit dem Sprechakt befaBt,
aus dem Bereich der Sprachphilosophie im engeren Sinne ausgeschlossen wissen
will (a. a. O. 16-20; vgl. auch 21-36) und deshalb den Aquinaten nur « anhangs-
weise » iiber diesen Punkt befragt (ebd. 64-66). Mégen auch grammatische und
sprachlogische Erérterungen in den Schriften des Aquinaten einen breiten Raum
einnehmen, so stellt doch die psychologisch-dynamische Betrachtung einen wesent-
lichen Teil der thomistischen Sprachphilosophie dar, die sich nicht nur mit den
statischen Gebilden, sondern vornehmlich mit den Akten und Funktionen des
Sprechens, bzw. Verstehens beschiftigt. In dieser Hinsicht tritt eine gewisse
Verwandtschaft zwischen Thomas und Wilhelm von Humboldt hervor, der die
Sprache « nicht sowchl wie ein todtes Erzeugtes, sondern weit mehr als eine
Erzeugung » ansieht (Uber die Verschiedenheit des menschlichen Sprachbaues



nach der Lehre des hl. Thomas von Aquin 397

in thomistischer Sicht tiefer erfassen zu koénnen!. Dabei miissen wir
mit der Analyse des &duBeren lautlichen Sprechens beginnen, weil
dieses, wie wir schon frither feststellten 2, auch fiir den hl. Thomas
selbst auf Grund seiner aristotelischen Denkhaltung den Ausgangs-
punkt der Betrachtungen bildete, und wir ihm hierin folgen wollen,
um seine Lehre mdglichst sinngetreu wiederzugeben.

Die Lautgestalt der Sprache. — Im AnschluBl an Aristoteles bestimmt
Thomas das Sprechen als einen vitalen Akt, der in der Hervorbringung
von Lauten besteht : «locutio est opus viventis: fit enim per vocem,
quae est sonus ab ore animalis prolatus, ut dicitur in II De anima
[c.8n.10s8]» (I q. 51 a.30bi. 4; cf. ib. ad 4; I-II q. 93 a. 1 ad 2).
Als Lautgebilde ist die Sprache eine « Art des Tones» (species soni),
also ein akustisches Phinomen und als solches den trennenden Dimen-
sionen des Raumes (I q. 107 a. 4 ¢ et ad 2), wie dem unaufhérlichen
FluB der Zeit (I q. 63 a. 8 ad 1; cf. In Periherm. I lect. 2, 2) unter-
worfen. Daher kann man den Sprachlaut als eine « Bewegungsgestalt »
gleich dem Tone bezeichnen: «sonus autem causatur ex motu, . et
non habet esse fixum et quiescens in subiecto, sed in quadam immu-
tatione consistit» (In II De anima, lect. 16 n. 439, ed. Pirotta;
cf. ib. n. 440-450 ; lect. 18 n. 463). Hieraus erklirt sich die Verdnder-
lichkeit und Fliichtigkeit des sprachlichen Gebildes. Das Wort oder
der Satz ist noch nicht, solange nicht der letzte Laut ausgesprochen
ist ; aber in demselben Augenblick, da dies geschieht, hat das Sprach-
gebilde als Ganzes schon aufgehort zu sein (IIT q. 78 a. 5¢) 3. Diese

und ihren Einflul auf die geistige Entwickelung des Menschengeschlechts [Neu-
ausgabe], Berlin 1836-1935, 39). Bekannt ist Humboldts Ausspruch : die Sprache
ist « kein Werk (Ergon), sondern eine Thitigkeit (Energeia) » (ebd. 41). Freilich
muf betont werden, da Thomas gleicherweise einem einseitigen subjektivistischen
Psychologismus, wie Dynamismus fernsteht.

! Ubrigens wird auch in der heutigen Sprachphilosophie die Zweiheit von
Sprachgeschehen und Sprachgebilde hervorgehoben, obwohl man im allgemeinen
vier Grundphinomene unterscheidet: das Sprachvermégen, das Sprechen, das
Sprachgebilde und die Sprache als Systemganzheit (F. de Saussure, Cours de
Linguistique générale, Paris 1931 3, 25 ff. ; H. Delacroix, Le langage et la pensée,
Paris 193012, 2 f.; J. Stenzel, Philosophie der Sprache, in : Handbuch der Philo-
sophie IV, Miinchen und Berlin 1934, 13; vgl. auch K. Biihler, Sprachtheorie,
Jena 1934, 48-69).

2 In dieser Zeitschrift Bd. XV (1937) 196.

¢ Ahnlichen Gedanken begegnen wir sowohl in der alten als auch in der
modernen Sprachphilosophie. Unter den Alten hat vor allem Augustinus die
Wandelbarkeit der duBeren Sprache betont (z. B. De fide et symb. 3, 3). Von



308 Das auBere Sprechen und seine Funktionen

Kontingenz soll wenigstens teilweise durch die Schrift behoben werden-
deren Notwendigkeit der hl. Thomas zweifach begriindet sieht : « scrip,
tura non solum necessaria est propter absentiam personae quae signi-
ficat vel cui est aliquid significandum, sed etiam propter dilationem
temporis » (II-IT q. 68 a. 2 ad 2)!. Andererseits bietet gerade die
akustische Natur der Lautsprache den Vorteil einer leichten Verbrei-
tung (diffusio) und einer Aufnahme von seiten mehrerer ohne gegen-
seitige Beeintrichtigung (In De divin. nom. c. 5 lect. 3 p. 506).

Das lautliche Sprechen ist aber von allen rein mechanisch hervor-
gebrachten Tonen und Gerduschen durch seinen organischen Charakter
unterschieden, den Thomas dadurch andeutet, daB er es als ein « opus
viventis » bezeichnet. Nur die Lebewesen besitzen eine Stimme : den
Musikinstrumenten, wie der Flote und der Leier, wird eine solche
lediglich « secundum similitudinem » zugeschrieben (In II De anima,
lect. 18 n. 467). Der Sprechakt besteht also wesentlich in einer leben-
digen Zeugung (generatio), an der neben der Zunge namentlich die
Atemorgane (organa respirationis) beteiligt sind (In II De anima,
lect. 18 n. 474). Unter dem genetischen Gesichtspunkt betrachtet,
ist der Vorgang der Lautbildung fiir Thomas «respirati percussio
aeris ad arteriam vocalem, quae quidem percussio fit ab anima »
(ib. n. 476). Mit dieser von Aristoteles iibernommenen Begriffsbestim-
mung sind schon die drei wichtigeren Momente des duBeren Sprech-
aktes angegeben: 1. die Seele als der bewegende Faktor, 2. die
AuBerung (prolatio, expressio) mit Hilfe der Sprachorgane und schlieB-
lich 3. die eingeatmete, bzw. im Rachen gestaute Luft als das
bewegte und ténende Medium (ib. n. 477 s.; II Sent. d. 8 q. 1 a. 4
sol. 5).

Auf Grund ihrer Lautnatur kommen der Sprache auBler den vorhin
besprochenen physikalischen Eigenschaften noch spezifisch phone-
tische zu, von denen der Doctor Angelicus vor allem die Tongliederung
oder « Artikulation », den rhythmischen Takt (modus) und die harmo-
nische Klangeinheit (consonantia sive proportio sonorum) hervorhebt.
Der Sprachlaut ist nimlich keine « quantitas continua », sondern eine
« quantitas discreta» und zwar « propter diversas percussiones aeris
ab anima» (In II De anima, lect. 18 n. 468 ; cf. ib. n. 469). Nichts-

den neueren Sprachforschern sei W. v. Humboldt erwihnt, der einmal sagt:
« Die Sprache . .. ist etwas bestindig und in jedem Augenblick Voriiber-
gehendes» (a. a. O. 41).

1 Niheres bei F. Manthey, Die Sprachphilosophie des hl. Thomas, 66.



nach der Lehre des hl. Thomas von Aquin 399

destoweniger stellt er eine organische Ganzheit dar, die gerade durch
die Klangharmonie und das « Melos » in Erscheinung tritt (l. c. n. 468 ;
In V Metaphys. lect. 4 n. 799, ed. Cathala; cf. In Periherm. I lect. 2, 4 ;
ib. lect. 6, 8) 1. Daher unterscheidet Thomas scharf zwischen dem
artikulierten (vox litterata et articulata) und dem nichtartikulierten
(tierischen) Laut (Pot. q. 6 a. 5 ad 3), wihrend er die menschliche
Sprache vom Gesang hauptsidchlich wegen ihrer verschiedenartigen
Wirkung auf den Horer abgrenzt (II-II q. 91 a. 2 c et ad 1; 3 et 5).

Uberhaupt betrachtet der Aquinate das Sprachgeschehen nicht
einseitig vom Sprechenden allein aus; vielmehr bezieht er auch den
Horer in sein Blickfeld ein, weil ja auf ihn der Sprachlaut als akustisches
Phidnomen von Natur aus hingeordnet ist (In De divin. nom. c. 4
lect. 9 p. 389: «[vocibus] utimur ... propter auditum»; cf. ib. c. 8
lect. 1 p. 544; Verit. q. 9 a. 7 ad 4; II-Il q. 174 a. 1 ad 3;
ib. q. 181 a. 3¢) 2 Uber die Physiologie des Horens handelt Thomas
eingehend anldBlich der Auslegung aristotelischer Schriften (cf. ex. gr.
In II De anima, lect. 16 n. 441 ; ib. lect. 17 n. 451-465). Auch hier
trennt er sorgsam drei Momente : 1. die Vermittlung des Sprachlautes
an den Horer durch die duBere Luft (exterior aer), 2. den Eindruck
(impressio, immutatio), den der Sprachlaut im Gehérsorgan hervor-
ruft, und 3. den eigentlichen Akt des Hérens, der in der Aufnahme
(receptio) dieses Eindrucks durch die Seele besteht.

Demnach ist das Sprechen ein komplexes Phdnomen, an dem
wir eine psychische, eine physiologische und eine physikalisch-phone-

! Der Ganzheitscharakter der Sprache wird heute, abgesehen von den Ver-
tretern der « Gestaltpsychologie » (M. Wertheimer, W. Kohler, R. Matthaei), von
den meisten Sprachforschern anerkannt. Unter ihnen seien genannt : W. Porzig
(Sprachform und Bedeutung, Indogerm. Jahrb. XII [1928] 12 f.), H. Delacroix
(a. a. O. 13), G. Ipsen (Sprachphilospohie der Gegenwart [Philosoph. Forschungs-
ber. 6], Berlin 1930, 12 f.) und J. Stenzel (a. a. O. 18 ff.). Vor allem durch die
Einfithrung des Begriffes « Phonem » (= letzte organische und zugleich seman-
tische Lauteinheit) sollte das ganzheitliche Moment in der Sprache sichergestellt
werden (N. Trubetzkoy, La Phonologie actuelle, Journal de Psychologie XXX
[1033] 232; E. Sapir, La réalité psychologique des phonémes, Journal de
Psychologie XXX [1933] 247; K. Biihler, Sprachtheorie, 20; 44 f.; 273-289;
A. Gemelli O. F. M., Osservazioni sul fonema dal punto di vista della Psicologia,
Roma 1937, 13 ff.; 22-27; ders., Observations sur le phoné¢me au point de vue
de la Psychologie, Acta Psychologica IV [1938] 83-112).

2 Auch hierin wird die Ansicht des Aquinaten durch die moderne Forschung
bestitigt (vgl. bes. G. Bally, Psychol. Phinomene im Bedeutungswandel, Bern
1924, 8-10 ; O. Jespersen, The Philosophy of Grammar, London-New York 1924, 17 ;
H. .Delacroix, Le langage et la pensée, 149 f.).



400 Das duBere Sprechen und seine Funktionen

tische Seite zu unterscheiden haben. Die Hauptmomente, die das
duBere Sprachereignis konstituieren !, kann man in ihrer gegenseitigen
Zuordnung durch folgendes Schema kenntlich machen :

psychologisch:  das Hervorgehen aus der die Aufnahme in die
Seele des Sprechenden Seele des Horenden
\ 0
physiologisch:  die AuBerung mittels der der Eindruck im
Sprachorgane Gehorsorgan
\ A
) /
phonetisch : der artikulierte, durch die Luft

iibermittelte Sprachlaut.

Nachdem wir die phonetische Seite des Sprachgeschehens im
Sinne des hl. Thomas kurz beschrieben haben, miissen wir nunmehr
den physiologischen Akten unsere Aufmerksamkeit widmen, weil
besonders an ihnen die sprachlichen Funktionen sichtbar werden,
durch deren Betrachtung wir tiefer in das Wesen der Sprache ein-
gefiihrt zu werden hoffen gemill dem thomistischen Grundsatz : « deno-
minatio rei maxime debet fieri a perfectione et a fine» (I q. 33 a. 2
ad 2; cf. C. gent. IV, 74). Wir werden hier den Aquinaten zunichst
auf die mit der Lautnatur verkniipften « Funktionen »? oder « Werk-
ziele » (finis operis seu operationis) und dann auf den intendierten
Zweck oder auf das « Motiv» (finis operantis seu intentionis) des
Sprechens hin befragen, um so allmihlich weiter in den psycholo-
gischen Bereich der Sprache vorzudringen.

Die Sprache als Ausdruck. — In ihrer lautlichen Erscheinung
dient die Sprache zuvorderst dem Ausdruck (expressio) einer seelischen
Innerlichkeit, wie auch der Tierlaut vornehmlich diese Funktion erfiillt :
« vox animalis inquantum huiusmodi naturaliter significat * interiorem

1 Eine im Wesentlichen iibereinstimmende Aufgliederung des Sprechaktes
bringt O. Jespersen, Linguistica, Kopenhagen und London 1933, 137.

2 Dieser Ausdruck begegnet uns schon bei Gilbert de la Porrée, De sex princ.
(P.L. 188, 1261).

3 Das Zeitwort «significare» wird an dieser Stelle im weiteren Sinne von
« darstellen » (repraesentare) genommen, gleichwie auch « exprimere » nach dem
Sprachgebrauch der damaligen Grammatiker (Alexander von Villedieu, Goswin
von Marbaix u. a.) oft nichts anderes als sprachlich « darstellen » heilt (vgl.



nach der Lehre des hl. Thomas von Aquin 401

animalis passionem, sicut latratus canum significat iram ipsorum »
(In De sensu et sensato, lect. 2 n. 30; cf. Pot. q. 7 a. 6 ¢). Dieses
Moment gehort zum Wesen des Lautes, weil er von der Seele des
Sprechenden als seiner Hauptursache spontan hervorgebracht wird :
«id cui principaliter attribuitur causa generationis vocis, est anima »
(In IT De anima, lect. 18 n. 477) und deshalb einen lebendigen Aus-
fluB des inneren Menschen darstellt. Damit wird das Sprechen als
« verbum exterius expressum» (Verit. q. 4 a. 1¢; cf. C. gent. IV, 13)
in die Zahl der natiirlichen Ausdrucksphdnomene eingereiht. Es gehort
zu den «motus exteriores», die, wie das Lachen, der Gang und die
Korperhaltung « quaedam signa interioris dispositionis » sind (II-II
q. 168 a. 1 ad 1; cf. ib. q. 83 a. 12¢; ib. q. 160 a. 2 ad 1; ib. q. 161
a. 6¢). Ja, es nimmt unter den verschiedenen Ausdrucksbewegungen

C. Thurot, Extraits et Notices, Paris 1868, 129 f.; 271; 296 f.). Obwohl auch
Thomas selbst Ausdruck und Zeichen terminologisch nicht immer genau trennt,
so scheidet er doch beide Phinomene wenigstens sachlich scharf voneinander,
was aus den folgenden Untersuchungen iiber seine Ansichten zur Geniige hervor-
gehen diirfte. Wie die zahlreichen Zitate an den einschligigen Stellen anzeigen,
folgt er in seiner Ausdruckslehre — soweit man davon bei einem «objektiv »
eingestellten Scholastiker sprechen darf — den Spuren eines Ambrosius, Augustinus
und Anselm von Canterbury, schreibt aber dem Ausdrucksbegriff nicht jene meta-
physische Geltung zu, die ihm z. B. sein Zeitgenosse Bonaventura verlichen hat
(vgl. hierzu unsere Darlegungen in dieser Zeitschrift Bd. XV [1937] 274 {. ; Bd. XVI
[1938] 170 ; 185-187). Andererseits antizipieren die Ausfilhrungen des Aquinaten
bis zu einem gewissen Grade die Analysen der sprachlichen « Ausdrucksbewegungen »
bei W. Wundt (Vélkerpsychologie I, 1, Leipzig 1911 3, 43 f. ; 258-273) ; M. Scheler
(Vom Umsturz der Werte I, Leipzig 1923 %, 144 ff. ; 278 £.) ; L. Klages (Ausdrucks-
bewegung und Gestaltungskraft, Leipzig 19233 u. 4, bes. 93 ff.; 180-183 ; ders.,
Der Geist als Widersacher der Seele, Leipzig 1929-1933, 299 ff. ; 434 . ; 1039-1041 ;
1461 f.; vgl. auch J. Frobes S. J., Lehrbuch der experimentellen Psychologie,
Freiburg 19293, 350-356; J. Stenzel, Philosophie der Sprache, 21-23; 28-32;
K. Biihler, Ausdruckstheorie, Jena 1933, 156 f.; 177-179; R. Scherer, Das
Symbolische, Philos. Jahrb. XLVIII [1935] 256 f.). Allerdings ist die Unter-
scheidung zwischen Ausdruck und Zeichen auch gegenwirtig noch nicht allgemein
anerkannt worden, vornehmlich von seiten der Idealisten, die beide Phinomene
verquicken, um die Subjektivitit der Zeichen herauszustellen (z. B. L. Noiré,
Logos, Leipzig 1885, 28 f. ; H. Freyer, Theorie des objektiven Geistes, Halle 1923,
14 ; 30; 40 f. ; E. Cassirer, Philosophie der symbolischen Formen III, Berlin 1929,
53 ff.; 68 ff.). So subsumiert auch E. Husserl (Logische Untersuchungen, Halle
1928 4, 32 ff.) das Ausdrucksphinomen unter dem Zeichenbegriff. In dhnlicher
Weise sieht K. Biihler (Sprachtheorie, 28 ; 35 f.; vgl. 32; 150; 352) im Zeichen-
begriff den Oberbegriff fiir die Phinomene « Ausdruck» «Darstellung» und
« Appell ». Hingegen miiBte man nach Thomas den Begriff « Darstellung » (reprae-
sentatio) als Genus von «Ausdruck» (= Selbstdarstellung) und « Zeichen »
(= Fremddarstellung) auffassen, was m. E. auch phanomenologisch besser
begriindet werden kann. '



402 Das duBere Sprechen und seine Funktionen

eine bevorzugte Stellung ein, da die Zunge mit den Augen und dem
Gesicht zu jenen Gliedern des Koérpers zu zihlen ist, «in quibus ex-
pressius relucet vestigium cordis» (I-II q. 48 a. 4 c). Wenn St. Thomas
sagt : « voces enim non proferuntur, nisi ad exprimendum interiores
animae passiones» (In Periherm. I lect. 2, g); so meint er zwar mit
« passiones » vor allem die geistigen Inhalte (conceptiones, ib.), zumal
ihm die Worte als «signa maxime expressa intelligibilis veritatis»
gelten (II-IT q. 174 a. 3c; cf. III q. 60 a. 6 ¢). Jedoch schreibt er
dem Sprechen auch die Aufgabe des emotionalen Gefiihlsausdruckes
zu (In Periherm. I lect. 1, 3 ; ib. lect. 2, 5 s. ; In I Polit. lect. 1 p. 98 s. ;
II-IT q. 72 a. 2 ¢; ib. q. 76 a. I c: «expressio quaedam affectus
desiderantis »), wie er die Fihigkeit zum Ausdruck (virtus exprimendi)
iiberhaupt als «lingua» bezeichnet (II Sent. d. 11 q. 2 a. 3c;
Verit. q. 9 a. 4 ad 12).

Als Ausdrucksphinomen schlieBt das lauthafte Sprechen den
Hervorgang (prolatio, emanatio) einer verborgenen Innerlichkeit in
die duBere sinnfillige Erscheinung ein (In Periherm. 1 lect. 2, 4;
Verit. q. 4 a. 1 ¢; In De divin. nom. c. 4 lect. 1 p. 339), mit der eine
aktive Gestaltung (formatio) von innen her verbunden ist (IT Sent. d. 3
q- I a. 6 ¢; In Periherm. I lect. 2, 8: « voces autem naturaliter for-
mantur » ; ib. lect. 6, 8). Hierdurch unterscheidet sich die « ex-pressio »
von der «im-pressio», weil diese wesensgemil ein Erleiden, die Auf-
nahme einer Form von auBen her besagt, wenn z. B. dem Wachs
die Form des Siegels eingedriickt wird (I q. 44 a. 4¢; ib. q. 105 a. 2¢;
ib. q. 115 a. 4c¢). Dennoch besteht zwischen beiden Phinomenen
nicht selten ein kausaler Zusammenhang, insofern als der Vorgang
des Ausdriickens hiufig einen Eindruck oder eine « passio» zur Vor-
aussetzung hat, die ja immer eine koérperliche Verinderung mit sich
bringt (I-IT q. 22 a. 1¢; ib. a. 3¢; ib. q. 37 a. 4¢). Insbesondere
geht die lautliche AuBerung oft auf eine innere Gefiihlserregung
(affectio) oder Gemiitsbewegung (passio) als ihre eigentliche Antriebs-
kraft zuriick (II-IT q. 83 a. 12 ¢ : « adiungitur vocalis oratio ex quadam
redundantia ab anima in corpus ex vehementi affectione »; In Peri-
herm. I lect. 2, 6: «ex aliqua animae passione provenit, puta ex
amore vel odio, ut homo interiorem conceptum per vocem alteri
significare velit »). Wird aber die Leidenschaft iibergroB, dann wird
das Sprechen zum Schrei (clamor = «inordinata et confusa locutio »,
II-IT ¢g. 158 a. 7c), oder die innere Spannung hemmt die Stimme,
macht sogar bisweilen jede LautduBerung unmdglich (I-1I q. 48 a. 4 ¢ :



nach der Lehre des hl. Thomas von Aquin 403

ib. ad 1 et 3). Andererseits erweist sich die Sprache gerade durch
dieses Verwurzeltsein im Gefiihl als eine sponfane, d. h. vom bewuBten
Willen nicht bestimmte Lebensduflerung (operatio animalis, In II
De anima, lect. 18 n. 477), als eine Art organischer Zeugung (III Sent.
d. 8 q. 1 a. 1 ad 6: «secundum autem quod [verbum] extra pronun-
tiatur, potest dici per similitudinem nasci»; cf. Pot. q. 9 a. g¢), in
der sich vor allem eine seelische Spannung entlidt (prorumpit,
I[II q. 42 a. 7¢; 11I-II1 q. 83 a. 12¢c; ib. q. 158 a. 5¢ et ad 2;
ib. a. 7c et ad 1; Mal. q. 15 a. 5¢).

Wegen dieses spontanen Charakters liegt zwischen dem laut-
lichen Ausdruck und der darin ausgedriickten Innerlichkeit ein natiir-
licher Zusammenhang vor (In Periherm. I lect. 1, 3; ib. lect. 2, 5 ss.),
den man niherhin als eine allerdings akzidentelle Einformung des
seelischen Gehaltes in die leibliche Erscheinung bezeichnen kann.
Beruht doch die sprachliche AuBerung, wie die vorhin zitierte Stelle
II-II q. 83 a. 12 ¢ zeigt, auf einem « UberflieBen von der Seele in den
Leib ». Das Seelische «erscheint » gewissermaBen selbst im leibhaften
Ausdruck, den es gestaltet. Dieser Tatbestand ergibt sich aus der
innigen Vereinigung von Leib und Seele, an der Thomas gegeniiber
den Platonikern und Averroisten mit aller Entschiedenheit festhilt,
und in der er die Moglichkeit lauthaften Sprechens iiberhaupt erst
begriindet sieht (II Sent. d. 3 q. T a. 6¢; I q. 5T a. 3¢ et ad 4).
Wie die Seele den Leib substantiell informiert, so verleiht diesem
auch das seelische Erlebnis eine bestimmte Gestalt, in der sich zu-
gleich die individuelle Eigenart oder der « Charakter » (indoles mentis)
des inneren Menschen ausprigt!. Infolgedessen ist auch dem Sprach-
laut eine gewisse « physiognomische » Ahnlichkeit (similitudo) eigen, die

1 Vgl. M. Thiel O.S.B., Uber Wesen, Bestimmbarkeit und Ausbildung
des Charakters, Divus Thomas (Freib.) VIII (1930) 419. Zu beachten ist freilich,
daB die Individualitit der Seele selbst wieder — in ordine causae materialis
(dispositio) — vom Leib, dessen Wesensform sie ist, abhingt (I q.85 a.7 ¢; cf. II-1I
q. 168 a. 1 ad 2), und daB somit eine eigentiimliche Wechselwirkung zwischen
diesen beiden Wesensteilen des Menschen obwaltet (vgl. hierzu M. Thiel, Die
thomistische Philosophie und die Erkennbarkeit des Einzelmenschen, ebd. VI
[1928] 185 ff.; A. Usenicnik, Das UnbewuBte bei Thomas von Aquin, in:
Philosophia Perennis [Festg. J. Geyser], Regensburg 1930, 181-192; H. Meyer,
Thomas von Aquin, Bonn 1938, 201-203; 231 f). Unter den Modernen faBt
z. B. auch L. Klages im Gegensatz zum psycho-physischen Parallelismus den
Leib als die « Erscheinung der Seele » auf (Ausdrucksbewegung und Gestaltungs-
kraft, 16). Freilich ist Klages’ materialistisch-vitalistische Grundhaltung mit
dem thomistischen Denken unvereinbar.

Divus Thomas. 27



404 Das duBere Sprechen und seine Funktionen

in der realen Ursprungsbeziehung zum Sprechenden wurzelt (Pot. q. 8
a. I ¢ et ad 3 et 11) und sich namentlich in der Klangfarbe oder in der
Sprachmelodie kundgibt. Sie geht weit iiber die allgemeine Ahnlich-
keit hinaus, die nach dem scholastischen Axiom: « omne agens agit
sibi simile » jeder Handlung in bezug auf das handelnde Subjekt zu-
kommt (Verit. q. 2 a. 3¢; II-II q. 111 a, 2 ad 1; ib. q. 145 a. 1 ¢).
Niherhin wird sie von Thomas als « indicium » oder « vestigium cordis »
bezeichnet (Mal. q. 16 a. 8c et ad 14; I-II q. 48 a. 4c; cf. II-II
q. 168 a. 1 ad 1; Ad Mag. ord. a. 37 s.).

Im spontanen Sprachausdruck offenbart sich also das an sich
verborgene innerseelische Leben des Menschen mit einer gewissen
Unmittelbarkeit, und zwar gehoért diese Funktion zum Wesen des
Wortes : « verbum enim non solum importat rationem originis et imita-
tionis, sed etiam manifestationis » (Verit. q. 4 a. 4 ad 6; cf. ib. a. 1
ad 5 et 6; a. 3c¢; In De divin. nom. c. 4 lect. T p. 339; c. 13 lect. 3
p- 649; 1 q. 34 a. 3c et ad 5). Wenngleich das Sprechen nach Thomas
hauptsichlich der Offenbarung des Intellekts dient (Verit. q. 19 a. 1¢;
Quodl. IV q. 4 a. 6 ad 1; I q. 107 a. 1¢), so gibt es doch, wie wir
sahen, als emotionaler Ausdruck auch das Gefithl kund. Somit hat
das Sprechen zunichst einen subjektiven Sinn. Es bringt stets neben
der inneren Entspannung irgendwie eine Selbstoffenbarung oder « refle-
xive Darstellung » der sprechenden Person mit sich (Verit. q. 4 a. 4
ad 7; Pot. q. 0 a. 4 ad 4; 1 q. 34 a. 2 ad 5; ib. a. 3 ad 4). Die
mit dem Ausdrucksphinomen verbundene « Objektivisierung » des see-
lischen Inhaltes erwihnt der Aquinate im Zusammenhang mit der
duBeren Sprache nicht eigens; doch beschiftigt ihn diese Funktion
bei der psychologischen Betrachtung des inneren Sprechens, die uns
auch iiber die Eigenart der thomistischen Lehre von der «expressio »
niheren Aufschlul geben soll.

Neben der besprochenen reflexiven Beziehung auf den Sprecher
schreibt St. Thomas der Lautsprache auch eine auf den Hérer hin-
weisende Aufgabe zu. Gerade als lautlicher Ausdruck vermag die
Sprache eine anregende Wirkung (excitare) auf das Gefiihl der anderen
auszuiiben (II-II q. 83 a. 12c et ad 2; cf. Mal. q. 3 a. 3¢ «inclinare
voluntatem » ; ib. ad 2 : «inspirare affectum ») und sie zu bestimmten
Handlungen herauszufordern (provocare, II-IT q. g1 a. 1¢c et ad 1;
ib. a. 2¢). Wihrend nun der Gesang vornehmlich ein Ergétzen oder
Lustgefiihl (delectatio) auslost, ruft das lehrhafte Wort zur Betrachtung
(consideratio) auf (ib. ad 5), weshalb Thomas seiner intellektualistischen



nach der Lehre des hl. Thomas von Aquin 405

Einstellung entsprechend letzterem den Vorzug gibt (ib. ad 3 ; cf. ib.
qQ. 177 a. 1¢).

Eine weitere Beziehung auf den Horer besitzt der Sprachausdruck
dadurch, daB er auf Grund seiner Offenbarungsfunktion wenigstens
der Moglichkeit nach ein Zeichen ist, das von anderen auf jenes
innerseelische Ereignis hin gedeutet werden kann, welchem der Ausdruck
seine Entstehung verdankt!. Freilich kann man hier, soweit es sich
um einen echten Ausdruck handelt, nicht von einem absichtlich gesetz-
ten Zeichen, sondern nur von einem natiirlichen Anzeichen (indicium,
signum naturale) sprechen, wie z. B. beim unwillkiirlich ausgestoBenen
Schmerzensschrei (In Periherm. I lect. 2, 5; cf. ib. lect. 1, 3). Damit
haben wir die andere Grundfunktion des Sprechens, ndmlich die
Zeichenfunktion, beriihrt, die bei Thomas gegeniiber der Ausdrucks-
funktion eine weit entscheidendere Rolle spielt.

Die Sprache als Zeichen. — Der Doctor Angelicus betrachtet das
Sprechen nicht bloB als einen spontanen AusfluB aus der Seele, der
allein den subjektiven Sinn der Entspannung oder Selbstdarstellung
hitte, sondern in erster Linie als einen «actus humanus», niherhin
als einen «actus a voluntate imperatus et mediante alia potentia
exercitus », der auf einen bestimmten Zweck bewuBt hingeordnet ist
(I-IT q. 6 a. 4¢; ib. q. 71 a. 6 ¢). Erst dann darf man von « Sprache »
im eigentlichen Sinne reden, wenn eine Zielsetzung vorliegt ; der vor-
bewuBte Ausbruch in Worte aus leidenschaftlicher Erregung verdient
an sich diese Benennung nicht (II-II q. 13 a. 2 ad 3).

Worin besteht nun der Zweck der Sprache ? Der hl. Thomas
liBt uns nicht im Zweifel, wie er diese Frage beantwortet wissen will.
Fiir ihn kann der eigentliche Sprachzweck weder in der Befreiung
von seelischer Spannung noch in der Kundgabe des Inneren beschlossen
sein, sondern erst in der Mifteilung (communicatio) eines gegenstdnd-
lichen (objektiven) Inhalts an andere: «lingua per locutionem est
communicativa ad alterum» (III q. 72 a. 2 ad 1; cf. I q. 107 a. 2¢;;
a. 3¢; ib. q. 109 a. 3 ¢), was auch von der Engelsprache gilt (II Sent.
d. 11 q. 2 a. 3 ad 3) 2 Mit dieser Bestimmung will Thomas die anderen

1 DaB der Ausdruck gedeutet werden kann, ja auf die Deutung durch einen
anderen wenigstens angelegt ist, haben neuerdings L. Klages (Ausdrucksbewegung
und Gestaltungskraft, 11-17) und K. Biihler (Ausdruckstheorie, 88) wieder betont.

? In den letzten Jahrzehnten ist gerade an der Frage nach dem Sprachzweck
der Gegensatz zwischen der idealistischen und der mehr realistischen Sprach-
auffassung offenbar geworden. Wihrend erstere, zu denen u. a. B. Croce (Estetica



406 Das duBere Sprechen und seine Funktionen

Motive, vor allem im Hinblick auf die jeweilige « Situation », keines-
wegs ausschlieBen. Jedoch erachtet er sie im Vergleich zum Mitteilungs-
zweck als untergeordnet, weil dieser allein dem Wesen der Sprache
entspricht, die naturgemdB auf die Gemeinschaft ausgerichtet ist
(Verit. q. 9 a. 4¢; I q. 107 a. 1¢). Besteht doch das Sprechen, wie
uns schon die Analyse seiner Lautgestalt gezeigt hat, wesentlich in
einem Vorgang, der sich zwischen mehreren abspielt, da ja der Laut
von Natur aus auf einen Horenden hingeordnet ist. Der Sprachlaut
aber will von dem anderen nicht nur gehoért, sondern auch verstanden
werden ; er will an ihm einen Zweck, eine Sinmnfunktion erfiillen.
Andererseits sieht der hl. Thomas in Anlehnung an den Stagyriten
gerade in dem Angewiesensein der Menschen aufeinander, letztlich in
der sozialen Natur derselben, die Notwendigkeit sprachlicher Ver-
stindigung begriindet :

«Si quidem homo esset naturaliter animal solitarium, sufficerent
sibi animae passiones, quibus ipsis rebus conformaretur, ut earum notitiam
in se haberet ; sed quia homo est animal naturaliter politicum et sociale,
necesse fuit quod conceptiones unius hominis innotescerent aliis, quod
fit per vocem ; et ideo necesse fuit esse voces significativas, ad hoc quod
homines ad invicem conviverent. Unde illi, qui sunt diversarum linguarum,
non possunt bene convivere ad invicem » (In Periherm. I lect. 2, 2; cf.
C. gent. IV, 21; In I Polit. ¢. 1 lect. 1 p. 98 s.) L.

come scienza dell’ espressione e Linguistica generale, Bari 1922 8, 155 f. ; vgl. ebd.
I1; 14 ; 164 ff.), K. Vossler (Sprache als Schopfung und als Entwicklung, Heidel-
berg 1905, 18 f.) und E. Cassirver (Philos. d. symbol. Formen I, Berlin 1923, 18 ; 48)
gehoren, das Streben nach Ausdruck der subjektiven Innerlichkeit als das Grund-
motiv des Sprechens ansehen, haben andere nicht minder bedeutende Sprach-
forscher, wie G. v. d. Gabelentz (Die Sprachwissenschaft, Leipzig 1891, 342 ; 431),
O. Dittrich (Die Sprache als psycho-physiologische Funktion, in: E. Frdschels,
Psychologie der Sprache, Leipzig und Wien 1925, 154 f.), J. Vendryes (Le langage,
Paris 1921, 8 f.), H. Delacroix (Le langage et la pensée, go) und K. Biihler
(Sprachtheorie, 24 f.) das Mitteilungsbediirfnis in den Vordergrund gestellt.

1 H. Meyer gibt den Gedanken des Aquinaten folgendermafBen wieder :
« Ein untriiglicher Kiinder der Sozialnatur ist die Sprache, die ihrem Wesen nach
das auf andere hingeordnete Verstindigungsmittel darstellt, die Vermittlerin
seelisch-geistigen Zusammenhangs bedeutet und zugleich als das stirkste gemein-
schaftsbildende Element wirkt» (Thomas von Aquin, 474 ; vgl. ebd. 472-475;
auch F. Manthey, Die Sprachphilosophie des hl. Thomas von Aquin, 60 f.). Mit
dieser sozialen Sprachauffassung, die iibrigens auch Platon eigen war (vgl. J. Stenzel,
Platon der Erzieher, Leipzig 1928, 283), diirfte Thomas die Zustimmung der
meisten modernen Linguisten finden, um nur W. v. Humboldt (Verschiedenheit
des menschlichen Sprachbaues, 29; 45 f.; 53 f.), H. Delacroix (a. a. O. 63-77),
G. Ipsen (Sprachphilos. 28) und K. Biihler (Sprachtheorie, 36 ; 38; 48 ; 68; 232)

Zu nennen.



nach der Lehre des hl. Thomas von Aquin 407

Indessen kann die Mitteilung zwischen den Menschen wegen der
korperlichen Trennung (« propter obstaculum corporis ») nicht unmittel-
bar bewerkstelligt werden, sondern ist an sinnliche Zeichen gebunden,
als welche sich vor allem die Sprachlaute darbieten (II Sent. d. 1x
q.2a. 3cetad 1; Verit. q. g a. 4¢c; I q. 107 a. T ad 1 et ad 2).
Schon als Ausdrucksphinomen ist die Sprache der Anlage nach ein
Zeichen ; aber auf Grund der Mitteilungsfunktion tritt ihre Zeichen-
natur stirker zutage, was bei Thomas durch die Wendung «alicui
aliquid exprimere » angedeutet wird (I q. 66 a. 1 ad 1; II-II q. 91
a. 1¢). Das Sprechen ist nicht nur eine spontane AuBerung des
inneren Erlebens, sondern zur Hauptsache ein bewuBter Akt der
Zeichensetzung, womit gerade sein infellektueller Charakter verbunden
ist, durch den es sich als ein «opus proprium rationis» erweist
(I q. 91 a. 3 ad 3 ; cf. In Boéth. De Trinit. q. 5 a. 1 ad 3) und von den
tierischen Lautbildungen unterscheidet (In Periherm. I lect. 1, 3;
In I Polit. lect. 1 p. 98; cf. II-II q. 110 a. 1¢; ib. q. 165 a. 2 ad 4) 1.

Der phianomenologische Aufbau des Sprachzeichens. — Wie jedes
Zeichen ist das Sprachgebilde vornehmlich ein Erkenntnismittel fiir
andere : « [verba] sunt signa repraesentantia aliquid in notitiam aliorum »
(II-IT q. 72 a. 1 ad 1) 2. Mit dieser Definition, die man gleichsam als
eine « phinomenologische Leistungsbestimmung » (H. J. Junker) be-
trachten kann, hat der hl. Thomas alle Momente angegeben, die zum
Wesensaufbau des Sprachzeichens gehoéren, nimlich 1. den bezeichnen-
den Gegenstand oder den Triger der Zeichenfunktion (signum materia-
liter sumptum), 2. die Darstellung als Aufgabe des Zeichens (repraesen-
tatio), 3. den dargestellten Inhalt oder die «Bedeutung» («aliquid »
= significatio) und schlieBlich 4. den Zweck : die Vermittlung von
Erkenntnis an andere (in notitiam aliorum).

Wenn wir nun die Natur des sprachlichen Zeichens tiefer erfassen
wollen, miissen wir von der zuletzt angefiihrten Zweckbestimmung
ausgehen, weil der «finis» das Erste «in intentione» ist (I-II q. 20
a. I ad 2). Das Zeichen soll zur Erkenninis der bezeichneten Sache

1 Vgl. F. Manthey, Die Sprachphilosophie des hl. Thomas, 61 f.; 89.

? Vgl. hierzu die Schuldefinition des Zeichens: « Signum est id, quod
potentiae cognoscitivae repraesentat aliquid aliud a se, tamquam vices eius gerens »
(J. Gredt, Elementa philosophiae aristotelico-thomisticae, Freiburg 19377, n. 9).
Eine eingehende Analyse des Zeichenbegriffes im thomistischen Sinne bietet
Johannes a S. Thoma (Logica, pars II q. 21, ed. Reiser p. 647-692). Ahnliche
Gedanken entwickelt in neuester Zeit K. Biihler (Sprachtheorie, 33-48 ; bes. 40-42).



408 Das duBere Sprechen und seine Funktionen

filhren (IV Sent. d. r q. 1 a. 2 sol. 2), da es ja zur Hauptsache der
Mitteilung dient, die notwendig ein Erkennen (apprehensio) einschlieBt,
auch wenn sie ein gefithlsmiBiges Erlebnis zum Inhalt hat (II-II q. 83
a. 12 ¢). Soll aber das Zeichen nicht iiberfliissig sein, so kann es sich
hier nur um die Erkenntnis einer unbekannten oder verborgenen Sache
handeln, wihrend der bezeichnende Gegenstand selbst bekannt sein
muB (IV Sent. d. 1 q. 1 a. 1 sol. T ad 5: «signum, quantum est in se,
importat aliquid manifestum quoad nos, quo manuducimur in cogni-
tionem alicuius occulti»; III q. 60 a. 2c: «signa proprie dantur
hominibus, quorum est per nota ad ignota pervenire »).

Da aber jedes menschliche Erkennen naturgemif mit den Sinnen
anhebt, muBl der Trdger der Zeichenfunktion ein sinnlich wahrnehm-
barer Gegenstand sein, wie der Aquinate unter Berufung auf den
hl. Augustinus darlegt :

« Quia omnis nostra cognitio a sensu oritur ... inde est quod primo
et principaliter dicuntur signa, quae sensibus offeruntur, sicut Augustinus
dicit in II De Doctr. Christ., ubi dicit, quod ‘signum est quod praeter
speciem, quam ingerit sensibus, facit aliquid aliud in cognitionem venire’ »
(III q. 60 a. 4 ad 1; cf. IV Sent. d. 1 q. 1 a. 1 sol. 2; Verit. q. 9a. 4¢;
II-II q. 84 a. 2c et ad 2; ib. q. 85 a. 1¢).

Infolgedessen ist auch das Sprachzeichen etwas Sinnliches, nimlich
ein horbarer Laut, der die « materia » der Sprache bildet (In Periherm. I
lect. 2, 4; cf. ib. lect. 4, 5).

Der sinnliche Laut kann jedoch nur dann zur Erfassung einer
unbekannten und damit — wenigstens intentionaliter — abwesenden
Sache fithren, wenn er diese dem Erkennenden irgendwie «darstellt »
oder «vergegenwidrtigt» (re — praesentare)®: «locutio igitur proprie est
qua aliquis ducitur in cognitionem ignorati, per hoc quod fit ei praesens
quod alias erat sibi absens; sicut apud nos patet dum unus refert
alteri aliquid quod ille non vidit, et sic facit ei quodammodo praesen-
tiam per loquelam» (Verit. q. 9 a. 5¢)® Obgleich die sprachliche

1 Wir nehmen hier das Wort « repraesentatio » nicht in dem eingeschrinkten
Sinne, den es bei Thomas besitzt, wenn er etwa folgende Definition aufstellt :
« repraesentare aliquid est similitudinem eius continere » (Verit. q. 7 a. 5 ad 2),
sondern in dem weiteren Sinne, der keinerlei Ahnlichkeit zwischen der dar-
stellenden und dargestellten Sache einschlieBt (I q. 45 a. 7¢; II-II 173 a. 2¢;
In De divin. nom. c¢. 4 lect. 9 p. 390; c. 9 lect. 4 p. 581).

2 Die Darstellungsfunktion ist in Anniherung an die Scholastik wieder
von K. Biihler herausgearbeitet worden (Uber den Begriff der sprachlichen Dar-
stellung, Psychologische Forschung III [1918] 282-294; Sprachtheorie, 29 f.),



nach der Lehre des hl. Thomas von Aquin 409

Darstellung auch als Zeichen einem natiirlichen Trieb im Menschen
entspringt (I q. 1 a. 9 ad 1; II-II q. 94 a. 4 c), ist sie doch wegen der
erwihnten Trennung zwischen dem darstellenden und dargestellten
Gegenstand notwendig unvollkommen (deficiens), zumal wenn sie
sich auf tibersinnliche und geistige Inhalte bezieht (I q. 17 a. 1 ad 4;
ib. q. 27 a. 1¢; In De divin. nom. c. 2 lect. 2 p. 284). Thre Wesens-
eigentiimlichkeit liegt eben darin beschlossen, daB sie « Fremddar-
stellung » ist ; es handelt sich stets um ein « Anderes», Fremdes, das
sie vergegenwirtigt und dessen « Stellvertretung » sie {ibernimmt.
In zweifacher Hinsicht weist also das Zeichen iiber seinen Eigenbereich
hinaus : es stellt immer etwas von sich selbst Verschiedenes (aliud a se)
dar und wendet sich an einen anderen, um ihm eine Erkenntnis zu
vermitteln (III q. 60 a. 4c: «signum autem est per quod aliquis
devenit in cognitionem alterius » ; cf. I q. 13a.3ad 2 ;ib. q. 19 a. 2 ad 1).

Das Bedeutungsproblem. — Nach Thomas besteht die « Bedeutung »
(significatio) des sprachlichen Zeichens in dem Bezogensein auf die
bezeichnete Sache. Es ist gerade diese Bedeutungsfunktion, die das
formale Prinzip gegeniiber der Lautmaterie darstellt! und diese erst
zu einem Sprachgebilde im eigentlichen Sinne macht (In Periherm. I
lect. 2, 4; ib. lect. 4, 8; cf. II-II q. 109 a. 2¢; I q. 34 a. 1c:
«vox autem quae non est significativa, verbum dici non potest »).
Was bildet aber den Inhalt der sprachlichen Bedeutung ? Bezieht sie
sich unmittelbar auf die bezeichneten Dinge oder etwa ausschlieBlich
auf unsere Gedanken und Vorstellungen ? Der Aquinate lehnt das
eine wie das andere dieser Extreme ab. Zwar hidlt auch er die Laute
fiir «signa passionum », worunter er insbesondere die Begriffe (con-
ceptiones) versteht (In Periherm. I lect. 2, 3 ss.). Ja, er sagt des
ofteren, daB die Worte «signa intellectuum » seien (I q. 13 a. I¢),
daB sie den «interiorem mentis conceptum » bezeichnen (I q. 34 a. I
ad 1; cf. II-II q. 181 a. 3c¢: «locutio autem est signum audibile
interioris conceptus»), oder daB Sprechen nichts anderes sei, als den
« conceptus mentis » einem anderen kundtun (I q. 107 a. 1c; cf. ib.

wogegen die « Reprisentation» bei E. Cassiver der « Gestaltung der Welt» im
Sinne des Idealismus dient (Philos. d. symbol. Formen I, 22-25; 32-48).

1 Die Unterscheidung von Stoff (Materie) und Form hat auch in der neueren
Sprachphilosophie, wenngleich nicht im streng scholastischen Sinne, Aufnahme
gefunden, so bei W. v. Humboldt (a. a. O. 44 f.; o1 ff.), F. Miiller (Einleitung
in die Sprachwissenschaft I, 1, Wien 1876, 104; 131) und G. v. d. Gabelentz
(a. a. O. 316-318).



410 Das duBere Sprechen und seine Funktionen

q. 109 a. 3¢; I-IT q. 72 a. 7¢; II-IT q. 9gra. 1 c; Verit. q. g a. 4¢;
Pot. q. 7 a. 2 ad 7). Andererseits finden sich im thomistischen Schrifttum
nicht wenige Stellen, an denen einfachhin die Dinge als der durch
die Worte bezeichnete Inhalt hingestellt werden (Quodl. IV q. 4 a. 6
ad 2 ; Comp. theol. I, 25), vor allem dort, wo von der « prima signi-
ficatio » (sensus litteralis) im Gegensatz zur iibertragenen Bedeutung
(sensus spiritualis) die Rede ist (I q. T a. Toc; Quodl. VII q. 6
a. 16 ad 1). Jedoch wiirde man dem historischen Tatbestand nicht
gerecht werden, wenn man mit F. Manthey den zweideutigen Schluf3
ziehen wollte : «Bedeutung ist also nach Thomas sowohl das Ding,
die res, als auch der Gedanke » 1. Im Gegenteil hebt der Doctor Angelicus
ausdriicklich hervor, daBl die Worte nicht unmittelbar auf die als
solche einzelhaften Dinge gehen : « non enim potest esse quod [voces]
significent immediate ipsas res, ut ex ipso modo significandi apparet :
significat enim hoc nomen /komo naturam humanam in abstractione
a singularibus. Unde non potest esse quod significet immediate
hominem singularem » (In Periherm. I lect. 2, 5) ; zugleich hilt er aber
unbedingt an der Dingbezogenheit der sprachlichen Zeichen fest :
«ratio enim significata per nomen, est id quod concipit intellectus
dere» (I q. 5a.2c; cf. Verit. q. 18 a. 3 ¢; In Periherm. I lect. 2, 2 s. ;
In Epist. ad Hebr. c. 1 lect. 1 p. 564, ed. Fretté; 1 q. 13 a. 2 ad 2 ;
ib. a. 4¢; ib. q. 16 a. 8 ad 3). So gelangt er zu der schon von
Aristoteles vertretenen Ansicht, die Bedeutung bestehe in der durch
den Begriff vermittelten, intentionalen Beziehung der Sprachform auf
die gemeinten (intendierten) Dinge :

« Secundum Philosophum (Periherm. I, 2), voces sunt signa intellec-
tuum, et intellectus sunt rerum similitudines. Et sic patet quod voces
referuntur ad res significandas, mediante conceptione intellectus. Secun-

dum igitur quod aliquid a nobis intellectu cognosci potest, sic a nobis
potest nominari» (I q. 13 a. 1¢; cf. Pot. q. 7 a. 6¢; Comp. theol. I, 25).

Die Worte bezeichnen demnach unmittelbar die Verstandes-
begriffe und durch deren Vermittlung die Dinge: « voces significant
intellectus conceptiones immediate et eis mediantibus res» (In Peri-
herm. I lect. 2, 5). Diese Vermittlerrolle geht sogar in die Wesens-
konstitution der sprachlichen Bezeichnung ein : « nomen non significat
rem, nisi mediante conceptione intellectus» (I q. 13 a. 4 ad 1;
In Periherm. I lect. 10, 4) ; dadurch wird erst der Laut zum Bedeutungs-

1 Die Sprachphilosophie des hl. Thomas, 69; vgl. 116.



nach der Lehre des hl. Thomas von Aquin 411

triger und somit zur echten Sprachform (verbum): «ex hoc ergo
dicitur verbum vox exterior, quia significat interiorem mentis con-
ceptum » (I q. 34 a. 1¢) 1. Aus diesem Tatbestand leitet der Aquinate
den fiir seine gesamte Bedeutungslehre maBgebenden Grundsatz ab :
«modus significandi sequitur modum intelligendi» (I q. 45 a. 2 ad 2;
cf. ib. q. 13 passim ; Pot. q. 7 a. 2 ad %), der auch in der zeitgendssigen
Sprachlogik allgemein vertreten wurde 2. Somit trigt Thomas dem
subjektiven Moment des Erkennens in der Sprache vollauf Rechnung :
« sicut [res] intelliguntur a nobis, et significantur » (In De divin. nom.
c. 5 lect. 3 p. 500).

Dennoch liegt es dem Doctor communis fern, den « objektiven »
oder gegenstandsbezogenen Charakter der Sprache auch nur zu unter-
schiatzen. Es muB namlich beachtet werden, dall er unter « Begriff »
hier keineswegs das psychische Gebilde als solches ins Auge faBt,
sondern die im Begriff dargestellte, «intentionale » Gegenstindlichkeit
als « similitudo rerum » (I q. 13 a. 1 ¢; In Periherm. I lect. 2, 2 et g;
Comp. theol. I, 25). Er betont eigens: «significatio vocum refertur
ad conceptionem intellectus, secundum quod oritur a rebus» (In Peri-
herm. I lect. 2, 6). Uberhaupt hat das Sprechen fiir ihn stets einen
gegenstindlichen Inhalt: «sub verbis latent significata verborum »
(IT-II q. 8 a. 1¢). Wir wollen immer «iiber etwas» sprechen (II-II
q. 72 a. T ad 1; In De causis, lect. 7 p. 232; lect. 8 p. 237), bzw.
anderen mitteilen, was wir iliber die Dinge denken : «exterior enim
locutio ordinatur ad significandum ¢d quod in corde concipitur » (II-1I
q-3a. 1c;cf. I q 5a 2c¢; II-II q. 181 a. 3¢; Verit. q. 4 a. 1¢).
Deshalb werden die Worte von den Gegenstinden spezifiziert (I q. 93
a. 8c: «diversitas obiectorum diversificat speciem verbi»). Auch
wenn wir unser eigenes Denken oder Fiihlen mit Worten darstellen
wollen, so miissen wir es erst mit Hilfe des Begriffs « vergegenstind-
lichen », bevor es zum Gegenstand unseres Sprechens werden kann.

1 In diesem Punkte scheint F. Manthey (a. a. O. 56-58) die thomistische
Lehre anders auslegen zu wollen, indem er zu erweisen sucht: «die Sprache
driickt auch einen Affekt der Seele aus, nicht nur Gedanken » (ebd. 58). Selbst-
verstindlich will Thomas nicht in Abrede stellen, daB die Sprache auch Gefiihle
zum Gegenstand haben kann ; doch vermag sie diese nicht ohne vorhergehende
begriffliche Fassung — die ja keine reflexiv bewuBte zu sein braucht — bedeu-
tungsmaBig darzustellen, wie sie ebenfalls nur durch erkenntnishafte Vermittlung
auf das Gemiit des Horers zu wirken vermag (II-II q. 83 a. 12 ¢ ; ib. q. 177 a. 1 ¢).

2 Vgl. unsere Darlegungen in dieser Zeitschrift, Bd. XVI (1938) 191 und
die dort angegebene Literatur.



412 Das duflere Sprechen und seine Funktionen

Ja, die Gegenstindlichkeit oder « Objektivitit» ist nach Thomas
geradezu das Kennzeichen der sprachlichen Bedeutungen I. So hingt
auch der Wert oder die Wahrheit (veritas) eines Sprachzeichens von
seiner Entsprechung (conformitas) zum dargestellten Sachverhalt ab
(I Sent.d. 4q.2ad 1 obi. 1; II-II q. 109 a. 1 ad 3; ib. q. 11T a.3ad 2:
« veritas dicitur secundum quod signa concordant signatis) 2.

1 F. Manthey dirfte daher die wirkliche Ansicht des hl. Thomas nicht
getroffen haben, wenn er die Sprache in dessen Sinne als das « Zeichen unserer
Seelenzustinde » bestimmt (a. a. O. 58; vgl. 68 f.; 77 f.; 116). Dieses MiBver-
stindnis ist umso merkwiirdiger, als Manthey doch sonst eine ablehnende Stellung
gegeniiber der psychologistischen Sprachbetrachtung einnimmt (ebd. 16 fi.).
Nach Thomas ist die Bedeutung vielmehr der gegenstindliche Inhalt, wie er
begrifflich dargestellt oder « intendiert » wird, nicht aber der Begriff als subjek-
tives Erzeugnis des Intellekts. Dieser wird — um eine Unterscheidung der
spiteren Scholastik zu gebrauchen — nur «in actu exercito», nicht «in actu
signato » bezeichnet (vgl. J. Gredt O.S.B., Elementa, n. 19).

2 Mit diesen Bestimmungen hat Thomas eine Lésung des Bedeutungsproblems
gebracht, die zwischen Nominalismus und extremem Realismus die rechte Mitte
hilt. Vorbereitet wurde sie, abgesehen von Avristoteles und der stoischen Lehre vom
dextdyv, durch Boéthius, Abaelard und besonders durch Albertus Magnus, fiir den
nach U. Ddhnerts Deutung die Funktion des « significari » nichts anderes ist als
« das zur ‘intentio’, dem Erkenntnisinhalt, gehérige und mit diesem unmittelbar
verbundene Akthafte: das Gerichtetsein des Erkenntnisinhaltes auf das auBer-
halb der Seele verwirklichte Gegenstindliche » (Die Erkenntnislehre des Albertus
Magnus, 208 ; vgl. ebd. 30; 39 ; sowie unsere Darlegungen im laufenden Jahrgang
dieser Zeitschrift, 162 ; 173-175; 188 f.). Die thomistische Losung diirfte auch
einen Ausweg bieten aus der gerade heute so verwickelten Problematik der
Bedeutungslehre (s. hieriiber L. Weisgerber, Sprachwissenschaft und Philosophie
zum Bedeutungsproblem, Blatter f. deutsche Philos. IV (1930) 17-47; G. Ipsen,
Sprachphilos. 14 ff.). Der Aquinate vermeidet einerseits den Fehler der Idealisten,
die die Bedeutung mit dem subjektiven Begriff allzu eng verquicken (z. B.
H. Steinthal, AbriB der Sprachwissenschaft I, Berlin 1881, 46 {. ; 55 ff. ; M. Miiller,
The Science of Thought, London 1887, 77 ff. ; 458 ; L. Noiré, Logos, 48 ; W. Wunat,
Volkerpsychologie I, 1, 561 ; 609 ff.; II, 2, 242-256). Andererseits trennt er das
Wort nicht zu scharf vom Begriff, wie dies W. Porzig (Aufgaben der indogerman.
Syntax, in : Stand und Aufgabe der Sprachwissenschaft [Festschrift fiir W. Streit-
berg), Heidelberg 1924, 130 ff.), H. Lipps (Wortbedeutung und Begriff, Blitter
f. deutsche Philos. IV [1930] 63 f.) und L. Klages (Der Geist als Widersacher der
Seele, 92 ff.; 1015-1018) tun. Die Schwierigkeit scheint hauptsichlich daher zu
kommen, da3 man den Begriff nur als psychisches Produkt betrachtet, weshalb
auch die Frage auftreten konnte, ob die Worte neben diesem intellektuellen
auch einen affektiven Inhalt haben (vgl. K. O. Erdmann, Die Bedeutung des
Wortes, Leipzig 1922 3, 103 ff. ; H. Sperber, Einfithrung in die Bedeutungslehre,
Bonn und Leipzig 1923, 2 ff.). Eine mit der thomistischen in vielem verwandte
Richtung schlagen W. v. Humboldt (Der allgemeine Sprachtyp [Berl. Akademie-
ausgabe III], Berlin 1909, 410 f.; 424-428), E. Husserl (Log. Untersuch. II, 1,
42 fi.; 77 f.; 91-105), J. Geyser (Erkenntnistheorie, Miinster 1922, 35 ff.) und
L. Weisgerber (a. a. O. 24 ff.) ein. Allerdings macht sich auch bei diesen Autoren
bisweilen ein idealistischer Einschlag bemerkbar.



nach der Lehre des hl. Thomas von Aquin 413

Was die Frage nach der Enistehung der sprachlichen Bedeutung
betrifft, so bekennt sich der hl. Thomas mit Platon, Aristoteles,
Abilard, Petrus Heliae und den meisten Grammatikern seiner Zeit
entschieden zur Ansicht, daB sie durch menschliche Erfindung (inventio)
oder Einsetzung (institutio) hervorgebracht sei (In Periherm. I lect. 10,
12; I q. 37 a. 1¢)!. GewiB ist die Lautbildung (formatio vocum)
selbst ein natiirlicher Vorgang (In Periherm. I lect. 2, 8), wie ja auch
der Mensch von Natur aus danach strebt, seine Begriffe zu bezeichnen
(« significare conceptus suos est homini naturale », II-II q. 85 a. 1 ad 3) ;
die Festlegung der Zeichen aber steht in seinem Belieben («deter-
minatio signorum est ad humanum placitum », ib.). Demnach ist der
Sprachlaut trotz seiner organischen Hervorbringung ein willkiirliches
Zeichen, was fiir Thomas vornehmlich daraus erhellt, daB seine Bedeu-
tung nicht bei allen Menschen die gleiche ist, wie es fiir die natiirlichen
LautiuBerungen, z. B. Schreien und Stéhnen, zutrifft ; verdankt doch
das Wort seine Bedeutung der menschlichen Einsetzung (impositio,
institutio), die sowohl bei der urspriinglichen Namengebung als auch
beim aktuellen Gebrauch vom subjektiven Erkennen und freien Er-
messen (arbitrium) des Sprechenden abhingt (In Periherm. I lect. 2,
8-10; ib. lect. 4, 6 et 11; ib. lect. 6, 7 s.; Verit. q. 4 a. Ic;
Pot. q. 9 a. 7 ad 15). Die Bedeutung eines Wortes ist somit nichts
Starres, ein fiir allemal Festgelegtes, sondern etwas Lebendiges, das
im konkreten Sprechakt jeweils neu « gesetzt » oder wenigstens modi-
fiziert wird. Aus dieser Kontingenz der sprachlichen Zeichen ergeben
sich auBer der Sprachverschiedenheit (In Periherm. I lect. 2, 8 s.)
die von Thomas keineswegs iibersehenen Phinomene des Bedeutungs-
wandels, bzw. der Bedeutungsiibertragung (transmutatio, translatio
nominis ad significandum, I q. 4 a. 1 ad 1; ib. q. 13 a. 12 ad I;
ib. q. 29 a. 1-3) und der Bedeutungsmannigfaltigkeit (multiplicitas signi-
ficationis, aequivocatio, I q. 1 a. 10 ad 1; ib. q. 13 a. 10 ad I;
Quodl. VII q. 6 a. 16 ¢ et ad 1-3) 2 Daher mul man bei der Deutung
nicht nur auf die «res significata », sondern zudem auf den mehr oder
minder subjektiv beeinfluBten « modus significandi» achten (I Sent.
d. 22 q. 1 a. 2¢; C. gent. I, 30; I q. 39 a. 4c). Indessen wird der
Willkiir durch den vorherrschenden Sprachgebrauch (usus loquendi,

1 S. hieriiber F. Manthey, a. a. O. 86-94; vgl. 77 f. Leider wird hier die
Interpretation des thomistischen Gedankens durch die Heranziehung des un-
echten Kommentars In Genesim stark beeintrachtigt.

2 Vgl. auch F. Manthey, a. a. O. 74-76; 94-100.



414 Das dullere Sprechen und seine Funktionen

I q. 79 a. 13¢; In I Analyt. Post. lect. 4, 6 ; consuetudo locutionis,
De rat. fidei c. 3 p. 255, ed. Mandonnet) und die auf allgemeiner Uber-
einkunft beruhende « proprietas vocabuli» (I q. 37 a. 1¢; cf. ib. q. 36
a. I c) oder «etymologia nominis» (Pot. q. 9 a. 3 ad 1; II-IT q. 92
a. I ad 2) gewisse Schranken auferlegt. So zeigt gerade das Bedeutungs-
problem, wie sehr sich in der Sprache naturnotwendige und zufillige,
individuelle und soziale Momente durchdringen.

Wort und Satz. — Gegen die von Thomas aufgestellte Lehre iiber
die begrifflich-intentionale Natur des sprachlichen Bedeutungsgehaltes
konnte man vor allem vom Standpunkt des Nominalismus aus den
Einwand erheben, daB unsere Verstandesbegriffe abstrakt und all-
gemein seien, daB mithin auch die Bedeutung selbst notwendig all-
gemein sein miisse und deshalb die zu bezeichnenden einzelhaften Dinge
nicht treffe. In der Tat ist nach dem Aquinaten anzunehmen, daB die
Bedeutung der Worte, sogar der Eigennamen, wie « Plato», « Sokrates »
usw., an sich auf mehrere Subjekte angewandt werden kann (In
Periherm. I lect. 10, 7), da ja die Benennung, wie das Begreifen, auf
das Formale an den Dingen geht (IT Sent. d. 19 q. 1 expos. text.);
jedoch wird die allgemeine Wortbedeutung durch die « attributio » oder
« praedicatio » auf einen konkreten Sachverhalt bezogen, indem sie
durch die Sinnganzheit des Satzes, die stets etwas Bestimmtes « meint »,
erst vollig festgelegt wird (III q. 16 a. 1¢c; ib. a. 6 ¢). Deshalb ist
nur der Satz (enuntiatio), nicht das Wort eine «interpretatio» im
eigentlichen Sinne (In Periherm. I lect. 5, 4). In seiner duBeren Gestalt
ist eine Aufeinanderfolge von einzelnen Worten ; aber seine Bedeutung
oder besser sein «Sinn» ist durchaus ganzheitlich (IV Sent. d. 8
q. 2 a. 3 ad 6: «cuius [scil. orationis] partes quamvis successive pro-
ferantur, tamen significatio est tota simul»). Diese Sinnganzheit ist
begriindet in der Einheit der gemeinten Sache : «significatio orationis,
quamvis relata ad partes quibus fit significatio, videatur composita,
tamen relata ad rem significatam simplex est » (ib. ad 7 ; cf. III q. 78
a. 4 ad 3) 1. Die Einzelbedeutungen der Satzteile nicht bloB der syn-
kategorematischen, sondern auch der kategorematischen verhalten
sich « materialiter » wie « dispositiones » zum Sinn des ganzen Satzes,
der aus der Bedeutung des zuletzt ausgesprochenen Teiles in Hinblick
auf alle vorangehenden ersteht (consurgit) (1. c.). Bei dieser « Auf-

! Vgl. F. Manthey, Die Sprachphilosophie des hl. Thomas, 73 f.; 146.



nach der Lehre des hl. Thomas von Aquin 415

hebung » der einzelnen Wortbedeutungen in der Ganzheit des Satz-
sinnes als der {ibergeordneten Form spielt die auch von den zeitgendssigen
Logikern, den sogen. «moderni», eingehend behandelte «suppositio »
eine entscheidende Rolle ! ; besagt sie doch gerade die bestimmte Art
der Anwendung eines Wortes innerhalb des Satzzusammenhanges,
wodurch die Beziehung der als solcher noch unbestimmten Wort-
bedeutung auf den hic et nunc gemeinten Sachverhalt hergestellt wird
(Pot. q. g a. 4¢; 1 q. 39 a. 5¢; ib. ad 3 et 4; IIl q. 16 a. 1¢) 2

Der Aktaufbau des Sprechens . — Nachdem wir auf analytischem
Wege die Hauptfunktionen der duBeren Sprache kennengelernt haben,
erhebt sich die Frage : wie wirken sich diese Momente im konkreten
Sprechakt aus ? Als Zeichen hat das Sprechen stets einen gegenstind-
lichen Sinn. Zum Gegenstand des Gesprichs kann aber etwas nur
durch die «intentio » oder das « meinen » werden. Das, woriiber wir
sprechen wollen, muf erst erkannt und so in den Bereich unserer
Sprechabsicht geriickt werden. Eine rein «objektive» Erkenntnis
wiirde uns freilich kaum zur AuBerung unserer Ansicht iiber den
erkannten Gegenstand bewegen. Dazu bedarf es noch einer willent-
lichen Hinordnung (ordinatio voluntatis), die hdufig vom Gefiihl
(affectus) beeinfluBt ist (I q. 107 a. 1¢ et ad 1-3; II-II q. 72 a. 2 ¢).
Die Intention ist demnach zugleich eine intellektuelle (collatio, II-II
q. 110 a. 1c) und willensmiBige Beziehung auf den Gegenstand (In
De divin. nom. c. 4 lect. 9 p. 390). Sie gehort zum Wesen nicht nur
der menschlichen Lautsprache (ib. p. 388-390), sondern auch der rein
geistigen Engelsprache, die, weil sie auf sinnliche Mittel nicht ange-
wiesen ist, allein durch den «ordo intentionis unius ad manifestandum
alteri» zustande kommt (II Sent. d. 11 q. 2 a. 3 ad 3).

Obwohl das Meinen wegen der Einheit des Gegenstandes, auf
den es sich bezieht, selbst einheitlich ist, kann es im allgemeinen
nicht durch ein einzelnes Wort, sondern nur durch verschiedene Rede-
teile (partes orationis) dargestellt werden (In De divin. nom. c. 4
lect. 9 p. 389). Da wir nimlich nur « dividendo et componendo » zur

1 Unter den neueren Sprachgelehrten haben besonders K. O. Erdmann
(a. a. O. 66-73) und K. Biihler (Sprachtheorie 310 ff.) diese scholastische Lehre
wieder aufgegriffen.

2 Uber die Lehre von der Supposition vgl. die Ausfithrungen bei F. Manthey,
a. a. O. 84-86.

3 Eine in vieler Hinsicht dhnliche Analyse hat schon Albert durchgefiihrt
(vgl. unsere Darlegungen im laufenden Jahrgang dieser Zeitschrift S. 188 f.).



416 Das duBere Sprechen und seine Funktionen

eigentlichen Sacherkenntnis gelangen konnen (I q. 85 a. 5c¢; cf. ib.
q. 58 a. 4 ¢ ; In De divin. nom. c. 7 lect. 2 p. 524), muB} die urspriing-
lich vorgegebene Sinnganzheit, auch bei an sich einfachen Sachverhalten,
wie das Wesen Gottes, zunichst nach verschiedenen Gesichtspunkten
(Subjekt, Pridikat, Zeit- und Ortsumstinde usw.) auseinandergelegt,
gewissermalBen geistig «artikuliert » werden, was durch die bis zu
einem gewissen Grade freie, von subjektivem Empfinden beeinflute
Wahl und Einsetzung (institutio) von Woértern geschieht, deren Bedeu-
tungsgehalt (Begriff) in der Anwendung auf den gemeinten Gegenstand
mehr oder weniger eindeutig festgelegt wird (IV Sent. d. 1 q. T a. 1
sol. 5 ad 4; C. gent. I, 36; Verit. q. T a. 6 ad 4; In I Analyt. Post.
lect. 4, 6 ; IIT q. 60 a. 5 ad 1). Dann werden die ausgegliederten Teile
der Sinnganzheit durch die « compositio verbalis » im Safz (enuntiatio,
propositio) wieder zusammengefaBt, der die Einheit des gemeinten
Gegenstandes zur Darstellung bringt : «rei unitatem proponit per
compositionem verbalem, quae est identitatis nota» (C. gent. I, 36).
Wie nun die « enuntiatio » (= manifestatio) wesentlich in einem Ver-
standesakt besteht, der das Zeichen auf das Bezeichnete bezieht
(«rationis actus conferentis signum ad signatum », II-II q. 110 a. 1 ¢),
so ist auch die dadurch bewirkte Darstellung vorerst nur eine ver-
standesmiBige oder «intentionale ». Sie ist daher ein geistiges, kiinst-
liches Gebilde (formatum, arteficiatum), wird aber zu einem sinnlich
wahrnehmbaren durch die « prolatio vocis ». Auf diese Weise erhilt
der innerlich artikulierte Satz seine &ullere Gestalt im lautlich aus-
gesprochenen (I Sent. d. 27 q. 2 a. 1¢c; Verit. q. 4 a. 1¢; I q. 79
a. 10 ad 3; ib. q. 107 a. 1 ad 2) L

Mit dem Aussprechen des Satzes ist indessen der Sprechakt noch

1 Wenn Thomas in diesem Zusammenhang hiufig den Terminus « verbum »
gebraucht, so meint er damit nicht das einzelne Wort, etwa den Namen oder
das Zeitwort, sondern das Sprachgebilde schlechthin, das auch den Satz ein-
begreift (s. oben S. 395). — Mit obigen Ausfiihrungen ist schon die Frage nach
dem Verhiltnis von innerer und &duBerer Sprache beriihrt worden ; sie soll uns
jedoch erst in einem spdteren Abschnitt ex professo beschiftigen, nachdem wir
namlich die Natur des inneren Sprechens genauer kennengelernt haben. Dann
wird die vorliegende, mehr « phinomenologische » Beschreibung des Sprechaktes
noch manche Erginzung erfahren miissen. — Uber die « innere», bzw. « gram-
matische » Artikulation bandelt in thomistischem Sinne O. Willmann (Didaktik
als Bildungslehre nach ihren Beziehungen zur Sozialforschung und zur Geschichte
der Bildung, Braunschweig 19094, 470 f.; vgl. auch J. Fribes S. J., Lehrbuch
der experimentellen Psychologie II, Freiburg 19293, 250-254). Auch J. Maritain
(Petite Logique II, Paris 1930% 7; vgl. 108; 114; 186 ff.) unterscheidet eine
« proposition parlée» und « pensée ».



nach der Lehre des hl. Thomas von Aquin 417

nicht zum eigentlichen AbschluB gekommen. Der gesprochene Satz
will ja als Lautgebilde von anderen gehort werden und will als Zeichen
andere zur Erkenntnis fithren. Was letztere Aufgabe betrifft, so ist
beachtenswert, daBl der Sprechende als solcher keine unmittelbare
Wirkung auf den Horer ausiibt?!, sondern diesem lediglich etwas als
erkennbar «vorsetzt » (propositio) : «loquens non influit aliquid in
audientem, sed solummodo proponit sibi [= ei] ut cognoscibile »
(IT Sent. d. 11 q. 2 a. 3 ad 5). Da es aber bedeutsame Laute sind, die
der Angeredete vernimmt, wollen sie von ihm gedeutet, d. h. fiir den
bezeichneten gegenstdndlichen Inhalt genommen werden (acceptio,
In De divin. nom. c. 4 lect. g p. 388 s.). Die gesprochenen Worte haben
zundchst nur eine «Bedeutung », eine virtuelle Darstellungsbeziehung
auf die gemeinten Gegenstinde, die erst durch die Deutung (inter-
pretatio) von seiten des Horers aktualisiert wird. Ohne diese Deutung
sind sie fiir den Angesprochenen nur ein « nichtssagender » Lautkomplex
(Quodl. VII q. 6 a. 15c et a. 16c; I q. 1¢c et ad 1-3; I-IT q. 102
a. 2 ad 1). Darum gehort die Deutung zum Wesen der Sprache, die
vom Aquinaten geradezu eine « interpretatio sonorum » (In II De anima,
lect. 18 n. 469) oder «interpretatio interioris apprehensionis» (In.III
De anima, lect. 3 n. 604 ; cf. Periherm. I lect. 6, 7 s.; Verit. q. 3 a. I
ad 6) genannt wird. Sie entspricht der freien Setzung des Sprach-
zeichens, deren subjektiver Eigenart sie moglichst gerecht werden
soll. An sich ist die Deutung nur « in dubiis, non in manifestis » erforder-
lich ; doch sind die Worte ob ihres unbestimmten Bedeutungsgehaltes
keinesfalls offenkundig und verlangen deshalb nach einer Auslegung
(expositio) ihres Inhaltes, die dem Horer den ganzheitlichen Sinn des
Satzes sichtbar machen soll (Pot. q. 10 a. 4 ad 13; II-Il q. 176 a. 1 ¢;
ib. a. 2 ad 4; cf. I q. 39 a. 4 ad 4 et 5; ib. a. 8 c; In Periherm. I
lect. 1, 3). Ist jedoch der Hérende zur selbstindigen Deutung nicht
fahig, dann muB die « expositio » durch einen anderen geschehen, wie
es bei der Lehre oder bei der iibernatiirlichen Erleuchtung der Fall
ist (Verit. q. 11 a. 1; III q. 16 a. 7).

Der Deutung des Sprachzeichens folgt naturgemidB das Verstehen
(intellectio) des vom Sprecher gemeinten Sinnes, worin sich die Auf-
gabe der Sprache, ihrem sozialen und polaren Charakter entsprechend,

1 Wir sehen hier von den besonderen Arten des Sprechens ab, die, wie das
« imperare », « persuadere » und « instigare » ein « Bewegen » (movere) des Ange-
redeten beabsichtigen (cf. I-II q. 17 a. 1¢c et ad 1; ib. q. 80 a. 1-4; Mal. q. 3
a. 3c et a. 4¢).



418 Das auflere Sprechen und seine Funktionen

letztlich erfiillt : «quando iam constat de intentione intellecta per
voces, cessat officium vocum quibus significantur » (In De divin. nom.
c. 4 lect. g p. 389 ; cf. C. gent. I, 11 ; Ad Magistr. gener. ¢. 57 ; In De
causis, lect. 6 p. 228 ; II-II q. 60 a. 4c et ad 1-3; III q. 60 a. 8¢) L.
Es kommt ja nicht auf die Laute als solche an, sondern auf den durch
sie dargestellten Sinn. Dieser wird aber erst dann vollstindig aktuell,
wenn der Horer in die Gegenstindlichkeit Einsicht gewinnt, tiber die
der Sprechende seine « Meinung » dulern wollte (I q. 31 a. 4c et ad 3;
Ad Magistr. gener. q. 28; 45; 47). Geht nun die Deutung mehr auf
die Bedeutung der einzelnen Worte (freilich unter Beriicksichtigung
des Satzzusammenhanges), so wendet sich das Verstehen unmittelbar
auf die Sinnganzheit des Satzes selbst, die sie aus den gedeuteten
Worten gleichsam « hebt ». Auf dreierlei hat sich demnach die Auf-
merksamkeit des Hérers zu richten : auf den Wortlaut (verba), auf
die Bedeutung der Worte (significatio) und auf den im Satz gemeinten
Sinn (intentio, Pot. q. 10 a. 5c¢). Dann kommt schlieBlich jene « Ver-
stindigung » iiber den «intendierten » Sachverhalt zustande, die wir
als den eigentlichen Sprachzweck erkannt haben.

Verschiedenartig sind also die Funktionen, die der Vollzug des
Sprechens in sich schlieBt. Thr Zusammenwirken im konkreten Sprach-
geschehen kann wohl durch folgende Figur zur Anschauung gebracht
werden :

Gemeinte Gegenstédndlichkeit

A ¥.
(Sprecher) ‘/ \ (Horer

das Meinen der Sache das Verstehen der Sache
(intentio rei) (intellectus rei)

\ 1

die Setzung der Wortzeichen die Deutung der Wortzeichen
(institutio signi) (interpretatio signi)

N

der lautlich ausgesprochene Satz
(propositio).

Darstellungs-
‘ beziehung

1 Auch hierin vertritt W. v. Humboldt eine verwandte Anschauung, indem
er sagt : « die Sprache verlangt, an ein duBeres, sie verstehendes Wesen gerichtet
zu werden» (Verschied. des menschl. Sprachbaues, 30) oder die Sprache « hat zum
Zweck das VerstindniB » (ebd. 42 ; vgl. auch K. Biihkler, Sprachtheorie, 24 ff.).



nach der Lehre des hl. Thomas von Aquin 419

Wie an diesem Schema sichtbar wird, ist der Sprache ein dreifacher
Wesensbezug eigen : 1. ein subjektiver auf den Sprecher, dessen Inner-
lichkeit sie ausdruckshaft kundgibt, 2. ein objektiver auf den gemeinten
Gegenstand und 3. ein sozialer auf den Horer, dem etwas iiber diesen
Gegenstand mitgeteilt werden soll. Nach Thomas ist ja die Sprache
nicht bloB ein spontaner Gefiihlsausdruck, der lediglich das Innere
des Sprechenden offenbart, sondern in erster Linie ein Akt zeichen-
hafter Sinngebung, der wesensgemilB einen gegenstindlichen Inhalt
besitzt und das Sinnverstehen von seiten des Horers fordert, damit
sie ihr Ziel, eben die Verstindigung iiber die gemeinte Sache, erreicht.
Indessen wire es verfehlt, wollte man die ausdruckshaften und zeichen-
haften Momente in der Sprache allzu scharf trennen, da doch das
Ausdrucksphinomen, wie wir sahen, der Moglichkeit nach die Zeichen-
funktion einschlieBt, wihrend diese ihrerseits manche subjektiven
Momente mit sich bringt. Somit ahnen wir schon, daB sich im Sprach-
geschehen eine gewisse Synthese der beiden an sich verschiedenen
Phinomene des Ausdrucks und des Zeichens in hoherer Einheit voll-
zieht, deren Eigenart in einer demnichst erscheinenden Studie iiber
« Das Denken als inneres Sprechen nach Thomas von Aquin» ein-
gehender untersucht werden soll. Dann diirfte sich uns auch das Wesen
der Sprache, so wie es St. Thomas schaut, klarer vor Augen treten,
weil ja die Betrachtung des duBeren Sprechens nach seiner Ansicht
notwendig durch die Betrachtung des inneren, «wahren» Wortes
erginzt und vollendet werden muB.

Diyus Thomas. 28



	Das äussere Sprechen und seine Funktionen nach der Lehre des hl. Thomas von Aquin

