Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 16 (1938)

Artikel: Die Existenz-Philosophie Martin Heideggers [Fortsetzung und Schluss]
Autor: Droege, T.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762329

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762329
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Existenz-Philosophie
Martin Heideggers.

Von Dr. Th. DROEGE C. Ss. R., Geistingen.

(Fortsetzung und Schluss.)

111. Kritik der Existenzphilosophie Heideggers.

Um eine sichere Grundlage fiir die Kritik der Existenzphilosophie
H.s zu gewinnen, werden wir Heidegger und Thomas von Aquin ein-
ander gegeniiberstellen. Freilich verliert dadurch die Kritik ihre
Giiltigkeit fiir alle, die sich nicht auf den Boden der scholastischen
Philosophie im Sinne des hl. Thomas stellen. Trotzdem scheint ohne
eine solche Einschrinkung der kritischen Stellungnahme eine « ratio-
nale » Kritik einer Philosophie nicht méglich, die bewuBt auf « irratio-
nalen » Grundlagen aufgebaut ist. Um trotzdem ein maglichst getreues
und objektives Bild von der Philosophie H.s zu bieten, werden wir
nicht nur die Schattenseiten hervorheben, in denen beide Denker sich
voneinander unterscheiden, sondern auch die Lichtseiten, in denen sie
iibereinstimmen.

1. Die Lichtseiten des Systems.

Die Lichtseiten, in denen das System H.s mit demjenigen des
hl. Thomas iibereinstimmt, kénnen selbstverstindlich nur an der
Peripherie der Existenzphilosophie gefunden werden. Denn im Wesens-
kern sind beide Systeme verschieden, ja einander entgegengesetzt wie
Wasser und Feuer.

Zu den Lichiseiten der Existenzphilosophie Heideggers gehort vor
allem die Tatsache, daB8 sie das ontologische Seinsproblem in Uber-
einstimmung mit Aristoteles und Thomas von Aquin wieder in den
Mittelpunkt des philosophischen Denkens geriickt hat. H. fragt genau
wie Thomas von Aquin nach dem Wesenssinn des Seins in seiner ganzen
Ausdehnung. Zwar gehen beide in der Losung dieses metaphysischen
Grundproblems auseinander. Doch muB es sicherlich als ein Fortschritt
des modernen Denkens angesehen werden, daB die Existenzphilosophie
H.s die naturgemiBe Aufgeschlossenheit des menschlichen Verstandes

Divus Thomas. 25



372 Die Existenz-Philosophie Martin Heideggers

fiir alles Sein auf dem Gebiete der Denkphilosophie, der Seinsphilosophie
wie Wertphilosophie anerkennt. Darum stimmt H. mit Thomas von
Aquin iiberein in der Anerkennung des « Materialobjektes » der philoso-
phischen Forschung. Das «objectum formale quod» der Philosophie
besteht nach dem hl. Thomas in der Untersuchung der iibersinnlichen
Ursachen des Seins, nimlich der Material-, Formal-, Wirk- und Zweck-
ursache. Auch damit stimmt H. {iberein, insofern er die Philosophie
nicht zu den Erfahrungswissenschaften, sondern den Wesenswissen-
schaften zidhlt. Doch schlieBt H. jede wirk- und zweckursichliche
Betrachtung des Seins von der philosophischen Untersuchung der
Existenzphilosophie aus. Das « objectum formale quo » der Philosophie
siecht der hl. Thomas in dem natiirlichen Licht der Vernunft. Dadurch
wird das iibernatiirliche Licht der Offenbarung ausgeschlossen, das
die Hauptquelle der Theologie bildet. Auch darin begegnet sich H. mit
Thomas von Aquin und zwar in dem MaBe, daB er sogar jede Erér-
terung des Gottesproblems sowohl in der iibernatiirlichen wie auch
der natiirlichen Ordnung vom Bereiche der Existenzphilosophie ver-
bannt. Mit Recht hat man darum H. den « s@kularisierten Kierkegaard »
genannt. Das Hauptverdienst H.s besteht jedenfalls darin, daB er
das Grundproblem der Metaphysik, die ontologische Frage nach dem
Wesenssinn des Seins in seiner ganzen Ausdehnung wieder in den
Mittelpunkt des philosophischen Interesses geriickt hat.

Eine zweite Lichtseite des Heideggerschen Systems besteht darin,
daB H. trotz der starken Betonung der Geistigkeit und Freiheit des
menschlichen Seins doch nicht nur das rationale Denken, sondern
auch die Erfahrung als eigentliche Quelle der philosophischen Forschung
betrachtet. Allerdings deutet er beide Quellen nicht nur im rationalen,
sondern auch im irrationalen oder existenzialen Sinne, wihrend Thomas
von Aquin eine « ¢#rrationale Erkenntnis » unbekannt ist. Doch stimmt
H. mit der Scholastik iiberein sowohl in der Ablehnung des extremen
Empirismus, der nur die Erfahrung als Quelle der philosophischen
Erkenntnis anerkennt, wie auch in der Ablehnung des extremen
Rationalismus, der alle philosophischen SchluBfolgerungen aus dem
abstrakten Denken ableitet ohne jede Riicksichtnahme auf die Tat-
sachen der Erfahrung. Auch Thomas von Aquin wird die Maxime
H.s unterschreiben : « Zu den Sachen selbst ». Denn auch er ist ein
ausgesprochener Feind aller unwissenschaftlichen Hirngespinste, die
mit den Erfahrungstatsachen nicht mehr im kausalen Zusammenhang
stehen. Allerdings soll nach H. die Seinserkenntnis als apriorische



Die Existenz-Philosophie Martin Heideggers 373

Bedingung fiir die Moglichkeit jeder Erkenntnis der Erfahrung voraus-
gehen. Der hl. Thomas lehnt einen solchen transzendentalen Aprio-
rismus ab, weil auch dieser den kausalen Zusammenhang des Denkens
mit der Erfahrung aufhebt. Doch gibt er zu, dal das Sein, das zuerst
in das Blickfeld unseres Geistes fillt, kein bestimmtes Objekt neben
andern ist, sondern nur die in der AuBenweltserfahrung begriindete
Bedingung fiir. die Moglichkeit jeder bestimmten Gegenstandserkenntnis
darstellt. Das Sein ist daher auch nach Thomas von Aquin nicht ein
« Beg}‘iff im eigentlichen Sinne», sondern die letzte Voraussetzung
aller begriffsbildenden und urteilenden Erkenntnis. Nur unterscheidet
sich dieser scholastische Apriorismus von demjenigen H.s dadurch
wesentlich, daB nach der Scholastik das abstrakte Sein nicht unab-
hangig von der Erfahrung gewonnen wird, sondern das erste Abstrak-
tionsprodukt darstellt, das aus dem realen Sein der Existenzialordnung
gewonnen wird. Darum bezeichnet das Sein im eigentlichen Sinne
nur das wirkliche und mdgliche ens reale, wihrend das logische Sein
des ens rationis an sich ein Nlchtsem ist, das nur im analogen Sinne
nach Art eines realen Seins gedacht wird.

Eine dritte Lichtseite der Existenzphilosophie H.s besteht in der
engen Verbindung der praktischen Philosophie mit der theoretischen.
Zwar sieht Thomas von Aquin in der rein spekulativen Philosophie,
die die allgemeinen und notwendigen Wahrheiten aus den Erfahrungs-
dingen abstrahiert, nur um die Erkenntnis zu vervollkommnen, eine
vollkommnere Erkenntnisweise, als in der praktischen Seinserkenntnis,
welche die allgemeinen und notwendigen SchluBfolgerungen der theo-
retischen Philosophie auf die individuellen und zufilligen Erfahrungs-
tatsachen anwendet, wie es z. B. auf dem Gebiete des ethischen Handelns
oder des praktischen Kunstschaffens geschieht. Denn das Allgemeine
und Notwendige ist nach Thomas von Aquin wegen seiner Unabhingig-
keit von der Materie an und fiir sich vollkommner als das_Individuelle
und Zufillige, das wesensnotwendig eine Abhangigkeit von der Materie
einschlieBt. Trozdem ist auch der hl. Thomas der Ansicht, daB das
theoretische Wissen uns von Gott nur fiir das praktische Handeln
gegeben ist und nicht umgekehrt. Denn das letzte Ziel des Menschen,
dem alles andere als Mittel untergeordnet werden muB, besteht nach
dem hl. Thomas in der formellen Verherrlichung Gottes und der Errei-
chung der eigenen Gliickseligkeit. Darum soll der Mensch nach dem
Willen des Schopfers nicht nur an der Weisheit Gottes teilnehmen,
indem er durch die spekulative Vernunft die in den individuellen und



374 Die Existenz-Philosophie Martin Heideggers

zufilligen Dingen verwirklichten Gedanken Gottes in immaterieller
Weise ohne die individuellen Eigentiimlichkeiten in sich aufnimmt,
sondern er soll auch an der Allmacht Gottes teilnehmen, indem er nach
dem Vorbilde der verwukllchten Gedankenformen Gottes neue Formen
in der realen Dasemsordnung z. B. auf dem Gebiete des Kunst-
schaffens und des ethischen Handelns hervorbringt. Gerade auf dem
sittlichen Gebiet erreicht die praktische Vernunft des Menschen ihren
eingentlichen Hohepunkt, indem sie durch Verwirklichung des Ideal-
bildes der menschlichen Personlichkeit entsprechend den Vorschriften
des ewigen Gesetzes den Menschen nicht nur akzidentell, sondern
wesentlich oder in Bezug auf seine Endbestimmung vervollkommnet.
Auch der hl. Thomas wird daher die ethische Grundforderung H.s
anerkennen : « Mensch, werde wesentlich »! oder « werde das, was du
nach deinem Wesen sein sollst » !

Eine vierte Lichiseite der Existenzphilosophie H.s besteht darin,
daB er die Philosophie aus den abstrakten Hohen der metaphysischen
Spekulation in die Niederungen der konkreten Daseinswirklichkeit
zuriickrufen will. Es braucht nicht geleugnet zu werden, dal der
von Thomas behauptete Primat der spekulativen Vernunft iiber die
praktische die Gefahr in sich schlieBt, sich in den Hoéhen der meta-
physischen Spekulation zu verlieren und den ernsten Problemen des
praktischen Lebens nicht mehr die erforderliche Aufmerksamkeit
zuzuwenden. Wie sehr der hl. Thomas selbst eine solche Unterschidtzung
der praktischen Philosophie prinzipiell miBbilligt, hat er am deutlich-
sten gezeigt in seinem reifsten Hauptwerk der Summa theologica.
Die Summa theologica, die man als das beste Idealbild einer katholi-
schen Existenzphilosophie bezeichnen kann, stellt das menschliche
Leben als eine Bewegung dar, die von Gott ausgeht und zu Gott durch
Vermlttlung Christi zuriickkehrt. Man kann daher den drei Teilen der
S. th. mit Portmann die Uberschrift geben : « Von Gott, zu Gott durch
Christus », oder mit O. Willmann : « Gott, Mensch, Gottmensch », oder
auch « Urbild, Ebenbild, Verdhnlichung », oder « Natur, Gesetz,
Ubernatur ». Das Charakteristische ist jedenfalls, daB im Mittelpunkt
der Darstellung der sittliche, zur Gesetzeserfiillung berufene, freie
Mensch steht. So werden die beiden Fliigel des michtigen Baues,
nimlich die prima und tertia pars, durch einen zwiegeteilten Mittelbau,
die 1.2. und die 2.2., welcher die Lehre vom sittlichen Menschen
enthilt, zusammengehalten, obgleich dieser Mittelbau die Seitenfliigel an
Ausdehnung weit iiberragt. In diesem Sinne ist die Betrachtungsweise



Die Existenz-Philosophie Martin Heideggers 375

des Aquinaten eine « praktisch-anthropozentrische, weil sie das sittliche
Handeln des Menschen zum Zentrum des Philosophierens macht.
Mit dieser praktischen Grundeinstellung des Aquinaten stimmt H.
iiberein, indem er die sittliche Lebensaufgabe, auf der Grundlage der
Kontingenz und des Todesgedankens verankert, in den Vordergrund
déi"Untersuchung riickt. Es ist ein unbestreitbares Verdienst H.s,
daB er den stolzen Vertretern des mechanischen Monismus, denen
der Mensch nur eine kiinstlich gebaute Maschine ist, und den wirklich-
keitsfremden Propheten eines illusioniren Idealismus, die im Menschen
nur eine ideale Sinneinheit von BewubBtseinsinhalten sehen, das harte
Wort von der « Geworfenheit » des menschlichen Seins als des « Seins
zum Tode» entgegenschleudert. Dieser Ruf zu groBerer Wirklich-
keitstreue und i)faktischem Lebensernst ist um so wirksamer, als er
nicht von einem weltfremden, stillen Einsiedler kommt, sondern von
einem Vertreter der Wissenschaft, der mitten im Leben steht und die
ganze Problematik des modernen Menschen an sich selbst erfahren
hat. Dazu kommt seine Meisterschaft, die Strukturschichten des
menschlichen Daseins, wie Daseinsangst, SchuldbewuBtsein, Sorge und
Entschlossenheit in psychologisch feiner Sinnanalyse zu zergliedern
und in markiger Sprache dem modernen Menschen nahe zu bringen.
So wird der auBerordentliche EinfluB der Existenzphilosophie H.s auf
die moderne Jugend verstindlich. Was sie fiir H. begeistert, ist das,
was man mit Recht den «heroischen Finitismus» genannt hat, den
er unserer Nachkriegszeit, die nur von Katastrophen und Daseins-
vernichtungen und Daseinsbedrohungen lebt, durch die Parole vor
Augen stellt : « LaB8t euch nicht zu Sklaven der Maschine und zu bloBen
Werkzeugen des Kapitalismus degradieren » | « Heraus aus der uneigent-
lichen Daseinsweise des Alltags und hinauf zur eigentlichen Daseins-
weise des idealen Menschentums»! Insofern kann man sagen, daB
H. die Philosophie aus den abstrakten Hohen einer rein spekulativen
Soseinsbetrachtung in die Niederungen der konkreten Daseinsbetrach-
tung herabgerufen hat, die dhnlich wie Thomas von Aquin Antwort
zu geben versucht auf die ernsten Lebensfragen, die den modernen
Menschen bewegen.

Doch trotz aller dieser Lichiseiten ist die Existenzphilosophie H.s
bei genauer Betrachtung micht geeignet, den modernen Menschen aus
seiner Existenzbedrohung zu den idealen Hohen eines gesunden und
gesicherten Menschtums emporzufithren. Vielmehr wiirde eine allge-
meine Annahme dieser Daseinsphilosophie gerade das herbeifiihren,



376 Die Existenz-Philosophie Martin Heideggers

was sie beseitigen will : eine neue Bedrohung der Existenz und innern
Gesundheit des modernen Menschen. Das zeigt ein Blick auf die
Schattenseiten, die dem Wesenskern der Philosophie H.s anhaften
und diesen Wesenskern in einen uniiberbriickbaren Gegensatz zu den
Grundanschauungen des hl. Thomas von Aquin bringen.

2. Die Schattenseiten des Systems.

Bei der Existenzphilosophie H.s kann man ein Doppeltes unter-
scheiden : einen psychologischen Unterbau, der die psychologischen
Voraussetzungen umfaBt, von denen H. ausgeht, und einen meta-
physischen Uberbau, der die ontologischen SchluBfolgerungen enthilt,
die H. aus seinen Voraussetzungen ableitet. Zu den wichtigsten psycho-
logischen Voraussetzungen H.s gehort die Annahme eines irrationalen
oder existentialen SelbstbewuBtseins, das in den emotionalen Akten
enthalten sein soll. Das wichtigste onfologische Ergebnis der beschrei-
benben Sinnanalyse besteht in der metaphysischen Behauptung, daB
das eigentliche Wesen des menschlichen Seins im Dasein besteht, in
dem ein vom Dasein irgendwie verschiedenes Sosein nicht enthalten
ist.

Nach dem hl. Thomas stehen beide Annahmen mit den absoluten
Forderungen des Kontradiktionsprinzips in unlosbarem Widerspruch.
Sollte sich diese Ansicht als richtig erweisen lassen, so stinde sowohl
der empirische Unterbau, wie der metaphysische Uberbau mit den
Forderungen des Kontradiktionsprinzips in unlésbarem Widerspruch.
Um also die Schattenseiten genau kennen zu lernen, die dem Wesens-
kern des Heideggerschen Systems anhaften, ist es weder notwendig,
noch moglich, alle Voraussetzungen und Folgerungen H.s im einzelnen
zu untersuchen. Es geniigt vielmehr, das psychologische Problem des
irrationalen SelbstbewuBtseins und das metaphysische Problem des
soseinslosen Daseins einer genauen kritischen Nachpriifung zu unter-
ziehen.

§ 1. Das psychologische Bewulitseinsproblem.

H. geht von der Voraussetzung aus, da die Frage nach dem Sinn
des Seins nur vom konkreten Einzelmenschen gestellt und nur von
ihm durch eine hermeneutische Sinnanalyse des individuellen Selbst-
bewuBtseins gelost werden kann. Zwar anerkennt H. mit Thomas von
Aquin auch ein rationelles SelbstbewuBtsein, durch das der menschliche
Verstand seine eighen Denkakte und in denselben sich selbst und das



Die Existenz-Philosophie Martin Heideggers 377

Ich nach seinem Dasein und Sosein erkennt. Doch glaubt er in Weiter-
fithrung der BeWuBtseinsauffassungen' von Brentano, Husserl, Scheler,
Dilthey und andern, daBl es neben dem rationalen auch ein irrationales
oder existenziales Selbstbewuftsein gibt, das in jedem emotionalen Akt
des Fiihlens und Wollens wesentlich eingeschlossen ist. So soll sich
uns in der Stimmung der Daseinsangst nicht nur das Wesen des Menschen
als « Sorge » enthiillen, sondern auch der ontologische Wesenssinn der
Sorge sich als « Zeitlichkeit » offenbaren. Ja, H. vertritt die Ansicht,
daB das eigentliche Wesen alles psychischen Seins, das er mit dem
menschlichen Dasein identifiziert, in einem irrationalen oder existen-
zialen SelbstbewuBtsein besteht, das H. apriorisches « Seinsverstindnis »
nennt. Denn in diesem irrationalen SelbstbewuBtsein siecht H. die
apriorische Bedingung fiir die Moglichkeit jeder rationalen Erkenntnis
iiberhaupt.

Um die Bewupiseinstheorie des hl. Thomas zu verstehen, miissen
wir ankniipfen an die Auffassungen der modernen experimentellen
Psychologie. Seit Kiilpe unterscheidet die experimentelle Psychologie
drei Zonen des BewuBtseins : die Randzone, Blickfeldzone und Blick-
punktzone.

"~ Zur Randzome des Bewuftseins gehiren jene BewuBtseinsinhalte,
die mit dem «direkten BewuBtsein » nur dunkel oder halbbewuBt
werden. So hort der Miiller das Klappern der Miihle nur dunkel und
halbbewuBt, solange seine Aufmerksamkeit nicht auf die Tonempfin-
dung, sondern auf andere Gegenstinde gerichtet ist. Diese Inhalte
bilden also den « unanalysierten Hintergrund des BewuBtseins ». Denn
sie werden zwar durch ein dunkles GesamtbewuBtsein als vorhanden
erkannt, aber noch nicht deutlich von einander unterschieden. Dieses
BewuBtsein wird «direktes» genannt, weil es in jedem direkten
Erkenntnisakt eingeschlossen ist und jede Reflexion ausschlieBt, die
in einem zweiten Akt die Aufmerksamkeit auf einen ersten Akt zuriick-
wendet. Dem direkten oder RandzonenbewuBtsein entspricht nach
Kiilpe die BewuBtheitsstufe des « einfachen Gegebenseins». Denn die
Randzoneninhalte sind im BewuBtsein einfach vorhanden und darum
dunkel bewuBt, aber wegen der Ablenkung der Aufmerksamkeit auf
andere Gegenstinde, z. B. in der Zerstreutheit, im Schlaf oder der Narkose,
«nicht beachtet » oder «nicht bemerkt» Zwar glauben Leibnitz,
Herbart, Hagemann, Gutberlet u. a., daB die Randzoneninhalte nicht
nur « unbemerkt», sondern auch «umbewufi» seien. Doch ist nach
Aristoteles (De anima, lib. III, c. 2) und Thomas von Aquin (ebenda



378 Die Existenz-Philosophie Martin Heideggers

lectio 3), Cajetan (De anima, lib. II, c. 13), Johannes a s. Thoma (De
anima, lib. IV, c. 4) u. a. eine unbewuBte Erkenntnis, d. h. eine Erkennt-
nis, die dem Erkennenden unbekannt ist, begrifflich ebenso unméglich,
wie ein Wissen, von dem der Wissende nichts weil. Gerade weil zum
Wesen jedes Erkenntnisaktes nicht nur ein GegenstandsbewuBtsein,
sondern auch ein Akt- und Ich-BewuBtsein gehort, lehnt Thomas
jedes UnterbewuBtsein, das nur unbewulte Erkenntnisse vermittelt,
wie die Psychoanalytiker mit Freud und die modernistischen Religions-
philosophen mit James behaupten, als eine widerspruchsvolle psycho-
logische Mystifikation ab. Damit stimmt die moderne Psychologie
iiberein, die ein vom dunklen Randzonen-BewuBtsein verschiedenes
UnterbewuBtsein nicht anerkennt.

Die zweite Zone, die Blickfeldzone, umfaft alle jene BewuBtseins-
inhalte, die vom «unvollkommen reflexen» oder «phinomenalen »
BewuBtsein zwar beachtet und bemerkt, aber doch nur indirekt erkannt
werden, weil die Aufmerksamkeit primidr und direkt auf die Inhalte
der Blickpunktzone gerichtet ist. Der Blickfeldzone entspricht nach
Kiilpe die BewuBtheitsstufe des « Beachtens oder Bemerkens». Diese
zweite Entwicklungsstufe der BewuBtheit begriindet das «reflexe »
Bewuftsein oder BewuBtsein «im eigentlichen Sinne». Denn bei dem
Blickfeldzonen-BewubBtsein ist nicht nur ein Erkenntnisakt vorhanden,
sondern zwei Akte werden vollzogen, indem in einem zweiten Akt
die Riickwendung der Aufmerksamkeit auf einen bereits vollzogenen
ersten stattfindet. Trotzdem ist die Reflexion eine « wunvollkommne »,
weil der Inhalt infolge der mangelhaften Konzentration der Aufmerk-
samkeit sich noch nicht zur vollen Klarheit der BewuBtheit entwickelt
hat. Man nennt dieses BewuBtsein darum auch «phinomenales ».
Denn die seelischen Vorginge werden infolge der mangelhaften Konzen-
tration der Aufmerksamkeit nicht erfaB3t, wie sie in sich sind, sondern
nur wie sie uns infolge der unvollkommen entwickelten Aufmerksamkeit
erscheinen. Ein solches phinomenales BewuBtseinsurteil ist bei einem
Amputierten vorhanden, wenn er richtig urteilt: «Die Schmerz-
empfindung scheint mir im amputierten Finger lokalisiert zu sein ».
Solche phinomenale BewubBtseinsurteile besitzen den hochsten Grad
absoluter Sicherheit, sodaB3 sie weder per se noch per accidens falsch
sein kénnen. Denn die absolute Sicherheit und Objektivitit des phéno-
menalen BewuBtseins ist die conditio sine qua non fir die Moglichkeit
irgend eines GegenstandsbewuBtseins. Erkinnten wir niamlich die
seelischen Akte nicht mehr wie sie in sich sind, noch auch wie sie uns



Die Existenz-Philosophie Martin Heideggers 379

erscheinen, erkinnten wir die seelischen Akte iiberhaupt nicht mehr.
Wer aber die seelischen Akte iiberhaupt nicht mehr erkennt, erkennt
auch nicht, was sie enthalten : die Aktinhalte oder Gegenstinde. Weil
aber die phinomenalen BewuBtseinsurteile nicht nur vom realen Sein
der seelischen Akte, sondern auch von den Bedingungen des erkennenden
Subjektes abhidngig sind, kann der freie Wille das phinomenale Urteil
durch einen voreiligen Willensbefehl in ein noumenales Urteil umwan-
deln, indem z. B. der Amputierte irrtiimlicher Weise urteilt : « Der
Schmerz ist in Wirklichkeit im amputierten Finger lokalisiert ». Darum
kénnen die noumenalen BewuBtseinsurteile, die auf Inhalte der
Blickfeldzone sich stiitzen, per accidens, d. h. durch einen voreiligen
Willensbefehl falsch sein.

In der dritten Zone, der Blickpunkizone, die nach der experimen-
tellen Psychologie hochstens 6-7 disparate Inhalte umfaBt, werden
die seelischen Vorginge nach ihrem Dasein und Sosein mit Hiilfe des
«vollkommen reflexen » BewuBtseins so erfaBt, wie sie in sich sind.
Dieses BewuBtsein wird « vollkommen reflexes » BewuBtsein genannt,
weil es die hochste, nicht mehr steigerungsfihige Entwicklungsstufe
der Aufmerksamkeits-Anspannung darstellt. Man bezeichnet dieses
BewuBtsein auch als « noumenales », weil dieses BewuBtsein ausschlieB-
lich vom realen Sein des BewuBtseinsvorganges bestimmt wird und
jeder verindernde EinfluB des erkennenden Subjektes vollkommen
ausgeschaltet ist. Wihrend das phidnomenale BewuBtsein die seelischen
Vorginge unmittelbar erfaBt und darum mit ihrem Subjekt und Objekt,
ist das noumenale Tatsachen-BewuBtsein eine mittelbare Erkenntnis,
die sich auf einen KausalschluB stiitzt. Denn die noumenale Tatsachen-
erkenntnis, wie sie in der empirischen Psychologie vorliegt, wird aus
der phinomenalen Erfahrungserkenntnis gewonnen, indem durch ein-
seitige Verdnderung der Aufmerksamkeits-Anspannung und Konstant-
haltung der iibrigen Erkenntnis-Bedingungen aus dem phinomenalen
Erfahrungsbilde alle jene Ziige ausgemerzt werden, die auf Rechnung
des Subjektes und seiner willkiirlichen Aufmerksamkeit zu setzen
sind. Aus der noumenalen Erfahrungserkenninis der seelischen Titig-
keiten gewinnen wir dann die noumenale Wesenserkenninis der Seele
und ihrer Akzidentien, indem wir z. B. von den Eigenschaften des
eigentiimlichen Formalobjektes unseres Verstandes auf das Wesen
des Denkaktes und Denkvermégens und von diesem auf das Wesen
der Seele und des Ichs mit Hiilfe des Kausalprinzips schlieBen. So
leitet die rationelle Psychologie aus der Geistigkeit des intellektiven



380 Die Existenz-Philosophie Martin Heideggers

Formalobjektes die Geistigkeit und Unsterblichkeit der menschlichen
Seele ab. Der Blickpunktzone entspricht nach Kiilpe die BewuBt-
heitstufe des « Konstatierens », die das aktuelle und potentielle Wissen
umfaBBt. Aktuell ist das Wissen, wenn der BewuBtseinsinhalt nicht
nur klar und deutlich erkannt und unterschieden, sondern auch aus-
driicklich benannt wird. Aktuelles Wissen geht allmihlich in poten-
tielles iiber, indem die anschaulichen Wortvorstellungen in den Hinter-
grund des BewuBtseins treten, sodaB die Inhalte zwar noch klar und
deutlich erkannt und unterschieden werden, aber nicht mehr ausdriicklich
benannt werden koénnen. — Die noumenalen BewulBtseins-Urteile,
die sich auf Inhalte der Blickpunktzone stiitzen, kénnen weder per
se noch per accidens falsch sein. Denn ihr Vollzug ist dem freien Willen
entzogen, weil diese Urteile ausschlieBlich vom objektiven Zwang des
realen Seins abhingig sind. Urteile aber, die ausschlieBlich von den
objektiven Notwendigkeiten des realen Seins normiert werden, sind
mit begrifflicher Notwendigkeit immer wahr. Noumenale BewuBt-
seinsurteile konnen daher nur per accidens, d. h .durch den voreiligen
Willensbefehl falsch werden, wenn sie sich auf Inhalte der Blickfeldzone
stittzen, die nicht nur von den Bedingungen des Objektes, sondern
auch des Subjektes abhingig sind.

Worin besteht nun der eigentliche Unierschied zwischen der
BewuBtseinstheorie H.s und derjenigen des hl. Thomas ? Nach dem
hl. Thomas ist ein direktes Objekt-, Akt- und Ich-BewuBtsein im Wesen
jedes Erkenntnisaktes eingeschlossen. So schlieBt die Tonempfindung
des Miillers mit begrifflicher Notwendigkeit nicht nur ein Gegenstands-
BewuBtsein, sondern auch ein Akt- und Ich-BewuBtsein ein, selbst
wenn die Tonempfindung nur der Randzone des BewuBtseins angehort,
weil jede Reflexion oder Riickwendung der Aufmerksamkeit durch
das sinnliche oder intellektive BewuBtsein fehlt. H. iibertrigt diese
Theorie des « direkten BewuBtseins » von der Erkenntnis auf die emo-
tionale Sphédre. Denn nach ihm ist auch in jedem Gefiihl oder Willens-
akt nicht nur ein direktes GegenstandsbewuBtsein, sondern auch ein
direktes Akt- und Ich-BewuBtsein wesentlich eingeschlossen. Ja,
dieses irrationale BewuBtsein soll sogar die apriorische Bedingung
fiir die Moglichkeit jeder rationalen Erkenntnis und des menschlichen
Daseins iiberhaupt sein.

Wie stellt sich nun Thomas von Aquin zu dieser Auffassung ? Er
lehnt zunichst die Kantische Dreiteilung des Seelenlebens in Erkennen,
Fiithlen und Wollen grundsitzlich ab, auf der die BewuBtseinstheorie



Die Existenz-Philosophie Martin Heideggers 381

H.s beruht. Denn nach Thomas werden die verschiedenen seelischen
Funktionen spezifiziert durch ihre Formalobjekte. Das Erkennen
aber ist auf das ens oder das verum fundamentale als Formalobjekt
gerichtet, wahrend das bonum das Formalobjekt des Wollens ist.
Sollte also das Fiihlen eine gleichwertige Funktion neben dem Erkennen
und Wollen sein, so miiBte es ein drittes gleichwertiges Formalobjekt
geben, das als Spezifikationsprinzip des Fiihlens dienen koénnte. Ein
solches Formalobjekt gibt es aber tatsdchlich nicht ; vielmehr ist das
Fiihlen genau so wie das Wollen auf das Bonum oder das Wertvolle
als Formalobjekt gerichtet. Daher ist nach Thomas die Dreiteilung
des Seelenlebens durch eine Zweiteilung zu ersetzen, nach der alle
seelischen Tétigkeiten auf zwei oberste Gattungen zuriickgefiihrt
werden miissen : die Kenntnisnahme und Stellungnahme. Trotzdem
anerkennt der hl. Thomas den berechtigten Kerngedanken der Drei-
teilung, daB nidmlich die theoretische Kenntnisnahme in der cognitio
eine praktische Stellungnahme des Willens im amor concupiscentiae
nur dann hervorzurufen vermag, wenn der Wille vorher durch das
lustbetonte Gefiihl des amor complacentiae innerlich bewegt und er-
griffen ist. Darum unterscheidet die moderne Psychologie im Anschlu
an den hl. Thomas eine passiv wertende Stellungnahme im Gefiihl
und eine aktiv vollziehende Stellungnahme im Wollen.

Daraus zieht die scholastische Psychologie im AnschluB an den
hl. Thomas den SchluB, daB ein irrationales oder emotionales Selbst-
bewufisein begriffiich unmdiglich ist. Denn das metaphysische Wesen
der Erkenntnis enthiillt sich dem BewuBtsein in der beschreibenden
Sinnanalyse als eine objektive oder immaterielle Aufnahme fremder
Seinsformen, durch die das erkennende Subjekt, trotz der realen
Verschiedenheit in der realen Daseinsordnung, mit dem erkannten
Objekt in der idealen Soseinsordnung identisch wird. Ebenso offenbart
sich uns das Fiihlen in der wesentlichen Sinnanalyse als passives Ergriffen-
sein des Ichs von einem erkannten Wert, wihrend das Wollen sich
darstellt als ein aktives Sichhinbewegen des Ich zum realen Besitz
des erkannten Wertes. Allerdings ist nach der scholastischen Psycho-
logie ein unbewuBtes Fithlen und Wollen begnﬂhch ebenso unméglich,
wie ein unbewuBtes Erkennen. Doch wird der Akt des Fiihlens und
Wollens nicht durch sich selbst bewuBt, sondern durch den voraus-
gehenden und begleitenden Erkenntnisakt des SelbstbewuBtsems
Denn ein konkreter Akt des Gefiihls und Willens ist nach dem hl. Thomas
nicht méglich, ohne daB ein Verstandesakt, ndmlich das imperium




382 Die Existenz-Philosophie Martin Heideggers

in der Ordnung der Zweckursichlichkeit vorausgeht, der zugleich
in der Ordnung der Wirkursichlichkeit nachfolgt. Darum ist der
gefithlsbetonte Willensakt im Verstandesakt wie die Wirkung in der
Ursache enthalten, weshalb der hl. Thomas in seiner Summa theologica
sich auf den Satz des Aristoteles stiitzt : « Voluntas in ratione est »
(S. th. I. q. 87 a. 4 c.). Daraus folgt, daB das SelbstbewuBtsein den
Verstandesakt nicht erkennen kann, ohne gleichzeitig den lust- oder
unlustbetonten Willensakt mitzuerkennen, der im Verstandesakt
eingeschlossen ist.

Ein irrationales oder emotionales Selbstbewuftsern, das H. das
« existenziale » SelbstbewuBtsein nennt, wire also nur dann mdglich,
wenn der emotionale Akt des gefiihlsbetonten Wollens ein doppeltes
Formalobjekt haben kénnte, nimlich das bonum, soweit es ein gefiihls-
betontes Wollen ist, und zugleich das verum fundamentale oder ens,
soweit es ein irrationales Erkennen des Objektes, Aktes und Subjektes
wesentlich einschlieBt. Nach dem Kontradiktionsprinzip ist es aber
ebenso begriffich unmdéglich, daB ein seelischer Akt ein doppeltes
Formalobjekt hat, wie es begrifflich unmdoglich ist, da ein Ding, etwa
Petrus, eine doppelte Wesensform und damit ein doppeltes Wesen
hat. Mit Recht zieht daraus die thomistische Psychologie die Folgerung,
daB die psychologische BewuBtseinstheorie H.s, die den empirischen
Unterbau der Existenzphilosophie bildet, mit den unerbittlichen
Forderungen des Kontradiktionsprinzips in einem uniiberbriickbaren
Widerspruch steht.

Zu demselben Resultate gelangen wir, wenn wir den metaphysischen
Uberbau der Existenzphilosophie H.s: das metaphysische Daseins-
problem, einer genauern Kritik unterziehen.

§ 2. Das metaphysische Daseinsproblem.

H. unterscheidet die Welt des dinglichen Seins, die nur vorhanden
ist, von der Welt des personlichen oder menschlichen Seins, das existiert.
Beim dinglichen Sein muBl man ein Spannungsverhiltnis von Sosein
und Dasein unterscheiden. So heillt es im Kantbuche: « An jedem
Seienden ‘gibt’ es so Was-sein und DaB-sein, essentia und existentia,
Moglichkeit und Wirklichkeit » (Km 214). Beim menschlichen Sein
hilt aber H. ein solches Spannungsverhiltnis fiir unmaglich, weshalb
er es « ontisch » im Gegensatz zum « ontologischen » Dasein nennt. Denn
das Wesen des menschlichen Seins besteht in der Sorge. Die Sorge



Die Existenz-Philosophie Martin Heideggers 383

schlieBt aber jeden substantiellen Triger aus, der als Sosein das Dasein
in sich aufnehmen koénnte. Das mpatov YeiBoc der altgriechischen
Philosophie besteht nach H. darin, daB sie aussc¢hlieBlich am dinglich
oder ontisch Seienden orientiert ist und darum den Substanzbegriff
auch auf das menschliche Sein ausdehnt, obgleich dadurch die wesent-
liche Eigenart des Menschen zerstért wird. Denn der Grundcharakter
des dinglichen Seins besteht darin, daBl es Dasein von etwas ist. Das
menschliche Sein dagegen stellt eine Daseinsform dar, die nicht
Dasein von etwas, sondern soseinsloses Dasein ist.

Man koénnte glauben, da H. nach Ablehnung der scholastischen
Substanztheorie sich auf den Boden der antischolastischen Aktualitiits-
theorie stellen wiirde. Doch lehnt H. die Aktualititstheorie ebenso
ausdriicklich ab, wie die logische Ichtheorie Kanits mit der Begriindung,
daB auch diese Erklirungen noch unter dem beherrschenden EinfluBl der
alten Dingontologie stehen. Nach H. besteht das Wesen des Menschen
in der Sorge oder dem Gerichtetsein des konkreten Menschen auf sein
eigenstes Seinkonnen. Dieses Gerichtetsein ist aber eine jeden Augen-
blick wechselnde Beziehung ohne jedes Beziehungssubjekt und Bezie-
hungsgrundlage. Will man also dem Wesensunterschied zwischen
menschlichem und dinglichem Sein gerecht werden, so miissen wir
uns frei machen von der Erbschuld der scholastischen Ontologie, daB
das menschliche Dasein eine Substanz als Soseins- und Daseinstriger
und jede Beziehung des menschlichen Daseins notwendig eine Substanz
als Beziehungstriger und eine Beziehungsgrundlage unterstelle. Denn
das menschliche Sein kann nicht auf die Kategorien der Substanz
oder des Akzidenz, sondern nur auf die Kategorie des Daseins zuriick-
gefilhrt werden. Darum ist der Mensch seinem Wesen nach nicht eine
res cogitans oder curans, sondern reine cura oder Sorge ohne jedes
Subjekt.

Wie stellt sich nun Thomas von Aquin zu dieser metaphysischen
Daseinsauffassung ?  Zunichst muB im Interesse der historischen
Wahrheit festgestellt werden, da8 H. irrt, wenn er glaubt, daB die
scholastische Philosophie die ontologische Grundfrage nach dem Wesen
des Seins nicht untersucht habe. Ein kurzer Blick in die entsprechende
scholastische Literatur hitte ihn von der Unwahrheit seiner Auffassung
{iberzeugen konnen. So faBt z. B. der hl. Thomas in seiner Jugend-
schrift : « De ente et essentia» den Inhalt der Schrift in der Ein-
leitung also zusammen : « Es soll untersucht werden, was mit dem
Wort Sein und Wesenheit gemeint ist, wie beide in den verschiedenen



384 Die Existenz-Philosophie Martin Heideggers

Dingen verwirklicht werden und wie sie zu den logischen Auffassungen
sich verhalten » (De ente et essentia, ed. Baur, Introductio) . Das ist
genau das Problem, mit dem H. sich abmiiht.

Zur Losung des Seinsproblems beginnt der hl. Thomas in seiner
Schrift mit einer wichtigen Unterscheidung, die wir bei H. vergebens
suchen, indem er schreibt : « Das Sein wird an und fiir sich in doppeltem
Sinne gebraucht : einmal bezeichnet es jenes Sein, das in die 10 Gattungen
zerfillt ; sodann driickt es jenes Sein aus, das die Wahrheit der Aussagen
bezeichnet » (De ente et essentia, c. I. p. 12) 2. Das logische Sein des
Gedankendinges ist ausschlieBlich in unserm Denken vorhanden.
Denn es bezeichnet alles, woriiber wir ein logisch wahres Urteil bilden
konnen, z. B. die negationes und privationes der Blindheit, der Nacht
usw. Das reale Sein aber bezeichnet ein Sosein, dem das Dasein der
Wirklichkeit oder Méglichkeit nach zukommt. Das reale Sein driickt
darum nur das aus, was wirklich existiert oder existieren kann und
deshalb in die 10 Kategorien des Aristoteles gehort. Das ens rationis
und das ens reale unterscheiden sich also wesentlich im Sein. Denn
das logische Sein des Gedankendinges bezeichnet an und fiir sich ein
reines Nichtsein, das von unserm Verstande, dessen Formalobjekt
das reale Sein ist, nur nach Analogie des realen Seins gedacht werden
kann mit dem Nebengedanken, dal3 es doch kein reales Sein ist. Darum
wird das Sein im eigentlichen Sinne nur vom ens reale ausgesagt, vom
ens rationis aber nur im analogen Sinne.

Das ens reale zerfillt in das substantielle und akzidentelle Sein,
sowie in das endliche und unendliche Sein. Darum sagt Thomas im
2. Kap. seiner Jugendschrift : « Weil aber das Sein uneingeschrinkt und
zuerst von den Substanzen ausgesagt wird und erst danach und nur
in gewisser Hinsich£ von den Akzidentien, so mull die Wesenheit in
Wirklichkeit und eigentlich in den Substanzen sein, in den Akzidentien
aber nur irgendwie und in gewisser Hinsicht » (De ente et essentia,
c. II, p. 14).* Denn das Sein im eigentlichen Sinne bezeichnet ein

1 « Dicendum est, quid nomine entis et essentiae significetur, et quomodo
in diversis inveninantur et quomodo se habeant ad intentiones logicas » (De ente
et essentia, ed. Baur, introductio, p. 11).

? « Ens per se dicitur dupliciter : uno modo, quod dividitur per decem
genera ; alio modo quod significat propositionum veritatem » (ibid. c. 1, p. 12).

3 « Sed quia ens absolute et per prius dicitur de substantiis et per posterius
et quasi secundum quid de accidentibus, inde est, quod essentia vere et proprie
est in substantiis ; sed in accidentibus est quodammodo et secundum quid »
(ibid. c. 2, p. 14).



Die Existenz-Philosophie Martin Heideggers 385

Sosein, das ein Dasein besitzt oder besitzen kann. Ein solches Sosein
besitzt aber im eigentlichen Sinn nur die Substanz, die in sich subsi-
stiert. Daher kann das Sein im eigentlichen Sinne nur vom substan-
tiellen Sein ausgesagt werden. Das akzidentelle Sein aber wird ein
Sein genannt, nicht weil es ein Sosein besitzt, das in sich selbst existiert,
sondern weil es in etnem Subjekt ist, das in sich selbst subsistiert. Darum
kommt ihm das Sein nur im analogen, Sinn d. h. in Abhingigkeit von
der Substanz zu, weil es nach dem Ausdruck des Aristoteles nicht
ein ens ist, sondern ein ens eniis, d. h. ein Sein in einem Sein. Wie
Substanz und Akzidenz, so unterscheiden sich auch das endliche und
unendliche Sein im Sein selbst. Denn dasjenige, wodurch sich Substanz
und Akzidenz unterscheiden, nimlich das esse in se und in alio, ist
ebenso gut ein Sein und nicht ein bloBes Nichtsein, wie dasjenige, wo-
durch das endliche und unendliche Sein sich unterscheiden, nimlich das
esse ab alio und esse a se. Mit Recht zieht daraus Thomas den SchluB,
daB das abstrakte Sein nicht ein eindeutiger Allgemeinbegriff ist, der
wie die kategorialen Gattungsbegriffe genau in demselben Sinn von
seinen Subjekten ausgesagt wird. Er ist darum ein analoger Begriff,
der von den verschiedenen Seinstrigern, wie Substanz und Akzidenz,
Geschopf und Gott, in schlechthin verschiedenem Sinne ausgesagt wird,
weil diese Seinstridger sich im Sein selbst unterscheiden. Aber wenn
sie auch schlechthin verschieden sind, so stimmen sie doch secundum
quid darin iiberein, daB sie ein Sosein-Dasein-Verhiltnis in verschiedenem
Sinn einschlieBen. Gerade weil H. diese grundlegende Analogia entis
nicht kennt, ist es nicht zu verwundern, daBl ihm der Wesensunterschied
zwischen ens rationis und ens reale, sowie zwischen dem substanziellen
und akzidentellen, dem geschépflichen und unerschaffenen Sein nicht
vollkommen aufgeleuchtet ist.

Worin besteht nun nach Thomas der Wesenssinn des metaphysischen
Seins 7 Thomas antwortet : in dem, was den verschiedenen Formen
des Seins : dem gedanklichen und realen, dem substanzialen und akzi-
dentalen, dem erschaffenen und unerschaffenen Sein gemeinsam ist.
Der Wesenssinn des abstrakten Seins besteht darum in einem Spannungs-
verhiltnis zwischen Sosein und Dasein, durch das das Sein wesens-
notwendig vom Nichtsein verschieden wird.

So bezeichnet das wumendliche Sein Gottes ein Sein, bei dem das
Sosein im Dasein besteht. Man sollte fast meinen, Thomas habe das
Hauptwerk H.s gekannt, als er in seiner Jugendschrift behauptete :
« Daher gibt es Philosophen, die behaupten, daB Gott keine Wesenheit



386 Die Existenz-Philosophie Martin Heideggers

oder kein Sosein habe, weil sein Sosein nichts anderes ist, als sein
Dasein » (De ente et essentia, c. VII, p. 46) 1. Obgleich bei Gott also
Sosein und Dasein vollkommen identisch sind, so konnen wir doch
wegen unserer analogen Gotteserkenntnis Gott nicht denken, ohne
das Spannungsverhiltnis zwischen Sosein und Dasein im Sinne einer
realen und logischen Identitit zu behaupten. Als ens per essentiam
ist das gottliche Sein ein unendlicher actus purus, der alle wirklichen
und moglichen Vollkommenheiten in sich schlieBt. Darum sagt Thomas
im 6. Kapitel seiner Jugendschrift : « Obwohl die erste Ursache nur
Dasein ist, diirfen ihr doch die iibrigen Vollkommenheiten und Vorziige
nicht fehlen. Sie hat vielmehr alle Vollkommenheiten, die in allen
Gattungen vorhanden sind, in sich, sodaB sie vollkommen schlechthin
genannt wird » (De ente et essentia, v. VI, p. 48) 2

Das erschaffene Sein ist z. B. bei den reinen Geistern ein Sein, bei
dem Sosein und Dasein verschieden sind, mag man diese Verschieden-
heit mit den Thomisten als eine reale, oder mit den Suaresianern als
eine virtuelle bezeichnen. Gerade wegen dieser Verschiedenheit ist
das erschaffene Sein wesentlich ein actus impurus, bei dem sich Sosein
und Dasein verhalten wie Potenz zum Akt. Daraus zieht der hl. Thomas
im gleichen Kapitel den SchluB3 : « Darum ist ihr (der reinen Geister)
Sein nicht absolut, sondern in einem Subjekt aufgenommen und darum
begrenzt und endlich nach MalBgabe der Aufnahmefihigkeit der
empfangenden Natur » (De ente et essentia, c. VI, p. 48) 3. Das erschaf-
fene Sein ist entweder substanzielles oder akzidentelles Sein. Die
erschaffenen Substanzen konnen einfache sein, wie bei den reinen
Geistern, oder zusammengesetzte, wie bei den korperlichen Dingen.
Bei allen geschaffenen Substanzen aber schlieBt das Sein eine Ver-
schiedenheit von Sosein und Dasein ein, jedoch so, dal das Sosein in
sich selbst existiert ohne eines Trigers zu bediirfen.

Selbst das akzidentelle Sein schlieBt ein Spannungsverhiltnis von
Sosein und Dasein ein. Doch ist dieses Sosein ein unvollstindiges,
das eine transzendentale Abhingigkeitsbeziehung von der Substanz

1 « Et ideo inveniuntur aliqui philosophi dicentes quod Deus non habet
quidditatem vel essentiam, quia essentia sua non est aliud, quam esse suum »
(ibid. c. 6, p. 46).

2 « Similiter etiam, quamvis sit esse tantum, non oportet quod deficiant ei
reliquae perfectiones vel nobilitates ; immo habet omnes perfectiones quae sunt
in omnibus generibus, propter quod perfectum simpliciter dicitur » (ibid. c. 6, p. 48).

3 « Unde esse earum non est absolutum, sed receptum, et ideo limitatum
et finitum ad capacitatem naturae recipientis» (ibid. c. 6, p. 48).



Die Existenz-Philosophie Martin Heideggers 387

als dem naturgemiBen Triger einschlieBt. In &dhnlicher Weise kann
auch das Sosein fiir sich und das Dasein fir sich in einer Wesensdefi-
nition bestimmt werden. Doch ist weder das Dasein, noch das Sosein
als solches ein vollstindiges ens quod, sondern nur ein unvollstindiges
ens quo, d. h. sie sind nicht ein vollstindiges Sein, sondern nur
unvollstindige Bestandteile des Seins, die ein gegenseitiges Abhingig-
keitsverhiltnis wesentlich einschlieBen. Darum ist eine Wesens-
definition des Daseins oder Soseins nicht moglich, ohne die wechsel-
seitige Abhingigkeitsbeziehung in die Begriffsbestimmung mit auf-
zunehmen. — Wenn H. alle notwendigen Voraussetzungen des Soseins
oder Daseins als Strukturelemente des Wesens betrachtet, so wider-
spricht ihm Thomas durch den Hinweis, daB dann auch zum spezifischen
Wesen des Menschen die Abhingigkeit von Gott gehorte. Jedenfalls
besteht fiir den Aquinaten die Wesensstruktur des abstrakten Seins
in einem Spannungsverhiltnis zwischen Sosein und Dasein.

Ist also nach Thomas ein soseinsloses Dasein begrifflich moglich ?
Der Aquinate wird mit einem entschiedenen Nein antworten, mag
es sich um dingliches oder personliches Sein handeln. Denn entweder
ist das endliche Dasein vom unendlichen wesentlich verschieden oder
nicht.

Besteht kein Wesensunterschied, so miiBte das endliche Dasein
wegen seiner wesentlichen Identitit mit dem unendlichen Dasein
notwendig durch sich existieren und darum ein absolut notwendiges
und von jeder duBern Wirkursache unabhingiges Dasein haben.
Zugleich aber miiBte das endliche Dasein wegen seiner beschrinkten
Vollkommenheit durch ein anderes Sein existieren und darum ein
zufilliges und abhingiges Dasein besitzen. Es ist aber begrifflich
unmoglich, daB ein Sein notwendig kontradiktorische Eigenschaften
besitzt. Also mull mit begrifflicher Notwendigkeit ein Wesensunter-
schied zwischen dem endlichen und unendlichen Dasein bestehen.

Ist aber das endliche Dasein vom unendlichen wesensnotwendig
verschieden, so liegt der Grund dieses Wesensunterschiedes entweder
im endlichen Dasein allein ohne jedes Sosein, oder im endlichen Sosein,
das mit dem Dasein identisch ist, oder in einem Sosein, das vom end-
lichen Dasein verschieden ist. Eine vierte Moglichkeit ist mnicht
vorhanden.

Im ersten Falle, wenn das endliche Dasein iiberhaupt kein Sosein
besitzt, wire es als endliches Dasein notwendig verschieden vom
Nichtsein und zugleich notwendig nicht verschieden vom Nichtsein.

Divus Tohmas. 26



388 Die Existenz-Philosophie Martin Heideggers

Denn jedes Sein, mag es ens quod oder quo sein, wird vom Nichtsein
nur verschieden durch das Sosein oder die causa formalis, wie es vom
moglichen Sein verschieden wird durch das Dasein. Es ist aber
begrifflich unmdglich, daB ein Sein notwendig kontradiktorisch ent-
gegengesetzte Eigenschaften besitzt. Also ist ein endliches Dasein
ohne jedes Sosein begrifflich unméglich.

Im zweiten Falle, wenn das endliche Dasein zwar ein Sosein hat,
aber nur ein solches, das mit dem Dasein identisch ist, wire das endliche
Dasein zugleich notwendig ein ens a se, weil es absolut notwendig und
unabhingig existierte und zugleict notwendig ein ens ab alio, das nur
zufillig und in Abhingigkeit von einer duBern Wirkursache existiert.
Denn ein endliches Sein ist nur méglich durch Teilnahme am Sein
des unendlichen. Es ist aber begrifflich unmdglich, daB ein Sein not-
wendig kontradiktorisch entgegengesetzte Eigenschaften besitzt. Also
ist ein endliches Dasein, dessen Sosein mit dem Dasein identisch ist,
begrifflich unméglich.

Folglich bleibt nur der dritte Fall iibrig, daB das endliche Dasein
ein Sosein besitzt, das vom Dasein real oder logisch verschieden ist.
Und dieser dritte Fall ist nach dem hl. Thomas tatsichlich verwirk-
licht. Denn wie das metaphysische Wesen Gottes in der Identitit
von Sosein und Dasein besteht, so besteht nach dem Aquinaten das
metaphysische Wesen der Geschépflichkeit in der Verschiedenheit von
Sosein und Dasein. Wegen dieser Identitit ist Goff notwendig ein
ens a se oder per essentiam, das ein absolut notwendiges und unab-
hingiges Dasein besitzt. Wegen der Verschiedenheit von Sosein und
Dasein ist das Geschépf notwendig ein ens ab alio oder per participa-
tionem, das nur ein zufilliges und von duBern Wirkursachen abhingiges
Dasein besitzt. Aus dem Gesagten ergibt sich, daB ein endliches Dasein,
das entweder gar kein Sosein, oder nur ein mit dem Dasein identisches
Sosein besitzt, mit dem Kontradiktionsprinzip im Widerspruch steht.

Fragen wir aber, ob H. vom endlichen Dasein des Menschen jedes
Sosein oder nur ein vom Dasein verschiedenes Sosein ausschalten wollte,
so zeigt eine genaue Vergleichung der in Betracht kommenden Stellen
mit voller Sicherheit die zweite Deutung. Denn die wirkliche Absicht
H.s besteht darin, die scholastische Auffassung vom actus purus, bei
dem Sosein und Dasein, Tétigkeit und Sein identisch sind, auf das
endliche Dasein des Menschen zu iibertragen.

Allerdings wird dadurch die Denkschwierigkeit dieser Auffassung nicht
gehoben, sondern nur vermehrt. Oder scheint in dieser Auffassung



Die Existenz-Philosophie Martin Heideggers 389

der Wesensunterschied zwischen Gott und dem Menschen nicht auf-
gehoben ? H. verneint diese Frage. Denn dieser Unterschied besteht
nach ithm darin, daB3 der Mensch ein ens ab alio bleibt, wihrend Gott
ein ens a se ist. Aber dann entsteht von selbst die Frage : Ist ein ens
ab alio begrifflich moglich, dessen Sosein mit dem Dasein identisch
ist ? Nach dem hl. Thomas kann auch diese Frage ohne Aufhebung des
Kontradiktionsprinzips nicht bejaht werden. Und mit Recht.

Denn wire der Mensch ein ens ab alio, ber dem das Sosein mit dem
Dasein identisch wire, so miiBte der Mensch notwendig zugleich kraft
der eignen Wesenheit existieren und darum ein unendlicher Actus
purus sein, und zugleich nicht kraft seiner Wesenheit existieren und
ein endlicher Actus impurus sein.

Der Mensch miifite dann kraft seiner Wesenheit existieren. Denn
Wesenheit und Dasein sind bei einem Sein nur dann identisch, wenn
es. kraft seiner Wesenheit notwendig existiert. Was aber kraft seiner
Wesenheit notwendig existiert, schlieBt als actus purus in seinem
Wesen nicht nur das Dasein ein, sondern auch alle méglichen Voll-
kommenheiten, die sind oder sein kénnen. Denn so lehrt der hl. Thomas :
« Was einem Ding kraft seiner Natur zukommt und nicht infolge einer
andern Ursache, das kann in ihm nicht verkleinert oder nur unvoll-
kommen vorhanden sein. Denn wenn von einer Natur etwas Wesent-
liches weggenommen oder hinzugefiigt wird, so wird die Natur eine
andere, wie es ja auch bei den Zahlen der Fall ist, bei denen jede Hin-
zufiigung oder Wegnahme einer Einheit die Art dndert» (S. c¢. G. II,
S ¢

In der gemachten Voraussetzung komnte der Mensch aber zugleich
auch nicht kraft seiner Wesenheit existieren. Denn die Verschiedenheit
von Sosein und Dasein hitte zur notwendigen Folge, daB der Mensch
kraft des Kausalprinzips sein Dasein nur durch den wirkursichlichen
Einflu eines andern empfangen konnte und darum nicht kraft der
Wesenheit notwendig existierte, sondern zufillig durch duBern Ein-
fluB. Was aber nicht kraft seines Wesens als causa formalis existiert,
sondern von andern sein Dasein empfangen muB, ist wesentlich ein
Actus impurus, weil es in seinem Wesen nicht alle moglichen Voll-
kommenheiten einschlieBt. Aus dem Gesagten ergibt sich, da nach

! « Quod alicui convenit ex sna natura, non ex alia causa, minoratum in eo
et deficiens esse non potest. Si enim naturae aliquid essentiale subtrahitur vel
additur, jam altera natura erit: sicut et in numeris accidit, in quibus unitas
addita vel subtracta speciem wvariat» (C. G. II, cap. 15).



390 Die Existenz-Philosophie Martin Heideggers

der Auffassung H.s der Mensch zugleich kraft seiner Wesenheit als
unendlicher Actus purus existieren miiBte und zugleich nicht kraft
seiner Wesenheit, sondern durch den wirkursichlichen EinfluB einer
duBern Wirkursache als endlicher Actus impurus existieren miiBte.
Also ist die Auffassung H.s, daB der Mensch trotz der Identitit
von Sosein und Dasein doch ein ens ab alio bleiben koénnte, mit den
Forderungen des Kontradiktionsprinzips nicht in Einklang zu
bringen.

Das Gleiche gilt von dem Versuch H.s das menschliche Sein in
bestindig wechselnde Bezichungen ohne reale Grundlagen aufzulosen.
Damit Petrus dem Paulus in Bezug auf die Haarfarbe ihnlich sei,
ist nach dem hl. Thomas nicht nur ein realer Beziehungstriger, nimlich
Petrus, erforderlich, sondern auch ein reales Beziehungsziel, nimlich,
Paulus, sowie die reale Beziehung der Ahnlichkeit mit ihrer realen
Grundlage, der Haarfarbe, auf welche die Beziehung sich stiitzt, weil
sie von ihr das Sosein erhilt. Das Dasein verdankt die Beziehung
der Wirkursache, die den Beziehungstriger mit der Beziehungsgrundlage
hervorbringt. Allerdings ist auch die Existenz des Beziehungszieles
mit seiner Beziehungsgrundlage die conditio sine qua non fiir das
Entstehen der Beziehung in der Daseinsordnung. Jedenfalls bleibt
aber die Grundlage die causa formalis fiir das Sosein der Beziehung.
Es ist aber begrifflich unméglich, daB ein Ding existiert ohne ein Sosein,
durch das es erst vom Nichtsein verschieden wird. Also ist die Annahme
H.s, daB es subjektlose und grundlose reale Beziehungen geben konne,
ebenso begrifflich unméglich, wie die Behauptung, daB der Mensch
ein reines Dasein ohne jedes Sosein sei. Wenn nun diese grundlosen
Beziehungen nach H. in bestindigem Wechsel begriffen sein sollen,
so ergibt sich von selbst die Frage: Gibt es in diesem bestindigen
Wechsel noch etwas Unwandelbares oder nicht ? Gibt es im ewigen
Werden der grundlosen Beziehungen wnichis Unwandelbares, so ist
nicht einzusehen, wie trotzdem H. unwandelbare und ewig giiltige
Urteile iiber das Wesen des Menschen und andere Dinge aufstellen
kann. Gibt es aber etwas Unwandelbares im ewigen Wechsel grundloser
Beziehungen, so ist nicht einzusehen, warum H. einen bleibenden
substantiellen Triger im Menschen leugnet, die phinomenologische
Wesensforschung Husserls bekiampft, die metaphysisch-religiose Welt-
erklirung Kierkegaarls ablehnt. Denn erkennt man einmal die Objek-
tivitit des Seinsbegriffes und der ersten Prinzipien an, so ist die Zuriick-
filhrung des endlichen Seins auf das unendliche nur eine zwingende



Die Existenz-Philosophie Martin Heideggers 391

Forderung der logischen Konsequenz. Lehnt aber H. diese Objek-
tivitdat ab, so fordert die logische Konsequenz mit unabweisbarer Folge-
richtigkeit das Bekenntnis zum absoluten Skeptizismus.

SCHLUSS

Die Frage nach dem Wesenssinn des menschlichen Daseins kann
sowohl ontologisch, wie ethisch verstanden, auch vom Standpunkte
der christlichen Philosophie des hl. Thomas gelost werden, wie die
verschiedenen Arbeiten z. B. von Dr. Firmin Hohmann O. F. M.:
« Bonaventura und das existenzielle Sein des Menschen » (Wirzburg
1935) ; Dr. Theodor Steinbiichel : « Der Umbruch des Denkens», die
Frage nach der christlichen Existenz erliutert an Ferdinand Ebners
Menschdeutung (Regensburg 1936) ; Dr. theol. Georg Feuerer : « Ordnung
zum Ewigen », Der Mensch in der religiésen Wirklichkeit seines Lebens
(Regensburg 1934) ; der Hochland-Artikel von Peter Wust : « UngewiB-
heit und Wagnis » (Hochland 7. H. 1935-36, 33. Jhg. 15-29) sowie sein
gleichnamiges Buch : « UngewiBheit und Wagnis » (Salzburg 1937) und
andere beweisen. Doch haben die vorliegenden Untersuchungen zu
dem Ergebnis gefiihrt, dal der Wesenskern der Existenzphilosophie
H.s nicht nur mit den Grundanschauungen des Christentums, sondern
auch der christlichen Philosophie im Sinne des hl. Thomas in einem
uniiberbriickbaren Gegensatz steht, mag man den empirischen Unterbau
der psychologischen Voraussetzungen oder den metaphysischen Uberbau
des ontologischen Daseinsproblems ins Auge fassen.

Zwar behauptet H., daf seine Fundamentalontologie mit einer
philosophischen Weltanschauung nichts zu tun habe. Doch zeigt ein
genaueres Studium dieser Fundamentalontologie, dafB3 sie tatsichlich
das geschlossene System einer atheistischen Weltanschauung enthilt,
die bis in die « Ethik der Entschlossenheit » ausgebaut ist, obgleich
jede reale Grundlage des ethischen Pflichtgedankens fehlt. Aber gerade
weil die Existenzphilosophie H.s bewuBt den Gottesgedanken aus-
schaltet, bedeutet sie eine Vergewaltigung der wissenschaftlichen
Vernunft, indem sie den Menschen zwingt, ein endliches ens per parti-
cipationem zu denken ohne die transzendentale Abhéngigkeitsbeziehung
von einem unendlichen ens per essentiam. Weil H. keine Antwort
zu geben vermag auf die letzten metaphysischen Fragen nach dem
Woher und Wohin des Menschenlebens, liegt der Todeshauch eines
tragischen Pessimismus iiber seiner gottlosen Philosophie. Statt der
von Ritseln, Schicksalsschligen und Ungerechtigkeiten geschiittelten,



392 Die Existenz-Philosophie Martin Heideggers

mnerlich bangen und verzweifelnden Welt einen festen Halt zu geben
durch den sichern Ausblick auf einen gerechten Ausgleich im Jenseits,
vergroBert dieser philosophische Atheismus nur noch die innere Halt-
losigkeit, Hilflosigkeit und Unruhe des modernen Menschen, indem sie
ihn auf die Unabwendbarkeit seines Schicksals verweist und zu einer
sterbenden und untergehenden, sinnlosen und haltlosen Existenz
aufruft. In diese dunkle Nacht eines finstern, tragischen Pessimismus
vermag nur die christliche Philosophie hoffnungsfreudiges Aufer-
stehungslicht hineinzubringen, indem sie mit einem hl. Thomas von
Aquin die heutige Welt zu Dem hinfiihrt, der von sich das trostreiche,
wie jubilierendes Ostergeliute klingende Wort sprach: « Ego sum
lux mundi. Qui sequitur me, non ambulat in tenebris.» (Jo. 8. 12.)



	Die Existenz-Philosophie Martin Heideggers [Fortsetzung und Schluss]

