
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 16 (1938)

Artikel: Die Existenz-Philosophie Martin Heideggers [Fortsetzung und Schluss]

Autor: Droege, T.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762329

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762329
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Existenz-Philosophie
Martin Heideggers.

Von Dr. Th. DROEGE C. Ss. R., Geistingen.

(Fortsetzung und Schluss.)

III. Kritik der Existenzphilosophie Heideggers.

Um eine sichere Grundlage für die Kritik der Existenzphilosophie
H.s zu gewinnen, werden wir Heidegger und Thomas von Aquin
einander gegenüberstellen. Freilich verliert dadurch die Kritik ihre
Gültigkeit für alle, die sich nicht auf den Boden der scholastischen

Philosophie im Sinne des hl. Thomas stellen. Trotzdem scheint ohne
eine solche Einschränkung der kritischen Stellungnahme eine « rationale

» Kritik einer Philosophie nicht möglich, die bewußt auf « irrationalen

» Grundlagen aufgebaut ist. Um trotzdem ein möglichst getreues
und objektives Bild von der Philosophie H.s zu bieten, werden wir
nicht nur die Schattenseiten hervorheben, in denen beide Denker sich
voneinander unterscheiden, sondern auch die Lichtseiten, in denen sie

übereinst immen.

i. Die Lichtseiten des Systems.

Die Lichtseiten, in denen das System H.s mit demjenigen des

hl. Thomas übereinstimmt, können selbstverständlich nur an der

Peripherie der Existenzphilosophie gefunden werden. Denn im Wesenskern

sind beide Systeme verschieden, ja einander entgegengesetzt wie
Wasser und Feuer.

Zu den Lichtseiten der Existenzphilosophie Heideggers gehört vor
allem die Tatsache, daß sie das ontologische Seinsproblem in
Übereinstimmung mit Aristoteles und Thomas von Aquin wieder in den

Mittelpunkt des philosophischen Denkens gerückt hat. H. fragt genau
wie Thomas von Aquin nach dem Wesenssinn des Seins in seiner ganzen
Ausdehnung. Zwar gehen beide in der Lösung dieses metaphysischen

Grundproblems auseinander. Doch muß es sicherlich als ein Fortschritt
des modernen Denkens angesehen werden, daß die Existenzphilosophie
H.s die naturgemäße Aufgeschlossenheit des menschlichen Verstandes

Divus Thomas. 25



372 Die Existenz-Philosophie Martin Heideggers

für alles Sein auf dem Gebiete der Denkphilosophie, der Seinsphilosophie
wie Wertphilosophie anerkennt. Darum stimmt H. mit Thomas von
Aquin überein in der Anerkennung des « Materialobjektes » der
philosophischen Forschung. Das « objectum formale quod » der Philosophie
besteht nach dem hl. Thomas in der Untersuchung der übersinnlichen
Ursachen des Seins, nämlich der Material-, Formal-, Wirk- und
Zweckursache. Auch damit stimmt H. überein, insofern er die Philosophie
nicht zu den Erfahrungswissenschaften, sondern den Wesenswissenschaften

zählt. Doch schließt H. jede wirk- und zweckursächliche

Betrachtung des Seins von der philosophischen Untersuchung der

Existenzphilosophie aus. Das « objectum formale quo » der Philosophie
sieht der hl. Thomas in dem natürlichen Licht der Vernunft. Dadurch
wird das übernatürliche Licht der Offenbarung ausgeschlossen, das

die Hauptquelle der Theologie bildet. Auch darin begegnet sich H. mit
Thomas von Aquin und zwar in dem Maße, daß er sogar jede
Erörterung des Gottesproblems sowohl in der übernatürlichen wie auch
der natürlichen Ordnung vom Bereiche der Existenzphilosophie
verbannt. Mit Recht hat man darum H. den « säkularisierten Kierkegaard »

genannt. Das Hauptverdienst H.s besteht jedenfalls darin, daß er
das Grundproblem der Metaphysik, die ontologische Frage nach dem
Wesenssinn des Seins in seiner ganzen Ausdehnung wieder in den

Mittelpunkt des philosophischen Interesses gerückt hat.
Eine zweite Lichtseite des Heideggerschen Systems besteht darin,

daß H. trotz der starken Betonung der Geistigkeit und Freiheit des

menschlichen Seins doch nicht nur das rationale Denken, sondern
auch die Erfahrung als eigentliche Quelle der philosophischen Forschung
betrachtet. Allerdings deutet er beide Quellen nicht nur im rationalen,
sondern auch im irrationalen oder existenzialen Sinne, während Thomas

von Aquin eine « irrationale Erkenntnis » unbekannt ist. Doch stimmt
H. mit der Scholastik überein sowohl in der Ablehnung des extremen

Empirismus, der nur die Erfahrung als Quelle der philosophischen
Erkenntnis anerkennt, wie auch in der Ablehnung des extremen
Rationalismus, der alle philosophischen Schlußfolgerungen aus dem
abstrakten Denken ableitet ohne jede Rücksichtnahme auf die
Tatsachen der Erfahrung. Auch Thomas von Aquin wird die Maxime
H.s unterschreiben : « Zu den Sachen selbst ». Denn auch er ist ein

ausgesprochener Feind aller unwissenschaftlichen Hirngespinste, die

mit den Erfahrungstatsachen nicht mehr im kausalen Zusammenhang
stehen. Allerdings soll nach H. die Seinserkenntnis als apriorische



Die Existenz-Philosophie Martin Heideggers 373

Bedingung für die Möglichkeit jeder Erkenntnis der Erfahrung vorausgehen.

Der hl. Thomas lehnt einen solchen transzendentalen Aprio-
rismus ab, weil auch dieser den kausalen Zusammenhang des Denkens
mit der Erfahrung aufhebt. Doch gibt er zu, daß das Sein, das zuerst
in das Blickfeld unseres Geistes fällt, kein bestimmtes Objekt neben
andern ist, sondern nur die in der Außenweltserfahrung begründete
Bedingung für die Möglichkeit jeder bestimmten Gegenstandserkenntnis
darstellt. Das Sein ist daher auch nach Thomas von Aquin nicht ein
« Begriff im eigentlichen Sinne », sondern die letzte Voraussetzung
aller begriffsbildenden und urteilenden Erkenntnis. Nur unterscheidet
sich dieser scholastische Apriorismus von demjenigen H.s dadurch
wesentlich, daß nach der Scholastik das abstrakte Sein nicht
unabhängig von der Erfahrung gewonnen wird, sondern das erste
Abstraktionsprodukt darstellt, das aus dem realen Sein der Existenzialordnung
gewonnen wird. Darum bezeichnet das Sein im eigentlichen Sinne

nur das wirkliche und mögliche ens reale, während das logische Sein
des ens rationis an sich ein Nichtsein ist, das nur im analogen Sinne
nach Art eines realen Seins gedacht wird.

Eine dritte Lichtseite der Existenzphilosophie H.s besteht in der

engen Verbindung der praktischen Philosophie mit der theoretischen.
Zwar sieht Thomas von Aquin in der rein spekulativen Philosophie,
die die allgemeinen und notwendigen Wahrheiten aus den Erfahrungsdingen

abstrahiert, nur um die Erkenntnis zu vervollkommnen, eine

vollkommnere Erkenntnisweise, als in der praktischen Seinserkenntnis,
welche die allgemeinen und notwendigen Schlußfolgerungen der
theoretischen Philosophie auf die individuellen und zufälligen Erfahrungstatsachen

anwendet, wie es z. B. auf dem Gebiete des ethischen Handelns
oder des praktischen Kunstschaffens geschieht. Denn das Allgemeine
und Notwendige ist nach Thomas von Aquin wegen seiner Unabhängigkeit

von der Materie an und für sich vollkommner als das Individuelle
und Zufällige, das wesensnotwendig eine Abhängigkeit von der Materie
einschließt. Trozdem ist auch der hl. Thomas der Ansicht, daß das

theoretische Wissen uns von Gott nur für das praktische Handeln

gegeben ist und nicht umgekehrt. Denn das letzte Ziel des Menschen,

dem alles andere als Mittel untergeordnet werden muß, besteht nach

dem hl. Thomas in der formellen Verherrlichung Gottes und der

Erreichung der eigenen Glückseligkeit. Darum soll der Mensch nach dem

Willen des Schöpfers nicht nur an der Weisheit Gottes teilnehmen,
indem er durch die spekulative Vernunft die in den individuellen und



374 Die Existenz-Philosophie Martin Heideggers

zufälligen Dingen verwirklichten Gedanken Gottes in immaterieller
Weise ohne die individuellen Eigentümlichkeiten in sich aufnimmt,
sondern er soll auch an der Allmacht Gottes teilnehmen, indem er nach
dem Vorbilde der verwirklichten Gedankenformen Gottes neue Formen
in der realen Daseinsordnung z. B. auf dem Gebiete des
Kunstschaffens und des ethischen Handelns hervorbringt. Gerade auf dem
sittlichen Gebiet erreicht die praktische Vernunft des Menschen ihren
eingentlichen Höhepunkt, indem sie durch Verwirklichung des
Idealbildes der menschlichen Persönlichkeit entsprechend den Vorschriften
des ewigen Gesetzes den Menschen nicht nur akzidentell, sondern
wesentlich oder in Bezug auf seine Endbestimmung vervollkommnet.
Auch der hl. Thomas wird daher die ethische Grundforderung H.s
anerkennen : « Mensch, werde wesentlich » oder « werde das, was du
nach deinem Wesen sein sollst »

Eine vierte Lichtseite der Existenzphilosophie H.s besteht darin,
daß er die Philosophie aus den abstrakten Höhen der metaphysischen
Spekulation in die Niederungen der konkreten Daseinswirklichkeit
zurückrufen will. Es braucht nicht geleugnet zu werden, daß der

von Thomas behauptete Primat der spekulativen Vernunft über die

praktische die Gefahr in sich schließt, sich in den Höhen der
metaphysischen Spekulation zu verlieren und den ernsten Problemen des

praktischen Lebens nicht mehr die erforderliche Aufmerksamkeit
zuzuwenden. Wie sehr der hl. Thomas selbst eine solche Unterschätzung
der praktischen Philosophie prinzipiell mißbilligt, hat. er am deutlichsten

gezeigt in seinem reifsten Hauptwerk der Summa theologica.
Die Summa theologica, die man als das beste Idealbild einer katholischen

Existenzphilosophie bezeichnen kann, stellt das menschliche
Leben als eine Bewegung dar, die von Gott ausgeht und zu Gott durch
Vermittlung Christi zurückkehrt. Man kann daher den drei Teilen der
S. th. mit Portmann die Überschrift geben : « Von Gott, zu Gott durch
Christus », oder mit O. Willmann : « Gott, Mensch, Gottmensch », oder

auch « Urbild, Ebenbild, Verähnlichung », oder « Natur, Gesetz,
Übernatur ». Das Charakteristische ist jedenfalls, daß im Mittelpunkt
der Darstellung der sittliche, zur Gesetzeserfüllung berufene, freie
Mensch steht. So werden die beiden Flügel des mächtigen Baues,

nämlich die prima und tertia pars, durch einen zwiegeteilten Mittelbau,
die i. 2. und die 2. 2., welcher die Lehre vom sittlichen Menschen

enthält, zusammengehalten, obgleich dieser Mittelbau die Seitenflügel an

Ausdehnung weit überragt. In diesem Sinne ist die Betrachtungsweise



Die Existenz-Philosophie Martin Heideggers 375

des Aquinaten eine « praktisch-anthropozentrische, weil sie das sittliche
Handeln des Menschen zum Zentrum des Philosophierens macht.
Mit dieser praktischen Grundeinstellung des Aquinaten stimmt H.
überein, indem er die sittliche Lebensaufgabe, auf der Grundlage der

Kontingenz und des Todesgedankens verankert, in den Vordergrund
der Untersuchung rückt. Es ist ein unbestreitbares Verdienst H.s,
daß er den stolzen Vertretern des mechanischen Monismus, denen

der Mensch nur eine künstlich gebaute Maschine ist, und den
wirklichkeitsfremden Propheten eines illusionären Idealismus, die im Menschen

nur eine ideale Sinneinheit von Bewußtseinsinhalten sehen, das harte
Wort von der « Geworfenheit » des menschlichen Seins als des « Seins

zum Tode » entgegenschleudert. Dieser Ruf zu größerer
Wirklichkeitstreue und praktischem Lebensernst ist um so wirksamer, als er
nicht von einem weltfremden, stillen Einsiedler kommt, sondern von
einem Vertreter der Wissenschaft, der mitten im Leben steht und die

ganze Problematik des modernen Menschen an sich selbst erfahren
hat. Dazu kommt seine Meisterschaft, die Strukturschichten des

menschlichen Daseins, wie Daseinsangst, Schuldbewußtsein, Sorge und
Entschlossenheit in psychologisch feiner Sinnanalyse zu zergliedern
und in markiger Sprache dem modernen Menschen nahe zu bringen.
So wird der außerordentliche Einfluß der Existenzphilosophie H.s auf
die moderne Jugend verständlich. Was sie für H. begeistert, ist das,

was man mit Recht den «heroischen Finitismus » genannt hat, den

er unserer Nachkriegszeit, die nur von Katastrophen und
Daseinsvernichtungen und Daseinsbedrohungen lebt, durch die Parole vor
Augen stellt : « Laßt euch nicht zu Sklaven der Maschine und zu bloßen

Werkzeugen des Kapitalismus degradieren » « Heraus aus der uneigentlichen

Daseinsweise des Alltags und hinauf zur eigentlichen Daseinsweise

des idealen Menschentums » Insofern kann man sagen, daß

H. die Philosophie aus den abstrakten Höhen einer rein spekulativen
Soseinsbetrachtung in die Niederungen der konkreten Daseinsbetrachtung

herabgerufen hat, die ähnlich wie Thomas von Aquin Antwort
zu geben versucht auf die ernsten Lebensfragen, die den modernen
Menschen bewegen.

Doch trotz aller dieser Lichtseiten ist die Existenzphilosophie H.s

bei genauer Betrachtung nicht geeignet, den modernen Menschen aus
seiner Existenzbedrohung zu den idealen Höhen eines gesunden und
gesicherten Menschtums emporzuführen. Vielmehr würde eine
allgemeine Annahme dieser Daseinsphilosophie gerade das herbeiführen,



37& Die Existenz-Philosophie Martin Heideggers

was sie beseitigen will : eine neue Bedrohung der Existenz und innern
Gesundheit des modernen Menschen. Das zeigt ein Blick auf die

Schattenseiten, die dem Wesenskern der Philosophie H.s anhaften
und diesen Wesenskern in einen unüberbrückbaren Gegensatz zu den

Grundanschauungen des hl. Thomas von Aquin bringen.

i. Die Schattenseiten des Systems.

Bei der Existenzphilosophie H.s kann man ein Doppeltes
unterscheiden : einen psychologischen Unterbau, der die psychologischen
Voraussetzungen umfaßt, von denen H. ausgeht, und einen
metaphysischen Überbau, der die ontologischen Schlußfolgerungen enthält,
die H. aus seinen Voraussetzungen ableitet. Zu den wichtigsten
psychologischen Voraussetzungen H.s gehört die Annahme eines irrationalen
oder existentialen Selbstbewußtseins, das in den emotionalen Akten
enthalten sein soll. Das wichtigste ontologische Ergebnis der beschrei-
benben Sinnanalyse besteht in der metaphysischen Behauptung, daß
das eigentliche Wesen des menschlichen Seins im Dasein besteht, in
dem ein vom Dasein irgendwie verschiedenes Sosein nicht enthalten
ist.

Nach dem hl. Thomas stehen beide Annahmen mit den absoluten

Forderungen des Kontradiktionsprinzips in unlösbarem Widerspruch.
Sollte sich diese Ansicht als richtig erweisen lassen, so stände sowohl
der empirische Unterbau, wie der metaphysische Überbau mit den

Forderungen des Kontradiktionsprinzips in unlösbarem Widerspruch.
Um also die Schattenseiten genau kennen zu lernen, die dem Wesenskern

des Heideggerschen Systems anhaften, ist es weder notwendig,
noch möglich, alle Voraussetzungen und Folgerungen H.s im einzelnen

zu untersuchen. Es genügt vielmehr, das psychologische Problem des

irrationalen Selbstbewußtseins und das metaphysische Problem des

soseinslosen Daseins einer genauen kritischen Nachprüfung zu
unterziehen.

§ i. Das psychologische Bewuütseinsproblem.
H. geht von der Voraussetzung aus, daß die Frage nach dem Sinn

des Seins nur vom konkreten Einzelmenschen gestellt und nur von
ihm durch eine hermeneutische Sinnanalyse des individuellen
Selbstbewußtseins gelöst werden kann. Zwar anerkennt H. mit Thomas von
Aquin auch ein rationelles Selbstbewußtsein, durch das der menschliche
Verstand seine eignen Denkakte und in denselben sich selbst und das



Die Existenz-Philosophie Martin Heideggers 377

Ich nach seinem Dasein und Sosein erkennt. Doch glaubt er in
Weiterführung der Bewußtseinsauffassungen von Brentano, Husserl, Scheler,

Dilthey und andern, daß es neben dem rationalen auch ein irrationales
oder existenziales Selbstbewußtsein gibt, das in jedem emotionalen Akt
des Fühlens und Wollens wesentlich eingeschlossen ist. So soll sich

uns in der Stimmung der Daseinsangst nicht nur das Wesen des Menschen
als « Sorge » enthüllen, sondern auch der ontologische Wesenssinn der

Sorge sich als « Zeitlichkeit » offenbaren. Ja, H. vertritt die Ansicht,
daß das eigentliche Wesen alles psychischen Seins, das er mit dem
menschlichen Dasein identifiziert, in einem irrationalen oder existen-
zialen Selbstbewußtsein besteht, das H. apriorisches « Seinsverständnis »

nennt. Denn in diesem irrationalen Selbstbewußtsein sieht H. die

apriorische Bedingung für die Möglichkeit jeder rationalen Erkenntnis
überhaupt.

Um die Bewußtseinstheorie des hl. Thomas zu verstehen, müssen

wir anknüpfen an die Auffassungen der modernen experimentellen
Psychologie. Seit Külpe unterscheidet die experimentelle Psychologie
drei Zonen des Bewußtseins : die Randzone, Blickfeldzone und
Blickpunktzone.

Zur Randzone des Bewußtseins gehören jene Bewußtseinsinhalte,
die mit dem « direkten Bewußtsein » nur dunkel oder halbbewußt
werden. So hört der Müller das Klappern der Mühle nur dunkel und
halbbewußt, solange seine Aufmerksamkeit nicht auf die Tonempfindung,

sondern auf andere Gegenstände gerichtet ist. Diese Inhalte
bilden also den « unanalysierten Hintergrund des Bewußtseins ». Denn
sie werden zwar durch ein dunkles Gesamtbewußtsein als vorhanden
erkannt, aber noch nicht deutlich von einander unterschieden. Dieses

Bewußtsein wird « direktes » genannt, weil es in jedem direkten
Erkenntnisakt eingeschlossen ist und jede Reflexion ausschließt, die

in einem zweiten Akt die Aufmerksamkeit auf einen ersten Akt
zurückwendet. Dem direkten oder Randzonenbewußtsein entspricht nach

Külpe die Bewußtheitsstufe des « einfachen Gegebenseins ». Denn die

Randzoneninhalte sind im Bewußtsein einfach vorhanden und darum
dunkel bewußt, aber wegen der Ablenkung der Aufmerksamkeit auf
andere Gegenstände, z. B. in der Zerstreutheit, im Schlaf oder der Narkose,
« nicht beachtet » oder « nicht bemerkt ». Zwar glauben Leibnitz,
Herbart, Hagemann, Gutberiet u. a., daß die Randzoneninhalte nicht

nur « unbemerkt », sondern auch « unbewußt » seien. Doch ist nach
Aristoteles (De anima, lib. III, c. 2) und Thomas von Aquin (ebenda



378 Die Existenz-Philosophie Martin Heideggers

lectio 3), Cajetan (De anima, lib. II, c. 13), Johannes a s. Thoma (De
anima, lib. IV, c. 4) u. a. eine unbewußte Erkenntnis, d. h. eine Erkenntnis,

die dem Erkennenden unbekannt ist, begrifflich ebenso unmöglich,
wie ein Wissen, von dem der Wissende nichts weiß. Gerade weil zum
Wesen jedes Erkenntnisaktes nicht nur ein Gegenstandsbewußtsein,
sondern auch ein Akt- und Ich-Bewußtsein gehört, lehnt Thomas

jedes Unterbewußtsein, das nur unbewußte Erkenntnisse vermittelt,
wie die Psychoanalytiker mit Freud und die modernistischen
Religionsphilosophen mit James behaupten, als eine widerspruchsvolle
psychologische Mystifikation ab. Damit stimmt die moderne Psychologie
überein, die ein vom dunklen Randzonen-Bewußtsein verschiedenes
Unterbewußtsein nicht anerkennt.

Die zweite Zone, die Blickfeldzone, umfaßt alle jene Bewußtseinsinhalte,

die vom « unvollkommen reflexen » oder « phänomenalen »

Bewußtsein zwar beachtet und bemerkt, aber doch nur indirekt erkannt
werden, weil die Aufmerksamkeit primär und direkt auf die Inhalte
der Blickpunktzone gerichtet ist. Der Blickfeldzone entspricht nach
Külpe die Bewußtheitsstufe des « Beachtens oder Bemerkens ». Diese

zweite Entwicklungsstufe der Bewußtheit begründet das « reflexe »

Bewußtsein oder Bewußtsein « im eigentlichen Sinne ». Denn bei dem

Blickfeldzonen-Bewußtsein ist nicht nur ein Erkenntnisakt vorhanden,
sondern zwei Akte werden vollzogen, indem in einem zweiten Akt
die Rückwendung der Aufmerksamkeit auf einen bereits vollzogenen
ersten stattfindet. Trotzdem ist die Reflexion eine « unvollkommne »,

weil der Inhalt infolge der mangelhaften Konzentration der Aufmerksamkeit

sich noch nicht zur vollen Klarheit der Bewußtheit entwickelt
hat. Man nennt dieses Bewußtsein darum auch « phänomenales ».

Denn die seelischen Vorgänge werden infolge der mangelhaften Konzentration

der Aufmerksamkeit nicht erfaßt, wie sie in sich sind, sondern

nur wie sie uns infolge der unvollkommen entwickelten Aufmerksamkeit
erscheinen. Ein solches phänomenales Bewußtseinsurteil ist bei einem

Amputierten vorhanden, wenn er richtig urteilt : « Die
Schmerzempfindung scheint mir im amputierten Finger lokalisiert zu sein ».

Solche phänomenale Bewußtseinsurteile besitzen den höchsten Grad
absoluter Sicherheit, sodaß sie weder per se noch per accidens falsch
sein können. Denn die absolute Sicherheit und Objektivität des

phänomenalen Bewußtseins ist die conditio sine qua non für die Möglichkeit
irgend eines Gegenstandsbewußtseins. Erkännten wir nämlich die

seelischen Akte nicht mehr wie sie in sich sind, noch auch wie sie uns



Die Existenz-Philosophie Martin Heideggers 379

erscheinen, erkännten wir die seelischen Akte überhaupt nicht mehr.
Wer aber die seelischen Akte überhaupt nicht mehr erkennt, erkennt
auch nicht, was sie enthalten : die Aktinhalte oder Gegenstände. Weil
aber die phänomenalen Bewußtseinsurteile nicht nur vom realen Sein

der seelischen Akte, sondern auch von den Bedingungen des erkennenden

Subjektes abhängig sind, kann der freie Wille das phänomenale Urteil
durch einen voreiligen Willensbefehl in ein noumenales Urteil umwandeln,

indem z. B. der Amputierte irrtümlicher Weise urteilt : « Der
Schmerz ist in Wirklichkeit im amputierten Finger lokalisiert ». Darum
können die noumenalen Bewußtseinsurteile, die auf Inhalte der
Blickfeldzone sich stützen, per accidens, d. h. durch einen voreiligen
Willensbefehl falsch sein.

In der dritten Zone, der Blickpunktzone, die nach der experimentellen

Psychologie höchstens 6-7 disparate Inhalte umfaßt, werden
die seelischen Vorgänge nach ihrem Dasein und Sosein mit Hülfe des

« vollkommen reflexen » Bewußtseins so erfaßt, wie sie in sich sind.
Dieses Bewußtsein wird « vollkommen reflexes » Bewußtsein genannt,
weil es die höchste, nicht mehr steigerungsfähige Entwicklungsstufe
der Aufmerksamkeits-Anspannung darstellt. Man bezeichnet dieses

Bewußtsein auch als « noumenales », weil dieses Bewußtsein ausschließlich

vom realen Sein des Bewußtseinsvorganges bestimmt wird und

jeder verändernde Einfluß des erkennenden Subjektes vollkommen
ausgeschaltet ist. Während das phänomenale Bewußtsein die seelischen

Vorgänge unmittelbar erfaßt und darum mit ihrem Subjekt und Objekt,
ist das noumenale Tatsachen-Bewußtsein eine mittelbare Erkenntnis,
die sich auf einen Kausalschluß stützt. Denn die noumenale
Tatsachenerkenntnis, wie sie in der empirischen Psychologie vorliegt, wird aus
der phänomenalen Erfahrungserkenntnis gewonnen, indem durch
einseitige Veränderung der Aufmerksamkeits-Anspannung und Konstanthaltung

der übrigen Erkenntnis-Bedingungen aus dem phänomenalen
Erfahrungsbilde alle jene Züge ausgemerzt werden, die auf Rechnung
des Subjektes und seiner willkürlichen Aufmerksamkeit zu setzen

sind. Aus der noumenalen Erfahrungserkenntnis der seelischen
Tätigkeiten gewinnen wir dann die noumenale Wesenserkenninis der Seele

und ihrer Akzidentien, indem wir z. B. von den Eigenschaften des

eigentümlichen Formalobjektes unseres Verstandes auf das Wesen

des Denkaktes und Denkvermögens und von diesem auf das Wesen

der Seele und des Ichs mit Hülfe des Kausalprinzips schließen. So

leitet die rationelle Psychologie aus der Geistigkeit des intellektiven



38o Die Existenz-Philosophie Martin Heideggers

Formalobjektes die Geistigkeit und Unsterblichkeit der menschlichen
Seele ab. Der Blickpunktzone entspricht nach Külpe die
Bewußtheitstufe des « Konstatierens », die das aktuelle und potentielle Wissen
umfaßt. Aktuell ist das Wissen, wenn der Bewußtseinsinhalt nicht
nur klar und deutlich erkannt und unterschieden, sondern auch
ausdrücklich benannt wird. Aktuelles Wissen geht allmählich in potentielles

über, indem die anschaulichen Wortvorstellungen in den Hintergrund

des Bewußtseins treten, sodaß die Inhalte zwar noch klar und
deutlich erkannt und unterschieden werden, aber nicht mehr ausdrücklich
benannt werden können. — Die noumenalen Bewußtseins-Urteile,
die sich auf Inhalte der Blickpunktzone stützen, können weder per
se noch per accidens falsch sein. Denn ihr Vollzug ist dem freien Willen
entzogen, weil diese Urteile ausschließlich vom objektiven Zwang des

realen Seins abhängig sind. Urteile aber, die ausschließlich von den

objektiven Notwendigkeiten des realen Seins normiert werden, sind
mit begrifflicher Notwendigkeit immer wahr. Noumenale
Bewußtseinsurteile können daher nur per accidens, d. h .durch den voreiligen
Willensbefehl falsch werden, wenn sie sich auf Inhalte der Blickfeldzone

stützen, die nicht nur von den Bedingungen des Objektes, sondern
auch des Subjektes abhängig sind.

Worin besteht nun der eigentliche Unterschied zwischen der
Bewußtseinstheorie H.s und derjenigen des hl. Thomas Nach dem

hl. Thomas ist ein direktes Objekt-, Akt- und Ich-Bewußtsein im Wesen

jedes Erkenntnisaktes eingeschlossen. So schließt die Tonempfindung
des Müllers mit begrifflicher Notwendigkeit nicht nur ein Gegenstands-
Bewußtsein, sondern auch ein Akt- und Ich-Bewußtsein ein, selbst

wenn die Tonempfindung nur der Randzone des Bewußtseins angehört,
weil jede Reflexion oder Rückwendung der Aufmerksamkeit durch
das sinnliche oder intellektive Bewußtsein fehlt. H. überträgt diese

Theorie des « direkten Bewußtseins » von der Erkenntnis auf die
emotionale Sphäre. Denn nach ihm ist auch in jedem Gefühl oder Willensakt

nicht nur ein direktes Gegenstandsbewußtsein, sondern auch ein
direktes Akt- und Ich-Bewußtsein wesentlich eingeschlossen. Ja,
dieses irrationale Bewußtsein soll sogar die apriorische Bedingung
für die Möglichkeit jeder rationalen Erkenntnis und des menschlichen
Daseins überhaupt sein.

Wie stellt sich nun Thomas von A quin zu dieser Auffassung Er
lehnt zunächst die Kantische Dreiteilung des Seelenlebens in Erkennen,
Fühlen und Wollen grundsätzlich ab, auf der die Bewußtseinstheorie



Die Existenz-Philosophie Martin Heideggers 38I

H.s beruht. Denn nach Thomas werden die verschiedenen seelischen

Funktionen spezifiziert durch ihre Formalobjekte. Das Erkennen
aber ist auf das ens oder das verum fundamentale als Formalobjekt
gerichtet, während das bonum das Formalobjekt des Wollens ist.
Sollte also das Fühlen eine gleichwertige Funktion neben dem Erkennen
und Wollen sein, so müßte es ein drittes gleichwertiges Formalobjekt
geben, das als Spezifikationsprinzip des Fühlens dienen könnte. Ein
solches Formalobjekt gibt es aber tatsächlich nicht ; vielmehr ist das

Fühlen genau so wie das Wollen auf das Bonum oder das Wertvolle
als Formalobjekt gerichtet. Daher ist nach Thomas die Dreiteilung
des Seelenlebens durch eine Zweiteilung zu ersetzen, nach der alle
seelischen Tätigkeiten auf zwei oberste .Gattungen zurückgeführt
werden müssen : die Kenntnisnahme und Stellungnahme. Trotzdem
anerkennt der hl. Thomas den berechtigten Kerngedanken der
Dreiteilung, daß nämlich die theoretische Kenntnisnahme in der cognitio
eine praktische Stellungnahme des Willens im amor concupiscentiae

nur dann hervorzurufen vermag, wenn der Wille vorher durch das

lustbetonte Gefühl des amor complacentiae innerlich bewegt und
ergriffen ist. Darum unterscheidet die moderne Psychologie im Anschluß

an den hl. Thomas eine passiv wertende Stellungnahme im Gefühl
und eine aktiv vollziehende Stellungnahme im Wollen.

Daraus zieht die scholastische Psychologie im Anschluß an den

hl. Thomas den Schluß, daß ein irrationales, oder^emotianales

Selbstbewußtsein begrifflich unmöglich ist. Denn das metaphysische Wesen

der Erkenntnis enthüllt sich dem Bewußtsein in der beschreibenden

Sinnanalyse als eine objektive oder immaterielle Aufnahme fremder

Seinsformen, durch die das erkennende Subjekt, trotz der realen
Verschiedenheit in der realen Daseinsordnung, mit dem erkannten

Objekt in der idealen Soseinsordnung identisch wird. Ebenso offenbart
sich uns das Fühlen in der wesentlichen Sinnanalyse als passives Ergriffensein

des Ichs von einem erkannten Wert, während das Wollen sich

darstellt als ein aktives Sichhinbewegen des Ich zum realen Besitz

des erkannten Wertes. Allerdings ist nach dertscholastischen Psychologie

ein unbewußtes Fühlen und Wollen begrifflich ebenso unmöglich,
wie ein unbewußtes Erkennen. Doch wird der Akt des Fühlens und

Wollens nicht durch sich selbst bewußt, sondern durch den

vorausgehenden und begleitenden Erkenntnisakt des Selbstbewußtseins.

Denn ein konkreter Akt des Gefühls und Willens ist nach dem hl. Thomas

nicht möglich, ohne daß ein Verstandesakt, nämlich das imperium



382 Die Existenz-Philosophie Martin Heideggers

in der Ordnung der Zweckursächlichkeit vorausgeht, der zugleich
in der Ordnung der Wirkursächlichkeit nachfolgt. Darum ist der

gefühlsbetonte Willensakt im Verstandesakt wie die Wirkung in der
Ursache enthalten, weshalb der hl. Thomas in seiner Summa theologica
sich auf den Satz des Aristoteles stützt : « Voluntas in ratione est »

(S. th. I. q. 87 a. 4 c.). Daraus folgt, daß das Selbstbewußtsein den

Verstandesakt nicht erkennen kann, ohne gleichzeitig den lust- oder
unlustbetonten Willensakt mitzuerkennen, der im Verstandesakt
eingeschlossen ist.

Ein irrationales oder emotionales Selbstbewußtsein, das H. das

« existenziale » Selbstbewußtsein nennt, wäre also nur dann möglich,
wenn der emotionale Akt des gefühlsbetonten Wollens ein doppeltes
Formalobjekt haben könnte, nämlich das bonum, soweit es ein
gefühlsbetontes Wollen ist, und zugleich das verum fundamentale oder ens,
soweit es ein irrationales Erkennen des Objektes, Aktes und Subjektes
wesentlich einschließt. Nach dem Kontradiktionsprinzip ist es aber
ebenso begrifflich unmöglich, daß ein seelischer Akt ein doppeltes
Formalobjekt hat, wie es begrifflich unmöglich ist, daß ein Ding, etwa
Petrus, eine doppelte Wesensform und damit ein doppeltes Wesen

hat. Mit Recht zieht daraus die thomistische Psychologie die Folgerung,
daß die psychologische Bewußtseinstheorie H.s, die den empirischen
Unterbau der Existenzphilosophie bildet, mit den unerbittlichen
Forderungen des Kontradiktionsprinzips in einem unüberbrückbaren

Widerspruch steht.
Zu demselben Resultate gelangen wir, wenn wir den metaphysischen

Überbau der Existenzphilosophie H.s : das metaphysische
Daseinsproblem, einer genauem Kritik unterziehen.

I 2. Das metaphysische Daseinsproblem.

H. unterscheidet die Welt des dinglichen Seins, die nur vorhanden
ist, von der Welt des persönlichen oder menschlichen Seins, das existiert.
Beim dinglichen Sein muß man ein Spannungsverhältnis von Sosein

und Dasein unterscheiden. So heißt es im Kantbuche : « An jedem
Seienden 'gibt' es so Was-sein und Daß-sein, essentia und existentia,
Möglichkeit und Wirklichkeit » (Km 214). Beim menschlichen Sein

hält aber H. ein solches Spannungsverhältnis für unmöglich, weshalb

er es « ontisch » im Gegensatz zum « ontologischen » Dasein nennt. Denn
das Wesen des menschlichen Seins besteht in der Sorge. Die Sorge



Die Existenz-Philosophie Martin Heideggers 383

schließt aber jeden substantiellen Träger aus, der als Sosein das Dasein
in sich aufnehmen könnte. Das towtov tJ/sC8oç der altgriechischen
Philosophie besteht nach H. darin, daß sie ausschließlich am dinglich
oder ontisch Seienden orientiert ist und darum den Substanzbegriff
auch auf das menschliche Sein ausdehnt, obgleich dadurch die wesentliche

Eigenart des Menschen zerstört wird. Denn der Grundcharakter
des dinglichen Seins besteht darin, daß es Dasein von etwas ist. Das
menschliche Sein dagegen stellt eine Daseinsform dar, die nicht
Dasein von etwas, sondern soseinsloses Dasein ist.

Man könnte glauben, daß H. nach Ablehnung der scholastischen
Substanztheorie sich auf den Boden der antischolastischen Aktualitäts-
theorie stellen würde. Doch lehnt H. die Aktualitätstheorie ebenso

ausdrücklich ab, wie die logische Ichtheorie Kants mit der Begründung,
daß auch diese Erklärungen noch unter dem beherrschenden Einfluß der
alten Dingontologie stehen. Nach H. besteht das Wesen des Menschen

in der Sorge oder dem Gerichtetsein des konkreten Menschen auf sein

eigenstes Seinkönnen. Dieses Gerichtetsein ist aber eine jeden Augenblick

wechselnde Beziehung ohne jedes Beziehungssubjekt und
Beziehungsgrundlage. Will man also dem Wesensunterschied zwischen

menschlichem und dinglichem Sein gerecht werden, so müssen wir
uns frei machen von der Erbschuld der scholastischen Ontologie, daß

das menschliche Dasein eine Substanz als Soseins- und Daseinsträger
und jede Beziehung des menschlichen Daseins notwendig eine Substanz
als Beziehungsträger und eine Beziehungsgrundlage unterstelle. Denn
das menschliche Sein kann nicht auf die Kategorien der Substanz
oder des Akzidenz, sondern nur auf die Kategorie des Daseins zurückgeführt

werden. Darum ist der Mensch seinem Wesen nach nicht eine

res cogitans oder curans, sondern reine cura otter Sorge ohne jedes

Subjekt.
Wie stellt sich nun Thomas von A quin zu dieser metaphysischen

Daseinsauffassung Zunächst muß im Interesse der historischen

Wahrheit festgestellt werden, daß H. irrt, wenn er glaubt, daß die

scholastische Philosophie die ontologische Grundfrage nach dem Wesen

des Seins nicht untersucht habe. Ein kurzer Blick in die entsprechende

scholastische Literatur hätte ihn von der Unwahrheit seiner Auffassung

überzeugen können. So faßt z. B. der hl. Thomas in seiner Jugendschrift

: « De ente et essentia » den Inhalt der Schrift in der

Einleitung also zusammen : « Es soll untersucht werden, was mit dem

Wort Sein und Wesenheit gemeint ist, wie beide in den verschiedenen



384 Die Existenz-Philosophie Martin Heideggers

Dingen verwirklicht werden und wie sie zu den logischen Auffassungen
sich verhalten » (De ente et essentia, ed. Baur, Introductio)1. Das ist

genau das Problem, mit dem H. sich abmüht.
Zur Lösung des Seinsproblems beginnt der hl. Thomas in seiner

Schrift mit einer wichtigen Unterscheidung, die wir bei H. vergebens
suchen, indem er schreibt : « Das Sein wird an und für sich in doppeltem
Sinne gebraucht : einmal bezeichnet es jenes Sein, das in die 10 Gattungen
zerfällt ; sodann drückt es jenes Sein aus, das die Wahrheit der Aussagen
bezeichnet » (De ente et essentia, c. I. p. 12)2. Das logische Sein des

Gedankendinges ist ausschließlich in unserm Denken vorhanden.
Denn es bezeichnet alles, worüber wir ein logisch wahres Urteil bilden
können, z. B. die negationes und privationes der Blindheit, der Nacht
usw. Das reale Sein aber bezeichnet ein Sosein, dem das Dasein der
Wirklichkeit oder Möglichkeit nach zukommt. Das reale Sein drückt
darum nur das aus, was wirklich existiert oder existieren kann und
deshalb in die 10 Kategorien des Aristoteles gehört. Das ens rationis
und das ens reale unterscheiden sich also wesentlich im Sein. Denn
das logische Sein des Gedankendinges bezeichnet an und für sich ein
reines Nichtsein, das von unserm Verstände, dessen Formalobjekt
das reale Sein ist, nur nach Analogie des realen Seins gedacht werden
kann mit dem Nebengedanken, daß es doch kein reales Sein ist. Darum
wird das Sein im eigentlichen Sinne nur vom ens reale ausgesagt, vom
ens rationis aber nur im analogen Sinne.

Das ens reale zerfällt in das substantielle und akzidentelle Sein,
sowie in das endliche und unendliche Sein. Darum sagt Thomas im
2. Kap. seiner Jugendschrift : « Weil aber das Sein uneingeschränkt und
zuerst von den Substanzen ausgesagt wird und erst danach und nur
in gewisser Hinsicht von den Akzidentien, so muß die Wesenheit in
Wirklichkeit und eigentlich in den Substanzen sein, in den Akzidentien
aber nur irgendwie und in gewisser Hinsicht » (De ente et essentia,

c. II, p. 14). 3 Denn das Sein im eigentlichen Sinne bezeichnet ein

1
« Dieendum est, quid nomine entis et essentiae significetur, et quomodo

in diversis inveuinantur et quomodo se habeant ad intentiones logicas » (De ente
et essentia, ed. Baur, introductio, p. 11).

2
« Ens per se dicitur dupliciter : uno modo, quod dividitur per decern

genera; alio modo quod significat propositionum veritatem » (ibid. c. 1, p. 12).
3 « Sed quia ens absolute et per prius dicitur de substantiis et per posterius

et quasi secundum quid de accidentibus, inde est, quod essentia vere et proprie
est in substantiis ; sed in accidentibus est quodammodo et secundum quid »

(ibid. c. 2, p. 14).



Die Existenz-Philosophie Martin Heideggers 385

Sosein, das ein Dasein besitzt oder besitzen kann. Ein solches Sosein

besitzt aber im eigentlichen Sinn nur die Substanz, die in sich subsi-

stiert. Daher kann das Sein im eigentlichen Sinne nur vom substantiellen

Sein ausgesagt werden. Das akzidentelle Sein aber wird ein
Sein genannt, nicht weil es ein Sosein besitzt, das in sich selbst existiert,
sondern weil es in einem Subjekt ist, das in sich selbst subsistiert. Darum
kommt ihm das Sein nur im analogen, Sinn d. h. in Abhängigkeit von
der Substanz zu, weil es nach dem Ausdruck des Aristoteles nicht
ein ens ist, sondern ein ens entis, d. h. ein Sein in einem Sein. Wie
Substanz und Akzidenz, so unterscheiden sich auch das endliche und
unendliche Sein im Sein selbst. Denn dasjenige, wodurch sich Substanz
und Akzidenz unterscheiden, nämlich das esse in se und in alio, ist
ebenso gut ein Sein und nicht ein bloßes Nichtsein, wie dasjenige,
wodurch das endliche und unendliche Sein sich unterscheiden, nämlich das

esse ab alio und esse a se. Mit Recht zieht daraus Thomas den Schluß,
daß das abstrakte Sein nicht ein eindeutiger Allgemeinbegriff ist, der
wie die kategorialen Gattungsbegriffe genau in demselben Sinn von
seinen Subjekten ausgesagt wird. Er ist darum ein analoger Begriff,
der von den verschiedenen Seinsträgern, wie Substanz und Akzidenz,
Geschöpf und Gott, in schlechthin verschiedenem Sinne ausgesagt wird,
weil diese Seinsträger sich im Sein selbst unterscheiden. Aber wenn
sie auch schlechthin verschieden sind, so stimmen sie doch secundum

quid darin überein, daß sie ein Sosein-Dasein-Verhältnis in verschiedenem

Sinn einschließen. Gerade weil H. diese grundlegende Analogia entis
nicht kennt, ist es nicht zu verwundern, daß ihm der Wesensunterschied
zwischen ens rationis und ens reale, sowie zwischen dem substanziellen
und akzidentellen, dem geschöpflichen und unerschaffenen Sein nicht
vollkommen aufgeleuchtet ist.

Worin besteht nun nach Thomas der Wesenssinn des metaphysischen

Seins Thomas antwortet : in dem, was den verschiedenen Formen
des Seins : dem gedanklichen und realen, dem substanzialen und akzi-

dentalen, dem erschaffenen und unerschaffenen Sein gemeinsam ist.
Der Wesenssinn des abstrakten Seins besteht darum in einem Spannungsverhältnis

zwischen Sosein und Dasein, durch das das Sein

wesensnotwendig vom Nichtsein verschieden wird.
So bezeichnet das unendliche Sein Gottes ein Sein, bei dem das

Sosein im Dasein besteht. Man sollte fast meinen, Thomas habe das

Hauptwerk H.s gekannt, als er in seiner Jugendschrift behauptete :

« Daher gibt es Philosophen, die behaupten, daß Gott keine Wesenheit



386 Die Existenz-Philosophie Martin Heideggers

oder kein Sosein habe, weil sein Sosein nichts anderes ist, als sein
Dasein » (De ente et essentia, c. VII, p. 46)1. Obgleich bei Gott also
Sosein und Dasein vollkommen identisch sind, so können wir doch

wegen unserer analogen Gotteserkenntnis Gott nicht denken, ohne
das Spannungsverhältnis zwischen Sosein und Dasein im Sinne einer
realen und logischen Identität zu behaupten. Als ens per essentiam

ist das göttliche Sein ein unendlicher actus purus, der alle wirklichen
und möglichen Vollkommenheiten in sich schließt. Darum sagt Thomas
im 6. Kapitel seiner Jugendschrift : « Obwohl die erste Ursache nur
Dasein ist, dürfen ihr doch die übrigen Vollkommenheiten und Vorzüge
nicht fehlen. Sie hat vielmehr alle Vollkommenheiten, die in allen
Gattungen vorhanden sind, in sich, sodaß sie vollkommen schlechthin

genannt wird » (De ente et essentia, v. VI, p. 48)2.
Das erschaffene Sein ist z. B. bei den reinen Geistern ein Sein, bei

dem Sosein und Dasein verschieden sind, mag man diese Verschiedenheit

mit den Thomisten als eine reale, oder mit den Suaresianern als
eine virtuelle bezeichnen. Gerade wegen dieser Verschiedenheit ist
das erschaffene Sein wesentlich ein actus impurus, bei dem sich Sosein

und Dasein verhalten wie Potenz zum Akt. Daraus zieht der hl. Thomas

im gleichen Kapitel den Schluß : « Darum ist ihr (der reinen Geister)
Sein nicht absolut, sondern in einem Subjekt aufgenommen und darum
begrenzt und endlich nach Maßgabe der Aufnahmefähigkeit der

empfangenden Natur » (De ente et essentia, c. VI, p. 48) 3. Das erschaffene

Sein ist entweder substanzielles oder akzidentelles Sein. Die
erschaffenen Substanzen können einfache sein, wie bei den reinen
Geistern, oder zusammengesetzte, wie bei den körperlichen Dingen.
Bei allen geschaffenen Substanzen aber schließt das Sein eine
Verschiedenheit von Sosein und Dasein ein, jedoch so, daß das Sosein in
sich selbst existiert ohne eines Trägers zu bedürfen.

Selbst das akzidentelle Sein schließt ein Spannungsverhältnis von
Sosein und Dasein ein. Doch ist dieses Sosein ein unvollständiges,
das eine transzendentale Abhängigkeitsbeziehung von der Substanz

1 « Et ideo inveniuntur aliqui philosophi dicentes quod Deus non habet
quidditatem vel essentiam, quia essentia sua non est aliud, quam esse suum »

(ibid. c. 6, p. 46).
2

« Similiter etiam, quamvis sit esse tantum, non oportet quod deficiant ei

reliquae perfectiones vel nobilitates ; immo habet omnes perfectiones quae sunt
in omnibus generibus, propter quod perfectum simpliciter dicitur » (ibid. c. 6, p. 48).

3 « Unde esse earum non est absolutum, sed receptum, et ideo limitatum
et finitum ad capacitatem naturae recipientis » (ibid. c. 6, p. 48).



Die Existenz-Philosophie Martin Heideggers 387

als dem naturgemäßen Träger einschließt. In ähnlicher Weise kann
auch das Sosein für sich und das Dasein für sich in einer Wesensdefinition

bestimmt werden. Doch ist weder das Dasein, noch das Sosein

als solches ein vollständiges ens quod, sondern nur ein unvollständiges
ens quo, d. h. sie sind nicht ein vollständiges Sein, sondern nur
unvollständige Bestandteile des Seins, die ein gegenseitiges
Abhängigkeitsverhältnis wesentlich einschließen. Darum ist eine
Wesensdefinition des Daseins oder Soseins nicht möglich, ohne die wechselseitige

Abhängigkeitsbeziehung in die Begriffsbestimmung mit
aufzunehmen. — Wenn H. alle notwendigen Voraussetzungen des Soseins

oder Daseins als Strukturdemente des Wesens betrachtet, so

widerspricht ihm Thomas durch den Hinweis, daß dann auch zum spezifischen
Wesen des Menschen die Abhängigkeit von Gott gehörte. Jedenfalls
besteht für den Aquinaten die Wesensstruktur des abstrakten Seins

in einem Spannungsverhältnis zwischen Sosein und Dasein.

Ist also nach Thomas ein soseinsloses Dasein begrifflich möglich
Der Aquinate wird mit einem entschiedenen Nein antworten, mag
es sich um dingliches oder persönliches Sein handeln. Denn entweder

ist das endliche Dasein vom unendlichen wesentlich verschieden oder

nicht.
Besteht kein Wesensunterschied, so müßte das endliche Dasein

wegen seiner wesentlichen Identität mit dem unendlichen Dasein

notwendig durch sich existieren und darum ein absolut notwendiges
und von jeder äußern Wirkursache unabhängiges Dasein haben.

Zugleich aber müßte das endliche Dasein wegen seiner beschränkten
Vollkommenheit durch ein anderes Sein existieren und darum ein

zufälliges und abhängiges Dasein besitzen. Es ist aber begrifflich
unmöglich, daß ein Sein notwendig kontradiktorische Eigenschaften
besitzt. Also muß mit begrifflicher Notwendigkeit ein Wesensunterschied

zwischen dem endlichen und unendlichen Dasein bestehen.

Ist aber das endliche Dasein vom unendlichen wesensnotwendig

verschieden, so liegt der Grund dieses Wesensunterschiedes entweder

im endlichen Dasein allein ohne jedes Sosein, oder im endlichen Sosein,

das mit dem Dasein identisch ist, oder in einem Sosein, das vom
endlichen Dasein verschieden ist. Eine vierte Möglichkeit ist nicht
vorhanden.

Im ersten Falle, wenn das endliche Dasein überhaupt kein Sosein

besitzt, wäre es als endliches Dasein notwendig verschieden vom
Nichtsein und zugleich notwendig nicht verschieden vom Nichtsein.

Divus Tohmas. 26



388 Die Existenz-Philosophie Martin Heideggers

Denn jedes Sein, mag es ens quod oder quo sein, wird vom Nichtsein

nur verschieden durch das Sosein oder die causa formalis, wie es vom
möglichen Sein verschieden wird durch das Dasein. Es ist aber

begrifflich unmöglich, daß ein Sein notwendig kontradiktorisch
entgegengesetzte Eigenschaften besitzt. Also ist ein endliches Dasein
ohne jedes Sosein begrifflich unmöglich.

Im zweiten Falle, wenn das endliche Dasein zwar ein Sosein hat,
aber nur ein solches, das mit dem Dasein identisch ist, wäre das endliche
Dasein zugleich notwendig ein ens a se, weil es absolut notwendig und
unabhängig existierte und zugleich notwendig ein ens ab alio, das nur
zufällig und in Abhängigkeit von einer äußern Wirkursache existiert.
Denn ein endliches Sein ist nur möglich durch Teilnahme am Sein
des unendlichen. Es ist aber begrifflich unmöglich, daß ein Sein

notwendig kontradiktorisch entgegengesetzte Eigenschaften besitzt. Also
ist ein endliches Dasein, dessen Sosein mit dem Dasein identisch ist,
begrifflich unmöglich.

Folglich bleibt nur der dritte Fall übrig, daß das endliche Dasein
ein Sosein besitzt, das vom Dasein real oder logisch verschieden ist.
Und dieser dritte Fall ist nach dem hl. Thomas tatsächlich verwirklicht.

Denn wie das metaphysische Wesen Gottes in der Identität
von Sosein und Dasein besteht, so besteht nach dem Aquinaten das

metaphysische Wesen der Geschöpflichkeit in der Verschiedenheit von
Sosein und Dasein. Wegen dieser Identität ist Gott notwendig ein

ens a se oder per essentiam, das ein absolut notwendiges und
unabhängiges Dasein besitzt. Wegen der Verschiedenheit von Sosein und
Dasein ist das Geschöpf notwendig ein ens ab alio oder per participa-
tionem, das nur ein zufälliges und von äußern Wirkursachen abhängiges
Dasein besitzt. Aus dem Gesagten ergibt sich, daß ein endliches Dasein,
das entweder gar kein Sosein, oder nur ein mit dem Dasein identisches
Sosein besitzt, mit dem Kontradiktionsprinzip im Widerspruch steht.

Fragen wir aber, ob H. vom endlichen Dasein des Menschen jedes
Sosein oder nur ein vom Dasein verschiedenes Sosein ausschalten wollte,
so zeigt eine genaue Vergleichung der in Betracht kommenden Stellen
mit voller Sicherheit die zweite Deutung. Denn die wirkliche Absicht
H.s besteht darin, die scholastische Auffassung vom actus purus, bei
dem Sosein und Dasein, Tätigkeit und Sein identisch sind, auf das

endliche Dasein des Menschen zu übertragen.
Allerdings wird dadurch die Denkschwierigkeit dieser Auffassung nicht

gehohen, sondern nur vermehrt. Oder scheint in dieser Auffassung



Die Existenz-Philosophie Martin Heideggers 389

der Wesensunterschied zwischen Gott und dem Menschen nicht
aufgehoben H. verneint diese Frage. Denn dieser Unterschied besteht
nach ihm darin, daß der Mensch ein ens ab alio bleibt, während Gott
ein ens a se ist. Aber dann entsteht von selbst die Frage : Ist ein ens

ab alio begrifflich möglich, dessen Sosein mit dem Dasein identisch
ist Nach dem hl. Thomas kann auch diese Frage ohne Aufhebung des

Kontradiktionsprinzips nicht bejaht werden. Und mit Recht.
Denn wäre der Mensch ein ens ah alio, hei dem das Sosein mit dem

Dasein identisch wäre, so müßte der Mensch notwendig zugleich kraft
der eignen Wesenheit existieren und darum ein unendlicher Actus

purus sein, und zugleich nicht kraft seiner Wesenheit existieren und
ein endlicher Actus impurus sein.

Der Mensch müßte dann kraft seiner Wesenheit existieren. Denn
Wesenheit und Dasein sind bei einem Sein nur dann identisch, wenn
es. kraft seiner Wesenheit notwendig existiert. Was aber kraft seiner
Wesenheit notwendig existiert, schließt als actus purus in seinem
Wesen nicht nur das Dasein ein, sondern auch alle möglichen
Vollkommenheiten, die sind oder sein können. Denn so lehrt der hl. Thomas :

« Was einem Ding kraft seiner Natur zukommt und nicht infolge einer
andern Ursache, das kann in ihm nicht verkleinert oder nur
unvollkommen vorhanden sein. Denn wenn von einer Natur etwas Wesentliches

weggenommen oder hinzugefügt wird, so wird die Natur eine

andere, wie es ja auch bei den Zahlen der Fall ist, bei denen jede
Hinzufügung oder Wegnahme einer Einheit die Art ändert » (S. c. G. II,
c. 15) \

In der gemachten Voraussetzung könnte der Mensch aber zugleich
auch nicht kraft seiner Wesenheit existieren. Denn die Verschiedenheit

von Sosein und Dasein hätte zur notwendigen Folge, daß der Mensch

kraft des Kausalprinzips sein Dasein nur durch den wirkursächlichen
Einfluß eines andern empfangen könnte und darum nicht kraft der
Wesenheit notwendig existierte, sondern zufällig durch äußern
Einfluß. Was aber nicht kraft seines Wesens als causa formalis existiert,
sondern von andern sein Dasein empfangen muß, ist wesentlich ein

Actus impurus, weil es in seinem Wesen nicht alle möglichen
Vollkommenheiten einschließt. Aus dem Gesagten ergibt sich, daß nach

1 « Quod alicui convenit ex sua natura, non ex alia causa, minoratum in eo
et deficiens esse non potest. Si enim naturae aliquid essentiale subtrahitur vel
additur, jam altera natura erit : sicut et in numeris accidit, in quibus unitas
addita vel subtracta speciem variat » (C. G. II, cap. 15).



39° Die Existenz-Philosophie Martin Heideggers

der Auffassung H.s der Mensch zugleich kraft seiner Wesenheit als
unendlicher Actus purus existieren müßte und zugleich nicht kraft
seiner Wesenheit, sondern durch den wirkursächlichen Einfluß einer
äußern Wirkursache als endlicher Actus impurus existieren müßte.
Also ist die Auffassung H.s, daß der Mensch trotz der Identität
von Sosein und Dasein doch ein ens ab alio bleiben könnte, mit den

Forderungen des Kontradiktionsprinzips nicht in Einklang zu
bringen.

Das Gleiche gilt von dem Versuch H.s das menschliche Sein in
beständig wechselnde Beziehungen ohne reale Grundlagen aufzulösen.
Damit Petrus dem Paulus in Bezug auf die Haarfarbe ähnlich sei,

ist nach dem hl. Thomas nicht nur ein realer Beziehungsträger, nämlich
Petrus, erforderlich, sondern auch ein reales Beziehungsziel, nämlich,
Paulus, sowie die reale Beziehung der Ähnlichkeit mit ihrer realen

Grundlage, der Haarfarbe, auf welche die Beziehung sich stützt, weil
sie von ihr das Sosein erhält. Das Dasein verdankt die Beziehung
der Wirkursache, die den Beziehungsträger mit der Beziehungsgrundlage

hervorbringt. Allerdings ist auch die Existenz des Beziehungszieles

mit seiner Beziehungsgrundlage die conditio sine qua non für das

Entstehen der Beziehung in der Daseinsordnung. Jedenfalls bleibt
aber die Grundlage die causa formalis für das Sosein der Beziehung.

Es ist aber begrifflich unmöglich, daß ein Ding existiert ohne ein Sosein,

durch das es erst vom Nichtsein verschieden wird. Also ist die Annahme

H.s, daß es subjektlose und grundlose reale Beziehungen geben könne,

ebenso begrifflich unmöglich, wie die Behauptung, daß der Mensch

ein reines Dasein ohne jedes Sosein sei. Wenn nun diese grundlosen

Beziehungen nach H. in beständigem Wechsel begriffen sein sollen,

so ergibt sich von selbst die Frage : Gibt es in diesem beständigen
Wechsel noch etwas Unwandelbares oder nicht Gibt es im ewigen

Werden der grundlosen Beziehungen nichts Unwandelbares, so ist

nicht einzusehen, wie trotzdem H. unwandelbare und ewig gültige
Urteile über das Wesen des Menschen und andere Dinge aufstellen

kann. Gibt es aber etwas Unwandelbares im ewigen Wechsel grundloser

Beziehungen, so ist nicht einzusehen, warum H. einen bleibenden

substantiellen Träger im Menschen leugnet, die phänomenologische

Wesensforschung Husserls bekämpft, die metaphysisch-religiöse

Welterklärung Kierkegaarls ablehnt. Denn erkennt man einmal die Objektivität

des Seinsbegriffes und der ersten Prinzipien an, so ist die Zurück-

führung des endlichen Seins auf das unendliche nur eine zwingende



Die Existenz-Philosophie Martin Heideggers 391

Forderung der logischen Konsequenz. Lehnt aber H. diese Objektivität

ab, so fordert die logische Konsequenz mit unabweisbarer
Folgerichtigkeit das Bekenntnis zum absoluten Skeptizismus.

SCHLUSS
Die Frage nach dem Wesenssinn des menschlichen Daseins kann

sowohl ontologisch, wie ethisch verstanden, auch vom Standpunkte
der christlichen Philosophie des hl. Thomas gelöst werden, wie die
verschiedenen Arbeiten z. B. von Dr. Firmin Hohmann O. F. M. :

« Bonaventura und das existenzielle Sein des Menschen » (Würzburg
1935) ; Dr. Theodor Steinbüchel : « Der Umbruch des Denkens », die

Frage nach der christlichen Existenz erläutert an Ferdinand Ebners

Menschdeutung (Regensburg 1936) ; Dr. theol. Georg Feuerer : « Ordnung
zum Ewigen », Der Mensch in der religiösen Wirklichkeit seines Lebens

(Regensburg 1934) ; der Hochland-Artikel von Peter Wust : « Ungewißheit

und Wagnis » (Hochland 7. H. 1935-36, 33. Jhg. 15-29) sowie sein

gleichnamiges Buch : « Ungewißheit und Wagnis » (Salzburg 1937) und
andere beweisen. Doch haben die vorliegenden Untersuchungen zu
dem Ergebnis geführt, daß der Wesenskern der Existenzphilosophie
H.s nicht nur mit den Grundanschauungen des Christentums, sondern

auch der christlichen Philosophie im Sinne des hl. Thomas in einem
unüberbrückbaren Gegensatz steht, mag man den empirischen Unterbau
der psychologischen Voraussetzungen oder den metaphysischen Überbau

des ontologischen Daseinsproblems ins Auge fassen.

Zwar behauptet H., daß seine Fundamentalontologie mit einer

philosophischen Weltanschauung nichts zu tun habe. Doch zeigt ein

genaueres Studium dieser Fundamentalontologie, daß sie tatsächlich
das geschlossene System einer atheistischen Weltanschauung enthält,
die bis in die « Ethik der Entschlossenheit » ausgebaut ist, obgleich

jede reale Grundlage des ethischen Pflichtgedankens fehlt. Aber gerade

weil die Existenzphilosophie H.s bewußt den Gottesgedanken
ausschaltet, bedeutet sie eine Vergewaltigung der wissenschaftlichen

Vernunft, indem sie den Menschen zwingt, ein endliches ens per parti-
cipationem zu denken ohne die transzendentale Abhängigkeitsbeziehung

von einem unendlichen ens per essentiam. Weil H. keine Antwort
zu geben vermag auf die letzten metaphysischen Fragen nach dem

Woher und Wohin des Menschenlebens, liegt der Todeshauch eines

tragischen Pessimismus über seiner gottlosen Philosophie. Statt der

von Rätseln, Schicksalsschlägen und Ungerechtigkeiten geschüttelten.



392 Die Existenz-Philosophie Martin Heideggers

innerlich bangen und verzweifelnden Welt einen festen Halt zu geben
durch den sichern Ausblick auf einen gerechten Ausgleich im Jenseits,
vergrößert dieser philosophische Atheismus nur noch die innere
Haltlosigkeit, Hilflosigkeit und Unruhe des modernen Menschen, indem sie

ihn auf die Unabwendbarkeit seines Schicksals verweist und zu einer
sterbenden und untergehenden, sinnlosen und haltlosen Existenz
aufruft. In diese dunkle Nacht eines finstern, tragischen Pessimismus

vermag nur die christliche Philosophie hoffnungsfreudiges
Auferstehungslicht hineinzubringen, indem sie mit einem hl. Thomas von
Aquin die heutige Welt zu Dem hinführt, der von sich das trostreiche,
wie jubilierendes Ostergeläute klingende Wort sprach : « Ego sum
lux mundi. Qui sequitur me, non ambulat in tenebris. » (Jo. 8. 12.)


	Die Existenz-Philosophie Martin Heideggers [Fortsetzung und Schluss]

