
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 16 (1938)

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Literarische Besprechungen

Dogmatik.

J. Bilz : Einführung in die Theologie. Theologische Enzyklopädie.
(Herders Theologische Grundrisse.) Freiburg i. Br., Herder. 1935 (vni-168 S.)

Der Verfasser dieser « Einleitung in die Theologie » wollte einen
Leitfaden für Vorlesungen sowie zum Selbststudium angehender Theologen
bieten und handelt in zwei Teilen über die Theologie und den Theologen.
Der erste Teil : Die Theologie, gibt Aufschluß über das Wesen der
katholischen Theologie, die Theologie als Wissenschaft und die Geschichte der
Theologie im christlichen Altertum, Mittelalter und Neuzeit. Aus
praktischen Rücksichten hat der Verfasser sich auf diese allgemeinen
Einleitungsfragen beschränkt, ohne in einem speziellen Teil auf die
Einzeldisziplinen weiter einzugehen, als daß er ihnen ihren Platz im System
der theologischen Wissenschaft anweist, mit einer kurzen Charakterisierung

ihrer Aufgabe. Die Behandlung der allgemeinen Fragen aber ist
knapp, klar, anregend und interessant. Der Verfasser kennt die Probleme
der Zeit und nimmt vom soliden Standpunkt der katholischen Theologie
aus Stellung zu ihnen, z. B. in den Paragraphen : « Die Theologie als
positive, christliche, kirchliche (katholische) Wissenschaft » (s. die kurze,
aber treffliche Beurteilung der sog. dialektischen Theologie, S. 33 f.).
« Freiheit in der theologischen Wissenschaft », « Theologie und Fortschritt »,

« Theologie und Leben ». Im § 9, « Das System der Theologie », dürfte
die abgelehnte Einteilung Rabeaus der Logik und der Stellung der
spekulativen Theologie eher gerecht werden als die vom Verfasser bevorzugte,
bei der die positive Seite eine so große Ausdehnung gewinnt, daß die
Furcht, die spekulative Seite möchte dabei Schaden nehmen, wohl nicht
ganz unbegründet ist.

Ganz ausgezeichnet ist der zweite Teil mit seinen Abhandlungen über
den Theologen, dessen Beruf, dessen intellektuell-scientifische Ausbildung
und religiös-aszetische Vorbereitung. Da spricht aus jeder Zeile die weise,
erprobte Erfahrung und zugleich die wahre Liebe zur Kirche und zu dem
angehenden Theologen. Gerade um dieses zweiten Teiles willen wäre zu
wünschen, daß vorliegendes Buch in die Hände eines jeden Abiturienten
gelangte, der sich dem Theologiestudium zu weihen gedenkt. Aber auch
der Theologiestudent, ja selbst der Priester wird darin sehr nützliche
Anregung für sein Geistesleben finden.

Stift Einsiedeln. P. Meinrad Benz O. S. B.



Literarische Besprechungen 351

S. Guichardan A. A. : Le Problème de la simplicité divine en Orient et en
Occident aux XIVme et XVme siècles. Grégoire Palamas, Duns Scot, Georges
Scholarios. Lyon, Legendre. 1933. 224 pp.

Diese Doktorthese bietet uns einen interessanten Ausschnitt aus der
Geschichte der scholastischen Theologie des XIII.-XV. Jahrhunderts. Im
Mittelpunkt steht die Frage nach dem göttlichen Attribute der Einfachheit,
näherhin dessen Auffassung in der lateinischen Scholastik und der byzantinischen

Theologie, wie letztere besonders im Palamitenstreit zu Tage tritt.
Schon seit wenigstens dem XII. Jahrhundert hatte bei den griechischen

Mönchen eine pseudomystische Bestrebung Eingang gefunden, die auf dem
Wege mechanischer Übungen, der Omphaloskopie, zur Anschauung Gottes
mit den leiblichen Augen führen wollte. Barlaam aus Kalabrien und Akin-
dynos bekämpfen diesen Irrtum, aber Georgios Palamas (1296/7-1359/60)
erhebt sich als Schützer und Vorkämpfer für denselben : Gott ist zwar
einfach, aber seine Einfachheit schließt nur trennbare Teile, nicht
unzertrennlich und ewig mit seiner Natur verbundene Seinsweisen aus, die nicht
mit der göttlichen Natur identisch sind : so besteht ein reeller, von der
menschlichenVerstandestätigkeit unabhängiger Unterschied in Gott zwischen
Natur und Tätigkeit des Erkennens und Wollens, zwischen der göttlichen
Natur und den göttlichen Attributen und diesen Attributen unter sich.

0 ©so? xai 8 lativ ona t'a. In der gegenwärtig gebräuchlichen
Terminologie der Schule ausgedrückt, lehrt Palamas also in Gott zwischen
Natur und Attributen und diesen unter sich eine distinetio realis minor.
Besonderes Gewicht wurde dabei gelegt auf ein von Gott ausstrahlendes
Licht, das unerschaffen und ewig und doch nicht Gottes Wesen ist, das
die Jünger Christi auf dem Thabor schauten, dessen Anblick die Heiligen
des Himmels beseligt, das aber auch mit der Gnade identifiziert wird.
Diese Lehre also wird an 5 Werken des Palamas als dessen unzweifelhafte
Lehre nachgewiesen. Obgleich dieselbe in Barlaam dem Kalabrier, Gregor
Akindynos, Demetrios und Prochoros Kydones u. a. sehr tüchtige Be-
kämpfer fand, blieb sie doch, Dank politischer und nationalistischer
Einflüsse in der schismatischen griechischen Kirche siegreich, Palamas selber
wurde 1368 vom schismatischen Patriarchen Philotheos Kokkivos heilig
gesprochen und wird dort bis heute als « Vorkämpfer der Orthodoxie, als
unerschütterliche Säule und Retter der Kirche » gefeiert.

Was nun den Ursprung dieser Lehre angeht, so stammt sie, wie schon

gesagt, aus dem Bestreben, eine pseudomystische Praxis, die Palamas als
Mönch gelernt und geübt hatte, zu rechtfertigen. Er versucht es nur
mit theologischen Argumenten, mit mißdeuteten Stellen der Heiligen Schrift
und der hl. Väter, von philosophischer Spekulation oder von der lateinischen
Scholastik zeigt er sich unbeeinflußt, er kennt weder Thomas noch Skotus,
obgleich eine chronologische Unmöglichkeit nicht vorliegt und die obge-
nannten Gegner gute Kenner der lateinischen Scholastik und zum Teil
begeisterte Thomisten waren.

Anders wurde die Sache, als Georgios Scholarios (1405 bis nach 1472)
sich zum Vorkämpfer des Palamitismus machte. Als Laie, als kaiserlicher



352 Literarische Besprechungen

Geheimsekretär, hatte er 1438-1439 auf dem Konzil von Ferrara-Florenz
drei Reden über die äußerste Nützlichkeit, die Schwierigkeiten und die
Möglichkeit einer kirchlichen Union gehalten. Er schien ein überzeugter
Anhänger der Wiedervereinigung zu sein. Unter dem Einfluß des Markus
von Ephesus änderte er aber seine Gesinnung und wird nach dessen Tod
der Vorkämpfer der Unionsgegner. Er blieb es auch, nachdem Konstantinopel

in die Hände der Türken gefallen war und Mahomet II ihn zum
Patriarchen von Konstantinopel erhoben hatte. Er verzichtete bald auf
diese Würde, um in der Zurückgezogenheit sich dem Studium und der
Schriftstellerei zu widmen. Merkwürdig ist, wie er sich dabei als
begeisterten Schüler des hl. Thomas von Aquin bekennt, von dessen Werken
er einige übersetzt oder kommentiert hat. Wer Thomas von Aquin folge,
meint er in einem Begleitschreiben zu einem dieser Kommentare, der
brauche keine andere Muse. Ausdrücklich nimmt er aber aus dessen Lehre
vom Filioque und über den Unterschied der Wesenheit und der Tätigkeit
Gottes.

Da nun, besonders bei der Lehre von der Einfachheit Gottes, ist der
Punkt, wo uns sein Verhältnis zu Duns Skotus interessiert. P. Guichardan
stellt darum sorgfältig die Lehre des Doctor subtilis über diese Frage fest,
sich stützend auf die unzweifelhaft echten Werke De Primo Principio (c. 4),
das Opus Oxoniense 1. I, dist. VIII, die Reportata parisiensia I, dist. VIII
etc. Das Ergebnis der Untersuchung ist ein doppeltes : Duns Skotus lehrt
in Übereinstimmung mit dem hl. Thomas, daß Gott durchaus einfach,
jede Zusammensetzung von ihm ausgeschlossen ist ; sodann aber behauptet
er, unter Ablehnung der distinctio rationis ratiocinatae oder virtualis des
hl. Thomas, zwischen den göttlichen Attributen, z. B. Weisheit und Güte,
seine berühmt gewordene distinctio formalis actualis ex parte rei. Der
Verfasser, obgleich auf Seiten des hl. Thomas stehend, sucht in löblicher
Objektivität den Sinn dieser Formel unserem Verständnis nahe zu bringen
und die Beweisführung des Skotus aufzuzeigen.

War schon in der Lehre vom Ausgang des Heiligen Geistes bei Duns
Skotus eine gewisse Annäherung an die griechische « Nationaltheologie »

festzustellen, indem seine Behauptung, der Unterschied des Sohnes vom
Heiligen Geist lasse sich auch ohne den Ausgang des Heiligen Geistes vom
Sohn halten, den Griechen entgegen kam, so hat die distinctio formalis
noch viel mehr Gunst gefunden bei Scholarios.

Die eingehende Untersuchung der Werke des Scholarios ergibt, daß
er hier wirklich unter dem Einfluß des Skotus steht, sei es unmittelbar, sei
es mittelbar (durch Franz Mayron Denn er nimmt den terminus tech-
nicus, distinctio formalis ex natura rei (etStxoi; éx xïjç xoù Trpâyaaxoç oûat'aç)

an, adoptiert größtenteils des Skotus Beweise, wiederholt seine Lösungen
gegnerischer Einwürfe und beruft sich auch ausdrücklich auf IoxvvTjv xbv

Sxoxov, dessen Subtilität, xijv xüv <ppevoW Xs7rxöx7)xa, erhöchlichst bewundert.
Doch ist Scholarios weit entfernt, die skotistische Lehre von der

göttlichen Einfachheit ganz anzunehmen ; er weicht in vielen Punkten von ihr
ab ; ja, trotz Milderung in den Ausdrücken bleibt er im Wesen Palamit,
einschließlich der Lehre von der distinctio realis (minor) zwischen dem



Literarische Besprechungen 353

Wesen und der Tätigkeit Gottes. Die Lehre des Georgios Scholarios ist
ein unausgeglichenes Gemisch von Palamismus und Skotismus. Die Seele
ist der Palamismus, die Gedanken des Skotus sind äußere Zutat.

Die Arbeit des P. Guichardan ist sorgfältig und gründlich, ihre Ergebnisse

ohne Zweifel zuverlässig. Dabei zeigt die Darstellung trotz der Sub-
tilität mancher Partien eine bemerkenswerte Leichtigkeit und angenehme
Frische. Das Werk ist geeignet, die Kenntnis der Geistesgeschichte der
getrennten orientalischen Kirche zu fördern. Bessere Kenntnis dient aber
der gegenseitigen Annäherung.

Stift Einsiedeln. P. Meinrad Benz O. S. B.

R. Garrigou-Lagrange 0. P. : La Prédestination des Saints et la Grâce.

— Paris, Desclée de Brouwer. 433 pp.

Im Untertitel des vorliegenden Werkes : « Doctrine de saint Thomas
comparée aux autres systèmes théologiques », bestimmt der Verfasser
seine Absicht näher dahin, die Lehre von der Vorherbestimmung und der
Gnade im System des hl. Thomas im Vergleich zu den andern theologischen
Systemen darzustellen, woraus, um es gleich hier zu sagen, eine
überzeugende Rechtfertigung der Lehre des hl. Thomas sich ergibt.

Ein erster Teil des Werkes skizziert die Lehre der Heiligen Schrift
und der Kirche und die daraus entstehenden Probleme, versucht sodann
eine Klassifizierung der theologischen Systeme nach deren Stellung zum
Prinzip des hl. Thomas (I q. 20 a. 3) : « Cum amor Dei sit causa bonitatis
rerum, non esset aliquid alio melius, si Deus non vellet uni maius bonum
quam alteri ». Die Stellungnahme des hl. Augustin und seiner näheren
Schüler ist im letzten Kapitel des ersten Teiles klargelegt.

Der zweite Teil stellt die hauptsächlichsten Lösungsversuche des

Prädestinationsproblems dar : 1. die Scholastik vor dem hl. Thomas,
Thomas und seine ersten Schüler, Skotus und seine Schule ; 2. Luther,
Zwingli, Calvin, die Jansenisten ; 3. die nachtridentinischen Theologen :

Molina, der Congruismus des Suarez und Bellarmin und der Sorbonne,
die Augustiner und die nachtridentinischen Thomisten. Unter dem Titel
« Synthese » wird denn noch gehandelt von der Definition der Prädestination,

ihrer Ursache, ihrer Motive, ihrer Sicherheit und ihrem geheimnisvollen

Charakter.
Mit der Lehre von der Vorherbestimmung hängt unzertrennlich

zusammen die Lehre von der motio divina, der aktuellen Gnade. Von dieser
handelt darum noch der dritte Teil. Er bietet die richtig verstandene
Lehre von der gratia sufficiens und efficax, von der praemotio physica
und deren Nachweis beim hl. Thomas, ihre innere Begründung und
Harmonie mit der Willensfreiheit des Geschöpfes und endlich ihre Rolle
bei der sündhaften Tat des freien Willens.

Ein erster Anhang erörtert noch einen neueren, vergeblichen Versuch,
die Lehre, daß die gratia per se efficax zu den leichten guten Werken
nicht nötig sei, älteren Thomisten zuzuschreiben ; sehr interessant ist ein
zweiter Anhang, der darzutun scheint, daß P. L. Billot S. J., trotz

Divus Thomas. 23



354 Literarische Besprechungen

scheinbar gegenteiliger Terminologie, tatsächlich der thomistischen
Auffassung von der gratia per se efficax sehr nahe stand. Ein letzter Anhang
beschäftigt sich mit der Behauptung Dr. Schwamms, wonach die
vorherbestimmenden Dekrete nicht der Lehre des hl. Thomas, sondern des Duns
Scotus entstammten. Bekanntlich verdankt Dr. Schwamm dieses
Fehlurteil seiner allzu vertrauensvollen Gefolgschaft gegenüber P. Stufler S. J.

F. Stegmüller schließt den Artikel « Prädestination » im « Lexikon
für Theologie und Kirche », Bd. 8, Sp. 414 mit den Worten : « Die heutige
Aufgabe dürfte wohl sein, durch sorgfältige Erklärung der Schrift und
Tradition die Gegebenheiten der Offenbarung zu präzisieren und durch
eine genaue Geschichte der Probleme eine weitere systematische Klärung
vorzubereiten ».

Mit diesen Worten, im richtigen Sinn verstanden, wird man sich
weitgehend befreunden können. Aber könnte nicht vielleicht für das
weite Gebiet der Heiligen Schrift und der Überlieferung die Richtung näher
angegeben werden Gibt es nicht vielleicht einige Prinzipien, über die
und deren Sinn die Heilige Schrift und die Tradition einig sind und die
die Lösung des Problems unzweideutig enthalten Dann muß die Forschung
offenbar darauf ausgehen, diese Prinzipien herauszustellen und ihre
führende Rolle durch die Jahrhunderte, ihre zeit- und teilweise Verdunkelung
von Seiten einzelner Theologen, aber auch ihre dauernde Festhaltung und
Verteidigung von Seiten anderer nachzuweisen. Diesen Weg nun hat
P. Garrigou-Lagrange eingeschlagen, wie uns scheint mit Recht und mit
durchschlagendem Erfolge. Gerade dieser Theologe war für diese Aufgabe
aufs beste gerüstet. Seine Neigung geht nicht auf Anhäufung vieler
Einzelheiten, seine Stärke ist nicht die Gelehrsamkeit, obgleich sie ihm,
wo es nötig ist, auch zu Gebote steht. Seine Stärke ist jedoch eine ganz
hervorragende Kraft der Spekulation. Diese befähigt ihn, die tieferen
Untergründe der Probleme zu schauen, ihre Quellen aufzudecken und
die Mannigfaltigkeit der Ideen auf die notwendigen Grundprinzipien
zurückzuführen, an denen sie sich zu bewähren haben.

Das höchste und allgemeinste Prinzip, das unser ganzes Problem bei
St. Thomas beherrscht, lautet : Die Liebe Gottes ist die Ursache jedes
Gutes, « amor Dei est infundens et creans bonitatem in rebus » (I q. 20 a. 2).
Philosophisch ergibt sich dieses Prinzip aus dem Kausalitätsprinzip ; in
der Gnadenordnung spricht der hl. Paulus es aus mit den Worten :

« Quis enim est qui te discernit Quid autem habes quod non accepisti »

(I. Cor. 4, 7). Aus diesem Prinzip ergibt sich erstens, daß Gott aus Liebe
allen den Gehorsam gegen seine Gebote und das ewige Heil möglich machen
will, daß sein Heilswille wahr und allgemein ist, die hinreichende Gnade
also allen gegeben wird. Doch ist dieser Wille nicht für alle wirksam, bei
mehreren begleitet ihn die göttliche Zulassung des Bösen im Hinblick
auf ein höheres Gut, das uns oft ein tiefes Geheimnis bleibt. Da die Liebe
Gottes die Ursache alles Guten ist, so folgt daraus auch, daß keiner besset

wäre als ein anderer, wenn er von Gott nicht mehr geliebt wäre. « Cum enim
amor Dei sit causa bonitatis rerum, non esset aliquid alio melius, si Deus
non vellet uni maius bonum quam alteri » (S. Th. I q. 20 a. 3). « Aus diesem



Literarische Besprechungen 355

Prinzip der bevorzugenden Liebe fließen alle Schlußfolgerungen des
hl. Thomas bezüglich der Prädestination. Es ist der Schlußstein, der sie
alle stützt und zusammenfaßt ». Aus ihm fließt die Lehre von der prae-
destinatio ante praevisa mérita und von der gratia per se efficax.

P. Garrigou-Lagrange stellt nun fest, daß dieses Prinzip leitend war
für die Spekulation des hl. Augustin und seiner Schüler. Die griechischen
Väter berührten das Problem kaum, da sie nur von der praktischen Frage
über den ordo executionis handelten. Der Spekulation der Scholastik lag
bei Thomisten und Skotisten wiederum jenes Prinzip zu Grunde. Die
Häresie des XVI. Jahrhunderts brach mit der einmütigen Tradition der
Schule und leugnete den Primat der Liebe Gottes, indem sie die Allgemeinheit

des göttlichen Heilswillens leugnete, die Vorherbestimmung zur
Verdammnis ohne Rücksicht auf die Sünde und die Unfreiheit des Willens
unter der Gnade behauptete. Vom Ende des XVI. Jahrhunderts an datiert
dann auch die Spaltung unter den katholischen Theologen : während
Molina, Lessius usw. ihre Lehre von der praedestinatio post praevisa mérita,
und der gratia per praevisum consensum efficax und die Congruisten
wenigstens diese gratia per consensum efficax nicht mit dem Prinzip in
Einklang bringen können : « Non esset aliquid alio melius, si Deus non
vellet uni maius bonum quam alteri (S. Th. I q. 20 a. 3), fährt die
Schule des hl. Thomas fort, die Übereinstimmung mit dem genannten
Prinzip und dadurch mit Augustin und der Scholastik vor dem XVI. Jahrh.
zu bewahren durch ihre Lehre von der Praedestinatio ante praevisa mérita
und von der gratia per se efficax. Daß damit das tremendum mysterium
von der Prädestination hinweggenommen sei, behauptet der Verfasser
so wenig, daß er im Gegenteil es ernst und wiederholt betont und einschärft.

Der Ton der Schrift ist rein wissenschaftlich, ohne Anklang an jene
polemische Schärfe, die in unserer Frage früher wohl zuweilen in Anwendung
kam. Möge das Werk auch im gleichen Geist der ruhigen Wahrheitsforschung

studiert werden, dann wird es sicher dazu beitragen, « eine
weitere systematische Klärung vorzubereiten ».

Einsiedeln. P. Meinrad Benz O. S. B.

M. De Lama 0. S. A. : S. Augustini doctrina de Gratia et Praedestina-
tione. — Taurini, Marietti. 1934. vm-155 pp.

Laut Vorrede wurde der Verfasser dieses Werkes zu dessen Herausgabe

veranlaßt durch die Darstellung, welche die Gnadenlehre des
hl. Augustinus im Tractatus dogmaticus de Gratia von P. Hermann
Lange S. J. (Friburgi, Herder 1929) erfahren hat. P. de Lama findet
dieselbe mit Grund in vielen Punkten verbesserungsbedürftig. Sollte doch
nach P. Lange der hl. Augustin z. B. über die Wirkung der Gnade Lehren
aufgestellt haben, aus denen, wie aus denen der Thomisten, mit innerer
Notwendigkeit die Verneinung der menschlichen Willensfreiheit sich ergebe.

Die Richtigstellung wird nun so unternommen, daß der Verfasser
aus dem letzten Werk des greisen Bischofs von Hippo, dem Opus imper-
fectum contra Julianum, 1. I. V. u. VI, charakteristische Kapitel zusammen-



356 Literarische Besprechungen

stellt über die Erbsünde und ihre Beziehung zu Gottes Gerechtigkeit und
zur Willensfreiheit, die Aufgabe der Gnade, die Ursache der reprobatio
negativa, die Unverdienbarkeit der Gnade und der Prädestination, über
den Ursprung des sittlich Bösen, die Natur der Willensfreiheit des Menschen,
über Mögliches und Notwendiges, und den einzelnen Stellen Erläuterungen
beifügt über den Sinn und Gang der Kontroverse zwischen Augustin und
Julian. In besonderen Anmerkungen wird Stellung genommen zu den
verschiedenen Gnadensystemen, wobei die gratia ab extrinseco efficax
der Molinisten energisch abgelehnt wird, aber ebenso die gratia ab intrin-
seco per praemotionem physicam efficax. Begründung : «... perimitur
libertas creaturae, et non salvatur gratiae sufficientis conceptus » (S. in,
Anm. i). Die aus dem hl. Augustinus beigebrachten Kapitel bieten keinen
ersichtlichen Grund zu diesem Urteil. Der Verfasser findet schließlich
bei Augustinus eine gratia ab intrinseco infallibiliter efficax, wie es scheint
« per inspirationem sanctae dilectionis ». Wie aber, wenn Gott durch
Einflößung heilsamer Furcht vom Bösen abschreckt und zum Guten
antreibt Ist das dann keine Gnade Und doch betet der Psalmist
darum: « Confige timoré tuo carnes meas » (Ps. 118, 120).

Einsiedeln. P. Meinrad Benz O. S. B.

L. Pelland S. J. : S. Prosperi Aquitani doctrina de praedestinatione et
voluntate Dei salvifica. De eius in Augustinismum influxu. — Montréal.
1936. 193 PP-

Die Lehre des hl. Prosper über die Vorherbestimmung und dem
Heilswillen Gottes ist besonders in der neueren Zeit sehr verschieden
aufgefaßt worden. Allgemein anerkannt war von jeher der Zusammenhang
seiner Lehre mit der des hl. Augustin. Aber einerseits hatte gerade diese
Lehre des hl. Augustin schon die entgegengesetztesten Auslegungen gefunden,
anderseits zeigte auch das Urteil über die Treue Prospers im Festhalten
an der Lehre Augustins die verschiedensten Schattierungen : von der
vollkommensten Übereinstimmung des Schülers mit dem Meister bis zur
Umkehrung seiner Lehre sind so ziemlich alle Stufen vertreten. In jüngster
Zeit hat namentlich D. M. Cappuyns O. S. B. im Artikel : « Le premier
représentant de l'augustinisme médiéval » (in Rech. Th. anc. et médiév.
1929, p. 309-337) die Ansicht vertreten, Prosper habe zwar zu Lebzeiten
des hl. Augustin streng an dessen Lehre (von der praedestinatio ante
praevisa mérita und dem beschränkten Heilswillen Gottes) festgehalten,
nach dessen Tod aber im Kampf gegen die Semipelagianer zunächst noch
zaghaft die praedestinatio post pr. m. und den allgemeinen Heilswillen
Gottes zugegeben, später aber, nachdem er mit Leo d. Gr. nach Rom sich
begeben, diese beiden Lehren auch entschieden vorgetragen in dem
glänzenden Werke De vocatione omnium gentium. Der Augustinismus in der
Gnadenlehre wäre sonach nicht die Lehre Augustins, sondern des hl. Prosper.
Schon P. Rottmanner hatte eine ähnliche Ansicht ausgesprochen (Geistesfrüchte

aus der Klosterzelle, München 1908).
So sollte also der hl. Augustin den Titel des Doctor gratiae einer Um-

biegung seiner Lehre durch den hl. Prosper verdanken Diese Frage



Literarische Besprechungen 357

schien dem Verfasser vorliegender Schrift mit Recht einer neuen Prüfung
des Verhältnisses der Lehre des Schülers zu der des Meisters wert.

Zu diesem Zweck umschreibt er zuerst kurz die Lehre des hl. Augustin
über die göttliche Vorherbestimmung und seinen Heilsmitteln. Danach
wählt Gott aus der in Adam gefallenen Menschheit einen Teil ohne
Rücksicht auf deren Verdienst aus und bestimmt sie zum ewigen Leben,
die Nichtauserwählten und Nichtprädestinierten aber verfallen wegen der
Erbsünde oder auch der persönlichen Sünde der ewigen Strafe, also in der
Sprache der Theologie : praedestinatio ante praevisa mérita ad vitam
aeternam, praedestinatio post praevisa démérita ad poenam aeternam,
reprobatio negativa ante praevisa démérita.

Wie stellt sich aber bei dieser Lehre der hl. Augustin zu der
überlieferten Lehre : Vult Deus omnes homines salvos fieri Hat er nicht
die klassische Stelle I. Tim. 2, 4 f. im bekannten, beschränkenden Sinn
erklärt Ja, wenn man sich, wie Rottmanner und andere nach ihm, nur
an den Buchstaben hält, und nicht tiefer in die Auffassung Augustins
eindringt. Tut man aber das, so findet man, daß der Kirchenlehrer nur
den absoluten, wirksamen Willen Gottes auf die Auserwählten beschränkt,
nicht aber jeden Willen. Ein wahrer Heilswillen Gottes ist gegeben, wenn
er auch den Nichtprädestinierten die wenigstens entfernt hinreichende
Gnade verleiht. Das lehrt aber Augustin bezüglich wenigstens aller
Gläubigen, auch der Nichtprädestinierten (S. 17). Bezüglich der Ungläubigen
und der ohne Taufe gestorbenen Kinder ist seine Lehre weniger deutlich ;

das ist aber auch heute noch ähnlich so.
Auf diese Punkte hin : die praedestinatio electorum ante praevisa

mérita, die reprobatio negativa ante praevisa démérita der Nichtprädestinierten,

die praedestinatio ad poenam post praevisa peccata, den Heilswillen

Gottes auch gegenüber den Nichtprädestinierten untersucht der
Verfasser nun die einschlägigen Werke Prospers in sorgfältiger und, so
viel Rez. ersehen kann, durchaus unvoreingenommener, echt wissenschaftlicher

Weise.
Er unterscheidet nach dem Beispiel D. Cappuyns, jedoch mit

abweichendem Ergebnis, drei Abschnitte in der schriftstellerischen Tätigkeit
des hl. Prosper. Der erste erstreckt sich über die Zeit bis zum Tode des
hl. Augustin und umfaßt die Briefe an Rufinus und Augustin und das
carmen de Ingratis. In diesen Werken erweist sich Prosper sowohl in
Bezug auf die Prädestination, als auch auf den Heilswillen Gottes rein
als Schüler Augustins, ohne Abweichung, aber auch ohne Fortschritt.

Die zweite Periode umfaßt die Jahre, da Prosper nach dem Tode des

hl. Augustin sich in Südgallien aufhielt, bis zur Reise nach Rom (440

In diese Zeit fallen die Responsiones ad Gennenses, ad Gallos et Vincentium
und der Liber contra Collatorem. Auch in diesen Werken allen bleibt
Prosper der treue Schüler des hl. Augustin, verteidigt die echte augustinische
Prädestinationslehre gegen die Mißdeutungen der Semipelagianer, als
gefährde sie die Freiheit des menschlichen Willens und mache Gott zum
Urheber der Sünde. In Bezug auf Gottes Heilswillen zeigt sich der schüchterne

Versuch, neben dem von Augustinus einzig in den Vordergrund



358 Literarische Besprechungen

gerückten absoluten, wirksamen Heilswillen Gottes auch den bedingten,
aber unwirksamen hervortreten zu lassen. Der erste noch zaghafte Schritt
auf dem Wege einer sinngetreuen Fortbildung der augustinischen Lehre,
der aber noch reichere und gesichertere Erkenntnisse für die Zukunft
ahnen ließ.

Den dritten Abschnitt seiner wissenschaftlichen Tätigkeit begann
der hl. Prosper bei seinem Aufenthalt in Rom an der Seite des hl. Leo d. Gr.
Die Werke dieses Zeitraumes, die ihn sicher zum Verfasser haben, die
Psalmenerklärung, eine Sentenzensammlung aus Augustin und Epigramme
tragen wenig zu unserer Frage bei. Anders verhält es sich mit zwei

anonym überlieferten Werken, die der Verfasser in Übereinstimmung
mit D. Cappuyns (s. Revue Bénéd. 1927 und 1929) u. a. auf triftige Gründe
hin mit großer Wahrscheinlichkeit dem hl. Prosper zuschreiben zu können
glaubt. Es handelt sich um die Werke : De gratia Dei « Indiculus » seu
« praeteritorum Sedis Apostolicae episcoporum auctoritates » (Denz. 129 ss.)
und « De vocatione omnium gentium 11. 2 ». Im Indiculus ist freilich von
der Prädestination nicht ausdrücklich die Rede, sondern von der Gnadenlehre

Augustins, die approbiert wird, aber unter Freilassung « de profundi-
oribus difficilioribusque partibus incurrentium quaestionum ». D. Cappuyns
(Rev. Bénéd. 1929, p. 159) und P. Portalié S. J. (Diet, de Théol. Cath.
I. 2 col. 2 467/8) verstehen darunter die Prädestinationsfrage. P. Pelland
weist dies mit guten Gründen zurück, da nach Prosper die Wirksamkeit
und Gratuität der Gnade von den Semipelagianern nur bekämpft werde,
weil sie notwendig zur praedestinatio ante praevisa mérita führe. Er will
aber nicht nur die Gnadenlehre des hl. Augustinus als päpstlich approbierte

Lehre dartun, sondern auch die aus ihr sich ergebende Folgerung
der göttlichen Vorherbestimmung, wenigstens was ihre Tatsächlichkeit
betrifft.

In den beiden Büchern de vocatione omnium gentium endlich erreicht
Prosper, wenn anders er der Verfasser ist, den Höhepunkt seiner
Entwicklung, die aber auch hier wiederum nicht eine Umbildung, sondern
eine sinngetreue Fortbildung des Augustinismus ist. In der Lehre von
der praedestinatio ante praevisa mérita, von der das erste Buch handelt,
besteht dieser Fortschritt nur in einer gemilderten Ausdrucksweise für
die treu festgehaltene Lehre Augustins. Im zweiten Buch aber geht er
über den hl. Augustin hinaus ; denn indem dieser gegen die Pelagianer
und Semipelagianer immer nur von der voluntas salvifica efficax redete
und sie auf die Auserwählten einschränkte, betont Prosper hier einen
Heilswillen Gottes, der ganz allgemein ist und sich allen Menschen gegenüber

in solchen Wohltaten äußert, daß nur ihr Mißbrauch ihr ewiges
Verderben verschuldet. Freilich der Nachweis dieser Wohltaten, namentlich
gegenüber den Heiden und ungetauften Kindern ist noch verbesserungsbedürftig,

aber es ist sein großes Verdienst, es ausgesprochen zu haben,
daß es einen wahren allgemeinen Heilswillen Gottes gebe, so daß, wer
verloren geht, nicht durch Gottes Schuld verloren geht. Aber auch mit
dieser Lehre tritt Prosper nicht in Gegensatz zu Augustin, er zieht nur
ans Licht, was jener im Dunkel gelassen hatte.



Literarische Besprechungen 359

Die Länge der Besprechung zeigt, daß der Rez. von dem Ergebnis
der Untersuchung überzeugt worden ist und sie als wichtig und dankenswert

betrachtet. Nicht das Gleiche wäre zu sagen von der Bemerkung
Anm. i, S. 89 : « Non contendimus tarnen praescientiam donorum divi-
norum esse, secundum Augustinum, solum medium quo Deus salutem
et ruinam hominum cognoscat ; e contra, Aug. affirmât Deum aliunde
cognoscere quae gratia necessaria sit, ut quis motioni divinae obediat.
Cf. De diversis quaest. ad Simplicianum lib. II. c. 13 (richtig lib. I.
c. 2 q. 13) : «... cuius autem miseretur, sie eum vocat, quomodo seit ei
congruere, ut vocantem non respuat ». Siehe im Gegenteil zu dieser Stelle
Aug. Diekamp, Kath. Dogm. 6. Aufl. Bd. 1, S. 484.

Einsiedeln. P. Meinrad Benz O. S. B.

Ch. van Sülls S. J. : Léonard Lessius de la compagnie de Jésus. (1554-
1623.) Louvain, E. Desbarax. 1930. x-366 pp.

Eine in erster Linie erbauliche, dabei aber auch wissenschaftliches
Interesse bietende Lebensbeschreibung des bedeutenden belgischen Theologen

aus der Gesellschaft Jesu, Leonard Leys, später latinisiert Lessius,
wurde 1554 als Sohn eines einfachen Bauern geboren zu Brecht bei
Antwerpen. Zuerst von seinem Vater für das Küferhandwerk bestimmt,
erreichten seine flehentlichen Bitten, daß er sich dem Studium widmen
durfte. Nach erfülltem 17. Altersjahr trat er 1572 als Novize in die
Gesellschaft Jesu ein, der er mit großer Treue und Liebe ergeben blieb
bis zu seinem 1623 erfolgten Tode.

Sein Leben war geteilt zwischen den Übungen der Frömmigkeit und
dem Studium. Besonders bewundern wir an ihm eine heroische Geduld
im Ertragen einer äußerst schmerzlichen Krankheit, die er sich 1578 zuzog
und die ihm die übrigen 45 Jahre seines Lebens zu einem wahren Martyrium
machen sollte. Zu seiner heldenmütigen Geduld gesellte sich eine zähe
Willenskraft, die es ihm ermöglichte, trotz aller körperlichen Leiden,
unermüdlich der Wissenschaft obzuliegen.

Was an seiner wissenschaftlichen Laufbahn auffällt, ist zunächst die
Kürze seiner eigentlichen Lernzeit vor dem Antritt seiner Lehrtätigkeit.
Mit 17 Jahren war er, nach zweijährigem Philosophiestudium, als primus
der Löwener Universität aus dem Examen hervorgegangen. Sogleich nach
dem Noviziat wurde er, erst 20-jährig, Professor der Philosophie an der
Universität Douai und blieb es für 7 Jahre. Im Jahre 1580 empfing er die
Priesterweihe, von vorangehenden Studien hören wir nichts, im Gegenteil,
van Sülls sagt S. 65 : « Philosophie, littérature, langues étrangères, droits
civil et canonique, astronomie, médecine, théologie, il avait tout appris
sans professeur ». Da er jedoch für das Lehrfach der Theologie ausersehen

war, sollte er sich durch weiteres Studium in Rom dazu vorbereiten. Er
langte anfangs Mai 1583 dort an, um nach Christi Himmelfahrt 1584 die
Ewige Stadt wieder zu verlassen, nachdem er in dieser Zeit Bellarmin und
Suarez, die beiden Leuchten des Ordens, mit Eifer gehört hatte. Als das
Verdienst des Suarez berichtet der Biograph, daß er an Lessius eine über-



36O Literarische Besprechungen

große Scheu vor der Auktorität der großen katholischen Lehrer
wahrgenommen und ihn davon geheilt habe. « Lessius s'enhardit, osa se confier
davantage à son propre génie et y gagna une grande fermeté intellectuelle »

(p. 70). Bellarmin und Suarez fanden später in der Kontroverse über die
Yorherbestimmung, und wohl nicht mit Unrecht, daß der Schüler über die
Absicht des Lehrers hinausgegangen sei.

Nach kurzer Seelsorgetätigkeit (1584-1585) lehrte dann Lessius in
Löwen die Theologie (1585-1601). Die letzten 22 Jahre seines vielgeprüften
Lebens widmete er, dem Wunsche seiner Obern folgend, abgesehen von
verschiedenen Ordensämtern, hauptsächlich der Herausgabe einer Reihe
theologischer Werke : De Iustitia et Iure, über den wahren Glauben, die
göttliche Vorsehung, die Unsterblichkeit der Seele, eine Apologie des Papsttums

gegen König Jakob von England, eine Abhandlung über die Gnade
und die Vorherbestimmung, De Summo Bono, De Perfectionibus divinis,
De 50 nominibus divinis. Eine 11 Seiten umfassende Aufzählung der
Ausgaben und Übersetzungen und Handschriften findet sich am Ende des
Werkes, S. 353-363.

Lessius fand im Tode seine Ruhestätte in der Gruft der Jesuitenkirche
zu Löwen. Sein Grab stand beim Volke in hohen Ehren, und der Ruf seiner
Tugenden und der auf seine Anrufung hin erfolgten _

auffallenden Gnadenerweise

zogen viele Hilfesuchende an. Ein Informativprozeß behufs
Seligsprechung wurde angestrebt, doch läßt sich dessen wirkliche
Durchführung unterdessen nicht feststellen. Die Gebeine, bei der Ungunst der
Zeiten (Aufhebung des Jesuitenordens, französische Revolution etc.) lange
verschollen, konnten durch den Verfasser wieder aufgefunden und mit
hinreichender Sicherheit identifiziert werden.

Mit Lessius' Namen verbindet sich das Andenken an zwei sehr
lebhafte Kontroversen, die eine geführt zwischen Lessius und der Löwener
theologischen Fakultät über die Gnadenlehre, die andere zwischen Lessius
einer- und Bellarmin und Suarez andererseits über die Lehre von der
Prädestination. Van Sülls faßt die Lehre des Lessius über Gnade und
Prädestination in folgende vier Punkte zusammen (S. 95).

« i° Il existe une grâce suffisante ; son rôle est de faire éviter le péché
et d'assurer le salut de l'âme ; elle peut ne pas atteindre son but.

2° Cette grâce est à la disposition de tous ; ni les pécheurs endurcis,
ni les infidèles en sont exclus.

30 L'homme prévenu d'une grâce pareille peut lui donner son acquisce-
ment ; et par là-même il la rend efficace ; il peut aussi le lui refuser.

40 Dieu ne prédestine personne à la gloire céleste qui ne l'ait méritée
avec le secours de la grâce ».

Wie jedermann sieht, sind die beiden ersten Punkte Allgemeingut
der überlieferten katholischen Lehre, die gegen Baius verteidigt zu haben,
für Lessius mit anderen Theologen seiner Zeit ein rückhaltlos anzuerkennendes

Verdienst war. Mit den beiden letzten Punkten aber, der gratia efficax
ex praeviso tantum consensu und der praedestinatio post praevisa mérita,
wich Lessius nach dem Urteil vieler großer katholischer Theologen seiner
und späterer und heutiger Zeit von der Lehrüberlieferung ab. In Bezug



Literarische Besprechungen 361

auf die Vorherbestimmung nach den vorhergesehenen Verdiensten traten
auch der hl. Bellarmin und Suarez, die beiden theologischen Leuchten des

Jesuitenordens, sehr ernst gegen ihn auf, weil sie überzeugt waren, daß
seine Lehre von der des hl. Augustinus und des hl. Thomas abweiche.
Bei der Mischung von Wahrem und Anfechtbarem im System des Lessius
war es unvermeidlich, daß er, wie er selbst nicht bloß irrige Lehren des

Baius, sondern auch wohlbegründete althergebrachte Lehren der
katholischen Theologen bekämpfte, so auch selbst nicht bloß von Baius und
seinen Anhängern, sondern auch von ganz treu und echt katholischen
Theologen bekämpft wurde. Er hat so auch, gewiß ungewollt, beigetragen
zu jener unseligen Verwirrung der katholischen Fronten im Kampf gegen
den Jansenismus, die noch hundert Jahre später Benedikt XIV.
charakteristisch bezeugt, indem er seinem vertrauten Freund Kardinal Tencin
die großen Schwierigkeiten bei Kardinalsernennungen klagt : « Wer nicht
Molinist sei oder Anhänger der laxen Moral, erhalte kurzerhand sein Patent
als Jansenist» (Pastor, Gesch. der Päpste, Bd. 16, S. 236). Wenn van Sülls
S. 239 von den aus sich wirksamen Gnaden sagt, es seien, nach dem Sinne
ihrer Vertreter, Gnaden qui (les) forceront à bien agir, und diese Vertreter
als weniger rücksichtsvoll für die menschliche Freiheit hinstellt als die
Kongruisten, so scheint er damit zu zeigen, daß die Verwirrung der Fronten
auch im 20. Jahrhundert hoch nicht ganz aufgehört hat.

Stift Einsiedeln. P. Meinrad Benz O. S. B.

A. Vonier 0. S. B. :

1. Die Persönlichkeit Christi. Aus dem Englischen übersetzt von
Winfred Eilerhorst O. S. B. Freiburg i. Br., Herder. 1935. vi-207 SS.

2. Christianismus. Das Bild vom katholischen Menschen. Aus dem
Englischen übertragen von Abt Albert Schmitt O. S. B. Ebendaselbst 1935.
xii-190 SS.

Beide Werke haben das Gemeinsame, daß sie in einfacher, anspruchsloser,

dabei aber geist- und geschmackvoller Form eine ganz originelle
und dabei religiöse Geistesnahrung bieten, wie sie besonders für moderne
gebildete Kreise mit ernstem religiösen Streben angemessen ist.
Übereinstimmend ist damit auch die wirklich schöne Ausstattung. In Nr. 1

will der Verfasser streng theologische Ziele verfolgen, d. h. eine auf die
tiefen Gedanken des hl. Thomas aufbauende Betrachtung der Persönlichkeit

Jesu Christi, seines Lebens und Wirkens, seiner Tugenden, Leiden
und Herrlichkeit darbieten. Es ist da des Belehrenden und Erhebenden
viel zu finden. Doch sei es auch gestattet, einige Bedenken auszudrücken.
Ist die menschliche Natur Christi wirklich göttlich, « weil sie in Kraft
der Empfängnisgesetze göttlich sein mußte », wie S. 41 gesagt wird
Jedenfalls sagt der hl. Thomas an der angeführten Stelle, III q. 2 a. 12,
das nicht, und die hier gegebene Übersetzung seiner Worte ist unrichtig.
Thomas soll dort (ad 3) sagen : « Für Christus in seiner Menschheit ist die
Gnade der persönlichen Vereinigung etwas Natürliches, und zwar als

Eigentümlichkeit seiner Natur, da er vom Heiligen Geist so empfangen



362 Literarische Besprechungen

war, daß dieselbe Natur von Natur Gottessohn und Menschensohn sein
sollte ». Darnach sollte also die menschliche Natur Christi göttlich sein,
weil sie vom Heiligen Geist empfangen war und zwar so, daß dieselbe
Natur von Natur Gottessohn und Menschensohn sein sollte. Das ist aber
nicht der Sinn des hl. Lehrers. Er bezeichnet die Gnade der persönlichen
Vereinigung der Person Christi nach seiner menschlichen Natur als natürlich

nur deswegen, weil die menschliche Natur a nativitate, ab initio suae
conceptionis mit der göttlichen Person vereinigt war. Nicht schon « die
Empfängnisgesetze », nicht schon die Tatsache der Bildung der menschlichen

Natur durch die wunderbare Wirkung des Heiligen Geistes machen
die Menschennatur Christi göttlich, sondern nur die hypostatische Union.
So lauten denn die Worte des hl. Thomas so : « Es ist die persönliche
Vereinigung Christus nach seiner menschlichen Natur natürlich wegen
der Eigentümlichkeit seiner Geburt, insofern er so vom Heiligen Geiste
empfangen ist, daß derselbe natürlicher Gottessohn und Menschensohn
war ». Unbegründet erscheint auch die schroffe Gegenüberstellung einer
« statischen » Auffassung der hypostatischen Vereinigung bei den « jüngeren
Theologen » gegenüber der « dynamischen » Auffassung beim hl. Thomas.
Auch der hl. Thomas versteht unter der persönlichen Vereinigung keinen
ursächlichen Einfluß auf die angenommene Menschennatur, der der
zweiten göttlichen Person eigentümlich wäre. Nicht von der zweiten
Person in ihrem Unterschied von dem Vater und Heiligen Geist geht alle
Wirkursache auf Christi menschliche Natur über, sondern von allen drei
Personen als einheitlichem Prinzip. Vgl. Comment. Cajet. in III q. 2 a. 6

ad 4 n. X. So sagt denn auch der hl. Thomas ausdrücklich (ib. a. 12 ad 4) :

« Hoc convenit toti Trinitati : scilicet hujus gratiae esse activum prin-
cipium ».

Nr. 2 bietet in 17 Kapiteln ein ideales Bild des echten christlichen
Menschen in seinem Leben mit Christus und seiner Kirche, seinem Beten
und Opfern, seinem Arbeiten und Kämpfen, seinen Leiden und Tröstungen.
Überall zeigt sich reiche Erfahrung im innern Leben, ein Geist edler
Maßhaltung und Milde bei allem heiligen Ernste. Auffallen könnte es, daß
Vonier sich der Ansicht jener Theologen anzuschließen scheint, die die
Einnwohung des Heiligen Geistes als ein Proprium, nicht als Appropriatum
der dritten göttlichen Person zuschreiben und den Gerechten des A. B.
absprechen. Siehe dagegen S. Thorn, in I. S. d. 15 q. 2 a. 1 ad 4 ;

I 43 a. 4 ad 2.

Es ist beiden Werken weiteste Verbreitung und eifrige Benützung
zu wünschen.

Stift Einsiedeln. P. Meinrad Benz O. S. B.

M. Hallfell P. B. : Wende zu Christus. I. Bd. Christi wegen. II. Bd. In
der Gotteskindschaft, Trier, Paulinus-Druckerei. 1932-1936. xvi-190 ; xii-
288 SS.

Die große Not der Zeit ist die Entchristlichung der Völker, ihr großes
Bedürfnis deren Wiederverchristlichung : dieser gewiß sehr wichtige Gedanke



Literarische Besprechungen 363

bewog den Verfasser des vorliegenden Werkes, seine im « Divus Thomas »

1922-32 erschienene Artikel über Christus und seine Bedeutung für die
Menschheit in neuer Bearbeitung separat herauszugeben. Von den in
Aussicht genommenen 6 Bändchen behandelt das erste die Wende zu
Christus, der Ziel- und Zweckursächlichkeit in der Welt. Die Leser des
« Divus Thomas » kennen die tiefe und geistvolle Art, in der der
Verfasser das christliche Leben auf seinen Urquell, der einzig Christus ist,
zurückzuführen versteht. In glücklichster Weise weiß er die Lehre des
hl. Thomas zu verwerten. Fort und fort zeigen Zitate aus seinen Werken,
welche Schätze an Licht und Erbauung aus diesem Schacht zu heben sind.
Immerhin dürfte der Eifer in einigen Ausdrücken über den Gedanken des
hl. Thomas hinausgeführt haben. So wenn es S. 75 heißt : « Auch in seiner
menschlichen Natur existiert er (Christus) nach Weise einer rein geistigen
Substanz » und daraus ein Innewohnen Christi nach seiner menschlichen
Natur in der Seele des Gerechten hergeleitet wird, analog der Seele im Leib.
Oder wenn der Priester auf Grund der Weihe, die christlichen Eheleute
auf Grund des Ehebundes als « instrumentum coniunctum » für die Menschheit

Christi bezeichnet werden.
Um Fingerzeige für die homiletische Verwertung des herrlichen Inhaltes

dieses Werkes zu bieten, hat der Verfasser am Schluß fünf Predigtskizzen
beigegeben, für die die Verkünder des Wortes Gottes gewiß dankbar sein
werden.

Der 2. Band ist der zentralen Stellung Christi als Gottessohn gewidmet,
indem in einem ersten Buch die « Wende » Gottes zu seinem Sohne in der
Ewigkeit und in der Zeit, im zweiten Buch die « Wende » des Menschen
zu Christus, dem Sohne Gottes, in der Gotteskindschaft und in den
Kindestugenden geschildert werden.

Es ist kein Zweifel, daß das Werk geeignet ist, eine tiefere Kenntnis
der Stellung Jesu Christi im Weltall zu vermitteln und die Wahrheit der
Worte des hl. Thomas zum lebendigen Bewußtsein zu bringen, die der
Verfasser im Geleitwort (S. ix) anführt : « Magis influit Verbum in creaturis,
quam motus coeli in naturam » (De Verit. q. 4 a. 8 ad 2). Der Verfasser
weiß die erhabene Idee des hl. Thomas sehr gut zu verwerten und zur
Geltung zu bringen. Was aber der Wirkung etwas Eintrag tut, ist die

Wahrnehmung, daß der Verfasser, wie schon im ersten Band, so auch
hier durchwegs von der Voraussetzung ausgeht, die Menschwerdung des

Sohnes Gottes sei nicht durch den Sündenfall Adams bedingt, sondern
als erstes und vornehmstes Werk Gottes nach außen und darum als Ziel
und Vorbild aller andern von Gott beschlossen worden. (Siehe S. 113,
118, 138 usw.) So heißt es an der letzten Stelle: «In seinem weisheits-
und machtvollen Schöpferwillen hat Gott das Werk seiner Hände christo-
zentrisch gestaltet. Er "reicht von einem Ende bis zum andern mit Macht
und ordnet alles lieblich an' (Sap. 8, 1) : Die Mineralwelt ordnet und
bereitet er für das Pflanzenreich, das Mineral- und Pflanzenreich für das
Tierreich, das Mineral-, Pflanzen- und Tierreich für das Menschenreich.
Das Menschenreich aber ordnet und bereitet er zur Aufnahme des

Gottmenschen, Christus Jesus, der da ist das Letzte und Endgültige, das Ziel



364 Literarische Besprechungen

und Ende, die Vollendung und Krönung der Werke Gottes nach außen ».

Dieser göttliche Plan : zuerst der Gottmensch, um seinetwillen der Mensch,
um des Menschen willen Tiere, Pflanzen und Mineralien, die ganze Körperwelt,

mag ja schön und großartig scheinen, aber er bleibt eben doch nur
Wahrscheinlichkeit, dem eine, nach dem hl. Thomas sogar größere,
Wahrscheinlichkeit gegenübersteht. Wie viel größere Sicherheit hätte man,
wenn der Gottmensch als Ur- und Vorbild des ordo reparatus, der erlösten
Menschheit, dargetan worden wäre

Doch gewiß nur einem Versehen ist es zuzuschreiben, wenn der
Verfasser Jesus Christus neben der natürlichen Gottessohnschaft wegen
der begnadeten Menschennatur noch eine neue Gottessohnschaft zuschreibt,
die doch nur als Adoptivsohnschaft verstanden werden kann. So schreibt
er S. 180 (vgl. auch S. 182 und 209) : « In dem gesegneten Augenblick,
in dem der ewige Gottessohn seine Familienangehörigkeit zum Menschengeschlecht

antrat und der Menschensohn wurde, wurde ihm auch eine
neue Gottessohnschaft zuteil. Sie wurde ihm aber nicht durch naturhafte
Geburt aus dem Vater, sondern durch dessen liebenden Gnadenwillen zu
eigen gegeben. Sie hat nichts von der Ausschließlichkeit der ewigen
Gottessohnschaft an sich. Nein : zu ihr sollen alle Menschen Zutritt haben ».

Wir glauben da an ein Versehen ; denn der Verfasser, der fast auf jeder
Seite die Autorität des hl. Thomas anruft, wird doch in dieser Frage nicht
auf einmal dem Skotus folgen wollen. Des hl. Thomas Lehre ist klar :

« Christus, qui est Filius Dei naturalis, nullo modo potest dici~filius adop-
tivus ». (S. Th. III 23, 4 c.)

Die gemachten Bemerkungen sollen keineswegs den Wert des Werkes
herabsetzen, das ernsten, gebildeten Lesern, besonders Priestern und
Theologiestudierenden, sehr zu empfehlen ist.

Stift Einsiedeln. P. Meinrad Benz O. S. B.

L. J. L. M. De Gruyter Dr. : De Beata Maria Regina. Disquisitio positivo-
speculativa. Boscoduci, Teulings-Augustae Taurin., Marietti. 1934. vm"
176 pp.

Nach Feststellung des Begriffes des königlichen Amtes handelt De Gruyter
zuerst in einem vorbereitenden Kapitel vom Königtum Christi, sodann

in einem ersten A bschnitt über die Königinwürde Marias nach den positiven
Quellen der Theologie, nach der Heiligen Schrift, der Lehre der Päpste
und Konzilien, nach der Liturgie und der Lehre der heiligen Väter und
der Theologen.

Im zweiten Abschnitt, der der spekulativen Behandlung der Frage
gewidmet ist, werden zunächst die mariologischen Prinzipien begründet :

Maria ist Gottesmutter, von erhabenster Würde, sie ist die zweite Eva.
Daraus werden dann im letzten wichtigsten Kapitel die drei Thesen abgeleitet

: 1. Maria ist Königin im figürlichen Sinn, insofern sie durch ihre
Mutterwürde alle Geschöpfe an Vollkommenheit und Würde überragt ;

2. Sie ist Königin im Sinne von Königin-Mutter ; 3. Sie ist Königin in
sensu proprio et formali.



Literarische Besprechungen 365

Die beiden ersten Thesen werden keinem Widerspruch begegnen. Sie
sind, wie auch der erste Abschnitt mit anerkennenswertem Fleiß und
Sorgfalt ausgeführt. Das Interesse wird sich besonders der dritten
These zuwenden. Der Auktor beweist sie auf Grundlage des Begriffes,
den der hl. Thomas De Reg. Principum I, 1 aufstellt und den der Verfasser
in die Worte fassen zu können glaubt : « rex dicitur ille, qui munus habet
ordinandi unius multitudinem civitatis perfectae in finem communem ».

Nun aber, so dürfen wir die Beweisführung kurz zusammenfassen, ordnet
Maria alle Menschen auf das allgemeine Ziel aller Menschen, auf Gott hin
als Lehrerin und als Mittlerin aller Gnaden. Sie war Lehrerin der Apostel
über die Geheimnisse des Lebens Christi und ist Lehrerin aller Menschen
durch ihr Tugendbeispiel. Sie hat durch ihre Teilnahme am Erlösungswerke
ihres göttlichen Sohnes alle Gnaden, die dieser de condigno erwarb, de

congruo mitverdient und ist durch ihre Fürbitte die Ausspenderin aller
Gnaden. Die Gnade aber ist es, die den Menschen auf Gott hinleitet. Auf
diese Weise glaubt der Verfasser den Beweis erbracht zu haben, daß das
Amt der Hinordnung auf Gott und damit der Gesetzgeberin Maria
zukomme und damit das königliche Amt im eigentlichen und formellen Sinn.

Sicher geht aus diesen Gedankengängen soviel hervor, daß der Titel
einer Königin der Gottesmutter in einer ganz eigenen und einzigen Weise
zukommt, entsprechend ihrer ganz eigenen und einzigen Stellung in der
göttlichen Heilsordnung. Ist aber der Ausdruck : regina in sensu proprio
et formali der dieser Stellung ganz angemessene Der Verfasser glaubt
selbst darauf verzichten zu müssen die Richter- und Strafgewalt für Maria
in Anspruch zu nehmen. Ist aber diese nicht wesentlich für den vollen
Begriff der königlichen Gewalt Ist sodann die Belehrung durch Wort
und Beispiel und die fürbittende Gnadenzuweisung als eigentliche Übung
der Jurisdiktionsgewalt, der Gesetzgebungsgewalt zu bezeichnen
Verlangt nicht auch das ordinäre in finem beim hl. Thomas ein autoritatives
Hinordnen ein « dirigere imperio », « ex imperio ordinäre » (De Regi-
mine Principum c. XV). Die Besprechung dieses Gesichtspunktes wäre
für die Arbeit meines Erachtens vorteilhaft, ja notwendig gewesen.

Stift Einsiedeln. P. Meinrad Benz O. S. B.

P. Simon : Das Menschliche in der Kirche Christi. — Freiburg i. Br„
Herder. 1936. 208 SS.

Wer aus dem Titel dieses Buches schließen würde, eine der vielen
nörgelnden, alles besser wissenden Kritiken vor sich zu haben, die
aufzeigen, wie da die Kirche, dort die Theologie, anderswo die Hierarchie usw.
« versagt » haben, der fände sich bei seiner Lektüre sehr angenehm
überrascht. Denn er steht vor einer sehr verständnisvollen, klugen, wahrheitsliebenden

Darstellung des menschlichen Elementes in der Kirche Gottes,
die dem Zwecke sehr dienlich ist, dem Menschlichen und zuweilen auch
Allzumenschlichen in der Kirche bei Gerechtdenkenden das Ärgernis zu
benehmen, den feindselig Eingestellten aber zu zeigen, daß ihr Urteil und
ihre Verurteilung der Kirche ungerecht ist. Dabei wird auch den Gegnern



366 Literarische Besprechungen

so viel guter Glaube zugebilligt und so viele Milde und Güte entgegengebracht,

daß niemand sich mit Recht verletzt fühlen kann.
Mehr theoretischen Inhalts sind die Kapitel über die Versuchungen

Jesu und die Menschheit Jesu, über das, was eigentlich menschlich ist
an der Kirche, die Vollkommenheit als Ziel der Unvollkommenen und
die Notwendigkeit der Reformen, Wandlungen in der Stellung des Klerus,
Berufsgefahren des Klerus. Interessant ist sodann die Besprechung einiger
Kritiken an der Kirche aus der neueren Zeit : Dostojewskis Großinquisitor,
Antonio Rosminis «Fünf Wunden der Kirche», Mannings «Hindernisse
der Ausbreitung der Kirche in England », die Anstöße des beginnenden
XX. Jahrhunderts.

Auch wenn man mit dem Buch Simons im Ganzen sehr einverstanden
ist, wird man bei einzelnen Ansichten Vorbehalte machen dürfen. So wird
als Beispiel dafür, daß sich mit der Absolutheit des religiösen Glaubens
auch Formen zu schützen suchen, die sich überlebt haben, angeführt
« der Reichtum gewisser Klöster vor der Säkularisation des Jahres 1803 »,

der gewiß « nicht mehr dem Fortschritt des Evangeliums und der
Auferbauung des Reiches Gottes in den Seelen diente» (S. 60). Der
unbestimmte Ausdruck « gewisser Klöster » läßt einen Verdacht über allen
Klöstern schweben, die 1803 das Schicksal der Aufhebung traf. Es gab
aber in Süddeutschland einen ganzen Kranz herrlicher Klöster, denen
gegenüber jener Vorwurf eine schreiende Ungerechtigkeit wäre (Gerade
diese Stelle hat eigentümlicherweise und gewiß gegen die Absicht des
Verfassers dem Redaktor der « Schöneren Zukunft » [Nr. 17 v. 24. Januar
1937, S. 419 f.] die Anregung gegeben, gegenüber den österreichischen
Stiften und Klöstern eine Art partieller Enteignung zu Gunsten von
«Laienaposteln» in Vorschlag zu bringen!). Was sodann im Kapitel
«Wandlungen in der Stellung des Klerus» (S. 95 f. u. a. a. O.) von der
Wahl der Priester und Hirten durch die christliche Gemeinde gesagt ist,
ist mindestens ungenau und mißverständlich. S. 117 sagt der Verfasser:
« Es wäre an sich sehr wohl denkbar, daß Laien auch mit der
Wortverkündigung von dem Bischof beauftragt würden ». Werden da nicht in
beiden Punkten « Reformwünsche » geweckt, die praktisch und sogar
rechtlich unerfüllbar sind Dagegen haben wir nirgends einen Hinweis
auf den Lehrauftrag der Kirche an die Laien gesehen, der in den Canones

1113 und 1372 des CJC allen katholischen Eltern und deren Stellvertretern
gegenüber den ihnen anvertrauten Kindern (und Untergebenen) erteilt ist.
Würde dieser allgemein im Geist der Kirche erfüllt, so würde die Christenheit

ihrem Ideal viel näher kommen, als es jetzt der Fall ist.

Einsiedeln. P. Meinrad Benz O. S. B.

A. Raineri 0. P. : De possibilitate videndi Deum per essentiam. Extrac-
tum ex « Divus Thomas » Plac. 1926-1927. 84 pp.

Post tot alios multifariam multisque modis scribentes, disputantes,
disserentes de possibilitate videndi Deum per essentiam ab intellectu
humano, vel etiam creato, novissime eandem rem inquisition! subiicit



Literarische Besprechungen 367

R. P. Raineri O. P., non quidem historicae neque exegeticae, sed specula-
tivae tantum et criticae (p. 4), intra tarnen limites sincerae doctrinae
S. Thomae.

Putat ergo auctor hac in re duas quaestiones esse apprime distin-
guendas : aliam, de vera realique intellectus humani possibilitate absoluta
seu logica videndi divinam essentiam ; aliam, de natura talis possibilitatis
sive potentiae. Atque observât controversias et aequivocationes non
paucas ex earum confusione ortas fuisse ; quas ideo vitare contendens,
separatim utramque quaestionem considérât.

Ad primam quod spectat, opinatur talem possibilitatem visionis
divinae essentiae esse sola ratione rigurose demonstrabilem esseque de
facto demonstratam a S. Thoma ; alteram vero quod attinet de natura
huiusce potentiae, opinionem sequitur Ferrariensis.

Utrobique acute, nervöse, disserte loquitur auctor, propriam senten-
tiam intrepide contra adversarios defendens ac vindicans ; et quidem,
ut videtur, in multis efficaciter.

Plura eaque optima exhibet, speciatim in prima parte, quae ceteroquin
videtur esse melius elaborata. An vero utraque pars sit adeo distincta
et quodammodo independens ut opinatur auctor, haud immerito dubitari
potest. Neque videtur exactum dicere Thomam loqui in I, 12, 1, de potentia
logica videndi divinam essentiam, sed potius de potentia reali et subiec-
tiva quidquid denique sit ilia, naturalis nempe vel obedientialis — hoc
enim déterminât in articulis sequentibus —. Insuper, distinctio inter
visionem Dei per essentiam et visionem plene beatificam seu omnino
immediatam et intuitivam divinae essentiae, non solum non videtur con-
tineri in quaestione ilia S. Thomae, verum et totus contextus eam excludit,
quia de una eademque specie visione agitur in undecim prioribus articulis
illius quaestionis, quae est visio ipsa facialis et beatifica. Multa etiam in
secunda parte contenta, licet acutissime ac profunde dicta, mihi per-
suadere non potui. Denique, methodum tractandi quod attinet, existimo
eam nec mere historicam nec pure speculativam esse debere, sed specula-
tivam quidem utentem historia et exegesi accuratissima : alioquin, non
quid Thomas ipse, sed quid hie vel ille thomista putat, concludere licet.

Haec tarnen non obstant quominus libenter sincereque dicamus huius-
modi dissertationem solidam esse ac profundam, multaque continere quae
prudens quisque thomista negligere aut ignorare non debet.

Friburgi. J--M. Ramirez O. P.

L. Hardy : La doctrine de la Rédemption chez saint Thomas. — Paris,
Desclée de Brouwer et Cle. 1936. 271 pp.

Dissertatio quaedam inauguralis, quam auctor exhibuit Facultati
theologicae Universitatis gregorianae de Urbe. Prima eius intentio erat
exponere doctrinam S. Anselmi de Redemptione eamque breviter com-
parare cum doctrina S. Thomae, qui putabatur esse merus continuator
Anselmi. At, inter evolvenda opera S. Thomae, illico apparuit eum habere
doctrinam de Redemptione novam, profundam, non contentam in synthesi



368 Literarische Besprechungen

anselmiana. Haec ergo doctrina S. Thomae, quae primo concipiebatur
veluti secundo loco exhibenda, debuit primum omnino occupare, ita
quidem ut non Thomae synthesis cum anselmiane comparetur, sed potius
S. Anselmi cum thomistica -quasi cum principali ac longe perfection.

Itaque auctor, post brevem quandam expositionem doctrinae ansel-
mianae (p. 15-34), totus est in exponenda doctrina S. Thomae (p. 37-240),
ac denique brevem instituit comparationem utriusque (p. 243-262).

Potius quam opus investigationis, videtur esse opus divulgationis
seu vulgarizationis, quam dicunt, modo quidem brevi, nitido, ordinato,
quasi scholari procedens, sed absque sufficienti perspectiva historica. Sub
hoc ergo respectu divulgationis, potest esse utile opus profanis et incipien-
tibus ; sed, absolute consideratum, minus bonum et perfectum dicendum
est. Quo quidem in sensu, licet severa et fortasse durior, iusta est appel-
landa crisis eius, quam fecit in Bulletin thomiste (14 [1937], 85-91)
Professor J. Rivière.

Friburgi. J--M. Ramirez O. P.

H. J. Storfï 0. F. M. : De natura transsubstantiations iuxta J. Duns
Scotum. — Quaracchi, Collegium S. Bonaventurae. 1936. xn-234 PP-

Maiorum etiam auctorum sententiae haud semper exponuntur recte.
Quodsi hoc verum est de aliis, specialiter accidit cum de Joanne Duns
Scoto fit sermo, tum ob statum textuum, tum ob difficultatem styli, tum
etiam ob scholae passiones. Laudabiliter ergo R. P. Storfï insudavit ut
sinceram Scoti doctrinam de natura transsubstantiationis nobis traderet
et a minus rectis interpretationibus vindicaret. Quod quidem pro votis
accidisse, nemo prudens infitiabitur. Ac pergratum est videre Scotum
non explicasse transsubstantiationem per annihilationem substantiae panis
et vini neque per adductionem corporis et sanguinis Christi, sed per
simplicem et totalem conversionem substantiae panis et vini in sub-
stantiam corporis et sanguinis Christi.

Hanc Scoti sententiam magna cum claritate exponit auctor et aequali
cum caritate earn ab aliter interpretantibus vindicat.

Friburgi. J-M. Ramirez O. P.

V. demente 0. P. : Deïinibilidad de la Asunciôn de la Santisima Virgen.
— Manila, Universidad de Santo Tomâs. 1936. 124 pp.

Opella haec R. P. demente thesis quaedam est inauguralis exhibita
Facultati theologicae Universitatis manilensis, in insulis philippinis. Erudite
satis ac eleganti sermone considérât auctor Assumptionem B. M. V. in
caelum tum ut factum quoddam reale, tum ut factum dogmaticum de fide
divina definibile. Qua in re doctrinam sequitur et applicat R. P. Marin Sola.

Nonnihil quidem indulget auctor rhetoricae elocutioni, sub pressione
devotionis suae erga Matrem Dei et nostram ; aliquando etiam auctorum
nomina et opera minus recte exscribuntur (cf. p, 10, 82, 83 ; nec



Literarische Besprechungen 369

desunt phrases minus castigatae, verbi gratia, quando ait quod « el hecho
de que un cuerpo esté glorificado no cae bajo el dominio de los sentidos,
ni por lo tanto de la historia » (p. 11) : contrarium enim docet expresse
S. Thomas (Summa theol. III, 45 ; Suppl. 85, 1), quem theologi communiter
sequuntur. Solidum tarnen aeque ac pium opus scripsisse, fatemur libenter.

Friburgi. /.-TL Ramirez O. P.

J. Peghaire C. S. Sp. : Intellectus et ratio selon saint Thomas d'Aquin.
Paris, Vrin. 1936. 318 pp.

Quicumque vel superficie tenus frequentavit opera S. Thomae, illico
animadvertit instantem repetitionem verborum : intellectus et ratio. Quae
quidem instantia in auctore adeo ponderato et avaro verbis, signum est
infallibile eum agere de aliqua doctrina fundamentali maiorisque momenti.

Sapienti ergo consilio R. P. J. Peghaire inquirere decrevit sensum
profundum ac sincerum huiusce formulae apud S. Thomam, non solum
ut videat quid Thomas ipse hac de re senserit, verum ut inde appareat
quae sit habitudo philosophiae thomisticae ad philosophiam intuitionis,
quam vocant, quisque sit pro ipsa valor obiectivus cognitionis nostrae
intellectualis, quae tota fit per rationem et intellectum.

Post notulam quandam lexicographicam verborum, Ratio et Intellectus,
in scriptis S. Thomae, quaestionem ipsam directe aggreditur, considerans
in primis rationem formalem intellectus puri (I. P.) ; dein, rationem ipsam,
quae est umbra quaedam intellectus (II. P.) ; tertio, participationem
intellectus puri ab humano intellectu (III. P.) : indeque infert, per modum
conclusionis, sensum profundum et vitalem formulae : Intellectus et Ratio,
in systemate thomistico, quatenus scilicet ea tangit principia maiora
thomismi, harmonicam simul ac novam exhibet synthesim spiritus aristo-
telismi et neoplatonismi, possibilem thomismo reddit cooptationem notionis
analogicae intuitionis eique ostium pandit tendentias profundas
philosophiae intuitionis captandi, ac rursus fundamentum psychologicum praebet
theologiae struendae de donis Spiritus Sancti et de mystica contemplatione.

Opus egregium, eruditissimum, diligenter elaboratum secundum metho-
dum vere scientificam. Mirum tarnen non est, si in opere sat difficili et
complexo quaedam minus probata aut certe minus accurata contineantur.

Atque in primis opus non videtur ex aequo respondere titulo eius.

Est enim opus, ut auctor ipse fatetur saepius (cf. p. 155), exclusive
referens sensum philosophicum intellectus et rationis apud S. Thomam,
cum tarnen eius titulus universalem amplitudinem efferat ; ac revera
Thomas sensum theologicum eiusdem formulae prae primis dedit. Potius

ergo debuisset inscribi : « Intellectus et Ratio selon la philosophie de

saint Thomas d'Aquin. »

Et inde consequitur, ut videtur, defectus quidam methodi. De facto

namque Intellectus et Ratio, prout inveniuntur in scriptis S. Thomae,
sensum redolent vel maxime theologicum, cuius spiritu medullitus quasi
penetrantur ; quo fit, ut eius transpositio in sensum stricte mereque

Divus Thomas. 24



370 Literarische Besprechungen

philosophicum non sit absque continuo periculo aequivocationis aut certe
degradation« et deturpationis germani et integralis sensus thomistici.
Ac révéra non semel sensus historicus, immediatus, vivus textuum
thomisticorum qui cumulantur in hoc opere, vix aut ne vix quidem efïertur.

Quandoque etiam textus interpretandi congeruntur nimis ab exteriori
et potius ex contextu litterario quam ex contextu doctrinali, cum tarnen
uterque contextus semper prae oculis haberi debeat ad exegesim vere
scièhtificam eruendam. Quod sane, meo quidem iudicio, potissime contigit
auctori in tertia eaque potiori parte sui operis. Ubi non videtur satis
considérasse distinctionem fundamentalem inter cognoscere conclusiones
ex principiis et in principiis (cf. De Verit. 22, 14 ; Summa theol. I, 19, 5 ;

I-II, 8, 3 ; 12, 4, et passim alibi).
Pariter, quae de ratione superiori et inferiori disserit, praesertim

quod attinet Summam Theologicam, minus plena et exacta esse videntur
(p. 140). An vero intellectus in II-II, 49, 2 c. et ad 1 et 3, significet
habitum cogitativae seu rationis particular« (p. 22-24), 'ure dubitari
potest. Neque puto S. Thomam eandem reverentiam exhibere auctori
libri de Spiritu et Anima et Sanctis (p. 129) ; nam sibi obiicienti auctori-
tatem eius respondet aliquando : « liber ille auctoritatem non habet ;

unde quod ibi scriptum est eadem facilitate contemnitur qua dicitur »

(I, 77, 8 ad 1).
Auetor iure suo utens — neque ob id minime corripiendus est —,

abstractionem fecit in hoc opere conficiendo a commentatoribus « de toute
sorte » (p. 10), sed interpretari voluit Thomam per unum Thomam.
Attamen, secus ac ipse opinatur, commentatores praecipui multa habent
utilia hue illuc dispersa de Ratione et Intellectu. Ita, ut de Caietano et
Ferrariensi loquar, quos unice nominat auctor (p. 11, nota 1), plura habent
de hac re inter commentanda Posteriora Analytica Aristotelis, ubi Thomae
non obliviscuntur, ultra dispersas adnotationes inter commentandum
ipsum Aquinatem. Ceterum, nulla est oppositio in hoc quod Caietanus
aliquando dicat : « omnia clara sunt », dum auctor obscuritates invenit ;

possunt enim una eademque esse omnino clara Caietano et penitus obscura
aliis, et vicissim. Laudandus ergo auctor quod nobis dederit pretiosam
suam monographiam de Ratione et Intellectu, ita tarnen ut simul fateamur
Caietanum et Ferrariensem et alios commentatores plura eaque non
negligenda in hanc rem contulisse.

At haec aliaque similia nihil aut fere minuunt valorem operis doctissimi,
quod sincero animo commendamus.

Friburgi. J.-M. Ramirez O. P.


	Literarische Besprechungen

