Zeitschrift: Divus Thomas
Band: 16 (1938)

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Literarische Besprechungen.

Dogmatik.

J. Bilz : Einfilhrung in die Theologie. Theologische Enzyklopidie.
(Herders Theologische Grundrisse.) Freiburg i. Br., Herder. 1935 (vi11-168 S.)

Der Verfasser dieser « Einleitung in die Theologie » wollte einen Leit-
faden fiir Vorlesungen sowie zum Selbststudium angehender Theologen
bieten und handelt in zwei Teilen iiber die Theologie und den Theologen.
Der erste Teil : Die Theologie, gibt AufschluB3 iiber das Wesen der katho-
lischen Theologie, die Theologie als Wissenschaft und die Geschichte der
Theologie im christlichen Altertum, Mittelalter und Neuzeit. Aus prak-
tischen Riicksichten hat der Verfasser sich auf diese allgemeinen Ein-
leitungsfragen beschrinkt, ohne in einem speziellen Teil auf die Einzel-
disziplinen weiter einzugehen, als daB3 er ihnen ihren Platz im System
der theologischen Wissenschaft anweist, mit einer kurzen Charakteri-
sierung ihrer Aufgabe. Die Behandlung der allgemeinen Fragen aber ist
knapp, klar, anregend und interessant. Der Verfasser kennt die Probleme
der Zeit und nimmt vom soliden Standpunkt der katholischen Theologie
aus Stellung zu ihnen, z. B. in den Paragraphen: «Die Theologie als
positive, christliche, kirchliche (katholische) Wissenschaft » (s. die kurze,
aber treffliche Beurteilung der sog. dialektischen Theologie, S. 33 f.).
« Freiheit in der theologischen Wissenschaft », « Theologie und Fortschritt »,
« Theologie und Leben». Im § 9, « Das System der Theologie », diirfte
die abgelehnte Einteilung Rabeaus der Logik und der Stellung der speku-
lativen Theologie eher gerecht werden als die vom Verfasser bevorzugte,
bei der die positive Seite eine so groBe Ausdehnung gewinnt, daB die
Furcht, die spekulative Seite mochte dabei Schaden nehmen, wohl nicht
ganz unbegriindet ist.

Ganz ausgezeichnet ist der zweite Teil mit seinen Abhandlungen iiber
den Theologen, dessen Beruf, dessen intellektuell-scientifische Ausbildung
und religits-aszetische Vorbereitung. Da spricht aus jeder Zeile die weise,
erprobte Erfahrung und zugleich die wahre Liebe zur Kirche und zu dem
angehenden Theologen. Gerade um dieses zweiten Teiles willen wire zu
wiinschen, daB vorliegendes Buch in die Hinde eines jeden Abiturienten
gelangte, der sich dem Theologiestudium zu weihen gedenkt. Aber auch
der Theologiestudent, ja selbst der Priester wird darin sehr niitzliche An-
regung fiir sein Geistesleben finden.

Stift Einsiedeln. P. Meinvad Benz O. S. B.



Literarische Besprechungen 351

S. Guichardan A. A. : Le Probléme de la simplicité divine en Orient et en
Occident aux XIVme et XVme sigcles. Grégoire Palamas, Duns Scot, Georges
Scholarios. Lyon, Legendre. 1933. 224 pp.

Diese Doktorthese bietet uns einen interessanten Ausschnitt aus der
Geschichte der scholastischen Theologie des XIII.-XV. Jahrhunderts. Im
Mittelpunkt steht die Frage nach dem gottlichen Attribute der Einfachheit,
naherhin dessen Auffassung in der lateinischen Scholastik und der byzanti-
nischen Theologie, wie letztere besonders im Palamitenstreit zu Tage tritt.

Schon seit wenigstens dem XII. Jahrhundert hatte bei den griechischen
Moénchen eine pseudomystische Bestrebung Eingang gefunden, die auf dem
Wege mechanischer Ubungen, der Omphaloskopie, zur Anschauung Gottes
mit den leiblichen Augen fiihren wollte. Barlaam aus Kalabrien und Akin-
dynos bekdmpfen diesen Irrtum, aber Georgios Palamas (1296/7-1359/60)
erhebt sich als Schiitzer und Vorkdmpfer fiir denselben : Gott ist zwar
einfach, aber seine Einfachheit schlieBt nur trennbare Teile, nicht unzer-
trennlich und ewig mit seiner Natur verbundene Seinsweisen aus, die nicht
mit der géttlichen Natur identisch sind : so besteht ein reeller, von der
menschlichenVerstandestitigkeit unabhingiger Unterschied in Gott zwischen
Natur und Tétigkeit des Erkennens und Wollens, zwischen der goéttlichen
Natur und den géttlichen Attributen und diesen Attributen unter sich.
"Eyet & @edg ... xal & pf éotv ovsle. In der gegenwirtig gebrauchlichen
Terminologie der Schule ausgedriickt, lehrt Palamas also in Gott zwischen
Natur und Attributen und diesen unter sich eine distinctio realis minor.
Besonderes Gewicht wurde dabei gelegt auf ein von Gott ausstrahlendes
Licht, das unerschaffen und ewig und doch nicht Gottes Wesen ist, das
die Jiinger Christi auf dem Thabor schauten, dessen Anblick die Heiligen
des Himmels beseligt, das aber auch mit der Gnade identifiziert wird.
Diese Lehre also wird an 5 Werken des Palamas als dessen unzweifelhafte
Lehre nachgewiesen. Obgleich dieselbe in Barlaam dem Kalabrier, Gregor
Akindynos, Demetrios und Prochoros Kydones u. a. sehr tiichtige Be-
kampfer fand, blieb sie doch, Dank politischer und nationalistischer Ein-
fliisse in der schismatischen griechischen Kirche siegreich, Palamas selber
wurde 1368 vom schismatischen Patriarchen Philotheos Kokkivos heilig
gesprochen und wird dort bis heute als « Vorkimpfer der Orthodoxie, als
unerschiitterliche Siaule und Retter der Kirche » gefeiert.

Was nun den Ursprung dieser Lehre angeht, so stammt sie, wie schon
gesagt, aus dem Bestreben, eine pseudomystische Praxis, die Palamas als
Ménch gelernt und geiibt hatte, zu rechtfertigen. Er versucht es nur
mit theologischen Argumenten, mit miBdeuteten Stellen der Heiligen Schrift
und der hl. Viter, von philosophischer Spekulation oder von der lateinischen
Scholastik zeigt er sich unbeeinfluBt, er kennt weder Thomas noch Skotus,
obgleich eine chronologische Unméglichkeit nicht vorliegt und die obge-
nannten Gegner gute Kenner der lateinischen Scholastik und zum Teil
begeisterte Thomisten waren.

Anders wurde die Sache, als Georgios Scholarios (1405 bis nach 1472)
sich zum Vorkdmpfer des Palamitismus machte. Als Laie, als kaiserlicher



352 Literarische Besprechungen

Geheimsekretiar, hatte er 1438-1439 auf dem Konzil von Ferrara-Florenz
drei Reden iiber die duBerste Niitzlichkeit, die Schwierigkeiten und die
Moglichkeit einer kirchlichen Union gehalten. Er schien ein iiberzeugter
Anhinger der Wiedervereinigung zu sein. Unter dem EinfluB des Markus
von Ephesus dnderte er aber seine Gesinnung und wird nach dessen Tod
der Vorkimpfer der Unionsgegner. Er blieb es auch, nachdem Konstan-
tinopel in die Hédnde der Tiirken gefallen war und Mahomet II ihn zum
Patriarchen von Konstantinopel erhoben hatte. Er verzichtete bald auf
diese Wiirde, um in der Zuriickgezogenheit sich dem Studium und der
Schriftstellerei zu widmen. Merkwiirdig ist, wie er sich dabei als begei-
sterten Schiiler des hl. Thomas von Aquin bekennt, von dessen Werken
er einige iibersetzt oder kommentiert hat. Wer Thomas von Aquin folge,
meint er in einem Begleitschreiben zu einem dieser Kommentare, der
brauche keine andere Muse. Ausdriicklich nimmt er aber aus dessen Lehre
vom Filioque und iiber den Unterschied der Wesenheit und der Tatigkeit
Gottes.

Da nun, besonders bei der Lehre von der Einfachheit Gottes, ist der
Punkt, wo uns sein Verhiltnis zu Duns Skotus interessiert. P. Guichardan
stellt darum sorgfiltig die Lehre des Doctor subtilis iiber diese Frage fest,
sich stiitzend auf die unzweifelhaft echten Werke De Primo Principio (c. 4),
das Opus Oxoniense 1. I, dist. VIII, die Reportata parisiensia I, dist. VIII
etc. Das Ergebnis der Untersuchung ist ein doppeltes : Duns Skotus lehrt
in Ubereinstimmung mit dem hl. Thomas, daB Gott durchaus einfach,
jede Zusammensetzung von ihm ausgeschlossen ist ; sodann aber behauptet
er, unter Ablehnung der distinctio rationis ratiocinatae oder virtualis des
hl. Thomas, zwischen den géttlichen Attributen, z. B. Weisheit und Giite,
seine beriihmt gewordene distinctio formalis actualis ex parte rei. Der
Verfasser, obgleich auf Seiten des hl. Thomas stehend, sucht in 16blicher
Objektivitit den Sinn dieser Formel unserem Verstindnis nahe zu bringen
und die Beweisfiihrung des Skotus aufzuzeigen.

War schon in der Lehre vom Ausgang des Heiligen Geistes bei Duns
Skotus eine gewisse Anniherung an die griechische « Nationaltheologie »
festzustellen, indem seine Behauptung, der Unterschied des Sohnes vom
Heiligen Geist lasse sich auch ohne den Ausgang des Heiligen Geistes vom
Sohn halten, den Griechen entgegen kam, so hat die distinctio formalis
noch viel mehr Gunst gefunden bei Scholarios.

Die eingehende Untersuchung der Werke des Scholarios ergibt, daB
er hier wirklich unter dem EinfluB des Skotus steht, sei es unmittelbar, sei
es mittelbar (durch Franz Mayron ?). Denn er nimmt den terminus tech-
nicus, distinctio formalis ex natura rei (ei8txa¢ éx ti¢ ToU mpdypatos odalag)
an, adoptiert gréBtenteils des Skotus Beweise, wiederholt seine Lésungen
gegnerischer Einwiirfe und beruft sich auch ausdriicklich auf loavvny tbv
Y xdrov, dessen Subtilitit, Tiyv T®v @pevdv Aewtdtyra, erhéchlichst bewundert.

Doch ist Scholarios weit entfernt, die skotistische Lehre von der gott-
lichen Einfachheit ganz anzunehmen ; er weicht in vielen Punkten von ihr
ab; ja, trotz Milderung in den Ausdriicken bleibt er im Wesen Palamit,
einschlieBlich der Lehre von der distinctio realis (minor) zwischen dem



Literarische Besprechungen 353

Wesen und der Téatigkeit Gottes. Die Lehre des Georgios Scholarios ist
ein unausgeglichenes Gemisch von Palamismus und Skotismus. Die Seele
ist der Palamismus, die Gedanken des Skotus sind AuBere Zutat.

Die Arbeit des P. Guichardan ist sorgfiltig und griindlich, ihre Ergeb-
nisse ohne Zweifel zuverldassig. Dabei zeigt die Darstellung trotz der Sub-
tilitit mancher Partien eine bemerkenswerte Leichtigkeit und angenehme
Frische. Das Werk ist geeignet, die Kenntnis der Geistesgeschichte der
getrennten orientalischen Kirche zu férdern. Bessere Kenntnis dient aber
der gegenseitigen Annédherung.

Stift Einsiedeln. P. Meinrad Benz O.S. B.

R. Garrigou-Lagrange O. P. : La Prédestination des Saints et la Grace.
— Paris, Desclée de Brouwer. 433 pp-

Im Untertitel des vorliegenden Werkes : « Doctrine de saint Thomas
comparée aux autres systémes théologiques» bestimmt der Verfasser
seine Absicht ndaher dahin, die Lehre von der Vorherbestimmung und der
Gnade im System des hl. Thomas im Vergleich zu den andern theologischen
Systemen darzustellen, woraus, um es gleich hier zu sagen, eine iiber-
zeugende Rechtfertigung der Lehre des hl. Thomas sich ergibt.

Ein erster Teil des Werkes skizziert die Lehre der Heiligen Schrift
und der Kirche und die daraus entstehenden Probleme, versucht sodann
eine Klassifizierung der theologischen Systeme nach deren Stellung zum
Prinzip des hl. Thomas (I q. 20 a. 3) : « Cum amor Dei sit causa bonitatis
rerum, non esset aliquid alio melius, si Deus non vellet uni maius bonum
quam alteri». Die Stellungnahme des hl. Augustin und seiner naheren
Schiiler ist im letzten Kapitel des ersten Teiles klargelegt.

Der zweite Teil stellt die hauptsichlichsten Loésungsversuche des
Priadestinationsproblems dar: 1. die Scholastik vor dem hl. Thomas,
Thomas und seine ersten Schiiler, Skotus und seine Schule; 2. Luther,
Zwingli, Calvin, die Jansenisten; 3. die nachtridentinischen Theologen :
Molina, der Congruismus des Suarez und Bellarmin und der Sorbonne,
die Augustiner und die nachtridentinischen Thomisten. Unter dem Titel
« Synthese » wird denn noch gehandelt von der Definition der Pridestina-
tion, ihrer Ursache, ihrer Motive, ihrer Sicherheit und ihrem geheimnis-
vollen Charakter.

Mit der Lehre von der Vorherbestimmung hingt unzertrennlich zu-
sammen die Lehre von der motio divina, der aktuellen Gnade. Von dieser
handelt darum noch der dritte Teil. Er bietet die richtig verstandene
Lehre von der gratia sufficiens und efficax, von der praemotio physica
und deren Nachweis beim hl. Thomas, ihre innere Begriindung und
Harmonie mit der Willensfreiheit des Geschopfes und endlich ihre Rolle
bei der siindhaften Tat des freien Willens.

Ein erster Anhang erértert noch einen neueren, vergeblichen Versuch,
die Lehre, daB die gratia per se efficax zu den leichten guten Werken
nicht notig sei, dlteren Thomisten zuzuschreiben ; sehr interessant ist ein
zweiter Anhang, der darzutun scheint, daB P. L. Billot S.J., trotz

Divus Thomas. 23



354 Literarische Besprechungen

scheinbar gegenteiliger Terminologie, tatsichlich der thomistischen Auf-
fassung von der gratia per se efficax sehr nahe stand. Ein letzter Anhang
beschiftigt sich mit der Behauptung Dr. Schwamms, wonach die vorher-
bestimmenden Dekrete nicht der Lehre des hl. Thomas, sondern des Duns
Scotus entstammten. Bekanntlich verdankt Dr. Schwamm dieses Fehl-
urteil seiner allzu vertrauensvollen Gefolgschaft gegeniiber P. Stufler S. J.

F. Stegmiiller schlieBt den Artikel « Pridestination» im « Lexikon
fir Theologie und Kirche », Bd. 8, Sp. 414 mit den Worten : « Die heutige
Aufgabe diirfte wohl sein, durch sorgfiltige Erklirung der Schrift und
Tradition die Gegebenheiten der Offenbarung zu prizisieren und durch
eine genaue Geschichte der Probleme eine weitere systematische Klirung
vorzubereiten ».

Mit diesen Worten, im richtigen Sinn verstanden, wird man sich
weitgehend befreunden koénnen. Aber koénnte nicht vielleicht fiir das
weite Gebiet der Heiligen Schrift und der Uberlieferung die Richtung niher
angegeben werden ? Gibt es nicht vielleicht einige Prinzipien, iiber die
und deren Sinn die Heilige Schrift und die Tradition einig sind und die
die Losung des Problems unzweideutig enthalten ? Dann muB die Forschung
offenbar darauf ausgehen, diese Prinzipien herauszustellen und ihre fiih-
rende Rolle durch die Jahrhunderte, ihre zeit- und teilweise Verdunkelung
von seiten einzelner Theologen, aber auch ihre dauernde Festhaltung und
Verteidigung von seiten anderer nachzuweisen. Diesen Weg nun hat
P. Garrigou-Lagrange eingeschlagen, wie uns scheint mit Recht und mit
durchschlagendem Erfolge. Gerade dieser Theologe war fiir diese Aufgabe
aufs beste geriistet. Seine Neigung geht nicht auf Anhdufung vieler
Einzelheiten, seine Stdrke ist nicht die Gelehrsamkeit, obgleich sie ihm,
wo es notig ist, auch zu Gebote steht. Seine Stirke ist jedoch eine ganz
hervorragende Kraft der Spekulation. Diese befihigt ihn, die tieferen
Untergriinde der Probleme zu schauen, ihre Quellen aufzudecken und
die Mannigfaltigkeit der Ideen auf die notwendigen Grundprinzipien zuriick-
zufiihren, an denen sie sich zu bewihren haben.

Das héchste und allgemeinste Prinzip, das unser ganzes Problem bei
St. Thomas beherrscht, lautet: Die Liebe Gottes ist die Ursache jedes
Gutes, « amor Dei est infundens et creans bonitatem in rebus» (I q. 20 a. 2).
Philosophisch ergibt sich dieses Prinzip aus dem Kausalititsprinzip; in
der Gnadenordnung spricht der hl. Paulus es aus mit den Worten :
« Quis enim est qui te discernit ? Quid autem habes quod non accepisti ? »
(I. Cor. 4, 7). Aus diesem Prinzip ergibt sich erstens, da Gott aus Liebe
allen den Gehorsam gegen seine Gebote und das ewige Heil méglich machen
will, daB sein Heilswille wahr und allgemein ist, die hinreichende Gnade
also allen gegeben wird. Doch ist dieser Wille nicht fiir alle wirksam, bei
mehreren begleitet ihn die géttliche Zulassung des Boésen im Hinblick
auf ein hoheres Gut, das uns oft ein tiefes Geheimnis bleibt. Da die Liebe
Gottes die Ursache alles Guten ist, so folgt daraus auch, daB keiner besser
wdre als ein anderer, wenn ey von Gott nicht mehr geliebt wire. « Cum enim
amor Dei sit causa bonitalis rveyum, non esset aliquid alio melius, si Deus
non vellet uni maius bonum quam alteri » (S. Th. I q. 20 a. 3). « Aus diesem



Literarische Besprechungen 355

Prinzip der bevorzugenden Liebe flieBen alle SchluB3folgerungen des
hl. Thomas beziiglich der Pridestination. Es ist der SchluBstein, der sie
alle stiitzt und zusammenfaft ». Aus ihm flieBt die Lehre von der prae-
destinatio ante praevisa merita und von der gratia per se efficax.

P. Garrigou-Lagrange stellt nun fest, dal dieses Prinzip leitend war
fiir die Spekulation des hl. Augustin und seiner Schiiler. Die griechischen
Viter beriihrten das Problem kaum, da sie nur von der praktischen Frage
iiber den ordo executionis handelten. Der Spekulation der Scholastik lag
bei Thomisten und Skotisten wiederum jenes Prinzip zu Grunde. Die
Haresie des XVI. Jahrhunderts brach mit der einmiitigen Tradition der
Schule und leugnete den Primat der Liebe Gottes, indem sie die Allgemein-
heit des gottlichen Heilswillens leugnete, die Vorherbestimmung zur Ver-
dammnis ohne Riicksicht auf die Siinde und die Unfreiheit des Willens
unter der Gnade behauptete. Vom Ende des XVI. Jahrhunderts an datiert
dann auch die Spaltung unter den katholischen Theologen: wihrend
Molina, Lessius usw. ihre Lehre von der praedestinatio post praevisa merita,
und der gratia per praevisum consensum efficax und die Congruisten
wenigstens diese gratia per consensum efficax nicht mit dem Prinzip in
Einklang bringen koénnen: « Non esset aliquid alio melius, si Deus non
vellet uni maius bonum quam alteri (S. Th. I q. 20 a. 3), fihrt die
Schule des hl. Thomas fort, die Ubereinstimmung mit dem genannten
Prinzip und dadurch mit Augustin und der Scholastik vor dem XVI. Jahrh.
zu bewahren durch ihre Lehre von der Praedestinatio ante praevisa merita
und von der gratia per se efficax. DaBl damit das tremendum mysterium
von der Pridestination hinweggenommen sei, behauptet der Verfasser
so wenig, daB er im Gegenteil es ernst und wiederholt betont und einschérft.

Der Ton der Schrift ist rein wissenschaftlich, ohne Anklang an jene
polemische Schirfe, die in unserer Frage friiher wohl zuweilen in Anwendung
kam. Moge das Werk auch im gleichen Geist der ruhigen Wahrheits-
forschung studiert werden, dann wird es sicher dazu beitragen, «eine
weitere systematische Klirung vorzubereiten ».

Einsiedeln. P. Meinvad Benz O. S. B.

M. De Lama O. 8. A. : 8. Augustini doctrina de Gratia et Praedestina-
tione. — Taurini, Marietti. 1934. VIII-155 pp.

Laut Vorrede wurde der Verfasser dieses Werkes zu dessen Heraus-
gabe veranlaBt durch die Darstellung, welche die Gnadenlehre des
hl. Augustinus im Tractatus dogmaticus de Gratia von P. Hermann
Lange S. J. (Friburgi, Herder 1929) erfahren hat. P. de Lama findet die-
selbe mit Grund in vielen Punkten verbesserungsbediirftig. Sollte doch
nach P. Lange der hl. Augustin z. B. iiber die Wirkung der Gnade Lehren
aufgestellt haben, aus denen, wie aus denen der Thomisten, mit innerer
Notwendigkeit die Verneinung der menschlichen Willensfreiheit sich ergebe.

Die Richtigstellung wird nun so unternommen, daB der Verfasser
aus dem letzten Werk des greisen Bischofs von Hippo, dem Opus imper-
fectum contra Julianum, 1. I. V. u. VI, charakteristische Kapitel zusammen-



356 Literarische Besprechungen

stellt iiber die Erbsiinde und ihre Beziehung zu Gottes Gerechtigkeit und
zur Willensfreiheit, die Aufgabe der Gnade, die Ursache der reprobatio
negativa, die Unverdienbarkeit der Gnade und der Préidestination, iiber
den Ursprung des sittlich Bosen, die Natur der Willensfreiheit des Menschen,
iiber Mogliches und Notwendiges, und den einzelnen Stellen Erliuterungen
beifiigt iiber den Sinn und Gang der Kontroverse zwischen Augustin und
Julian. In besonderen Anmerkungen wird Stellung genommen zu den
verschiedenen Gnadensystemen, wobei die gratia ab extrinseco efficax
der Molinisten energisch abgelehnt wird, aber ebenso die gratia ab intrin-
seco per praemotionem physicam efficax. Begriindung: « ... perimitur
libertas creaturae, et non salvatur gratiae sufficientis conceptus» (S. 111,
Anm. 1). Die aus dem hl. Augustinus beigebrachten Kapitel bieten keinen
ersichtlichen Grund zu diesem Urteil. Der Verfasser findet schlieBlich
bei Augustinus eine gratia ab intrinseco infallibiliter efficax, wie es scheint
« per inspirationem sanctae dilectionis». Wie aber, wenn Gott durch
Einfl6Bung heilsamer Furcht vom Bosen abschreckt und zum Guten
antreibt ? Ist das dann keine Gnade ? Und doch betet der Psalmist
darum : « Confige timore tuo carnes meas» (Ps. 118, 120).

Einsiedeln. P. Meinvad Benz 0. S. B.

L. Pelland S.J. : S. Prosperi Aquitani doctrina de praedestinatione et
voluntate Dei salvifica. De eius in Augustinismum influxu. — Montréal.
1936. 193 pp.

Die Lehre des hl. Prosper iiber die Vorherbestimmung und dem
Heilswillen Gottes ist besonders in der neueren Zeit sehr verschieden auf-
gefaBt worden. Allgemein anerkannt war von jeher der Zusammenhang
seiner Lehre mit der des hl. Augustin. Aber einerseits hatte gerade diese
Lehre des hl. Augustin schon die entgegengesetztesten Auslegungen gefunden,
anderseits zeigte auch das Urteil iiber die Treue Prospers im Festhalten
an der Lehre Augustins die verschiedensten Schattierungen: von der
vollkommensten Ubereinstimmung des Schiilers mit dem Meister bis zur
Umkehrung seiner Lehre sind so ziemlich alle Stufen vertreten. In jiingster
Zeit hat namentlich D. M. Cappuyns O.S.B. im Artikel : « Le premier
représentant de l'augustinisme médiéval » (in Rech. Th. anc. et médiév.
1929, p. 309-337) die Ansicht vertreten, Prosper habe zwar zu Lebzeiten
des hl. Augustin streng an dessen Lehre (von der praedestinatio ante
praevisa merita und dem beschrinkten Heilswillen Gottes) festgehalten,
nach dessen Tod aber im Kampf gegen die Semipelagianer zunichst noch
zaghaft die praedestinatio post pr. m. und den allgemeinen Heilswillen
Gottes zugegeben, spiter aber, nachdem er mit Leo d. Gr. nach Rom sich
begeben, diese beiden Lehren auch entschieden vorgetragen in dem glin-
zenden Werke De vocatione omnium gentium. Der Augustinismus in der
Gnadenlehre wire sonach nicht die Lehre Augustins, sondern des hl. Prosper.
Schon P. Rottmanner hatte eine dhnliche Ansicht ausgesprochen (Geistes-
friichte aus der Klosterzelle, Miinchen 1908).

So sollte also der hl. Augustin den Titel des Doctor gratiae einer Um-
biegung seiner Lehre durch den hl. Prosper verdanken ? Diese Frage



Literarische Besprechungen 357

schien dem Verfasser vorliegender Schrift mit Recht einer neuen Priifung
des Verhiltnisses der Lehre des Schiilers zu der des Meisters wert.

Zu diesem Zweck umschreibt er zuerst kurz die Lehre des hl. Augustin
iiber die gottliche Vorherbestimmung und seinen Heilsmitteln. Danach
wahlt Gott aus der in Adam gefallenen Menschheit einen Teil ohne
Riicksicht auf deren Verdienst aus und bestimmt sie zum ewigen Leben,
die Nichtauserwihlten und Nichtpridestinierten aber verfallen wegen der
Erbsiinde oder auch der personlichen Siinde der ewigen Strafe, also in der
Sprache der Theologie : praedestinatio anfe praevisa merita ad vitam
aeternam, praedestinatio post praevisa demerita ad poenam aeternam,
reprobatio negativa ante praevisa demerita.

Wie stellt sich aber bei dieser Lehre der hl. Augustin zu der iiber-
lieferten Lehre : Vult Deus omnes homines salvos fieri ? Hat er nicht
die klassische Stelle I. Tim. 2, 4 f. im bekannten, beschrinkenden Sinn
erklirt ? Ja, wenn man sich, wie Rottmanner und andere nach ihm, nur
an den Buchstaben hilt, und nicht tiefer in die Auffassung Augustins
eindringt. Tut man aber das, so findet man, daB der Kirchenlehrer nur
den absoluten, wirksamen Willen Gottes auf die Auserwidhlten beschrankt,
nicht aber jeden Willen. Ein wahrer Heilswillen Gottes ist gegeben, wenn
er auch den Nichtpridestinierten die wenigstens entfernt hinreichende
Gnade verleiht. Das lehrt aber Augustin beziiglich wenigstens aller Glau-
bigen, auch der Nichtprddestinierten (S. 17). Beziiglich der Unglaubigen
und der ohne Taufe gestorbenen Kinder ist seine Lehre weniger deutlich ;
das ist aber auch heute noch &hnlich so.

Auf diese Punkte hin: die praedestinatio electorum ante praevisa
merita, die reprobatio negativa ante praevisa demerita der Nichtpridesti-
nierten, die praedestinatio ad poenam post praevisa peccata, den Heils-
willen Gottes auch gegeniiber den Nichtpradestinierten untersucht der
Verfasser nun die einschligigen Werke Prospers in sorgfiltiger und, so
viel Rez. ersehen kann, durchaus unvoreingenommener, echt wissenschaft-
licher Weise.

Er unterscheidet nach dem Beispiel D. Cappuyns, jedoch mit ab-
weichendem Ergebnis, drei Abschnitte in der schriftstellerischen Tatigkeit
des hl. Prosper. Der erste erstreckt sich iiber die Zeit bis zum Tode des
hl. Augustin und umfaBt die Briefe an Rufinus und Augustin und das
carmen de Ingratis. In diesen Werken erweist sich Prosper sowohl in
Bezug auf die Pridestination, als auch auf den Heilswillen Gottes rein
als Schiiler Augustins, ohne Abweichung, aber auch ohne Fortschritt.

Die zweite Periode umfaBt die Jahre, da Prosper nach dem Tode des
hl. Augustin sich in Siidgallien aufhielt, bis zur Reise nach Rom (440 ?).
In diese Zeit fallen die Responsiones ad Gennenses, ad Gallos et Vincentium
und der Liber contra Collatorem. Auch in diesen Werken allen bleibt
Prosper der treue Schiiler des hl. Augustin, verteidigt die echte augustinische
Priadestinationslehre gegen die MiBdeutungen der Semipelagianer, als
gefihrde sie die Freiheit des menschlichen Willens und mache Gott zum
Urheber der Siinde. In Bezug auf Gottes Heilswillen zeigt sich der schiich-
terne Versuch, neben dem von Augustinus einzig in den Vordergrund



358 Literarische Besprechungen

geriickten absoluten, wirksamen Heilswillen Gottes auch den bedingten,
aber unwirksamen hervortreten zu lassen. Der erste noch zaghafte Schritt
auf dem Wege einer sinngetreuen Fortbildung der augustinischen Lehre,
der aber noch reichere und gesichertere Erkenntnisse fiir die Zukunft
ahnen lieB3.

Den dritten Abschnitt seiner wissenschaftlichen Tatigkeit begann
der hl. Prosper bei seinem Aufenthalt in Rom an der Seite des hl. Leo d. Gr.
Die Werke dieses Zeitraumes, die ihn sicher zum Verfasser haben, die
Psalmenerklarung, eine Sentenzensammlung aus Augustin und Epigramme
tragen wenig zu unserer Frage bei. Anders verhilt es sich mit zwei
anonym iiberlieferten Werken, die der Verfasser in Ubereinstimmung
mit D. Cappuyns (s. Revue Bénéd. 1927 und 1929) u. a. auf triftige Griinde
hin mit groBer Wahrscheinlichkeit dem hl. Prosper zuschreiben zu kénnen
glaubt. Es handelt sich um die Werke: De gratia Dei « Indiculus» seu
« praeteritorum Sedis Apostolicae episcoporum auctoritates » (Denz. 129 ss.)
und « De vocatione omnium gentium 1l. 2 ». Im Indiculus ist freilich von
der Préidestination nicht ausdriicklich die Rede, sondern von der Gnaden-
lehre Augustins, die approbiert wird, aber unter Freilassung « de profundi-
oribus difficilioribusque partibus incurrentium quaestionum ». D. Cappuyns
(Rev. Bénéd. 1929, p. 159) und P. Portalié S. J. (Dict. de Théol. Cath.
I. 2 col. 2 467/8) verstehen darunter die Pridestinationsfrage. P. Pelland
weist dies mit guten Griinden zuriick, da nach Prosper die Wirksamkeit
und Gratuitit der Gnade von den Semipelagianern nur bekidmpft werde,
weil sie notwendig zur praedestinatio ante praevisa merita fithre. Er will
aber nicht nur die Gnadenlehre des hl. Augustinus als papstlich appro-
bierte Lehre dartun, sondern auch die aus ihr sich ergebende Folgerung
der goéttlichen Vorherbestimmung, wenigstens was ihre Tatsdchlichkeit
betrifft.

In den beiden Biichern de vocatione omnium gentium endlich erreicht
Prosper, wenn anders er der Verfasser ist, den Hohepunkt seiner Ent-
wicklung, die aber auch hier wiederum nicht eine Umbildung, sondern
eine sinngetreue Fortbildung des Augustinismus ist. In der Lehre von
der praedestinatio ante praevisa merita, von der das erste Buch handelt,
besteht dieser Fortschritt nur in einer gemilderten Ausdrucksweise fiir
die treu festgehaltene Lehre Augustins. Im zweiten Buch aber geht er
iiber den hl. Augustin hinaus; denn indem dieser gegen die Pelagianer
und Semipelagianer immer nur von der voluntas salvifica efficax redete
und sie auf die Auserwahlten einschrinkte, betont Prosper hier einen
Heilswillen Gottes, der ganz allgemein ist und sich allen Menschen gegen-
iiber in solchen Wohltaten &duBert, daB nur ihr MiBbrauch ihr ewiges
Verderben verschuldet. Freilich der Nachweis dieser Wohltaten, namentlich
gegeniiber den Heiden und ungetauften Kindern ist noch verbesserungs-
bediirftig, aber es ist sein groBes Verdienst, es ausgesprochen zu haben,
daB es einen wahren allgemeinen Heilswillen Gottes gebe, so daB, wer
verloren geht, nicht durch Gottes Schuld verloren geht. Aber auch mit
dieser Lehre tritt Prosper nicht in Gegensatz zu Augustin, er zieht nur
ans Licht, was jener im Dunkel gelassen hatte.



Literarische Besprechungen 359

Die Linge der Besprechung zeigt, dal der Rez. von dem Ergebnis
der Untersuchung iiberzeugt worden ist und sie als wichtig und dankens-
wert betrachtet. Nicht das Gleiche wire zu sagen von der Bemerkung
Anm. 1, S. 89: « Non contendimus tamen praescientiam donorum divi-
norum esse, secundum Augustinum, solum medium quo Deus salutem
et ruinam hominum cognoscat; e contra, Aug. affirmat Deum aliunde
cognoscere quae gratia necessaria sit, ut quis motioni divinae obediat.
Cf. De diversis quaest. ad Simplicianum lib. II. c. 13 (richtig lib. I.
€. 2 . 13): «... cuius autem miseretur, sic eum vocat, quomodo scit ei
congruere, ut vocantem non respuat» Siehe im Gegenteil zu dieser Stelle
Aug. Diekamp, Kath, Dogm. 6. Aufl. Bd. 1, S. 484.

Einsiedeln. P. Meinvad Benz O. S. B.

Ch. van Sulls 8. J. : Léonard Lessius de la compagnie de Jésus. (1554-
1623.) Louvain, E. Desbarax. 1930. X-366 pp.

Eine in erster Linie erbauliche, dabei aber auch wissenschaftliches
Interesse bietende Lebensbeschreibung des bedeutenden belgischen Theo-
logen aus der Gesellschaft Jesu, Leonard Leys, spiter latinisiert Lessius,
wurde 1554 als Sohn eines einfachen Bauern geboren zu Brecht bei Ant-
werpen. Zuerst von seinem Vater fiir das Kiiferhandwerk bestimmt, er-
reichten seine flehentlichen Bitten, daB er sich dem Studium widmen
durfte. Nach erfiilltem 17. Altersjahr trat er 1572 als Novize in die
Gesellschaft Jesu ein, der er mit groBer Treue und Liebe ergeben blieb
bis zu seinem 1623 erfolgten Tode.

Sein Leben war geteilt zwischen den Ubungen der Frommigkeit und
dem Studium. Besonders bewundern wir an ihm eine heroische Geduld
im Ertragen einer duBerst schmerzlichen Krankheit, die er sich 1578 zuzog
und die ihm die iibrigen 45 Jahre seines Lebens zu einem wahren Martyrium
machen sollte. Zu seiner heldenmiitigen Geduld gesellte sich eine zdhe
Willenskraft, die es ihm ermdglichte, trotz aller koérperlichen Leiden, uner-
miidlich der Wissenschaft obzuliegen.

Was an seiner wissenschaftlichen Laufbahn auffillt, ist zunichst die
Kiirze seiner eigentlichen Lernzeit vor dem Antritt seiner Lehrtitigkeit.
Mit 17 Jahren war er, nach zweijihrigem Philosophiestudium, als primus
der Lowener Universitit aus dem Examen hervorgegangen. Sogleich nach
dem Noviziat wurde er, erst 20-jihrig, Professor der Philosophie an der
Universitit Douai und blieb es fiir 7 Jahre. Im Jahre 1580 empfing er die
Priesterweihe, von vorangehenden Studien héren wir nichts, im Gegenteil,
van Sulls sagt S. 65 : « Philosophie, litterature, langues étrangeéres, droits
civil et canonique, astronomie, médecine, théologie, il avait tout appris
sans professeur ». Da er jedoch fiir das Lehrfach der Theologie ausersehen
war, sollte er sich durch weiteres Studium in Rom dazu vorbereiten. Er
langte anfangs Mai 1583 dort an, um nach Christi Himmelfahrt 1584 die
Ewige Stadt wieder zu verlassen, nachdem er in dieser Zeit Bellarmin und
Suarez, die beiden Leuchten des Ordens, mit Eifer gehort hatte. Als das
Verdienst des Suarez berichtet der Biograph, dal er an Lessius eine iiber-



360 Literarische Besprechungen

groBe Scheu vor der Auktoritit der groBen katholischen Lehrer wahr-
genommen und ihn davon geheilt habe. « Lessius s’enhardit, osa se confier
davantage a son propre génie et y gagna une grande fermeté intellectuelle »
(p- 70). Bellarmin und Suarez fanden spiter in der Kontroverse iiber die
Vorherbestimmung, und wohl nicht mit Unrecht, daB3 der Schiiler iiber die
Absicht des Lehrers hinausgegangen sei.

Nach kurzer Seelsorgetitigkeit (1584-1585) lehrte dann Lessius in
Lowen die Theologie (1585-1601). Die letzten 22 Jahre seines vielgepriiften
Lebens widmete er, dem Wunsche seiner Obern folgend, abgesehen von
verschiedenen Ordensimtern, hauptsichlich der Herausgabe einer Reihe
theologischer Werke : De Iustitia et Iure, iiber den wahren Glauben, die
gottliche Vorsehung, die Unsterblichkeit der Seele, eine Apologie des Papst-
tums gegen Konig Jakob von England, eine Abhandlung iiber die Gnade
und die Vorherbestimmung, De Summo Bono, De Perfectionibus divinis,
De 50 nominibus divinis. Eine 11 Seiten umfassende Aufzihlung der Aus-
gaben und Ubersetzungen und Handschriften findet sich am Ende des
Werkes, S. 353-363.

Lessius fand im Tode seine Ruhestitte in der Gruft der Jesuitenkirche
zu Lowen. Sein Grab stand beim Volke in hohen Ehren, und der Ruf seiner
Tugenden und der auf seine Anrufung hin erfolgten auffallenden Gnaden-
erweise zogen viele Hilfesuchende an. Ein Informativproze3 behufs Selig-
sprechung wurde angestrebt, doch 1iBt sich dessen wirkliche Durch-
fiihrung unterdessen nicht feststellen. Die Gebeine, bei der Ungunst der
Zeiten (Aufhebung des Jesuitenordens, franzdsische Revolution etc.) lange
verschollen, konnten durch den Verfasser wieder aufgefunden und mit
hinreichender Sicherheit identifiziert werden.

Mit Lessius’ Namen verbindet sich das Andenken an zwei sehr leb-
hafte Kontroversen, die eine gefiihrt zwischen Lessius und der Léwener
theologischen Fakultit iiber die Gnadenlehre, die andere zwischen Lessius
einer- und Bellarmin und Suarez andererseits iiber die Lehre von der
Pridestination. Van Sulls faBt die Lehre des Lessius iiber Gnade und
Pridestination in folgende vier Punkte zusammen (S. 95).

« 1° Il existe une grace suffisante ; son role est de faire éviter le péché
et d’assurer le salut de ’ame ; elle peut ne pas atteindre son but.

20 Cette grace est a la disposition de tous; ni les pécheurs endurcis,
ni les infidéles en sont exclus.

3° L’homme prévenu d’'une grace pareille peut lui donner son acquisce-
ment ; et par la-méme il la rend efficace ; il peut aussi le lui refuser.

4° Dieu ne prédestine personne a la gloire céleste qui ne l'ait méritée
avec le secours de la grace ».

Wie jedermann sieht, sind die beiden ersten Punkte Allgemeingut
der iiberlieferten katholischen Lehre, die gegen Baius verteidigt zu haben,
fiir Lessius mit anderen Theologen seiner Zeit ein riickhaltlos anzuerkennen-
des Verdienst war. Mit den beiden letzten Punkten aber, der gratia efficax
ex praeviso tantum consensu und der praedestinatio post praevisa merita,
wich Lessius nach dem Urteil vieler groBer katholischer Theologen seiner
und spiterer und heutiger Zeit von der Lehriiberlieferung ab. In Bezug



Literarische Besprechungen 361

auf die Vorherbestimmung #ack den vorhergesehenen Verdiensten traten
auch der hl. Bellarmin und Suarez, die beiden theologischen Leuchten des
Jesuitenordens, sehr ernst gegen ihn auf, weil sie iiberzeugt waren, daf
seine Lehre von der des hl. Augustinus und des hl. Thomas abweiche.
Bei der Mischung von Wahrem und Anfechtbarem im System des Lessius
war es unvermeidlich, dal er, wie er selbst nicht bloB irrige Lehren des
Baius, sondern auch wohlbegriindete althergebrachte Lehren der katho-
lischen Theologen bekdmpfte, so auch selbst nicht blo8 von Baius und
seinen Anhédngern, sondern auch von ganz treu und echt katholischen
Theologen bekdmpft wurde. Er hat so auch, gewifl ungewollt, beigetragen
zu jener unseligen Verwirrung der katholischen Fronten im Kampf gegen
den Jansenismus, die noch hundert Jahre spiter Benedikt XIV. charak-
teristisch bezeugt, indem er seinem vertrauten Freund Kardinal Tencin
die groBen Schwierigkeiten bei Kardinalsernennungen klagt: « Wer nicht
Molinist sei oder Anhinger der laxen Moral, erhalte kurzerhand sein Patent
als Jansenist » (Pastor, Gesch. der Papste, Bd. 16, S. 236). Wenn van Sulls
S. 239 von den aus sich wirksamen Gnaden sagt, es seien, nach dem Sinne
ihrer Vertreter, Gnaden qui (les) forceront a bien agir, und diese Vertreter
als weniger riicksichtsvoll fiir die menschliche Freiheit hinstellt als die
Kongruisten, so scheint er damit zu zeigen, daB die Verwirrung der Fronten
auch im 20. Jahrhundert noch nicht ganz aufgehért hat.

Stift Einsiedeln. P. Meinrad Benz O. S. B.

A. Vonier O. 8. B. :
1. Die Personlichkeit Christii Aus dem Englischen iibersetzt von
Winfred Ellerhorst O.S.B. Freiburg i. Br., Herder. 1935. vi-207 SS.

2. Christianismus. Das Bild vom katholischen Menschen. Aus dem
Englischen iibertragen von Abt Albert Schmitt O. S. B. Ebendaselbst 1935.
XI11-190 SS.

Beide Werke haben das Gemeinsame, dafl sie in einfacher, anspruchs-
loser, dabei aber geist- und geschmackvoller Form eine ganz originelle
und dabei religiose Geistesnahrung bieten, wie sie besonders fiir moderne
gebildete Kreise mit ernstem religiésen Streben angemessen ist. Uber-
einstimmend ist damit auch die wirklich schéne Ausstattung. In Nr. 1
will der Verfasser streng theologische Ziele verfolgen, d. h. eine auf die
tiefen Gedanken des hl. Thomas aufbauende Betrachtung der Personlich-
keit Jesu Christi, seines Lebens und Wirkens, seiner Tugenden, Leiden
und Herrlichkeit darbieten. Es ist da des Belehrenden und Erhebenden
viel zu finden. Doch sei es auch gestattet, einige Bedenken auszudriicken.
Ist die menschliche Natur Christi wirklich goéttlich, « weil sie in Kraft
der Empfingnisgesetze gottlich sein muBte», wie S. 41 gesagt wird ?
]e'denfalls sagt der hl. Thomas an der angefiihrten Stelle, III q. 2 a. 12,
das nicht, und die hier gegebene Ubersetzung seiner Worte ist unrichtig.
Thomas soll dort (ad 3) sagen : « Fiir Christus in seiner Menschheit ist die
Gnade der personlichen Vereinigung etwas Natiirliches, und zwar als
Eigentiimlichkeit seiner Natur, da er vom Heiligen Geist so empfangen



362 Literarische Besprechungen

war, daB3 dieselbe Natur von Natur Gottessohn und Menschensohn sein
sollte ». Darnach sollte also die menschliche Natur Christi géttlich sein,
weil sie vom Heiligen Geist empfangen war und zwar so, daB dieselbe
Natur von Natur Gottessohn und Menschensohn sein sollte. Das ist aber
nicht der Sinn des hl. Lehrers. Er bezeichnet die Gnade der persoénlichen
Vereinigung der Person Christi nach seiner menschlichen Natur als natiir-
lich nur deswegen, weil die menschliche Natur a nativitate, ab initio suae
conceptionis mit der goéttlichen Person vereinigt war. Nicht schon «die
Empfiangnisgesetze », nicht schon die Tatsache der Bildung der mensch-
lichen Natur durch die wunderbare Wirkung des Heiligen Geistes machen
die Menschennatur Christi géttlich, sondern nur die hypostatische Union.
So lauten denn die Worte des hl. Thomas so: « Es ist die persoénliche
Vereinigung Christus nach seiner menschlichen Natur natiirlich wegen
der Eigentiimlichkeit seiner Geburt, insofern er so vom Heiligen Geiste
empfangen ist, daB derselbe natiirlicher Gottessohn und Menschensohn
war ». Unbegriindet erscheint auch die schroffe Gegeniiberstellung einer
« statischen » Auffassung der hypostatischen Vereinigung bei den « jiingeren
Theologen » gegeniiber der «dynamischen » Auffassung beim hl. Thomas.
Auch der hl. Thomas versteht unter der personlichen Vereinigung keinen
ursichlichen EinfluB auf die angenommene Menschennatur, der der
zweiten gottlichen Person eigentiimlich wire. Nicht von der zweiten
Person in ihrem Unterschied von dem Vater und Heiligen Geist geht alle
Wirkursache auf Christi menschliche Natur iiber, sondern von allen drei
Personen als einheitlichem Prinzip. Vgl. Comment. Cajet. in III q. 2 a. 6
ad 4 n. X. So sagt denn auch der hl. Thomas ausdriicklich (ib. a. 12 ad 4) :
« Hoc convenit toti Trinitati: scilicet hujus gratiae esse activum prin-
cipium ».

Nr. 2 bietet in 17 Kapiteln ein ideales Bild des echten christlichen
Menschen in seinem Leben mit Christus und seiner Kirche, seinem Beten
und Opfern, seinem Arbeiten und Kimpfen, seinen Leiden und Tréstungen.
Uberall zeigt sich reiche Erfahrung im innern Leben, ein Geist edler MaB-
haltung und Milde bei allem heiligen Ernste. Auffallen kénnte es, daB
Vonier sich der Ansicht jener Theologen anzuschlieBen scheint, die die
Einnwohung des Heiligen Geistes als ein Proprium, nicht als Appropriatum
der dritten gottlichen Person zuschreiben und den Gerechten des A. B.
absprechen. Siehe dagegen S. Thom. in I. S. d. 15 q. 2 a. 1 ad 4;
I 43 a. 4 ad 2.

Es ist beiden Werken weiteste Verbreitung und eifrige Beniitzung
zu wiinschen.

Stift Einsiedeln. P. Meinvad Benz O. S. B.

M. Hallfell P. B. : Wende zu Christus. I. Bd. Christi wegen. 11. Bd. In
der Gotteskindschaft, Trier, Paulinus-Druckerei, 1932-1936. XVI-190 ; XII-
288 SS.

Die groBe Not der Zeit ist die Entchristlichung der Vélker, ihr groBes
Bediirfnis deren Wiederverchristlichung : dieser gewi3 sehr wichtige Gedanke



Literarische Besprechungen 363

bewog den Verfasser des vorliegenden Werkes, seine im « Divus Thomas »
1922—32 erschienene Artikel iiber Christus und seine Bedeutung fiir die
Menschheit in neuer Bearbeitung separat herauszugeben. Von den in
Aussicht genommenen 6 Bandchen behandelt das erste die Wende zu
Christus, der Ziel- und Zweckursdchlichkeit in der Welt. Die Leser des
« Divus Thomas » kennen die tiefe und geistvolle Art, in der der Ver-
fasser das christliche Leben auf seinen Urquell, der einzig Christus ist,
zuriickzufiihren versteht. In gliicklichster Weise weil er die Lehre des
hl. Thomas zu verwerten. Fort und fort zeigen Zitate aus seinen Werken,
welche Schédtze an Licht und Erbauung aus diesem Schacht zu heben sind.
Immerhin diirfte der Eifer in einigen Ausdriicken iiber den Gedanken des
hl. Thomas hinausgefiihrt haben. So wenn es S. 75 heit : « Auch in seiner
menschlichen Natur existiert er (Christus) nach Weise einer rein geistigen
Substanz » und daraus ein Innewohnen Christi nach seiner menschlichen
Natur in der Seele des Gerechten hergeleitet wird, analog der Seele im Leib.
Oder wenn der Priester auf Grund der Weihe, die christlichen Eheleute
auf Grund des Ehebundes als « instrumentum coniunctum » fiir die Mensch-
heit Christi bezeichnet werden. '

Um Fingerzeige fiir die homiletische Verwertung des herrlichen Inhaltes
dieses Werkes zu bieten, hat der Verfasser am Schlu3 fiinf Predigtskizzen
beigegeben, fiir die die Verkiinder des Wortes Gottes gewiB dankbar sein
werden.

Der 2. Band ist der zentralen Stellung Christi als Gotfessohn gewidmet,
indem in einem ersten Buch die « Wende » Gottes zu seinem Sohne in der
Ewigkeit und in der Zeit, im zweiten Buch die « Wende » des Menschen
zu Christus, dem Sohne Gottes, in der Gotteskindschaft und in den Kindes-
tugenden geschildert werden.

Es ist kein Zweifel, daB das Werk geeignet ist, eine tiefere Kenntnis
der Stellung Jesu Christi im Weltall zu vermitteln und die Wahrheit der
Worte des hl. Thomas zum lebendigen BewuBtsein zu bringen, die der
Verfasser im Geleitwort (S. 1x) anfiihrt : « Magis influit Verbum in creaturis,
quam motus coeli in naturam » (De Verit. q. 4 a. 8 ad 2). Der Verfasser
weill die erhabene Idee des hl. Thomas sehr gut zu verwerten und zur
Geltung zu bringen. Was aber der Wirkung etwas Eintrag tut, ist die
Wahrnehmung, da8 der Verfasser, wie schon im ersten Band, so auch
hier durchwegs von der Voraussetzung ausgeht, die Menschwerdung des
Sohnes Gottes sei nicht durch den Siindenfall Adams bedingt, sondern
als erstes und vornehmstes Werk Gottes nach auBen und darum als Ziel
und Vorbild aller andern von Gott beschlossen worden. (Siehe S. 113,
118, 138 usw.) So heiBt es an der letzten Stelle: « In seinem weisheits-
und machtvollen Schépferwillen hat Gott das Werk seiner Hande christo-
zentrisch gestaltet. Er ‘reicht von einem Ende bis zum andern mit Macht
und ordnet alles lieblich an’ (Sap. 8, 1): Die Mineralwelt ordnet und
bereitet er fiir das Pflanzenreich, das Mineral- und Pflanzenreich fiir das
Tierreich, das Mineral-, Pflanzen- und Tierreich fiir das Menschenreich.
Das Menschenreich aber ordnet und bereitet er zur Aufnahme des Gott-
menschen, Christus Jesus, der da ist das Letzte und Endgiiltige, das Ziel



364 Literarische Besprechungen

und Ende, die Vollendung und Krénung der Werke Gottes nach auBlen ».
Dieser gottliche Plan : zuerst der Gottmensch, um seinetwillen der Mensch,
um des Menschen willen Tiere, Pflanzen und Mineralien, die ganze Korper-
welt, mag ja schén und groBartig scheinen, aber er bleibt eben doch nur
Wahrscheinlichkeit, dem eine, nach dem hl. Thomas sogar gro8ere, Wahr-
scheinlichkeit gegeniibersteht. Wie viel gréBere Sicherheit hitte man,
wenn der Gottmensch als Ur- und Vorbild des ordo reparatus, der erlésten
Menschheit, dargetan worden wiére !

Doch gewi nur einem Versehen ist es zuzuschreiben, wenn der
Verfasser Jesus Christus neben der natiirlichen Gottessohnschaft wegen
der begnadeten Menschennatur noch eine neue Gottessohnschaft zuschreibt,
die doch nur als Adoptivsohnschaft verstanden werden kann. So schreibt
er S. 180 (vgl. auch S. 182 und 209): « In dem gesegneten Augenblick,
in dem der ewige Gottessohn seine Familienangehorigkeit zum Menschen-
geschlecht antrat und der Menschensohn wurde, wurde ihm auch eine
neue Gottessohnschaft zuteil. Sie wurde ihm aber nicht durch naturhafte
Geburt aus dem Vater, sondern durch dessen liebenden Guadenwillen zu
eigen gegeben. Sie hat nichts von der Ausschlieflichkeit der ewigen Gottes-
sohnschaft an sich. Nein: zu ihr sollen alle Menschen Zutritt haben ».
Wir glauben da an ein Versehen ; denn der Verfasser, der fast auf jeder
Seite die Autoritit des hl. Thomas anruft, wird doch in dieser Frage nicht
auf einmal dem Skotus folgen wollen. Des hl. Thomas Lehre ist klar :
« Christus, qui est Filius Dei naturalis, nullo modo potest dici~filius adop-
tivus». (S. Th. IIT 23, 4 c.)

Die gemachten Bemerkungen sollen keineswegs den Wert des Werkes
herabsetzen, das ernsten, gebildeten Lesern, besonders Priestern und
Theologiestudierenden, sehr zu empfehlen ist.

Stift Einsiedeln. P. Meinvad Benz O.S. B.

L. J. L. M. De Gruyter Dr. : De Beata Maria Regina. Disquisitio positivo-
speculativa. Boscoduci, Teulings-Augustae Taurin., Marietti. 1934. vIII-
176 pp.

Nach Feststellung des Begriffes des koéniglichen Amtes handelt De Gruy-
ter zuerst in einem vorbereitenden Kapitel vom Kénigtum Christi, sodann
in einem ersten Abschnitt iiber die Koniginwiirde Marias nach den positiven
Quellen der Theologie, nach der Heiligen Schrift, der Lehre der Pipste
und Konzilien, nach der Liturgie und der Lehre der heiligen Viter und
der Theologen.

Im zweiten Abschnitt, der der spekulativen Behandlung der Frage
gewidmet ist, werden zunichst die mariologischen Prinzipien begriindet :
Maria ist Gottesmutter, von erhabenster Wiirde, sie ist die zweite Eva.
Daraus werden dann im letzten wichtigsten Kapitel die drei Thesen abge-
leitet : 1. Maria ist Koénigin im figiirlichen Sinn, insofern sie durch ihre
Mutterwiirde alle Geschépfe an Vollkommenheit und Wiirde iiberragt ;
2. Sie ist Koénigin im Sinne von Konigin-Mutter ; 3. Sie ist Kénigin in
sensu proprio et formali.



Literarische Besprechungen 365

Die beiden ersten Thesen werden keinem Widerspruch begegnen. Sie
sind, wie auch der erste Abschnitt mit anerkennenswertem FleiB und
Sorgfalt ausgefiihrt. Das Interesse wird sich besonders der dritten
These zuwenden. Der Auktor beweist sie auf Grundlage des Begriffes,
den der hl. Thomas De Reg. Principum I, 1 aufstellt und den der Verfasser
in die Worte fassen zu konnen glaubt : «rex dicitur ille, qui munus habet
ordinandi unius multitudinem civitatis perfectae in finem communem ».
Nun aber, so diirfen wir die Beweisfithrung kurz zusammenfassen, ordnet
Maria alle Menschen auf das allgemeine Ziel aller Menschen, auf Gott hin
als Lehrerin und als Mittlerin aller Gnaden. Sie war Lehrerin der Apostel
iiber die Geheimnisse des Lebens Christi und ist Lehrerin aller Menschen
durch ihr Tugendbeispiel. Sie hat durch ihre Teilnahme am Erlésungswerke
ihres gottlichen Sohnes alle Gnaden, die dieser de condigno erwarb, de
congruo mitverdient und ist durch ihre Fiirbitte die Ausspenderin aller
Gnaden. Die Gnade aber ist es, die den Menschen auf Gott hinleitet. Auf
diese Weise glaubt der Verfasser den Beweis erbracht zu haben, daB das
Amt der Hinordnung auf Gott und damit der Gesetzgeberin Maria zu-
komme und damit das konigliche Amt im eigentlichen und formellen Sinn.

Sicher geht aus diesen Gedankengingen soviel hervor, daB der Titel
einer Konigin der Gottesmutter in einer ganz eigenen und einzigen Weise
zukommt, entsprechend ihrer ganz eigenen und einzigen Stellung in der
gottlichen Heilsordnung. Ist aber der Ausdruck : regina in sensu proprio
et formali der dieser Stellung ganz angemessene ? Der Verfasser glaubt
selbst darauf verzichten zu miissen die Richter- und Strafgewalt fiir Maria
in Anspruch zu nehmen. Ist aber diese nicht wesentlich fiir den vollen
Begriff der koniglichen Gewalt ? Ist sodann die Belehrung durch Wort
und Beispiel und die fiirbittende Gnadenzuweisung als eigentliche Ubung
der Jurisdiktionsgewalt, der Gesetzgebungsgewalt zu bezeichnen ? Ver-
langt nicht auch das ordinare in finem beim hl. Thomas ein autoritatives
Hinordnen ? ein «dirigere mperio », «ex imperio ordinare ? » (De Regi-
mine Principum c¢. XV). Die Besprechung dieses Gesichtspunktes wire
fiir die Arbeit meines Erachtens vorteilhaft, ja notwendig gewesen.

Stift Einsiedeln. P. Meinvad Benz O.S. B.

P. Simon : Das Menschliche in der Kirche Christi, — Freiburg i. Br.,
Herder. 1936. 208 SS.

Wer aus dem Titel dieses Buches schlieBen wiirde, eine der vielen
norgelnden, alles besser wissenden Kritiken vor sich zu haben, die auf-
zeigen, wie da die Kirche, dort die Theologie, anderswo die Hierarchie usw.
«versagt » haben, der finde sich bei seiner Lektiire sehr angenehm iiber-
rascht. Denn er steht vor einer sehr verstindnisvollen, klugen, wahrheits-
liebenden Darstellung des menschlichen Elementes in der Kirche Gottes,
die dem Zwecke sehr dienlich ist, dem Menschlichen und zuweilen auch
Allzumenschlichen in der Kirche bei Gerechtdenkenden das Argernis zu
benehmen, den feindselig Eingestellten aber zu zeigen, daB ihr Urteil und
ihre Verurteilung der Kirche ungerecht ist. Dabei wird auch den Gegnern



366 Literarische Besprechungen

so viel guter Glaube zugebilligt und so viele Milde und Giite entgegen-
gebracht, daB niemand sich mit Recht verletzt fiihlen kann.

Mehr theoretischen Inhalts sind die Kapitel iiber die Versuchungen
Jesu und die Menschheit Jesu, iiber das, was eigentlich menschlich ist
an der Kirche, die Vollkommenheit als Ziel der Unvollkommenen und
die Notwendigkeit der Reformen, Wandlungen in der Stellung des Klerus,
Berufsgefahren des Klerus. Interessant ist sodann die Besprechung einiger
Kritiken an der Kirche aus der neueren Zeit : Dostojewskis GroBinquisitor,
Antonio Rosminis « Fiinf Wunden der Kirche », Mannings « Hindernisse
der Ausbreitung der Kirche in England », die AnstéBe des beginnenden
XX. Jahrhunderts.

Auch wenn man mit dem Buch Simons im Ganzen sehr einverstanden
ist, wird man bei einzelnen Ansichten Vorbehalte machen diirfen. So wird
als Beispiel dafiir, da8 sich mit der Absolutheit des religiGsen Glaubens
auch Formen zu schiitzen suchen, die sich iiberlebt haben, angefiihrt
« der Reichtum gewisser Klgster vor der Sakularisation des Jahres 1803 »,
der gewill « nicht mehr dem Fortschritt des Evangeliums und der Auf-
erbauung des Reiches Gottes in den Seelen diente» (S. 60). Der unbe-
stimmte Ausdruck «gewisser Kloster » 1Bt einen Verdacht iiber allen
Klostern schweben, die 1803 das Schicksal der Aufhebung traf. Es gab
aber in Siiddeutschland einen ganzen Kranz herrlicher Kléster, denen
gegeniiber jener Vorwurf eine schreiende Ungerechtigkeit wire (Gerade
diese Stelle hat eigentiimlicherweise und gewi gegen die Absicht des
Verfassers dem Redaktor der « Schéneren Zukunft » [Nr. 17 v. 24. Januar
1937, S. 419 f.] die Anregung gegeben, gegeniiber den o&sterreichischen
Stiften und Klostern eine Art partieller Enteignung zu Gunsten von
« Laienaposteln » in Vorschlag zu bringen!). Was sodann im Kapitel
« Wandlungen in der Stellung des Klerus» (S. 95 f. u. a. a. O.) von der
Wahl der Priester und Hirten durch die christliche Gemeinde gesagt ist,
ist mindestens ungenau und miBverstindlich. S. 117 sagt der Verfasser :
« Es wiare an sich sehr wohl denkbar, daB Laien auch mit der Wortver-
kiindigung von dem Bischof beauftragt wiirden». Werden da nicht in
beiden Punkten «Reformwiinsche » geweckt, die praktisch und sogar
rechtlich unerfiillbar sind ? Dagegen haben wir nirgends einen Hinweis
auf den Lehrauftrag der Kirche an die Laien gesehen, der in den Canones
1113 und 1372 des CJC allen katholischen Eltern und deren Stellvertretern
gegeniiber den ihnen anvertrauten Kindern (und Untergebenen) erteilt ist.
Wiirde dieser allgemein im Geist der Kirche erfiillt, so wiirde die Christen-
heit ihrem Ideal viel niher kommen, als es jetzt der Fall ist.

Einsiedeln. P. Meinvad Benz O.S. B.

A. Raineri 0. P. : De possibilitate videndi Deum per essentiam. Extrac-
tum ex « Divus Thomas» Plac. 1926-1927. 84 pp.

Post tot alios multifariam multisque modis scribentes, disputantes,
disserentes de possibilitate videndi Deum per essentiam ab intellectu
humano, vel etiam creato, novissime eandem rem inquisitioni subiicit



Literarische Besprechungen 367

R. P. Raineri O. P., non quidem historicae neque exegeticae, sed specula-
tivae tantum et criticae (p. 4), intra tamen limites sincerae doctrinae
S. Thomae.

Putat ergo auctor hac in re duas quaestiones esse apprime distin-
guendas : aliam, de vera realique intellectus humani possibilitate absoluta
seu logica videndi divinam essentiam ; aliam, de natura talis possibilitatis
sive potentiae. Atque observat controversias et aequivocationes non
paucas ex earum confusione ortas fuisse; quas ideo vitare contendens,
separatim utramque quaestionem considerat.

Ad primam quod spectat, opinatur talem possibilitatem visionis
divinae essentiae esse sola ratione rigurose demonstrabilem esseque de
facto demonstratam a S. Thoma ; alteram vero quod attinet de natura
huiusce potentiae, opinionem sequitur Ferrariensis.

Utrobique acute, nervose, disserte loquitur auctor, propriam senten-
tiam intrepide contra adversarios defendens ac vindicans; et quidem,
ut videtur, in multis efficaciter.

Plura eaque optima exhibet, speciatim in prima parte, quae ceteroquin
videtur esse melius elaborata. An vero utraque pars sit adeo distincta
et quodammodo independens ut opinatur auctor, haud immerito dubitari
potest. Neque videtur exactum dicere Thomam loqui in I, 12, 1, de potentia
logica videndi divinam essentiam, sed potius de potentia reali et subiec-
tiva quidquid denique sit illa, naturalis nempe vel obedientialis — hoc
enim determinat in articulis sequentibus —. Insuper, distinctio inter
visionem Dei per essentiam et visionem plene beatificam seu omnino
immediatam et intuitivam divinae essentiae, non solum non videtur con-
tineri in quaestione illa S. Thomae, verum et totus contextus eam excludit,
quia de una eademque specie visione agitur in undecim prioribus articulis
illius quaestionis, quae est visio ipsa facialis et beatifica. Multa etiam in
secunda parte contenta, licet acutissime ac profunde dicta, mihi per-
suadere non potui. Denique, methodum tractandi quod attinet, existimo
eam nec mere historicam nec pure speculativam esse debere, sed specula-
tivam quidem utentem historia et exegesi accuratissima : alioquin, non
quid Thomas ipse, sed quid hic vel ille thomista putat, concludere licet.

Haec tamen non obstant quominus libenter sincereque dicamus huius-
modi dissertationem solidam esse ac profundam, multaque continere quae
prudens quisque thomista negligere aut ignorare non debet.

Friburgi. J.-M. Ramirez O.P.

L. Hardy : La doctrine de la Rédemption chez saint Thomas. — Paris,
Desclée de Brouwer et Cle, 1936. 271 pp.

Dissertatio quaedam inauguralis, quam auctor exhibuit Facultati
theologicae Unive;sitatis gregorianae de Urbe. Prima eius intentio erat
exponere doctrinam S. Anselmi de Redemptione eamque breviter com-
parare cum doctrina S. Thomae, qui putabatur esse merus continuator
Anselmi. At, inter evolvenda opera S. Thomae, illico apparuit eum habere
doctrinam de Redemptione novam, profundam, non contentam in synthesi



368 Literarische Besprechungen

anselmiana. Haec ergo doctrina S. Thomae, quae primo concipiebatur
veluti secundo loco exhibenda, debuit primum omnino occupare, ita
quidem ut non Thomae synthesis cum anselmiane comparetur, sed potius
S. Anselmi cum thomistica ‘quasi cum principali ac longe perfectiori.

Itaque auctor, post brevem quandam expositionem doctrinae ansel-
mianae (p. 15-34), totus est in exponenda doctrina S. Thomae (p. 37-240),
ac denique brevem instituit comparationem utriusque (p. 243-262).

Potius quam opus investigationis, videtur esse opus divulgationis
seu vulgarizationis, quam dicunt, modo quidem brevi, nitido, ordinato,
quasi scholari procedens, sed absque sufficienti perspectiva historica. Sub
hoc ergo respectu divulgationis, potest esse utile opus profanis et incipien-
tibus ; sed, absolute consideratum, minus bonum et perfectum dicendum
est. Quo quidem in sensu, licet severa et fortasse durior, iusta est appel-
landa crisis eius, quam fecit in Bulletin thomiste (14 [1937]), 85-91)
Professor J. Riviére.

Friburgi. J-M. Ramirez O. P.

H. J. Storff O.F. M. : De natura transsubstantiationis iuxta J. Duns
Scotum. — Quaracchi, Collegium S. Bonaventurae. 1936. XII-234 pp.

Maiorum etiam auctorum sententiae haud semper exponuntur recte.
Quodsi hoc verum est de aliis, specialiter accidit cum de Joanne Duns
Scoto fit sermo, tum ob statum textuum, tum ob difficultatem styli, tum
etiam ob scholae passiones. ILaudabiliter ergo R. P. Storff insudavit ut
sinceram Scoti doctrinam de natura transsubstantiationis nobis traderet
et a minus rectis interpretationibus vindicaret. Quod quidem pro votis
accidisse, nemo prudens infitiabitur. Ac pergratum est videre Scotum
non explicasse transsubstantiationem per annihilationem substantiae panis
et vini neque per adductionem corporis et sanguinis Christi, sed per
simplicem et totalem conversionem substantiae panis et vini in sub-
stantiam corporis et sanguinis Christi.

Hanc Scoti sententiam magna cum claritate exponit auctor et aequali
cum caritate eam ab aliter interpretantibus vindicat.

Friburgi. J.-M. Ramirez O. P.

V. Clemente O. P. : Definibilidad de la Asuncién de la Santisima Virgen.
— Manila, Universidad de Santo Tomds. 1936. 124 pp.

Opella haec R. P. Clemente thesis quaedam est inauguralis exhibita
Facultati theologicae Universitatis manilensis, in insulis philippinis. Erudite
satis ac eleganti sermone considerat auctor Assumptionem B. M. V. in
caelum tum ut factum quoddam reale, tum ut factum dogmaticum de fide
divina definibile. Qua in re doctrinam sequitur et applicat R. P. Marin Sola.

Nonnihil quidem indulget auctor rhetoricae elocutioni, sub pressione
devotionis suae erga Matrem Dei et nostram ; aliquando etiam auctorum
nomina et opera minus recte exscribuntur (cf. p. 10, 82, 83 ...); nec



Literarische Besprechungen 369

desunt phrases minus castigatae, verbi gratia, quando ait quod «el hecho
de que un cuerpo esté glorificado no cae bajo el dominio de los sentidos,
ni por lo tanto de la historia» (p. 11): contrarium enim docet expresse
S. Thomas (Summa theol. III, 45 ; Suppl. 85, 1), quem theologi communiter
sequuntur. Solidum tamen aeque ac pium opus scripsisse, fatemur libenter.

Friburgi. J.-M. Ramirez O. P.

J. Peghaire C. 8. Sp. : Intellectus et ratio selon saint Thomas d’Aquin,
Paris, Vrin. 1936. 318 pp.

Quicumque vel superficie tenus frequentavit opera S. Thomae, illico
animadvertit instantem repetitionem verborum : intellectus et ratio. Quae
quidem instantia in auctore adeo ponderato et avaro verbis, signum est
infallibile eum agere de aliqua doctrina fundamentali maiorisque momenti.

Sapienti ergo consilio R. P. J. Peghaire inquirere decrevit sensum
profundum ac sincerum huiusce formulae apud S. Thomam, non solum
ut videat quid Thomas ipse hac de re senserit, verum ut inde appareat
quae sit habitudo philosophiae thomisticae ad philosophiam intuitionis,
quam vocant, quisque sit pro ipsa valor obiectivus cognitionis nostrae
intellectualis, quae tota fit per rationem et intellectum.

Post notulam quandam lexicographicam verborum, Ratio et Intellectus,
in scriptis S. Thomae, quaestionem ipsam directe aggreditur, considerans
in primis rationem formalem intellectus puri (I. P.) ; dein, rationem ipsam,
quae est umbra quaedam intellectus (II. P.); tertio, participationem
intellectus puri ab humano intellectu (III. P.) : indeque infert, per modum
conclusionis, sensum profundum et vitalem formulae : Intellectus et Ratio,
in systemate thomistico, quatenus scilicet ea tangit principia maiora
thomismi, harmonicam simul ac novam exhibet synthesim spiritus aristo-
telismi et neoplatonismi, possibilem thomismo reddit cooptationem notionis
analogicae intuitionis eique ostium pandit tendentias profundas philo-
sophiae intuitionis captandi, ac rursus fundamentum psychologicum praebet
theologiae struendae de donis Spiritus Sancti et de mystica contemplatione.

Opus egregium, eruditissimum, diligenter elaboratum secundum metho-
dum vere scientificam. Mirum tamen non est, si in opere sat difficili et
complexo quaedam minus probata aut certe minus accurata contineantur.

Atque in primis opus non videtur ex aequo respondere titulo eius.
Est enim opus, ut auctor ipse fatetur saepius (cf. p. 155), exclusive
referens sensum philosophicum intellectus et rationis apud S. Thomam,
cum tamen eius titulus universalem amplitudinem efferat; ac revera
Thomas sensum theologicum eiusdem formulae prae primis dedit. Potius
ergo debuisset inscribi: « Intellectus et Ratio selon la philosophie de
saint Thomas d’Aquin. »

. Et inde consequitur, ut videtur, defectus quidam methodi. De facto
namque Intellectus et Ratio, prout inveniuntur in scriptis S. Thomae,
sensum redolent vel maxime theologicum, cuius spiritu medullitus quasi
penetrantur ; quo fit, ut eius transpositio in sensum stricte mereque

Divus Thomas. 24



370 Literarische Besprechungen

philosophicum non sit absque continuo periculo aequivocationis aut certe
degradationis et deturpationis germani et integralis sensus thomistici.
Ac revera non semel sensus historicus, immediatus, vivus textuum
thomisticorum qui cumulantur in hoc opere, vix aut ne vix quidem effertur.

Quandoque etiam textus interpretandi congeruntur nimis ab exteriori
et potius ex contextu litterario quam ex contextu doctrinali, cum tamen
uterque contextus semper prae oculis haberi debeat ad exegesim vere
scientificam eruendam. Quod sane, meo quidem iudicio, potissime contigit
auctori in tertia eaque potiori parte sui operis. Ubi non videtur satis
considerasse distinctionem fundamentalem inter cognoscere conclusiones
ex principiis et i» principiis (cf. De Verit. 22, 14 ; Summa theol. I, 19, 5 ;
I-11, 8, 3; 12, 4, et passim alibi).

Pariter, quae de ratione superiori et inferiori disserit, praesertim
quod attinet Summam Theologicam, minus plena et exacta esse videntur
(p. 140). An vero intellectus in II-II, 49, 2 c. et ad 1 et 3, significet
habitum cogitativae seu rationis particularis (p. 22-24), iure dubitari
potest. Neque puto S. Thomam eandem reverentiam exhibere auctori
libri de Spiritu et Anima et Sanctis (p. 129) ; nam sibi obiicienti auctori-
tatem eius respondet aliquando: «liber ille auctoritatem non habet ;
unde quod ibi scriptum est eadem facilitate contemnitur qua dicitur »
(I, 77, 8 ad 1).

Auctor iure suo utens — neque ob id minime corripiendus est —,
abstractionem fecit in hoc opere conficiendo a commentatoribus « de toute
sorte» (p. 10), sed interpretari voluit Thomam per unum Thomam,
Attamen, secus ac ipse opinatur, commentatores praecipui multa habent
utilia huc illuc dispersa de Ratione et Intellectu. Ita, ut de Caietano et
Ferrariensi loquar, quos unice nominat auctor (p. 11, nota 1), plura habent
de hac re inter commentanda Posteriora Analytica Aristotelis, ubi Thomae
non obliviscuntur, ultra dispersas adnotationes inter commentandum
ipsum Aquinatem. Ceterum, nulla est oppositio in hoc quod Caietanus
aliquando dicat: «omnia clara sunt» dum auctor obscuritates invenit ;
possunt enim una eademque esse omnino clara Caietano et penitus obscura
aliis, et vicissim. Laudandus ergo auctor quod nobis dederit pretiosam
suam monographiam de Ratione et Intellectu, ita tamen ut simul fateamur
Caietanum et Ferrariensem et alios commentatores plura eaque non
negligenda in hanc rem contulisse.

At haec aliaque similia nihil aut fere minuunt valorem operis doctissimi,
quod sincero animo commendamus.

Friburgi. -M. Rawmirez O. P.
gi



	Literarische Besprechungen

