
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 16 (1938)

Artikel: Die Lehre der Frühscholastik von der knechtischen Furcht [Schluss]

Autor: Landgraf, Artur

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762328

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762328
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Lehre der Frühscholastik
von der knechtischen Furcht.
Von Artur LANDGRAF, Washington, D. C.

(Schluss.)

3. Die Knechtsfurcht als Vorbereitung auf die Caritas.

Es ist von großem Interesse, zu erfahren, wie sich die
Frühscholastik den Übergang vom timor zur Caritas vorstellt. Dies nicht
zuletzt deshalb, weil Hunzinger gerade hier ansetzte, als er der
frühscholastischen Furchtlehre den Vorwurf des Semipelagianismus machte.

Lediglich Andeutung bleibt, was z. B. die Sentenzen des Cod.

Vat. Reg. lat. 223 schreiben :

Timor penalis initium sapientie est, ianua conversionis, declinatio
mali, quia postea in filialem convertitur. Caritas enim superveniens foras
mittit penam, ne iam timeatur Deus pro pena, sed ametur pro bonitate
sua 1. Nicht viel mehr bietet auch die Homiliensammlung des XII.
Jahrhunderts im Clm 23440 : Deus per misericordiam suam dat homini
spiritüm timoris, qui dicitur mobilis. Unde dicitur : vox tonitrui tui in
rota, quia quando homo incipit habere timorem, qui est initium sapientie,
tunc fit quedam motio in eo et incipit deserere mala et macerat carnem
suam, affligit se per orationes, per vigilias, per ieiunia et huiusmodi bénéficia,

et ita per abstinentiam repellit voluptatem carnis, que est ex gula
et luxuria 2.

Abaelard, der doch betont, daß alle unsere Akte, um gut zu sein,

auf Gott durch die Caritas hingeordnet werden müssen3, und der

mehr noch als die sonstigen Autoren unterstreicht, daß eine

rechtfertigende Buße nur aus der Gottesliebe kommen kann 4, kennt doch

1 Fol. 37t.
2 Fol. 60. — Auch im XIII. Jahrhundert kann man bloßen Andeutungen

begegnen. So im Kommentar zu den kanonischen Briefen des Cod. Conventi
soppressi 456 fol. 295 (zu 1 Joh. 4, 18) der Bibliotheca Medicea Laurenziana in
Florenz.

3 Man vgl. A. Landgraf, De necessaria relatione caritatis ad bonitatem
moralem actuum humanorum. [Bogoslovni Vestnik, IV Lubljana (1924) 41 ff.]

4 Man vgl. auch Hunzinger, Das Furchtproblem in der katholischen
Bußlehre von Augustin bis Petrus Lombardus. Naumburg a. S. (1906) 63. —
Abaelard, Expositio in epistolam Pauli ad Romanos, Zu Rom. 8 (SSL 178, 907). —
Es kommen hier auch die Sententiae Hermanni in Betracht, c. 35 (SSL 178,



332 Die Lehre der Frühscholastik von der knechtischen Furcht

die Furcht als Anfang der Bekehrung 1 und stellt den Weg über die

Furcht und Hoffnung zur Liebe als Regel dar2. Leider aber enthält
er sich einer eingehenderen Schilderung des Prozesses. Nur wenig
lüftet auch der Abaelardschüler Rolandus Bandinelli den Schleier,
da er in seiner kanonistischen Summe zur Frage, an mali sint cogendi
ad bonum, schreibt : Ad hoc : licet bonum, quod est tantum coactionis
et non voluntatis, Deo minime placeat, sunt tarnen mali ad bonum

cogendi, ut, quod primo fuerat necessitatis, fiat quoque liberae voluntatis

iuxta illud Augustini : « Cum per gehennae timorem continet
se homo a peccato, fit consuetudo iustitiae et incipit, quod durum
erat, amari, et incipit excludi timor a caritate et succedit timor castus 3.

Eingehend dagegen beschäftigt sich Bernhard von Clairvaux mit
dem Problem. Vor allem im Liber de diligendo Deo. Hier betont
er in erster Linie die Unmöglichkeit einer conversio, die bloß auf die

Furcht und nicht auf die Liebe sich stützte. Er scheint hier der
Ansicht zu sein, daß die bloße Furcht lediglich den Akt verhindert, die

innere sündhafte Gesinnung aber nicht ändert4. Die Furcht, die er

1756 B) : Cordis contritio est, dum peccatum et iniquitas displicet non timoré
poenae, sed amore iustitiae ; alioquin non est contritio ad salutem, sed mentis
consternatio ad damnationem. — Fast wörtlich findet sich diese Stelle auch in
den Sententiae Divinitatis [ß. Geyer, Die Sententiae Divinitatis. Ein Sentenzenbuch

der Gilbert'schen Schule. Beiträge zur Geschichte der Philosophie des
Mittelalters. Band VII, Heft 2-3. -— Münster i. W. (190g) 145*].

1 Expositio, Zu Rom. 9 (SSL 178, 920).
2 Expositio, Zu Rom. 7 (SSL 178, 983) : Utinam et in Dominum tarn

sincerum haberemus affectum, ut, secundum quod bonus est in se magis, quam
secundum quod nobis utilis est, eum diligeremus et ei, quod suum est, nostra
integre iustitia servaret, ut, quia videlicet summe est bonus, summe ab omnibus
diligerctur. Quod autem fidelis anima supra dixit in psalmo (118, 112) se
inclinatam ad bona opera fuisse propter retributionem, inchoationem bonae
operationis, non perfectionem ostendit. Quisque etiam imperfectus primo ad
bene operandum, id est ad praecepta Dei implenda spe retributionis allicitur
et timoré potius quam amore, sicut scriptum est « Initium sapientiae timor
Domini» (Psalm, no, 10). Cuius quidem Caritas est consummatio sive finis,
id est perfectio, sicut alibi dicitur : « Omnis consummationis vidi finem, latum
mandatum tuum nimis » (Psalm. 118, 96). Bene, inquam, dixit « inclinavi », id
est in initio suae operationis spe et desiderio retributionis id aggressus est. —
Man vgl. auch Sermo 33 (SSL 178, 590) und Expositio, zu Rom. 8 (SSL 178, 907).

3 Zu C. XXIII q. 6. — F. Thaner, Die Summa Magistri Rolandi nachmals
Papstes Alexander III. nebst einem Anhang Incerti auctoris quaestiones.
Innsbruck (1874) 94.

4 Liber de diligendo Deo c. 12 (SSL 182, 995) : Est, qui confitetur Domino,
quoniam potens est ; et est qui confitetur, quoniam sibi bonus est ; et item, qui
confitetur, quoniam simpliciter bonus est. Primus servus est et timet sibi ;

secundus mercenarius et cupit sibi ; tertius filius et defert patri. Itaque et qui



Die Lehre der Frühscholastik von der knechtischen Furcht 333

damit meint und verwirft, bezeichnet er als timor servilis1. Dennoch
verhehlt er sich nicht, daß unsere Bekehrung von dieser Furcht ihren
Ausgang nimmt2. Und dies nach der Anschauung Bernhards wohl
in der folgenden Weise : Vor allem liebt sich der Mensch um seiner
selbst willen, da er Fleisch ist und an nichts Geschmack finden kann,
außer an sich. Da er nun sieht, daß er durch sich nicht bestehen

kann, beginnt er Gott, da er ihn braucht, durch den Glauben zu
erforschen und zu lieben. Auf dieser zweiten Stufe liebt er Gott, aber

um seinet-, nicht um Gottes willen. Da er sich aber um der eigenen
Nöte willen mit Gott im Denken, Lesen, Beten, Gehorchen beschäftigt,
wird ihm Gott allmählich vertraut und folglich bekommt er auch
Geschmack an ihm. Nschdem er so die Süßigkeit Gottes erkannt hat,
gelangt der Mensch zur dritten Stufe, auf der er Gott liebt nicht mehr

um seinet, sondern um Gottes willen. Auf dieser Stufe bleibt der
Mensch lange stehen. Die letzte Stufe, — an deren tatsächlicher
Erreichung übrigens Bernhard zweifelt — wäre, daß der Mensch sich
ausschließlich um Gottes willen liebte 3.

Dies ist nach Bernhard im allgemeinen der Weg zur Vollkommenheit.

Um darzustellen, wie man aus der Furcht folgerichtig zur Liebe

aufsteigt, geht er von der Theorie der vier Affekte aus, die da sind :

amor, laetitia, timor, tristitia, die, wenn sie gereinigt werden, zur

timet et cupit utrique pro se agunt. Sola, quae in filio est, Caritas non quaerit,
quae sua sunt (i Kor. 13, 5). Quamobrem puto de illa dictum « Lex Domini
immaculata convertens animas » (Psalm. 18, 8) ; quod sola videlicet sit, quae
ab amore sui et mundi convertere possit animum et in Deum dirigere. Nec timor
quippe nec amor privatus convertunt animam. Mutant interdum vultum vel
actum ; affectum numquam. Facit quidem nonnumquam etiam servus opus
Dei ; sed quia non sponte, in sua adhuc duritia permanere cognoscitur. Facit
et mercenarius ; sed quia non gratis, propria trahi cupiditate convincitur. Porro
ubi proprietas, ibi singularitas, ibi angulus ; ubi vero angulus, ibi sine dubio
sordes sive rubigo. Sit itaque servo sua lex timor ipse, quo constringitur ; sit
sua mercenario cupiditas, qua et ipse arctatur, quando tentatur abstractus et
illectus. Sed horum nulla aut sine macula est aut animas convertere potest.
Caritas vero convertit animas, quas facit et voluntarias. — Diese Stelle kehrt
wörtlich in Epist. 11 n. 3 (SSL 183, 110 f.) wieder. Helinand von Froidmont
nimmt unter ausdrücklicher Bezugnahme auf Bernhard diese Ansicht wieder auf
[Sermo 7 (SSL 212, 540)].

1 Sermones in Cantica. Sermo 83 n. 4 (SSL 183, 1183) : Servilis est timor,
quandiu ab amore non manumittitur.

2 Man vgl. Epistola 107 n. 4, 5 (SSL 182, 245).
3 Liber de diligendo Deo, c. 15 (SSL 182, 998) : Inprimis ergo diligit se

ipsum homo propter se ; caro quippe est et nil sapere valet praeter se. Cumque
se videt per se non posse subsistere, Deum quasi sibi necessarium incipit per



334 Dië Lehre der Frühscholastik von der knechtischen Furcht

Tugend, ungereinigt aber zum Verderben führen. Gereinigt werden

sie, wenn alles in der gehörigen Weise und aus dem gehörigen Grund
geliebt, gefürchtet usw. wird x. Diese Affekte müssen nun einander

reinigen und in Ordnung halten und zwar in der Weise : In initio
timor, deinde laetitia, post tristitia, in consummatione amor. Com-

positio quarum talis est : De timore et laetitia nascitur prudentia,
et est timor causa prudentiae, laetitia fructus. De laetitia et tristitia
nascitur temperantia, cuius est tristitia causa, laetitia fructus. De

tristitia et amore nescitur fortitudo et est tristitia causa fortitudinis,
amor fructus. Clauditur circulus coronae. De amore et timore nascitur
iustitia et est timor causa iustitiae, amor fructus2.

Wir dürfen nicht übersehen, daß hier lediglich ganz allgemein
von der Furcht die Rede ist. Doch dürfte diese Schilderung immerhin
auch für den Aufstieg von der Straffurcht zur Gottesliebe Geltung
haben.

Nüchtern und klar zeichnet dann Hugo von St. Viktor auf Grund
einer Fülle feinster psychologischer Beobachtungen ein Bild des Weges

von der Furcht zur Caritas. Er geht davon aus, daß die zwei

Grundregungen, durch welche die vernünftige Seele zu jeder Handlung
getrieben werde, Liebe und Furcht seien 3 : Durch die Furcht weicht

fidem inquirere et diligere. Diligit itaque in secundo gradu Deum, sed propter es,

non propter ipsum. At vero, cum ipsum coeperit occasione propriae necessitatis
colere et frequentare cogitando, legendo, orando, oboediendo, quadam huiusce-
modi familiaritate paulatim sensimque Deus innotescit, consequenter et dulce-
scit ; et sie gustato, quam suavis est Dominus, transit ad tertium gradum, ut
diligat Deum non iam propter se, sed propter ipsum. Sane in hoc gradu statur ;

et nescio, si a quoquam hominum quartus in hac vita perfecte apprehenditur,
ut se scilicet diligat homo tantum propter Deum. Asserant hoc, si qui experti
sunt; mihi fateor impossibile videtur. — Man vgl. auch c. 9 (SSL 182, 989).

1 Sermones de diversis, sermo 50 (SSL 183, 673).
2 Ebenda. — Man vgl. auch In quadragesima, Sermo 2 (SSL 183, 172 f.).

Da, wie gesagt, Bernhard noch nicht an dem Scheideweg positiver oder negativer
Vorbereitung auf die Gnade bzw. Rechtfertigung stand, ist es überflüssig, die
allgemeinen Äußerungen, in denen er der Furcht eine Wirksamkeit ad gratiam
promerendam usw. zuschreibt, aufzuführen. Man vgl. sie bei Hunzinger, Das
Furchtproblem, 60.

3 Darauf scheint auch Gottfried von Admont aufzubauen. Homiliae dominicales.

Horn. 2 (SSL 174, 27). — Damit, ob der timor humanus ein amor sei,
bebeschäftigt sich eingehend Roland von Cremona in seiner Summe (Cod. Paris.
Mazarin. lat. 795 fol. 57). Richard Fishacre sagt : timor naturalis est ex desiderio
vel amore essendi (Cod. Vat. Ottob. lat. 294 fol. 245T). Auch Johannes de la
Rochelle untersucht den Unterschied zwischen timor und amor (Summa de vitiis
— Cod. Brug. lat. 228 fol. 25Ü und Odo Rigaldi erklärt, daß der amor die
Ursache des timor sei (Zu 3 dist. 34 — Cod. Brug. lat. 208 fol. 466). Übrigens



Die Lehre der Frühscholastik von der knechtischen Furcht 335

man dem Übel aus, durch die Liebe übt man das Gute ; durch die
schlechte Furcht aber weicht man vor dem Guten zurück und durch
die schlechte Liebe übt man Schlechtes1. Durch die Liebe nähert

man sich dem Höheren ; durch die Furcht weicht man davor zurück.
Hätte der Mensch in der Gerechtigkeit beharrt, dann hätte er sich

freiwillig dem Besseren unterworfen. Nun ist er aus Notwendigkeit
dem Stärkeren Untertan. Die Caritas löscht diese Strafe, wenn sie

diese Unterwerfung in eine freiwillige umgestaltet. Je mehr die
Caritas wächst, um so mehr wächst diese Freiwilligkeit, und um so

schwächer wird der Zwang. Mit der vollkommenen Caritas liebt man
aus freiem Willen den Besseren zur Verehrung und fürchtet nicht
zur Strafe wider Willen den Stärkeren 2.

Auf dieser Basis baut Hugo sodann seine Furchtlehre aus. Zudem

verrät psychologisches Verständnis seine von uns bereits im 1. Teil
registrierte Feststellung, daß der timor servilis, also derjenige, der

lediglich die Tat, nicht aber den Willen dazu knebelt (vernünftigerweise)

nur die von Menschen verhängten Strafen zum Gegenstand
haben kann. Hinsichtlich des timor initialis führt Hugo sodann aus :

Weil der timor initialis bestrebt ist, die von Gott angedrohte Strafe

zu vermeiden, erkennt er, daß eine bloße Enthaltung von der Tat
nicht dazu genügt ; denn demjenigen der das Herz sieht, genügt es

zur Bewährung nicht, daß die Tat unschuldig ist, wenn nicht auch
der Gedanke des Herzens vor seinen Augen als rein und unbefleckt
erscheint. Weil er nun fürchtet, demjenigen zu mißfallen, der das

hat diese ganze Frage ihr Fundament letztlich anscheinend bei Anselm von
Canterbury. Man liest nämlich bei Eadmer im Liber de S. Anselmi similitudinibus
c. 169 (SSL 159, 693) : Deo quidem tribus de causis homines serviunt, videlicet
timoré, commodo et amore. Sunt namque nonnulli, qui si poenas inferni non
esse scirent, pro nulla repromissione aeternorum bonorum a suis voluptatibus
cessarent. Qui licet poenas illorum, qui Deum minime verentur, évadant, non
tarnen plenam retributionem invenient. Alii autem Deo serviunt, ut magnum
inde habeant commodum sive in presenti vita sive et in hac et in futura. Quibus,
si Deus voluerit, ex quadam ratione poterit dicere : « Gratia commodi vestri
mandata mea servastis, non quia pure me diligebatis, sed quoniam a me lucrari
volebatis ». Sicut hi, qui regi serviunt, non regem multi, sed donaria diligunt
regis. Alius est, qui vere Deum diligit et solo amore eius precepta custodit.
Iste profecto legaliter servit et bonam perfectamque mercedem sibi acquirit

1 Man vgl. hiezu Werner von St. Blasien, Deflorationes SS Patrum (SSL
157. 86lh

2 Summa de sacramentis, lib. 2 p. 13 c. 3 und 4 [Rothomagi (1648) 665]. —
Man vgl. auch Werner von St. Blasien, Deflorationes (SSL 157, 861 f.).



336 Die Lehre der Frühscholastik von der knechtischen Furcht

Ganze sieht, erkennt er völlige Reinheit als notwendig, um
vollkommen unschuldig in dessen Augen zu erscheinen. Und darum
heißt diese Furcht timor initialis, weil unter ihr durch den guten Willen
die Tugend einen Anfang und die Verkehrtheit ein Ende nimmt. Dieser

timor ist aber noch nicht eine Vollkommenheit, da in dem Zwiespalt
zwischen dem, was geschieht, und dem, was angestrebt wird, das,

was um seiner selbst willen gut ist, noch nicht geliebt wird. Es kommt
aber die Caritas und sie wird durch diesen timor eingeführt ; denn
indem derselbe zeigt, welche Gefahr wir fliehen müssen, lehrt er uns
Schutz begehren und ersehnen. Er wendet also unser Herz auf diesen

Schutz hin, so daß es gewissermaßen von ihm zu ihm flüchtet ; mit
anderen Worten : während es sich vor seinem Zorne scheut, bemüht
es sich um sein Wohlwollen1.

Soweit Hugo von St. Viktor. Die Summa Sententiarum dagegen

gibt wiederum bloß die Grundlagen für eine Erläuterung, wenn sie

sagt, daß im timor initialis, weil die Freude am Guten erwacht,
Furcht und Hoffnung vereinigt seien, und daß je mehr der gute
Wille, d. i. die Caritas wächst, um so mehr die Furcht vor der Strafe
schwindet 2.

Im Bereich der Summa Sententiarum treten dann noch hier in
Betracht kommende Sentenzen auf. So unter Hinweis auf Augustinus
in Villi super epistolam Johannis : Si enim propter penas adhuc
Deum times, nondum amas, quem sic times, non bona desideras, sed

1 Summa de sacramentis, lib. 2 p. 13 c. 3-5 (SSL 176, 527 — Rothomagi
665 f.). — Die Stelle findet sich auch in der bereits erwähnten Fritzlarer, jetzt
in der Fuldaer Seminarbibliothek verwahrten Handschrift fol. 63 ; ferner wörtlich
auch bei Werner von St. Blasien, Deflorationes (SSL 157, 862). — Hunzinger
(Das Furchtproblem, 76) sagt zu dieser Stelle : « In Wirklichkeit bergen diese
Aussprüche ein ganzes Nest semipelagianischer Irrtümer und Widersprüche.
Denn dieser timor initialis, der doch kein anderes Motiv besitzt als « pro
evitanda — quam Deus comminatur — abstinere a malo », bei dem « aliud
agitur, aliud intenditur », der also « ipsum bonum propter se non amat », soll
nun doch imstande sein « cum perverso opere etiam pravas cogitationes resecare »

« per bonam voluntatem virtutis initium et vitii finem » zu begründen und
« cor ad Deum convertere ». Damit ist der timor initialis (« gehennae ») ohne
Zweifel bereits über sich selbst hinausgekommen und in das Ressort des timor
filialis eingedrungen. Sein Gegensatz zu diesem donum ist verwischt, vielmehr
ein allmählicher Übergang des einen in den andern statuiert und also das
Grundübel der Furchtlehre damit prinzipiell beibehalten ». — Daß zwischen
der katholischen und der hier sich zeigenden Auffassung des Semipelagianismus
sich ein grundlegender Unterschied zeigt, dürfte aus diesen Sätzen allein schon
klar sein.

2 Tr. 3 c. 17 [Rothomagi (1648) 452].



Die Lehre der Frühscholastik von der knechtischen Furcht 337

mala caves. Sed ex eo, quia mala caves, corrigis te et incipis bona
desiderare. Cum bona desiderare ceperis, erit in te timor castus L
Ferner wiederum unter Bezugnahme auf Augustinus (in cantico gra-
duum IX) : Cum per timorem gehenne continet se homo a peccato,
fit consuetudo iustitie et incipit, quod durum erat, amari, et incipit
excludi timor a caritate et succedit amor castus, quo timemus, ne
tardet, ne discedat, ne eo careamus2. Ungefähr auf der gleichen Ebene

liegt die Schilderung Werners von St. Blasien, die am Beispiel des

barmherzigen Samaritans klar macht, wie durch zwei Furchtarten
die Schäden der Sünden behoben werden ; durch die knechtischen
Sünden werden die Sünden abgebunden ; durch die Sohnesfurcht
kommt sodann Anregung zur guten Tat3.

Besonders wertvoll ist der Beitrag, den die Porretanerschule hier
geleistet hat. Der Paulinenkommentar des Cod. Rom. Vallicell. C 57
bemerkt, daß das Fortschreiten von der Furcht zum höchsten Grad
der Liebe ganz dem Wachsen der menschlichen Erkenntnis entspreche.
Zuerst verlegt der Mensch in seiner Unbildung seine Seligkeit in das

Zeitliche und fürchtet dementsprechend nur, daß ihm durch einen
Stärkeren dieses genommen werde : der timor humanus. Mit dem

Wachsen der Erkenntnis erfaßt er, daß Gott die Macht besitzt, das

Etwas aus dem Nichts zu schaffen, und somit auch das Etwas in das

Nichts zurückwerfen kann. Darum fürchtet er, es könne ihm, wenn
er sündigt, ewige Strafe werden : der timor servilis. Tritt dazu eine

beginnende Caritas, dann ist der timor initialis gegeben. Weiter
fortschreitend in der Erkenntnis erfaßt er schließlich, daß Gott ebenso,

wie das Böse zu strafen, auch die Macht besitzt, das Gute zu vergelten.
Und so erhofft der Mensch für seine guten Werke von ihm einen Lohn.
Darum liebt er Gott denn aus ganzem Herzen, da er auf ihn seine

Hoffnung als Spender der höchsten Wohltat setzt. So besitzt er durch
die Hoffnung die Gewißheit des Lohnes und fürchtet nicht mehr eine

Strafe. Er fürchtet vielmehr aus allen Kräften, den zu beleidigen,
den er aus allen Kräften liebt : der timor castus oder filialis, durch

den er lediglich fürchtet, Gott zu beleidigen. Dieser timor besteht

immer mit der Caritas, die den timor servilis austreibt4.

1 Cod. Vat. lat. 1345 fol. 28. — Cod. lat. 208 der Biblioteca Abbaziale von
Montecassino, Seite 161.

2 Cod. Vat. lat. 1345 fol. 28.
3 Deflorationes (SSL 157, 1122).
4 Fol. 158 : « Foras mittit » non omnem timorem, sed servilem. Timor enim

est passio genere, timor specie, afflictio ratione. Sed timor alius est mundanus

Divus Thomas. 22



338 Lehre der Frühscholastik von der knechtischen Furcht

Auch die zum Bereich des Odo von Ourscamp gehörigen Quästionen
des Cod. 964 der Bibliothek von Troyes bauen bei der Darstellung
des Fortschreitens von der niederen zur vollkommenen Furcht, in
allerdings naiver Weise, auf dem Erkenntnisfortschritt auf : Wer Gott
nur um der Höllenstrafe willen fürchtet, besitzt die Knechtsfurcht.
Ein solcher denkt : Ich habe keine besonders gute Furcht. Ich muß
Gott sowohl aus Furcht vor der Hölle als auch aus Liebe zur Gerechtigkeit

fürchten. Und so beginnt in ihm der timor initialis zu sein.

Endlich wächst in ihm die Liebe und er beginnt bloß noch aus Liebe

zur Gerechtigkeit zu fürchten und so erhebt sich in ihm der timor filialis1.
Wir haben es in all diesen Fällen wohl lediglich mit einer rein

psychologischen Erklärung des Überganges vom timor zur Caritas zu
tun. Doch ist eine solche, vor allem in der Frühscholastik, deren

Gnadenlehre ja eine psychologische war, keineswegs in die Nähe
eines Semipelagianismus zu rücken, zumal da ja von all diesen Autoren
durchaus nichts von einer positiven Vorbereitung auf die Caritas

gesagt wird.
Der Lombarde beschränkt sich wieder in seinem Sentenzenkom-

vel humanus, alius servilis vel initialis, alius castus vel filialis. Que divisio fit
non diversitate specierum, set finium. Idem enim timor propter alium et alium
finem alius et alius dicitur. Profectus enim humane cognitionis quibusdam
gradibus perficitur. Homo enim prius rudis beatitudinem suam penes temporalia
constituit. Unde et ea solum sibi per fortiorem timet auferri. Qui timor humanus
dicitur, quoniam eo tantum homo timetur. Sed et paulatim cognicione proficiens
noscit Deum sicut potentem créasse aliquid ex nichilo, ita et potentem redigere
aliquid in nichilum. Unde et timet, si peccet, dari sibi penam eternam. Qui
timor servilis dicitur, quoniam solo timoré pene a servo servitur. Hic autem
quandoque est sine caritate, ut fuit in Juda ; quandoque cum caritate initiata
non consumata et, si cum caritate est, initium sapientie dicitur et timor initialis.
Item et magis proficiens homo tandem cognoscit Deum sicut potentem malum
punire, ita bonum remunerare. Unde et bene operans ab eo sperat remunera-
tionem. Ideoque iam toto corde diligit, quem summi beneficii sperat sibi datorem.
Quare iam spe certus de premio penam non timet. Sed quem quantum potest
diligit, quantum potest, ne offendat, veretur et timet. Qui timor castus dicitur,
quia sicut casta uxor penam a viro non timet, sed, quia diligit, ne offendat,
timet et cavet, ita et qui Deum ex dilectione timet. Item et filialis, quia et
filius certus de hereditate, tarnen, quia patrem diligit, offendere timet. Et hic
timor semper est cum caritate, que expellit timorem servilem. Hic etiam sanctus
dicitur permanere in seculum seculi. — Der Text findet sich wörtlich auch im
Paulinenkommentar des Cod. Paris. Nat. lat. 686 fol. 45U

1 Fol. 95t f. — Odo von Ourscamp selber beschränkt sich auf die allgemeine
Feststellung : Dum propter gehenne timorem a peccato se abstinet homo, fit
consuetudo [fol. inT] iustitie et incipit amari, quod durum erat, et incipit
excludi timor a caritate et succedit castus timor, quo timemus, ne tardet, ne
discedat, ne eo careamus (Cod. Brit. Mus. Harley. 1762 fol. in f.).



Die Lehre der Frühscholastik von der knechtischen Furcht 33g

mentar auf die Feststellung, daß der timor initialis Anfang der Weisheit
heißt, weil er sie vorbereitet und auf sie hinführt, ohne mit ihr
zusammenbestehen zu können ; während der timor initialis Anfang der
Weisheit heißt, weil er in inchoata sapientia ist und jeder, der ihn
besitzt, auch Weisheit und Caritas zu haben beginnt1. Dies wird von
Gandulph, der bekanntlich stark unter dem Einfluß des Lombarden
steht, erweitert : Der timor servilis, d. i. die Furcht vor der künftigen
Verdammung oder gegenwärtigem Unglück, durch den man ohne

Liebe dient, ist der Anfang der Weisheit, d. h. er läßt uns manchmal
über unsere Sünden zur Weisheit, d. i. zu wirksamem Wissen gelangen,
einem Wissen also, das mit einer Wirkung, der Zerknirschung nämlich
des Herzens, verknüpft ist2.

Hier tritt nun um die Mitte des XII. Jahrhunderts Achardus in
seinem mit « Ductus est Jhesus in desertum a Spiritu » beginnenden
Traktat wieder stärker hervor, indem er eine eingehende Beschreibung
des Weges gibt, auf dem man durch den timor initialis die Sünde

verläßt : Solange man in die Liebe zur Sünde verstrickt ist, vermag
man nicht zugleich mit dieser finsteren Liebe das Licht der Liebe zu
Gerechtigkeit und Reinheit zu empfangen, damit man durch heilige
die unreine Liebe austreibe und so in sich das Reich der Sünde zerstöre.
Denn was hat Christus mit Belial gemein Man kann aber zugleich
die Schuld lieben und die Gerechtigkeit fürchten, die Sünde umfassen
und die Strafe scheuen. Solange man aber mehr die Unreinheit liebt
als die Strafe fürchtet, vermag die stärkere Liebe mehr einen im Bösen

1 Sententiae, 3 dist. 34 c. 7 (Quaracchi 706 n. 240). — Robert von Melun
setzt in diesem Zusammenhang sapientia und Caritas einander gleich : Timor
vero initialis est, qui introducit ad dilectionem Dei et proximi. Unde et initium
sapientie dicitur. Sapientia hic Caritas appellatur. Soli enim illi, qui caritatem
habent, sapiunt ea, que de Deo sunt. (Questiones de epistolis Pauli. — Cod.
Paris. Nat. lat. 1977 f°t io6y).

2 Sentenzen, lib. 3 § 131 [/. de Walter, Magistri Gandulphi Bononiensis
Sententiarum libri quatuor. Vindobonae et Vratislaviae (1924) 372] : « Servilis »

timor, id est timor futurae damnationis vel praesentis afflictionis, quo servit
et non cum amore, « est principium sapientiae », id est facit nos quandoque de

erratis, id est peccatis habere sapientiam, id est scientiam efficacem, id est cum
effectu suo, scilicet cordis conlritione. Per talem quandoque timorem ad talem
venitur sapientiam. — Die Gandulphi flores sententiarum im Cod. Bamberg.
Patr. 130-2 (fol. 132) bringen diese Texte nicht. Doch tritt der von uns
hervorgehobene Teil fast wörtlich in den Quästionen des Cod. Rom. Vallicell. F. 62

(fol. 3t) auf. Diese Quästionen sagen sodann betreff des timor mundanus (fol. 3V) :

Quod ergo dicitur malus timor mundanus, ratione consequentis dicitur, scilicet
recedere a fide propter timorem mortis vel amissionem temporalium malum est
et peccatum.



34° Dië Lehre der Frühscholastik von der knechtischen Furcht

festzuhalten als die Furcht einen daraus zu befreien. Wächst aber
die Furcht so an, daß sie überwiegt, dann löst sie die Fesseln der
Sünde und die Bande, die einen niederhalten, indem sie die Seele des

Gefangenen aus dem Kerker befreit und das Joch jämmerlicher Knechtschaft

abschüttelt. Und so bringt der erste Geist Gottes, nämlich der
Geist der Furcht, in die Verlassenheit das Erste, daß man eben die
schwere Sünde aufgibt. Die Furcht aber, die dies bewirkt, hat zum
Gegenstand nicht die zeitliche, sondern die ewige Strafe, die man
noch nicht fühlt, sondern bloß glaubt. Nicht von den Menschen,
sondern von Gott kommt der Glaube, der nach der Höllenfurcht und
der Aufgabe der Sünde die Hoffnung auf die Herrlichkeit und auch
die Liebe zur Gerechtigkeit mit sich bringt, die jedoch noch nicht so

vollkommen ist, daß man darum die Welt verlassen wollte h
Man sieht, daß auch Achardus noch in einer psychologischen

Erklärung stecken bleibt.
Ein anderer Weg wird durch eine an den Schluß der Summe Udos

im Cod. Rom. Vallicell. F. 62 angehängte Frage angedeutet. Bei der

Darstellung der sieben Gaben des Heiligen Geistes wird hier nämlich
darauf hingewiesen, daß die Furcht vor der Hölle und dem Verlust
der Gegenwart der göttlichen Majestät (dies wäre also der timor
gehennae Anselms) identisch ist mit der die Caritas nährenden Demut
oder dieselbe wenigstens hervorbringt2.

1 Cod. Paris. Nat. lat. 15033 fol. 166 : Desertio vero peccati mortalis fieri
solet [fol. iöö7] ex illo Domini timoré, qui est initium sapientie. Is siquidem
timor inchoat, sed castus consummat permanens in seculum seculi et in caritate
consistens perfecta, que foras initialem ilium mittit timorem inprimis dumtaxat
necessarium. Dum quis enim amore involutus est peccati, non pariter cum hoc
amore tenebroso lucem suscipere valet amoris iustitie atque munditie, ut per
sanctum amorem expellat amorem immundum sicque peccati in se destruat
regnum. Que enim conventio Christi ad Belial Simul autem diligere potest
culpam et timere iustitiam, amplecti peccatum et formidare supplicium. Dum
autem plus diligit immunditiam quam veretur penam, prevalet amor fortior,
ut in malo detineat, quam timor, ut extrahat. Si autem timor adeo excrescat,
ut prehabundet, colligationes solvit iniquitatis et fasciculos deprimentes captivi
animam educens de carcere et servitutis misere iugum excutiens. Sicque in
desertum hoc primum, videlicet ut mortale saltern deseratur peccatum, primus
Dei spiritus, id est Spiritus inducit timoris. Timor namque, qui id efficit, non
de pena est temporali, sed eterna, que nondum sentitur, sed solum creditur.
Fides autem non ex homine, sed Dei est donum, que post timorem gehenne
dimisso peccato spem quoque inducit glorie, sed et amorem iustitie, nondum
tamen adeo perfectum, ut faciat deserere seculum. — Man vgl. den Text auch
im Cod. Paris. Nat. lat. 17282 fol. 121.

2 Fol. 96t : Hoc autem donum est vel generat umilitatem caritatis nutricem.
Hec umilitas est paupertas spiritus. — Man vgl. hier auch Ernaldus Bonaevallensis,



Die Lehre der Frühscholastik von der knechtischen Furcht 341

Lediglich zur Unterscheidung des timor servilis vom timor ini-
tialis dient es, wenn Petrus von Poitiers beide zwar Anfang der Weisheit
sein läßt, den timor servilis aber initium sapientie id est ad sapientiam,
weil er der Caritas vorausgeht, den timor servilis initium sapientie
id est in sapientia, weil dieser gleichsam schon ein Teil der Weisheit

ist, da er mit ihr zusammenbesteht1. Auf das Gleiche münden
auch die Ausführungen Udos 2 oder diejenigen des Alanus von Lille
hinaus, der sagt : Talis timor dicitur initium sapientie non intra
sumptum, sed extra sumptum, initium initians, non initiatum, quia
ita facit ad sapientiam, quod non est in sapientia. Vom timor initialis
dagegen äußert hier Alanus : Talis timor est initium sapientie intra
sumptum 3.

Petrus Cantor betont, daß der timor servilis (die Furcht um der
bloßen ewigen Strafe willen) Beginn der Weisheit sei, non quod sit
de sapientia, sed quia ducit ad sapientiam, während der initialis
timor Anfang der Weisheit sei, quia ibi est sapientia et est de

sapientia4. Oder er nennt den timor servilis auch initium extra

Libellus de donis Spiritus Sancti, c. 5 (SSL 189, 1601) : Et. quippe et est alius
timor, qui non est in caritate, quia perfecta Caritas foras mittit timorem. Sed

aliud est, dum is, qui graviter offendit, timet, ne pereat ; aliud, dum is, qui placet,
timet, ne vel in minimo offendens minus placeat. Iste igitur timor verae Dei
scientiae documentum est, quia ille vere Deum scire probatur, qui usque ad per-
fectum eius timorem humiliatur. Qui enim adeo amat, ut vel in parvo offendere

magnopere timeat, de hoc timore bene potest accipi, quod scriptum est : « Beatus
homo, qui semper est pavidus » (Prov. 28). —• Noch in der Summa de vitiis des

Johannes de la Rochelle kann man lesen : Nota ergo, quod iste timor, qui libidi-
nosus dicitur, est timor male humilians ; timor gratuitus bene humilians (Cod.
Brug. lat. 228 fol. 25T).

1 Sententiae, lib. 3 c. 18 (Erfurt, Bibliotheca Amploniana, Cod. Q 117 fol. 26 ;

Cod. Paris. Nat. lat. 3116 fol. 49).
2 Cod. Bamberg. Patr. 127 fol. Ö2V: Uterque autem dicitur principium

sapientie, quia initiât hominem ad sapientiam ; tarnen numquam est cum
caritate. Initialis autem timor dicitur principium sapientie, quia est prima pars
sapientie, qui semper est cum caritate, licet imperfecta.

3 Theologicae regulae, Reg. 96 (SSL 210, 672).
4 Kommentar zu Prov. x, 7 (Cod. Paris. Mazarin. lat. 176 fol. 148).

Sapientia stammt hier nach dem Cantor von sapor. Man vgl. den Kommentar
zu Ecclesiasticus (Cod. Paris. Mazarin. lat. 176 fol. I29T) : « Timor Domini »

initialis est « initium sapientie » a sapore. Qui enim sie Deum diligit, saporem
dulcedinis eius sentit. — Dies beleuchtet der Cantor noch besonders zu Eccli 1, 20 :

Sic « timere Deum » caste est « plenitudo sapientie », id est plenitudo maior et
minor. Et sic qui Deum timet, plenam habet sapientiam de divinis, id est suffi-
cientem ad salutem, vel sapientiam, a sapore, dégustât sufficienter. Interlinearis :

qui magis timet Deum, magis est sapiens, et quanto sapientior, tanto fructibus
bonorum operum plenior. Non enim timor Dei otiosus est. Sed nonne Martinus



342 Die Lehre der Frühscholastik von der knechtischen Furcht

sumptum1. Für den Unvollkommenen ist der timor servilis
notwendig, damit er zur Gottesliebe gelange, da der Bußfertige im
Hinblick auf die Strafen, Gott im timor initialis zu lieben beginnt2.

Auch Simon von Tournai ist hier reichlich kurz angebunden ;

denn er beschränkt sich ohne Zweifel im Anschluß an Gilbert de la
Porree3 auf die Bemerkung : Derjenige, der der ewigen Strafe
ausweichen will, sehnt sich auch schon nach dem ewigen Lohn. So zieht
die Liebe zum ewigen Leben, d. i. die Caritas in die Seele ein4. Bei
dieser Einführung der Caritas ist aber der timor servilis nur als occasio,
nicht aber wirkursächlich beteiligt, da er durch die Zurückdämmung
der Tat den Menschen auch an die Zurückdämmung des Willens
gewöhnt5.

Die vom Lombarden und seinen nächsten Schülern inaugurierte

magis timebat Dominum Augustino, non tarnen tarn sapiens Immo sapientior
a sapore, non a sapere. Similiter expone illud Augustini : quanto magis sapiens,
tanto plus timeas. (Cod. Paris. Mazarin. lat. 176 fol. i2gT).

1 Kommentar zu Ecclesiasticus (Cod. Paris. Mazarin. lat. 176 fol. 138).
Ebenso die Sentenzenglosse des Cod. lat. 290 der Bibliothek von Avignon
fol. 102 ; auch noch die Summe des Cod. Vat. lat. 10754 fol. 57*, Hugo a S. Charo,
zu 3 dist. 34 (Cod. Lips. lat. 573 fol. 187) oder auch Richard von Leicester, Summe
(Cod. Paris. Mazarin. lat. 774 fol. 17T

2 Zu 1 Joh. (Cod. Paris. Mazarin. lat. 176 fol. 282*) : Imperfecto autem
timor initialis necessarius est, ut diligat Deum, quia habito respectu ad supplicia
penitens Deum incipit diligere initiali timoré, qui est mixta cum pavore dilectio. —
Man vgl. auch zu Eccli (ebenda fol. 138) : Et ipse, scilicet servilis, qui introduc-
torius est initialis timoris, ut seta filum introducit et ideo fundamentum dicitur
et origo caritatis.

3 Psalmenkommentar zu Ps. 227, 1 (Cod. Paris. Nat. lat. 22004 fol. 127).
4 Quästionen, q. 75 (Cod. Berolin. Phillipp. 1997 fol. 76 — /. Warichez,

Les disputationes, 215 f.).
6 Ebenda : Item timor servilis expediens dicitur, quatinus caritatem introducit

occasionaliter, non effective. — Daß der timor servilis occasionaliter ad
caritatem sei, erwähnt auch Langton (Quästionen — Cod. Paris. Nat. lat. 14556
fol. 266). Ebenso sagt er : Praeterea servilis [timor] est causa boni, quia
causaliter retrahit a peccato tantum timoré pene, quod quidem est bonum, et
assuetum facit ad bonum retrahendo a malo et ideo est bonum et donum
Spiritus Sancti (Quästionen — Cod. Paris. Nat. lat. 14556 fol. 266). Daß dies
nun durchaus unpelagianisch ist, ergibt schon die Terminologie. Zum Überfluß
betont schon eine Randglosse zu des Petrus Manducator Kommentar zu Matth. 6
(Cod. Paris. Nat. lat. 15269 fol. 92v) : Noli errare, ut putes aliquem habilitari
directe de condigno vel de congruo. Sed dicit, quod ideo dicitur, quia sunt occasio
minoris impedimenti, quando Deus vult infundere gratiam, sicut dicit Gregorius :

fac interea quicquid boni possis etc. ad dimissionem pene. Occasionaliter dicunt
magistri, quia interim non peccat et ideo non punietur.

Fishacre aber sollte sagen, daß der Einfluß des timor servilis ein
wirkursächlicher sei (Cod. Vat. Ottob. lat. 294 fol. I45T : Licet enim eo non recte
iuvatur formaliter, tarnen efficienter. Inducit enim initialem.).



Die Lehre der Frühscholastik von der knechtischen Furcht 343

Feststellung, daß der timor servilis ad caritatem, aber nicht cum
caritate sei, benützen auch Langton 1, die zweiten Quästionen des Cod.

Erlangen, lat. 3532 und sogar noch Wilhelm von Auxerre3. Dies
führen die in der Nähe Langtons stehenden zweiten Quästionen des

Cod. Erlangen, lat. 353 in glücklicher Weise weiter, indem sie betonen :

Timor servilis dicitur bonum, quia introducit caritatem et plus etiam

importât quam se habere ad caritatem, quia facit hominem habilem
ad recipiendam caritatem et mentem préparât quod non facit pecca-
tum 4. Nicht weniger entschieden betonen die ersten Quästionen der

gleichen Handschrift : dicimus primo bonum esse timorem servilem
asserentes nec bonum naturale nec bonum gratuitum id est gratum
faciens, sed bonum preparatorium ad induendam caritatem, sicut
oximel dicitur bonum, quia préparât materiam 5. Diesen letzten
Vergleich kann man dann auch noch in der Paulinenglosse des Cod. Paris.

Nat. lat. 3572 6 und bei Wilhelm von Auxerre 7 in gleichem Zusammenhang

finden.
Damit ist das introducere caritatem als ein praeparare ad

caritatem erklärt. Ist dies nun ein Zugeständnis an den Pelagianismus
Ich habe bereits an anderer Stelle 8 darauf hingewiesen, daß man in
der zweiten Hälfte des XII. Jahrhunderts es wagte, einer negativen
Vorbereitungsmöglichkeit auf die Gnade das Wort zu reden. Dieselbe

scheint von der innerhalb der Bannmeile des Odo von Ourscamp

liegenden Quästionengruppe besonders gefördert worden zu sein ;

denn wir finden sie nicht bloß in den dem Präpositinus zugeschriebenen

1 Quästionen (Cod. Vat. lat. 4297 fol. 11 ; Cod. Paris. Nat. lat. 14556
fol. 255t).

2 Fol. 84t : Potest autem de timoribus talis tradi distinctio : Est quidam
timor indifferens, qui nec est ad caritatem nec contra, scilicet timor naturalis ;

quidam qui est contra, ut timor humanus et mundanus ; quidam non est cum
caritate, sed ad caritatem, ut timor servilis ; quidam cum caritate : initialis et
filialis.

3 Summa aurea, lib. 3 tr. 8 (fol. 183). — Man vgl. auch Johannes von
Treviso O. P., Summe (Cod. Vat. lat. 1187 fol. 39v) und Herbert von Auxerre,
Summe (Cod. Vat. lat. 2674 fol. 79v).

4 Fol. 84L
5 Fol. 6oT.
6 Fol. 100.
7 Summa aurea, lib. 3 tr. 8 (fol. 184) : Timere serviliter est tale quid, quo

preparatur aliquis ad expulsionem peccati. Sicut oximel aut sirupus préparât
egrum ad repulsionem egritudinis et ad recipiendum sanitatem. — Man vgl.
Johannes von Treviso, Summe (Cod. Vat. lat. 1187 fol. 39T).

8 Die Vorbereitung auf die Rechtfertigung und die Eingießung der
heiligmachenden Gnade in der Frühscholastik [Scholastik VI, Freiburg i. Br. (1931) 56].



344 Dië Lehre der Frühscholastik von der knechtischen Furcht

Quästionen des Cod. Paris. Maz. lat. 1708 1 im allgemeinen verwertet,
sondern obendrein bringen die Quästionen des Cod. Tree. lat. 964
auch bereits, und zwar im Zusammenhang mit dem timor servilis
das Bild von dem Tobsüchtigen 2, das klassisch werden sollte.

Präpositinus nennt nun gerade die Knechtsfurcht, die mit Rücksicht

auf die zeitliche und ewige Strafe lediglich die Hand, nicht aber

den Willen zurückhält, wenn auch nicht etwas Verdienstliches, so doch

etwas Gutes (bonum), d. i. etwas Nützliches nach Art einer Fessel,

durch die ein Tobsüchtiger gebunden wird, damit ihm leichter ein
Heilmittel zugeführt werden könne, oder nach Art eines Kerkers,
in den ein Landstreicher eingeschlossen allmählich seiner

Widerspenstigkeit entkleidet willig wird. Denn, wer widerwillig durch die
knechtische Furcht sich des Schlechten enthält, wird allmählich so

willig, daß er gerne die göttlichen Gebote beobachtet, die er früher

nur widerwillig hielt3. Petrus von Capua bemüht sich, dies noch näher

zu bestimmen : Qui habet servilem timorem et etiam dolet de peccatis
suis, habilior quidem est et propinquior tempore ad gratiam susci-

piendam, set non similitudine. Non enim est minus malus vel minus
dissimilis Deo quam fuerit, immo magis. Sicut cera aliqua, dum dura
est, aliquantum dissimilis est imagini regie ; fiat mollis et magis etiam
dissimilis imagini regie ; tarnen abilior est nunc, quamvis magis dissi-

1 Fol. 238.
2 Fol. 115: Si obiciat : perseveravit in peccato nec penituit : ergo peior

est quam prius ; in frenetico potes habere instantiam.
3 Summe (Cod. Erlangen, lat. 353 fol. 37T). — Es ist hier auffallend, daß

Präpositinus es vermeidet, vom timor servilis als bonus zu sprechen ; sondern
ihn konsequent ein bonum nennt. Ebenso bedient sich auch Odo von Ourscamp
(Cod. Brit. Mus. Harley. 1762 fol. in), wenn auch nicht konsequent (Pitra,
Analecta Novissima II m und Cod. Harley. 1762 fol. 112 f. erscheint der servilis
timor auch als bonus) des Ausdruckes bonum für die Knechtsfurcht. Dies
scheint durchaus beabsichtigt zu sein. Denn die anonyme Summe des Cod.
Bamberg. Patr. 136 weist z. B. darauf hin, daß nach einigen der timor servilis
malus, nicht ein malum, ein bonum und nicht bonus sei, wie auch eine schlechte
Tat mala aber nicht ein malum, ein bonum und nicht bona sei. Der Verfasser
selber hält dafür, daß der timor servilis bonus, d. i. de genere bonorum, wenn
auch nicht verdienstlich sei. (Fol. 2öv: Queritur, an servilis timor sit bonus.
Dicunt quidam, quod est malus, sed non malum ; sed bonum, sed non bonus ;

sicut hec actio est mala, sed non malum, bonum, sed non bona. Nos dieimus,
quod servilis timor est bonus, id est de genere bonorum, sed non est meritorius.)
Mit dieser Sondermeinung dürfte es auch zusammenhängen, daß Petrus Cantor
den timor servilis ausdrücklich bonus et bonum nennt (Psalmenkommentar, zu
Ps. 127 [Cod. Paris. Mazarin. lat. 176 fol. io8T]). Die anonyme Summe des Cod.
Vat. lat. 10754 weist darauf hin, daß einige in dieser Form den humanus timor
bonus und bonum nennen (fol. 57v).



Die Lehre der Frühscholastik von der knechtischen Furcht 345

milis, ad suscipiendam illam ymaginem quam prius 1. Eine Deutung,
die sich neben Innozenz III.2 eine Quästion des Cod. Brit. Mus. Harley.
3253 zu eigen macht. Die fünfte Quästionengruppe des Cod. Brit.
Mus. Royal. 9 E XII4 greift auf das von Präpositinus gebrauchte Bild
von der Fesselung zurück, um darzutun, daß man durch die knechtische

Furcht der Weisheit näher komme, nicht in effectu, wohl aber

in habilitate. Die ersten Quästionen dieser gleichen Handschrift5
beschränken sich darauf, den timor servilis zu den habilitates zu zählen,
die der ersten Gnade vorausgehen, wobei aber ausdrücklich bemerkt

wird, daß dadurch der Mensch nicht eigentlich würdig, sondern
vielmehr weniger unwürdig für die Rechtfertigung werde 6. Die vierten
Quästionen der gleichen Handschrift betonen wieder, daß man im
timor servilis zwar die Caritas nicht haben könne, wohl aber für ihren
Besitz geeigneter werde 7

; was im Wesen auch schon den Anfängen

1 Summe (Clm 14508 fol. 33).
2 Liber de elemosyna cap. 3 (SSL 217, 751). Er definiert (Sermones

communes) Sermo XI (SSL 217, 643) : Servilis timor est ille, quo quis non amore
iustitiae, sed formidin«! poenae cohibet malum animum suum a peccato.

3 Fol. 160 : Augustinus : Precedit quiddam in peccatoribus, quo, licet non
iustificentur, digni tarnen iustificatione inveniuntur. Dubium esse potest, quid
sit illud. Conicitur tarnen, quod Augustinus dixerit hoc pro servili timore.
Servilis ergo timor, etsi non iustificet, dignum tarnen videtur facere iustificatione.
Sed quomodo dignum Nullus in mortali dignus est, ut iustificetur. Dicemus
ergo dignum, id est habilem. Servili ergo timore fit homo habilior ad suscipiendum
gratiam. Ergo fit minus malus. Ergo in eo diminuitur malitia. Ad idem : cum
quis peccator incipit serviliter timere, magis accedit ad bonum quam prius. Ergo
magis assimilatur Deo quam prius. Ergo minus dissimilatur Deo quam prius.
Et esse malum est esse dissimilem Deo. Ergo est minus malus quam prius. —
Dicendum est, quoniam non, si quis est habilior ad bonum quam prius, tarnen
minus malus. Sicut hec cera, que prius fuit dummodo facta est mollis, ipsa
quidem paratior est ad suscipiendum sigilli impressionem, non tarnen est melior
quam prius. Et item non ideo, quia paratior sit ad suscipiendum sigillum quam
prius, ideo est minus dissimilis sigillo quam prius. A simili in homine.

4 Fol. 247 : Dicimus, quod quanto diutius sic timet, tanto est deterior et
est magis proximus sapientie non in effectu [fol. 247^], set in habilitate susci-

piendi eam. Sicut aliquis insanus eri discurebat modo est funibus ligatus,
modo est magis proximus sanationi quam eri quantum ad abilitatem, sed minus
proximus quantum ad effectum.

5 Fol. 4t.
8 Ebenda. — Mit der Frage, ob man durch den timor servilis weniger

schlecht werde, beschäftigen sich auch die im gleichen Cod. 9 E XII stehenden
Quästionen zur Bußlehre (fol. 78T). Man vgl. auch den ebenfalls darin
auftretenden mit « Quoniam homines a vera sue orationis dignitate » beginnenden
Traktat (ebd. fol. 2ogT).

7 Fol. 233 : Ad hoc dicendum, quod manens in servili timore non
potest habere caritatem, sed habilior est ad caritatem habendam. — Man vgl.



346 Die Lehre der Frühscholastik von der knechtischen Furcht

der Spekulation bekannt gewesen *. Das Wesen einer negativen
Vorbereitung bringt sodann auch Abt Adam von Persoigne 2 zum
Ausdruck, da er sagt, daß die Nadel des timor initialis mit ihren Stichen
das Herz für die Gesundung öffnet und den Eiter des unvernünftigen
Hochmutes entfernt.

Wenn man all das Gesagte berücksichtigt, klingen die Äußerungen
Wilhelms von Auxerre ganz unverfänglich, nach denen der timor
servilis « est utilissimus ad caritatem et quasi medicina et quasi habitus
abilitans homi [i83v] nem ad sanitatem spiritualem sive ad suscipiendam
gratiam, dum hominem humiliât et facit abstinere a peccatis3. Der
Heilige Geist gibt eben die Gabe des timor servilis nach Art eines

Arztes, der zuerst Mittel für die Verdauung reicht, um die Natur
vorzubereiten, und darauf Laxierungsmittel folgen läßt. So gibt auch
der Heilige Geist zuerst den timor servilis, der den Menschen erniedrigt
und zähmt usw. ; dann erst tritt er mit der Gnade ein, die die Krankheit

austreibt und heilt4. Nicht weniger korrekt bleibt auch die
Äußerung des Hugo a S. Charo : Hic est timor servilis habilitans et

preparans locum caritati5, oder diejenige des Odo Rigaldi: Timor
autem huiusmodi est de ratione sua preparativus ad bonum et ideo

dicitur boni introductivus 6, oder endlich auch diejenige des hl. Bona-

auch die Quästion 38 der Sammlung des Cod. Brit. Mus. Royal. 10 A VII
fol. 2IOT f.

1 So hat bereits Robert von Melun sein Wort dafür in die Wagschale gelegt,
daß man durch den timor initialis, als dessen Motiv er die Höllenstrafe bezeichnet,
weniger schlecht werden könne. Man vgl. Summe (Cod. Brug. lat. 191 fol. 233) :

Unde minus malum eum esse necesse est, qui timoré initiali a culpa desistit
voluntatis et opens, quam qui solas abstinet manus ab opere perverso timore
servitutis. Verum a timore servitutis sepe transit aliquis ad timorem initialem
[fol. 233v], qui sine dubio ipsum eiicit timorem servitutis ; nam in eodem simul
esse non possunt. Quantum namque distat filialis ab initiali, tantum distat
initialis a servili. Et ideo simul in eodem esse non possunt. Quanto ergo melior
est, qui filialem habet timorem quam qui initialem, tanto minus malus est, qui
initiali timore voluntatem et manus a culpa abstinet dampnabili, quam qui
timore servili solas retinet manus. Quia ergo, ut dictum est, a timore servili
pervenit aliquis ad timorem initialem, et potest aliquis minus malus fieri quam
fuit, licet non ex toto bonus fiat.

2 Epistola 26 (SSL 211,675). Einem ähnlichen Bild als Gregoriuszitat begegnen
wir übrigens auch in den Quästionen des Cod. Brit. Mus. Harley. 325 fol. I33T.

3 Summa aurea, lib. 3 tr. 8 [Paris, Pigouchet (1500) fol. 183]. — Man vgl.
Johannes von Treviso, Summe (Cod. Vat. lat. 1x87 fol. 39T) und Herbert von
Auxerre, Summe (Cod. Vat. lat. 2674 fol. 79v).

1 Ebenda fol. i83t.
5 Sentenzenkommentar (Cod. Vat. lat. 1098 fol. 118).
6 Sentenzenkommentar, zu 3 dist. 34 (Cod. Brug. lat. 208 fol. 468*).



Die Lehre der Frühscholastik von der knechtischen Furcht 347

Ventura, mit der dieser den timor servilis gut nennt bonitate praepa-
rante vel ordinante ad meritum1.

Auf jeden Fall dürfen wir ruhig behaupten, daß ein Semi-

pelagianismus nirgends in der Furchtlehre der Frühscholastik zu Tage

tritt, da niemals von einem inneren Zusammenhang zwischen serviler
Furcht und Liebe bzw. Gerechtigkeit, oder auch von einer positiven
Vorbereitung durch die servile Furcht auf die Liebe gesprochen wird,
so sehr man auch damals verstand ihre psychologische Bedeutung
für das Eintreten der Liebe zu werten, in einer Zeit, die eben nur eine

psychologische Gnadenlehre kannte. Dazu kommt, daß man schon

sehr bald die knechtische Furcht als eine Gabe des Heiligen Geistes

zu bezeichnen pflegte.

Abschließend sei nun noch darauf hingewiesen, daß man im

ganzen XII. Jahrhundert den timor servilis allgemein mit einer einzigen
Ausnahme in der Furcht erblickt, die den Willen zu sündigen nicht
zu knebeln vermag. In dieser ganzen Periode erscheint aber auch
diese Furcht niemals als nächste, sondern stets höchstens als entfernte
und negative Vorbereitung auf die Rechtfertigung. Um dies zu
belegen, brauchte ich nur die Daten des 2. und 3. Teiles unserer
Abhandlung zu wiederholen. Einen inneren Konnex mit der Caritas

besitzt erst der timor initialis.
Es wäre ferner verkehrt, den timor servilis der Frühscholastik

ohne weiteres mit dem timor serviliter servilis unserer heutigen Theologie

— den Ausdruck kennt die Frühscholastik noch nicht —, den

timor initialis der Frühscholastik aber mit unserem heutigen timor
simpliciter servilis gleichsetzen zu wollen. Wir haben ja gesehen,
daß man in jenen ersten Zeiten theologischer Spekulation sich nur
mühsam zur Erkenntnis durchrang, wie denn die einmal tatsächlich
vorhandene Verknüpfung zwischen dem Sündigenwollen und der

servilen Furcht aufzufassen wäre. Auf der anderen Seite aber erblickte

man den timor initialis in einer Furcht, die bereits mit der Caritas

verknüpft ist. Einzig die 48. Frage des Cod. Harley. 3855 bringt im
Wesen die heutige Unterscheidung innerhalb der knechtischen Furcht.
Wohl ist es richtig, daß man anfangs in dieser Caritas inchoativa —
wie sich insbesondere an Robert von Melun belegen ließ — keine

eigentliche Caritas erblickte ; doch hat man später sowohl beim timor

1 Sentenzenkommentar, zu 3 dist. 34 p. 2 a. 1 q. 2 [Quaracchi (1887) 758].



348 Die Lehre der Frühscholastik von der knechtischen Furcht

initialis als auch im timor filialis von einer wahren Caritas —
allerdings in verschiedenen Stadien — gesprochen. So stellt sich bereits
der zum Bereich des Robert von Melun gehörige Paulinenkommentar
des Cod. Paris. Ars. lat. 534 die Frage, wie denn eigentlich in
demjenigen der die Caritas besitzt und so bereits Sohn ist, nicht jeder
timor notwendig zum timor filialis wird, sondern auch noch für einen

timor initialis Raum bleibt. Die Antwort geht dahin : Est filius, qui
patrem perfecte diligit et perfecte imitatur, qui scilicet bonum facit,
quia patri placet, et malum odit, quia patri displicet. In isto est et
filialis timor et consummatus amor, id est perfecta Caritas. Est et

filius, qui patrem quidem diligit, et si non ita perfecte, qui scilicet,
ne a pâtre verberetur, mala dimittit et, ut ei placeat, bona facit. Et
in isto Caritas est, sed non perfecta. Non enim scriptum est : Caritas

foras mittit timorem, sed perfecta Caritas foras mittit timorem. Hune
etiam, hoc est initialem timorem Dominus ibi videtur precipere :

Nolite timere eos, qui occidunt corpus, sed eum, qui potestatem habet
[et animam] et corpus perdere in gehennam ignis. Cum enim sub-

iungat : qui habet potestatem etc., causam reddere videtur, quare sit
timendus. Quod imperfectis et incipientibus dictum et non perfectis1.

ad fervorem (sie schließt die läßliche Sünde aus) und perfectione intensionis
(sie schließt die läßliche Sünde und auch den fomes aus und war in der aller-
seligsten Jungfrau) (Summa de bono, Cod. Vat. lat. 7669 fol. I52T).

1 Fol. 162. — Man vgl. bereits den von Hugo von St. Viktor abhängigen
Tractatus brevis de laude caritatis et vitiis excerptus de verbis Hugonis des
Cod. Paris. Nat. lat. 14525 fol. 303 : Duobus modis Caritas perfecta dicitur :

constantia et devotione. — Ferner Petrus Lombardus, Sententiae, lib. 3 dist. 29
c. 3 (686) ; Magister Bandinus, Sententiae, lib. 3 dist. 29 (SSL 192, 1084) ; die
Sentenzenabbreviation des Cod. Paris. Nat. lat. 15747 f°'- 78T; Petrus von
Poitiers, Sententiae, lib. 3 c. 25 (Erfurt, Bibliotheca Amploniana, Cod. Q 117
fol. 29 und 30) ; Huguccio, De poenitentia (Cod. Bamberg. Can. 41 fol. 4«5T) ;

die zum Bereich des Odo von Ourscamp gehörige Sentenzensammlung des Cod.
Tree. 964 fol. ii4v ; Alanus von Lille, Theologicae Regulae, Reg. 95 (SSL 210, 671).
Petrus von Capua sagt in seiner Summe (Cod. Vat. lat. 4304 fol. 45v ; Cod. Vat.
lat. 4296 fol. 46) gerade im Zusammenhang mit der Furcht : De paritate et
imparitate dictum est, quod attenditur secundum effectum. Similiter perfectio
vel imperfectio caritatis secundum effectum attenditur, ut perfecta dicatur Caritas,
que reddit animum dispositum et abilem, ut perfectius moveatur. Imperfecta,
que ipsum reddit dispositum, ut imperfectius moveatur. Quoniam autem de
perfectione vie variis modis Scriptura loquitur, adibenda est distinetio. Sciendum
ergo, quod aliquando in Scriptura dicitur perfectio sufficientie ; unde : perfecta
Caritas est, que foras mittit timorem. Aliquando comparationis, ut : Noe per-
fectus erat in generationibus suis. Et utraque istarum perfectionum potest haberi
cum imperfecta caritate. Possunt autem et alii quatuor modi distingui propriis
vocabulis et signis, ut sit prima perfectio quietis, secunda actionis, tertia ordinis,
quarta certitudinis.



Die Lehre der Frühscholastik von der knechtischen Furcht 349

Nachdem bereits R. Rimml1 in einer vorzüglichen Arbeit die
feinen Fäden aufgedeckt hat, mit denen das Furchtproblem beim
hl. Augustinus gewoben ist, dürften unsere Ausführungen die nötige
Ergänzung für die Übergangszeit zur Hochscholastik geliefert und
wenigstens einen Beleg dafür erbracht haben, daß eine Untersuchimg
der Furchtlehre der Frühscholastik nur bei Erfassung des gesamten
Materiales ein einigermaßen zuverlässiges Bild der damaligen Ansichten,
aber auch des energischen Ringens, mit dem sich die Theologie jener
Zeit zwischen Szylla und Charybdis hindurcharbeiten mußte, zu geben

vermag.

1 Das Furchtproblem in der Lehre des hl. Augustin. — Zeitschrift für kath.
Theologie 45, Innsbruck (1921) 43-65, 228-259.


	Die Lehre der Frühscholastik von der knechtischen Furcht [Schluss]

