Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 16 (1938)

Artikel: Offenbarung, Heilige Schrift und Kirche : ihr Verhaltnis in dialektischer
und thomistischer Theologie

Autor: Fehr, J.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-762327

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762327
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Offenbarung, Heilige Schrift und Kirche.

Ihr Verhiltnis in dialektischer und thomistischer Theologie.

Von ]. Fehr, Appenzell.

Seit den Zeiten der Reformation hat man in der grundverschie-
denen Auffassung des Verhiltnisses zwischen der Heiligen Schrift und
der Kirche unter sich und zur gottlichen Offenbarung eine der tief-
greifendsten und folgenreichsten Differenzen zwischen katholischer und
protestantischer Lehre erblickt. In welchem Sinne ist die Heilige
Schrift Gottes Wort ? Welche Autoritit kommt ihr fiir den glaubenden
Menschen zu ? Welche Aufgabe und welche Autoritit ist von Gott
der Kirche in seinem Offenbarungsplane zugewiesen ? — In diesen
Fragen erhilt das Offenbarungsproblem eine ungemein konkrete Gestalt,
die unausweichlich zu deutlichen Entscheidungen zwingt. In der Beant-
wortung dieser Fragen durch die dialektische und die thomistische
Theologie wird der groBe Gegensatz, der die beiden voneinander
trennt, noch einmal in ganz konkreter Form anschaulich und ver-
stindlich gemacht.

L.

Wenn Gottes Offenbarungswort dem Menschen konkret in der
Gestalt der Heiligen Schrift begegnet, dann mufB sich an ihr alles das
erfiillen und bewihren, was Karl Barth iiber die Offenbarung als Reden
Gottes und iiber die objektiven und subjektiven Bedingungen dieses
Zu-uns-Redens gesagt hat. Die dialektische Lehre von der Heiligen
Schrift zeigt in ganz konkreter Weise, was es bei Karl Barth bedeutet,
wenn er sagt, daB Gottes Wort in die « Welthaftigkeit » eingeht und
welche Konsequenzen fiir die Autoritit der Heiligen Schrift und der
Kirche daraus folgen.

Ist die Heilige Schrift Gottes Wort ? — In der Beantwortung
dieser Frage appliziert Karl Barth nochmals mit Virtuositit jenes
dialektische Schema, dem wir bereits frither wiederholt begegnet waren.

Das Wort der Heiligen Schrift ist zundchst und immer wieder
menschliches, und insofern nicht nur unzulingliches und fehlbares,
sondern iiberhaupt und notwendig verkehrtes und siindiges Menschen-
wort. Wie alles Menschenwort ist auch das Wort der Bibel einer



310 Offenbarung, Heilige Schrift und Kirche

doppelten, tiefgreifenden Relativitit teilhaftig. Dies ist einmal die
Relativitit, die allem Geschopflichen als solchem eigen ist. Der Histo-
riker sieht in der Bibel einfach « das Dokument der Geschichte einer
vorderasiatischen Stammesreligion und ihres hellenistischen Aus-
liufers» (KD 171), also ein religioses Dokument von gewiB sehr
originellem und tiefsinnigem Gehalt, das aber fiir den Historiker nicht
grundsitzlich aus der Reihe zahlloser dhnlicher Produkte, die ihm
auf dem «religiosen Jahrmarkt » ! begegnen, heraustritt. Barth meint,
der Historiker werde «die Evangelien mit ihren Wundern auf jeder
Seite als eine zur Feststellung einer historischen GroBe untaugliche
Quelle erkliren miissen, einen geschichtlichen Kern ihrer Berichte als
mindestens fragwiirdig erkliren, den geschichtlichen Menschen Jesus
als eine im Nebel dessen, was Geschichtswissenschaft nur Mythus
nennen kann, jedenfalls unzugingliche GroBe, die ganze Vorstellung
endlich eines geschichtlichen Individuums, das zugleich eine absolute
GroBe sein soll, als eine geschichtswissenschaftlich unvollziehbare
GroBe» 2. Mit dieser Anerkennung der geschichtlichen Relativitit
des biblischen Menschenwortes will Karl Barth es wagen, «den Histo-
rismus zu Ende sagen zu lassen, was er zu den biblischen Texten mit
Fug und Recht zu sagen hat» (CD 346), um dann unabhingig von den
Historikern das zu sagen, was diese weder bestitigen noch widerlegen
kénnen (CD 335).

Die Relativitit des Bibelwortes ist aber fiir Karl Barth nicht nur
in seiner Geschopflichkeit, sondern noch vielmehr darin begriindet,
daB es das Wort siindiger Menschen ist. Als solches steht es dem gott-
lichen Offenbarungswort nicht bloB in gewisser Unzulinglichkeit und
Unfihigkeit, sondern in schirfstem Gegensatz und Widerspruch gegen-
iber (KD' 231, 254). Auch von der menschlich-siindigen Gestalt,
welche das Wort Gottes im Wort der Bibel erhilt, gilt also, daB sie
nicht nur der Sache nicht entspricht, sondern ihr geradezu wider-
spricht (KD T 172).

Inwiefern ist unter solchen Umstinden die Bibel Gottes Wort ? —
Nach dem Rezept des Dialektikers muBl die Antwort auf diese Frage
folgendermaBen lauten : Insofern Gott je und je das Bibelwort zu
seinem Wort macht, indem er hinter dem unzulinglichen und verkehrten
Wort der Heiligen Schrift sein eigenes Wort zum Menschen redet !
Abgesehen von diesem aktuellen Reden Gottes ist die Bibel nicht

1 K. Barth, Der Romerbrief, Miinchen 1929 5%, S. 520,
? K. Barth, Die Theologie und die Kirche, Miinchen 1928, S. 208.



Offenbarung, Heilige Schrift und Kirche 3II

« heilige » Schrift, sondern «ein Buch wie andere Biicher» (CD 63).
Die Heilige Schrift ist also nicht Wort Gottes « ante et extra usum »,
wie die lutherische Orthodoxie meinte (KD ' 113), sondern Gott muB
die Bibel je und je « handelnd » zur Heiligen Schrift machen (CD 63, 112).
Indem die Orthodoxie diesen « aktuellen » Charakter der Offenbarung
miBkannte, sei es zu einer « Neutralisierung» und «mechanischen
Stabilisierung der Offenbarung » gekommen (CD 346); die Bibel sei
zu einem « Orakelbuch » (CD 359), ja, zu einem « G6tzen » ! geworden.
Man habe in ihr ein « himmlisches Diktat » erblickt (CD 345), in welchem
iibernatiirliche Sitze stehen, welche angeblich an sich wahr seien und
nicht erst durch Gottes Reden immer wieder wahr werden miissen 2.

Gegeniiber der Orthodoxie will Karl Barth die ganze « mensch-
lich-zeitliche Bedingtheit des biblischen Zeugnisses » (CD 345), ja sogar
dessen menschlich-siindige Verkehrtheit wieder restlos anerkennen,
aber zugleich darauf hinweisen, daB Gott, wann und wo es ihm gefillt,
durch den Heiligen Geist die Bibel zu seinem Wort machen kann.
« Abstrahiert von dem Handeln Gottes, kraft welches die Bibel sein
Wort an uns je und je werden muB3 » (KD ! 113), ist die Heilige Schrift
nicht Gottes Wort. Man kann also auch sagen, daB3 Gottes Wort nicht
in der Heiligen Schrift « steht», wohl aber in ihr « geschieht » (CD 344),
sie ist sozusagen der « Ort, wo die Entscheidung fillt und immer wieder
fallen muB» (CD 349).

Diesen Ausfithrungen iiber das Verhiltnis der Heiligen Schrift
zum Worte Gottes entspricht offenbar auch eine héchst merkwiirdige
Auffassung von der Inspiration der Heiligen Schriff. Es gibt fiir Karl
Barth zwar keine dauernde « Inspiriertheit », wohl aber eine aktuelle
Inspiration, in einem gewissen Sinne sogar eine Verbalinspiration der
Heiligen Schrift. — Bei der volligen Auflosung des theologischen
Analogiebegriffes in der dialektischen Theologie kann es sich nicht
darum handeln, daB Gott bestimmte menschliche Begriffe, Gleichnisse
oder Analogien gebraucht, um darin den Propheten und Aposteln sein

1 K. Barth, Der Romerbrief, S. 425.

® In dhnlicher Weise klagt E. Brumner (Religionsphilosophie evangelischer
Theologie, Miinchen 1931) die Orthodoxie an, durch ihre Inspirationslehre die
Offenbarung in eine « geistlose Gegebenheit » (S. 15) verwandelt, und «aus der
aktuellen Gottesoffenbarung das an sich wahre Bibelbuch» gemacht zu haben
(S. 13). So sei die Bibel zum « Offenbarungsding » (S. 77), zum « heiligen Ding »,
zum « Fetisch » (S. 15), zu einem « Zauber- und Orakelbuch » zu einem « gstt-
lichen Konversationslexikon unfehlbarer Belehrung iiber alle moglichen und
unméglichen Dinge » (S. 79) geworden.



312 Offenbarung, Heilige Schrift und Kirche

Wort in einer zwar unendlich inadaequaten, aber dennoch wahren
und unserm gegenwirtigen Stand der Erwartung angepalten Gestalt
mitzuteilen. Nein, die Propheten und Apostel sind «auch in ihrem
Amt, auch in ihrer Funktion als Zeugen, auch im Akt der Niederschrift
ihres Zeugnisses wirkliche, geschichtliche und also in ihrem Tun siindige
und in threm gesprochenen und geschriebenen Wort irritumsfihige und
tatsichlich irrende Menschen wie wir alle» (KD ™ 587). Also um eine
irgendwie verstandene Irrtumslosigkeit der Heiligen Schrift, um irgend-
welche Entsprechung des Bibelwortes zum Worte Gottes kann es sich
fir Barth nicht handeln. Die Propheten und Apostel, die aus sich
gewill irrtumsfihige Menschen waren, wurden also nach Barth auch
durch kein Wunder des Heiligen Geistes unfehlbar gemacht, vielmehr
behauptet er, « konnten sie in jedem Wort fehlen und haben sie auch
in jedem Wort gefehlt» (KD ™ 3588).

Die Inspiration der Heiligen Schrift ist also fiir Karl Barth nicht
etwas, was mit dem Text der Heiligen Schrift und dessen Richtigkeit
zusammenhingt und bedeutet somit keine « Unfehlbarkeit des bib-
lischen Wortes in seinem sprachlichen, geschichtlichen, theologischen
Charakter als menschliches Wort» (KD ' 592), sondern Inspiration
bedeutet eine immer wieder «zu erwartende Entscheidung» Gottes
(KD 593), worin dieser einen biblischen Text, «in seiner ganzen
Menschlichkeit mit aller Fehlbarkeit, die dazu gehért» (KD ™ 591),
und wohl auch mit der ganzen Verkehrtheit, die ihm notwendig eigen
ist, gebraucht, um durch ihn zum Menschen zu reden. Wiewohl das
Wort der Bibel notwendig nicht nur unzulingliches, sondern ver-
kehrtes und siindiges Menschenwort ist, gilt im « Wunder der Inspi-
ration » dann doch der Satz : « Gott redet jetzt, was dieser Text redet »
(KD ™ 591). Nur in diesem Sinne 1iBt Karl Barth eine « Inspiration »
der Heiligen Schrift gelten : « Verbalinspiration bedeutet: das fehlbare
und fehlende menschliche Wort ist jetzt als solches von Gott in seinen
Dienst genommen und ungeachtet seiner menschlichen Fehlbarkeit als
solches anzumehmen und zu héren» (KD ™ 592),

Hier ist die Heilige Schrift zum Opfer eines unerhérten theo-
logischen Nominalismus und eines verwegenen Spieles mit dem Para-
doxen geworden. Der geschichtliche und theologische Sinn der bib-
lischen Texte muBl vollkommen gleichgiiltiz werden angesichts der
Behauptung, daB der biblische Text ja auf keinen Fall dem Worte
Gottes entspricht, sondern ihm auf jeden Fall nur widerspricht. Das
Wort der Heiligen Schrift ist und bleibt menschliche « Finsternis »,



Offenbarung, Heilige Schrift und Kirche 313

aber — und das ist das Absurde — diese Finsternis muB als solche
gehort und angenommen werden ! Die Verleugnung des theologischen
Analogiegedankens fiihrt notwendigerweise zu diesem extremen Nomi-
nalismus, dem gegeniiber die ganze biblische Offenbarung ein miiBiges
Quidproquo wird. Das Wort der Heiligen Schrift soll die menschliche
Gestalt des Wortes Gottes sein und ist sie nun doch nicht! Es soll
Gottes Wort dem Menschen erfaBbar machen und ist nun doch blo8
dessen genauer Gegensatz ! Und selbst wenn das « Wunder » geschehen
sollte, daB Gott hinter dem verkehrten Wort der Bibel sein eigenes
ewiges Wort spricht, so ist doch Gott allein der, welcher es « redet und
hort » (CD 358), was aber der Mensch liest und hért, das sind — sei
es denn in der Bibel ! — die « Stimmen der Hélle» (KD 481).

Unter diesen Umstinden kann es einen interessieren, wie die
dialektische Auwtoritit der Heiligen Schrift zu umschreiben ist. — Das
ist niamlich das Merkwiirdige an der Sache, daB trotz dieser uniiber-
bietbaren Relativierung der Bibel ihre normative Bedeutung und
Autoritit gerade von Karl Barth in den stirksten Worten vertreten
wird.

Die Heilige Schrift wird als die « notwendige Regel alles in der
Kirche geltenden Wortes» bezeichnet (KD ! 106). In ihr muBl die
Kirche ihre konkrete « Bindung » und « Weisung », den « Marschbefehl »
fiir ihre Verkiindigung anerkennen (KD ! 104). Die besondere Bedeutung
der Bibel liegt nach Karl Barth darin, daB sie der Kirche als von ihr
verschiedenes, geschriebenes Dokument gegeniibertritt und also dafiir
garantiert, « daB die Kirche sich in bezug auf ihre Verkiindigung nicht
allein sieht, sondern sich in einer konkreten Gegeniiberstellung befindet »
(KD 105). In ihrer strengen Unterschiedenheit von der Kirche sei
die Bibel «eine Instanz, deren Spruch nicht ein Reden der Kirche
mit sich selbst, sondern ein Reden zu» Kirche bedeutet, die der Kirche
gegeniiber die Stellung einer freien Macht und darum eines Kriteriums
haben kann» (KD 108).

Dieser letzte Gedanke, der in Barths Dogmatik immer wieder
mit besonderem Nachdruck vertreten wird (KD * 103 ff. ; KD ™ 598 ff.),
kénnte unter andern Umstinden ohne Zweifel ein besonderes theo-
logisches Gewicht besitzen. Aber hier wird man sich sofort fragen
miissen, was es denn bei den dialektischen Voraussetzungen bedeuten
konne, wenn die Heilige Schrift Norm und Regel des in der Kirche
geltenden Wortes genannt wird. Es handelt sich ja in er Heiligend
Schrift um ein notwendig nicht nur fehlbares, sondern tatsichlich



314 Offenbarung, Heilige Schrift und Kirche

fehlendes Wort, um das verkehrte Wort siindiger Menschen. Nun
wire es gewiB schon des Merkwiirdigen genug, wenn von Barth
behauptet wird, daB Gott unbegreiflicherweise gerade dieses Bibelwort
gebrauche, um dem Menschen bei dessen Lektiire sein eigenes Wort
im Heiligen Geiste zu sagen. Oder, wenn er gar lehrt, daB dieses unter
so merkwiirdigen Umstinden gesprochene Wort nur von Gott selbes
gehort werde, wdhrend der Mensch nach wie vor nur verkehrter
Menschenwort vernehme ! Aber wenn nun gar noch erklirt wird,
die Kirche brauche als Norm und Regel ihres rechfen Redens von Gott
das verkehrte Menschenwort der Bibel, ja, dieses Bibelwort sei geradezu
eine Gewihr dafiir, daB die Kirche gemill gottlicher Weisung und
Bindung von Gottes Wort rede! Was soll nun eigentlich Geltung
haben ? Ist die Bibel ihrem Text nach eine von Gott gegebene, objektiv-
wahre menschliche Gestalt seines ewigen Wortes und als solche die
Norm und Regel unseres Redens ? Oder ist die Bibel selber auch blo8
menschlich-verkehrtes Wort, ohne irgend eine Entsprechung zum
ewigen Worte Gottes ? Und sollen wir nun glauben, daB fiir unser
verkehrtes Reden das ebenso verkehrte Wort der Bibel die notwendige
Regel sei ?

Es leuchtet ein, daB unter diesen Umstinden die Frage nach
dem Verhaltnis der Heiligen Schrift zur Kirche ihr eigentliches Gewicht
verliert. — Von der Kirche sagt Karl Barth, daBl sie «unter allen
Umstianden und in allen ihren LebensiduBerungen eine Kirche von
Siindern, d. h. von Ubertretern und Feinden Gottes» seil. In allem
was sie tut, offenbart sie sich als «eine Gemeinschaft menschlich-
siindigen Wollens und Wirkens » 2. Sie reprisentiert den Menschen,
von dem es jeden Augenblick fraglich ist, ob sein « Glaube » nicht bloB
« gottverlassener Unglaube» ist (KD! 277). — Bei diesen Voraus-
setzungen liBt es sich erraten, daB auf die Lehrverkiindigung der
Kirche das gleiche dialektische Schema anzuwenden ist, von dessen
Applikation wir des oftern Zeugen waren: Das Wort der Kirche in
ihrer Verkiindigung und in ihrem Dogma ist siindiges und darum
verkehrtes Menschenwort, das sie somit nur in der Hoffnung darauf
verkiinden kann, daB Gott selber mit seinem eigenen Wort fiir ihr
siindiges Reden eintrete! Die Kirche weiB, daB ihre Verkiindigung
des Wortes Gottes selbst im « Idealfall » wegen ihrer inneren Unmég-

1 K. Barth,' Die Not der evangelischen Kirche, in « Zwischen den Zeiten »,
Miinchen 1931, S. 93.
* K. Barth, Die Theologie und die Kirche, Miinchen 1928, S. 385.



Offenbarung, Heilige Schrift und Kirche 315

lichkeit nur miBlingen kann (CD 64, 412), aber der Prediger wagt die
Verkiindigung in der Hoffnung, daB Gott sozusagen « hinter ihm stehe
und fiir ihn eintrete, daB3 er mit seinem eigenen Wort dem des Menschen
sozusagen auf dem FuBe folge» (CD 24). Gelingt dann die Predigt,
das heiBt « wird in der christlichen Predigt wirklich von Gott geredet,
dann hat Gott selber von sich geredet. Das Gelingen ist dann wirklich
ein im menschlichen MiBlingen verborgenes, des menschlichen MiB-
lingens souverdn sich bedienendes gottliches Gelingen. E7 macht dann
gut, was wir schlecht machen » (CD 412). Es ist aber bei der Verkiindi-
gung der Kirche genau so wie beim Lesen der Heiligen Schrift: es
handelt sich bei diesem Eintreten des géttlichen Wortes fiir das ver-
kehrte Lehren der Kirche nicht darum, daB3 wirklich der Mensch dieses
wahre Wort Gottes vernehme und dessen gewi werde. Um irgend-
welche Anderung in der Situation des Menschen handelt es sich auch
in der Verkiindigung der Kirche nicht: « Des freien Zeugnisses des
Heiligen Geistes ist hier zu gedenken. E7 redet und er hért in der
Predigt » 1.

Wenn nun die Verkiindigung und das Dogma der Kirche dem
Wort Gottes gegeniiber genau so dran sind wie das Wort der Heiligen
Schrift, ist es dann nicht blo8 ein miiBiges Rétselraten, wenn man
unter solchen Umstidnden die Frage stellt, wessen Autoritit die hohere
und primére sei, die der Heiligen Schrift oder die der Kirche ? Wo ja
doch eigentliche Autoritit von der einen wie von der andern Instanz
zum vornherein ausgeschlossen ist! Diese Frage konnte bestenfalls
den Sinn haben: ob die verkehrte Verkiindigung der Kirche im ver-
kehrten Wort der Heiligen Schrift ihre notwendige Norm und Regel
habe ? Oder ob das verkehrte Wort der Heiligen Schrift nach einer
Auslegung im verkehrten Wort der Kirche verlange ? Jedenfalls kann
unter diesen Umstdnden nicht viel daran liegen, ob das Wort der Bibel
oder das der Kirche oberste Norm unseres Glaubens genannt werde !

1 K. Barth, Zwischen den Zeiten, Jahrg. 1929, S. 449. — Ahnlich wie von
der Verkiindigung redet Karl Barth auch von den Sakramenten der Kirche.
Das Sakrament ist ein irdisches und darum zweideutiges und gebrechliches
Zeichen. Es kann also Gottes Gnade weder enthalten noch dem Menschen
bringen, es sei denn, daB «in der Aktualitit der gottlichen Selbstoffenbarung »
Gott selber erfiilllend hinter das unvermdgende Zeichen des Sakramentes trete.
Aber selbst wenn dies geschieht, so ist wiederum «des freien Zeugnisses des
HI. Geistes zu gedenken : Er redet und er hort in der Predigt, er gibt und er
empfingt auch in den Sakramenten » !! (K. Barth, Die Lehre von den Sakramen-
ten, in « Zwischen den Zeiten », Jahrg. 1929, S. 448 f.



316 Offenbarung, Heilige Schrift und Kirche

Wie widerspruchsvoll die dialektische Bibellehre in sich selber
ist, offenbart sich besonders an einem kritischen Punkte, in der Frage
nach der Auforitit des biblischen Kanons. — Unter biblischem Kanon
versteht Karl Barth « die Gesamtheit der von der Kirche als authen-
tisch (apostolisch) anerkannten biblischen Biicher» (CD 39). Nun
lautet die Frage : Wodurch ist der biblische Kanon fiir uns Autoritit ?
Dadurch daB die Bibel selber sich in ihrem ganzen authentischen Um-
fang der Kirche imponiert ? Oder dadurch, daB die Kirche im Heiligen
Geist bestimmt, was zum Kanon gehért und was nicht dazu gehort ? —
Auf diese Frage gibt Karl Barth eine lapidare Antwort : « Die Bibel
macht sich selbst zum Kanon. Sie ist Kanon, weil sie sich als solcher
der Kirche imponiert hat und immer wieder imponiert » (KD ' 110).
Woher mag es nun wohl kommen, daB die Bibel die Gewalt hat, sich
der Kirche zu imponieren ? Offenbar kann das nicht an ihrem « mensch-
lich-siindigen Wort » gelegen sein! Die Bibel ist ja Gottes Wort nur
im Ereignis des «aktuellen Handelns » Gottes (KD ' 113) und «eben
dieses Ereigniswerden des Redens Gottes selber im Menschenwort
ist aber Gottes und nicht unsere Sache» (KD ! 112). Also wird dies
wohl auch nicht Sache des fehlbaren Wortes der Bibel sein. Goit
macht also — wenn der Dialektiker sich selber recht versteht — die
Bibel zu seinem Wort und damit zum Kanon, indem er selber redend
— aber leider auch nur selber hérend — fiir das untaugliche Reden
der Bibel eintritt.

Wenn wir uns nicht tiduschen, miiBte nun selbst von den Voraus-
setzungen des Dialektikers her zugegeben werden, daBl — sofern bei
der Einsetzung des biblischen Kanons geschopfliche Mitwirkung in
Frage kommt — die Kirche daran aktiver beteiligt ist, als das mensch-
lich-verkehrte Wort der Bibel selber | Gewifl kann es sich nicht darum
handeln, daB irgend eine Schrift von Menschen als Heilige Schrift
« eingesetzt » werde, wohl aber darum, daB die von Gott getroffene
Auswahl und Einsetzung von Menschen festgestellt und anerkannt
werde. Dies ist nun irgendwie auch nach Karl Barth die Aufgabe
der Kirche, welche den Kanon «als schon geschaffenen und ihr
gegebenen Kanon nachtriglich nach bestem Wissen und Gewissen,
im Wagnis und im Gehorsam eines Glaubensurteils, aber auch in der
ganzen Relativitit einer menschlichen Erkenntnis der den Menschen
von Gott erdffneten Wahrheit feststellen » kann und mufl (KD ™ 524).
Es scheint nun also doch nicht die Bibel selbst zu sein, die sich als
Kanon der Kirche angeblich imponiert, sondern Goft ist es, der die



Offenbarung, Heilige Schrift und Kirche 317

Bibel durch die Kirche zum Kanon macht, indem er diese im Heiligen
Geiste befihigt, das Wort Gottes in seinem authentischen Umfange
festzustellen und dann als Kanon zu verkiinden. Wenn wir also den
Kanon der Kirche annehmen, so « gehorchen wir in und mit der Kirche
dem Urteil, das schon gefillt war, bevor die Kirche ihr Urteil fillen,
das die Kirche mit ihrem Urteil nur bestitigen konnte» (KD ' 525).
Aber die Instanz, die jenes Urteil Gofles bestitigt und verkiindet,
ist nun doch die — Kirche!

Freilich wird man sich hier nochmals in Erinnerung rufen miissen,
daB es innerhalb der dialektischen Theologie nicht von groBem Belange
ist, ob die Bibel der Kirche oder die Kirche der Bibel vorgeordnet
sei. Sofern ja das Wort der Schrift und das Urteil der Kirche als ver-
kehrtes Menschenwort der gleichen Relativitit teilhaftig sind, mag
ich dem einen oder dem andern die primdre « Autoritit » zubilligen :
das ist gehupft wie gesprungen, wenn es sich doch bei beiden um keine
wirkliche, sondern nur um eine dialektische Scheinautoritit handeln
kann. DaB der offenbarende Gott selber hinter dem menschlich-
siindigen Wort der Bibel oder der Kirche sein eigenes Wort reden
und horen kann, wird er aber wohl weder der Autoritit der einen,
noch der andern Instanz zu verdanken haben! — Man tut immer
am besten, dialektischen Ernst in Scherz zu verwandeln, dann kommt
der Ernst an den Tag, daB es auf diesem «dialektischen » Wege nicht
moglich ist, Gottes Wort ernst zu nehmen. Weder die Heilige Schrift
noch die Lehre der Kirche sind bei diesen Voraussetzungen ein Weg,
auf dem Gottes Wort uns wirklich begegnen konnte.

Das scheint denn auch das Endergebnis zu sein, das sich aus der
Erwigung der konkreten Fragen nach dem Verhiltnis der Offenbarung
zur Heiligen Schrift und zur Kirche fiir die dialektische Offenbarungs-
lehre ergibt: Gottes Offenbarungswort bleibt dem Menschen grund-
sitzlich unerreichbar und alle konkreten Veranstaltungen zu dessen
Vermittlung verlieren sich in vélliger Relativitit. Insofern ist durch
die dialektische Theologie gerade das Problem nicht gelost worden,
dessen Lésung man sich von ihr versprochen hatte : das Problem des
theologischen Historismus. — DaB die Bibel «ein Buch wie andere
Biicher » (CD 63), « teilhaftig der Relativitit, der Zweideutigkeit, der
Ferne, die allem Historischen eigen ist » (CD 45), das ist ja nicht die
Entdeckung Karl Barths, sondern das bildete eben das Problem und
die Not des Historismus. Mit der bloBen Feststellung, daB hier ein
schrankenloser Relativismus die Theologie bedrohe, ist freilich dem



318 Offenbarung, Heilige Schrift und Kirche

Historiker wenig geholfen. Aber ebensowenig ist ihm mit der Behaup-
tung gedient, da Gott angeblich hinter unserm relativen und fehl-
baren Wort sein absolut giiltiges Wort fiir uns rede und — hore !
Der Historiker wird wohl viel weniger als der Dialektiker geneigt sein,
sich beim Lesen der Heiligen Schrift mit dem lieben Gott zu verwech-
seln, und zu tun, «als ob» er wenigstens im « Akt » {iber das relative
Menschenwort hinaus auch noch das Wort vernihme, das nach der
Versicherung Karl Barths nur Gott selber héren kann !

Die « Methode » der dialektischen Theologie besteht darin, einer-
seits die Relativitit alles Geschichtlichen gelten zu lassen und durch
den Erbsiindegedanken noch zu radikalisieren und andererseits doch
immer wieder so zu tun, «als ob» es eine Mdglichkeit gébe, von der
Aufhebung dieses Relativismus durch Gottes (unzugingliches!) Wort
selbst Kenntnis zu erhalten. Was sich daraus ergibt und was nach
der Applikation des dialektischen Schemas auf die konkrete Frage
nach der Autoritit der Heiligen Schrift, des Kanons, der Lehre der
Kirche usw. jeweilen iibrig bleibt, ist jenes merkwiirdige Gemisch von
« Schein und Moglichkeit » 1, das gerade Barths Antworten auf die konkre-
ten Probleme der tatsichlichen Offenbarungsvermittlung charakterisiert.

So ist es nun in der Tat lediglich eine « Schein » - Autoritit, welche
in der dialektischen Theologie letzten Endes fiir die Bibel und den
biblischen Kanon iibrig bleibt. UnerldBliche Voraussetzung fiir die
Autoritit der Bibel wiire die Kenntnis ihrer authentischen Gestalt,
also des Kanons. Aber gerade die kirchliche Bestimmung des Kanons
ist immer bloB «menschlich und relativ und insofern fallibel und
korrigibel » (CD 339). Deshalb kann auch die Kirche bloB erwarten,
daB wir ihren Kanon «zunichst und bis auf Weiteres» als mal-
geblich betrachten, und auch dies nur, sofern wir den Bestimmungen
der Kirche nicht « ein anderes Zeugnis kraft unseres eigenen Glaubens,
Erkennens und Bekennens entgegenzustellen haben, sofern wir ihnen,
indem wir Gottes Wort selber héren und annehmen, nicht wider-
sprechen miissen» (KD ™ 668). Das «Selbstzeugnis» des Heiligen
Geistes taucht hier wieder als letzter Trost gegeniiber der Relativitit
der kirchlichen Entscheidungen auf. Sollte uns nicht bei «unserer
eigenen Begegnung mit Gottes Wort » der Heilige Geist in « direkter
Bestitigung » sagen konnen, was Kanon ist und was nicht (KD ™ 669) ?
Aber gerade damit kann der Dialektiker, wenn anders alle Teile seiner

1 Vgl. E. Peterson, Was ist Theologie ? Bonn, 1926, S. 7.



Offenbarung, Heilige Schrift und Kirche 319

Dogmatik gleich ernst zu nehmen sind, nicht rechnen! Wie sollte er,
gerade er, der angeblich auch im Glauben « kein wahres Wort » kennt
(KD ' 458), sein Urteil {iber den biblischen Kanon «direkt» vom
Heiligen Geist erhalten haben! So bleibt also der Mensch letzten
Endes doch wieder auf die «fallible und korrigible » Entscheidung
der Kirche angewiesen, und es wirkt direkt rithrend, mit welchem
Aufwand von beinahe jesuitischer Kasuistik sich Karl Barth bemiiht,
seinen Schiilern wenigstens eine « grundsitzlich respektvolle Haltung »
gegeniiber der relativen Entscheidung der Kirche einzuschirfen (KD ™
670-671).

Ahnliches wie vom Kanon wire schlieBlich von der gesamten
Lehrtitigkeit der Kirche zu sagen, insbesondere von der « Auforitdt »
des Rirchlichen Dogmas und der kirchlichen Bekenntnisschriften (Kon-
fessionen). — Wohl ist das Dogma gleichsam ein « Glaubensbefehl »
der Kirche, aber eben darum ist es nur « ein menschlicher Befehl, ein
Befehl von Siindern und als solcher von der ganzen Zweideutigkeit,
Gebrechlichkeit und Verkehrtheit menschlichen Befehlens umgeben
und durchdrungen » (KD ! 289). Es ist ein « Dokument menschlicher
und also beschrinkter Einsicht» (KD ™ 70g9), desen Relativitit von
Karl Barth nach allen Seiten so eingehend erortert wird, daB er schlieB3-
lich selber die Frage stellt: « Hilt man nun alles zusammen : die
rdaumliche, die zeitliche, die sachliche Begrenzung jeder Konfession,
so moéchte man sich wohl fragen, wie es unter diesen Umstinden eine
Autoritit irgendeiner Konfession geben soll ?» (KD #%0g). Aber
auch auf diese schwere theologische Frage gibt es eine leichte dialek-
tische Antwort. Man mul} sich eben wieder daran erinnern, daBl auch
das Dogma « ein ganz und gar dialektischer Begriff » (CD 122) ist, also
ein Begriff, der einerseits eine nur Gott bekannte, absolute und
infallible Seite und andererseits eine dem Menschen bekannte, relative
und fallible Gestalt besitzt (CD 122 ff.). Wohl gehort die Irrtums-
fihigkeit als das «unverkennbare Merkmal ihrer Menschlichkeit »
(KD ™ 709) zum Dogma und zur kirchlichen Konfession, aber trotz
der damit verbundenen Relativitit — die ja auch der Bibel selber
anhaftet — ist es moglich, daB in einer bestimmten Zeit gerade diese
Form der Konfession « Gehorsam gegen Gottes Wort war, sofern sie
gerade in dieser und dieser bestimmten Gestalt dem Willen Gottes
entsprach » (KD ™ 710).

Es bleibt nun noch die Frage, ob es wohl ein Kriterium gebe, an
dem man erkennen konnte, ob ein bestimmtes kirchliches Bekenntnis



320 Offenbarung, Heilige Schrift und Kirche

dem Willen Gottes entspreche, und diese Frage wird um so dringlicher,
je verschiedener und gegensitzlicher tatsichlich in den christlichen
Kirchen verschiedener Zeiten die Bekenntnisse lauten. Die einfachste
Loésung dieser Frage liegt wohl darin, daB man die Verschiedenheit
der Bekenntnisse auf Gott selber zuriickfiihrt, der in seiner souverinen
Freiheit nicht nur die Gegensitzlichkeit des verschiedenen Glaubens
einzelner Menschen, sondern auch die Verschiedenheit der kirchlichen
Bekenntnisse selbst verursacht. « Weil und indem die Heilige Schrift,
die zu der Kirche redete, da und dort, damals und spiter, diesen und
jenen je ihr bestimmtes MaB des Geistes und des Glaubens mitteilte,
begnadigte, aber auch richtete, Licht aber auch Finsternis verbreitete
nach dem freien, gerechten und guten Willen Gottes, darum muBte
in der Kirche immer wieder bekannt, darum freilich auch so verschieden
und so gegensitzlich bekannt werden, darum und von daher gibt es
einen kirchlichen Osten und einen kirchlichen Westen, gibt es ein
kirchliches Altertum und eine kirchliche Neuzeit in ihrer gegenseitigen
Bestitigung, darum und von daher auch Bekenntnis in schmerzlicher
sachlicher Auseinandersetzung mit anderem Bekenntnis» (KD ™ 711).

Wenn auf diese Weise das so oder so geartete, das wahre und
das falsche Bekenntnis auf den einen begnadigenden oder richtenden
Gott zuriickgefithrt wird, dann ist allerdings das Problem der sich
widerstreitenden Konfessionen der evangelischen Kirche auf radikale
Weise gelost. Dann ist uns begreiflich gemacht, warum «die in der
Konfession niedergelegten antwortenden Sitze des Glaubens der Kirche
von damals und dort der Kirche heute und hier nicht ohne weiteres
als notwendiger Ausdruck auch ihres eigenen Glaubens einleuchten »
miissen (KD ™ 733). Dann kann man auch heute legitimerweise « von
einzelnen und vielleicht gar nicht von ganz unwichtigen jener Sitze
sehr bestimmt Abstand nehmen zu miissen glauben» (KD ™ #729).
Alles das ist nun begreiflich, aber unbegreiflich ist immer noch, « wie
es unter diesen Umstinden eine Autoritit irgendeiner Konfession
geben soll ? » (KD ™ 709)! Man hat jetzt mit der Méglichkeit zu
rechnen, daB irgendein Dogma der Kirche nichts anderes als ein
« Dokument von Gottes Zorn, Gericht und Verstockung », eine « Kodi-
fizierung des Irrtums und der Liige» (KD ™ 712) ist, und dies nicht
etwa bloB wegen seiner « Gebrechlichkeit und Verkehrtheit» (KD T
289), — denn diese gehoren als « Merkmal ihrer Menschlichkeit » zu
allen Dogmen der Kirche ! —, sondern weil Gott im Geheimnis seiner
Verwerfung nicht redend und hérend, sondern verwerfend und richtend



Offenbarung, Heilige Schrift und Kirche 321

hinter dem notwendig fehlbaren Dogma oder Bekenntnis der Kirche steht.
In welchem Sinne kann da ein kirchliches Dogma noch Autoritit haben ?

Karl Barth beschwichtigt seine Leser mit dem Hinweis, daB es
eben nicht so sehr auf den « Wortlaut der kirchlichen Konfession »,
als vielmehr auf die «Richtung», in welche sie weist, ankomme
(KD ' #35). Aber dieser Ausweg taugt deswegen nicht viel, weil offen-
bar die « Richtung » des Dogmas selber wiederum blo8 aus dem Wort-
laut erkennbar ist, und so wird sich aus den verkehrten Sitzen wohl
kaum die «rechte» Richtung erschlieBen lassen. — Oder liegt am
Ende die Bedeutung des Dogmas einfach darin, daB es dem Menschen
— dhnlich wie die Heilige Schrift — als « unaufhebbares Gegeniiber »
entgegentritt und ihn als « stummer Gesprichspartner » zur Ausein-
andersetzung zwingt ? Aber auch diese « Konfrontierung» ist wohl
nicht so ernst zu nehmen, wenn man gleichzeitig versichert wird, daB
es sich im Dogma selbstredend nur um ein «ganz unverbindliches
Gegeniiber » (KD ' 731) handelt !

So bleibt nun schluBendlich doch die Tatsache bestehen, daB
unter den dialektischen Voraussetzungen das Dogma der Kirche — so
gut wie die Bibel — im Grunde nur eine dialektische Scheinautoritit
besitzt. Es kann sich niemals darum handeln, «daB wir uns durch
die Konfession wie durch ein Gesetz binden lassen diirfen » (KD '* 729).
Im Gegenteil : « Wer der Konfession widersprechen zu miissen meint,
der widerspreche ihren Sitzen» (KD'™ 736)! So wenig wie beim
biblischen Kanon, kann es sich also auch beim kirchlichen Dogma um
eigentlichen Gehorsam handeln — worum es sich bei einer wirklichen
Autoritdt allerdings handeln miiBte! —, sondern es handelt sich
lediglich um « Aufmerksamkeit », um eine « grundsitzlich respektvolle
Haltung gegeniiber dem Dogma» (CD 377 f.)!

Freilich, meint Karl Barth, « man mii3te ja der Macht des Heiligen
Geistes miBtrauen, wenn man diese Autoritit und diesen Respekt
fiir ungeniigend halten wollte » (KD ™ 732). — Dieser Hinweis auf die
Macht des Heiligen Geistes ist an sich ebenso notwendig und bedeu-
tungsvoll, wie miiBig und problematisch er unter den dialektischen
Voraussetzungen ist. Es miiBte nimlich der Hinweis auf die Macht
des Heiligen Geistes sein, nicht bloB selber sein eigenes Wort zu reden
und zu horen — wozu es weder des Dogmas noch der Heiligen Schrift
bediirfte —, sondern auf seine souverine Macht, sein wahres Wort
in der Gestalt der Lehre der Kirche und des Wortes der Heiligen
Schrift zum wirklichen Menschen zu reden.

Divus Thomas. 21



322 Offenbarung, Heilige Schrift und Kirche

Dieser Glaube an die Macht des Heiligen Geistes scheint in der
dialektischen Theologie zu fehlen. Darum verlieren sich alle konkreten
Wege der gottlichen Offenbarungsvermittlung (Heilige Schrift, Dogma
der Kirche) in unbegrenzter Relativitit. Das Reden der Theologen
aber schwankt fortwihrend zwischen dem demiitigen Bekenntnis, von
Gott « kein wahres Wort » zu wissen und nur verkehrtes Menschenwort
zu kennen, und zwischen dem dialektischen « Tun als ob » die Kenntnis,
welche Gott allein von seinen Geheimnissen und Ratschliissen besitzt,
auch seine eigene Gotteserkenntnis im Akt des Glaubens wire. Aber
wihrend diese Identifikation immer nur als « Schein und Moglichkeit »
(Peterson) am Rande des wirklich Erkennbaren auftaucht, bleibt fiir
den Menschen letzten Endes als objektives Erkenntnisgut nur das
iibrig, was einst das Erbe und die ungeléste Problematik des theo-
logischen Historismus ausmachte : der fragwiirdige Gehalt der kirch-
lichen Dogmen und das véllig relativierte Bibelbuch.

il

In der Frage nach der Bedeutung und der Autoritit der Heiligen
Schrift und der Kirche muBl es sich konkret bewihren, daB Gottes
Offenbarung den Menschen wirklich treffen und ihn zu wirklichem
Glaubensgehorsam fithren kann. Die Theologie des hl. Thomas von
Aquin ist das groBe geschichtliche Paradigma dafiir, wie die katho-
lische Kirche auf diese Fragen antwortet und wie der Theologe diese
Antwort in der Sprache seiner Zeit verstindlich zu machen versucht.

Wenn Gott von seinen verborgenen Geheimnissen und Ratschliissen
zum Menschen reden will, muB er sein ewiges Wort in die « geschopfliche
Gestalt » menschlicher Begriffe, Gleichnisse und Analogien kleiden.
Er redet zum Menschen «sub quibusdam similitudinibus et obscuri-
tatibus verborum » (IV. Cont. Gent. 1). Das ist der Sinn der echten
« analogia fidei » . Gott selber gibt in der Offenbarung seinem ewigen
Worte eine unserem gegenwirtigen Stande der Erwartung angepaBte,
in unserer Sprache geformte und insofern unzulingliche, aber dennoch
wahre und positive Gestalt.

Es versteht sich von selbst, daB die Anerkennung einer so ent-
scheidenden Voraussetzung fiir die obkjetive Moglichkeit gottlicher
Offenbarung auch fiir die Lehre von der Heiligen Schrift von gréBter
Bedeutung sein muB. Die Heilige Schrift selber ist ja in ihrem ganzen
Sinn und in ihrem ganzen Sein nichts anderes als die konkrete Bestiti-
gung, daB es eine menschlich-unvollkommene, aber wahre Teilnahme



Offenbarung, Heilige Schrift und Kirche 323

an der Erkenntnis des ewigen Wortes Gottes gibt. Das Prinzip der
analogia fidei ist ja nur die theologische Formulierung dieser in der
Bibel vorgefundenen Tatsache, daB Gott seine Weisheit in mensch-
liches Wort kleidet — 8co¥ gogpla &v pustqpelw (I. Kor. 2, 7) —, um sie
dem Menschen kund zu tun. « Haec sapientia quae est de Deo, est
etiam a Deo per revelationem, secundum illud Sap. IX : Sensum autem
tuum quis sciet, nisi tu dederis sapientiam et miseris spiritum tuum
de altissimis ? ... Haec enim sapientia abscondita est ab hominibus,
inquantum hominis intellectum excedit, secundum illud Eecli. III:
Plurima supra sensum hominis ostensa sunt tibi. Unde dicitur Job
XXVIII : Abscondita est ab oculis omnium viventium. Et quia modus
docendi et doctrinae debet esse conveniens, ideo dicitur quod loquitur
eam 1 mysterio, id est, in aliquo occulto, vel verbo vel signo » (Comment.
in Ep. I. Cor. 2, Lect. 1).

Das Wort der Heiligen Schrift mull nach dem hl. Thomas not-
wendig eine — wenn auch noch so unvollkommene — Ahnlichkeit
mit dem ewigen Worte Gottes selber haben und daraus folgt zugleich,
daB das menschliche Wort, das dem verborgenen Gotteswort ent-
sprechen soll, nicht anders als von Gott selber geoffenbart oder inspi-
riert sein kann. — Ohne eine gewisse innere, analoge Entsprechung
zum Worte Gottes kénnte das Schriftwort auch nicht zu dessen Kenntnis
fiihren : « Verbum enim Dei ducit ad Christum : nam ipse Christus
est naturale Dei Verbum. Ommne autem verbum a Deo inspivatum, est
quaedam participata similitudo llius. Cum ergo omnis similitudo parti-
cipata ducat in suum principium, manifestum est quod omne verbum
inspiratum a Deo ducit ad Christum» (Comment. in Ev. Joann. 5,
Lect. 6). Daraus folgt, daB auch der Prophet selber Gott zwar nicht
in seinem eigenen Wesen erkennt, wohl aber durch das Mittel mensch-
licher Worte, die seinem Wesen analog entsprechen. «Manifestum
est quod cognitio prophetica alia est a cognitione perfecta, quae erit
in patria: unde et distinguitur ab ea sicut imperfectum a perfecto,
et ea adveniente evacuatur, ut patet per Apostolum I. Cor. 13, 10 ...
Ideo dicendum est quod visio prophetica non est visio ipsius divinae
essentiae, neque in ipsa divina essentia vident ea quae vident, sed
in quibusdam similitudinibus, secundum illustrationem divini luminis . ..
Sed huiusmodi illustratio mentis propheticae potest dici speculum,
inquantum resultat ibi similitudo veritatis divinae praescientiae, et
propter hoc dicitur speculum aeternitatis» (II-II 173, I).

Aber auch der Ursprung des Schriftwortes aus Gott wird vom



324 Offenbarung, Heilige Schrift und Kirche

hl. Thomas ebenso nachdriicklich betont wie dessen analoge Ent-
sprechung zum Worte Gottes. «Principium autem eorum quae ad
supernaturalem cognitionem pertinent, quae per prophetiam manifes-
tantur, est ¢pse Deus » (II-I1 171, 2) ; oder dhnlich : « Principium eorum
quae divino lumine prophetice manifestantur, est ipsa veritas prima »
(IT-II 171, 4). So entscheidend ist das Wirken Gottes in der Inspira-
tion der Propheten und Apostel, daB Gott selber der eigentliche Autor
der kanonischen Biicher ist, wihrend er sich der Menschen als leben-
diger Instrumente bedient : « Spiritus Sanctus est auctor, homo vero
instrumentum » (Quodl. 7, 16). Diese Analogie von causa principalis
und causa instrumentalis scheint {iberhaupt den Anteil Gottes und
des Menschen bei der Abfassung der Heiligen Schriften nach der
Inspirationslehre des hl. Thomas am deutlichsten zu bezeichnen.
« Omnis actio quae ex duobus causatur, quorum unum est principale
agens, secundum vero instrumentale, debet denominari a principaliori.
Isti (Apostoli) fuerunt agentes instrumentaliter, Spiritus Sanctus
principaliter ; ideo tota actio debet denominari a Spiritu Sancto »
Comment. in Ev. Matth. 10). :

Es zeigt sich nun hier, wie sehr die Analogielehre eine Schick-
salsfrage der Theologie ist. Wenn Gottes Wort in der Heiligen Schrift
den Menschen wirklich erreichen will, und wenn damit die Heilige
Schrift konkrete Autoritit iiber dem Menschen sein soll, dann muB
Gott sein Wort den Propheten und Aposteln in bestimmter mensch-
licher Gestalt mitteilen und die Propheten durch eine « mentis elevatio »
(IT-IT 171, 4) zu dessen Erkenntnis und Anerkennung bewegen konnen.
In der dialektischen Theologie hat die Auflésung des theologischen
Analogiegedankens notwendig auch die Relativierung der Heiligen
Schrift und ihrer Autoritit im Gefolge. Der hl. Thomas kann aber
den Herrschaftsanspruch der Heiligen Schrift in. demselben strengen
Sinn verteidigen, in welchem die Heilige Schrift es selber tut (vgl. Gal. 1,
6-9). Die Wahrheit der prophetischen Botschaft entspricht ja der
Wahrheit der gottlichen Erkenntnis selbst: « Oportet igitur eandem
esse veritatem propheticae cognitionis et enunciationis, quae est cogni-
tionis divinae» (II-II 171, 6). Auf dieser Wahrheit des biblischen
Wortes, die im Lichte des Heiligen Geistes mit groBter GewiBheit
erkannt werden kann (II-II 171, 5), beruht die konkrete, unbedingte,
ja gottliche Autoritit der Heiligen Schrift : « Dignitatis doctrinae
evangelicae, quae est immediate a Deo tradita, est tantae divinitaiis,
quod sive angelus evangelizet aliud praeter id quod in ea evangelizatum



Offenbarung, Heilige Schrift und Kirche 325

est, est anathema, id et abjiciendus et repellendus » (Comment. in
Ep. ad Gal. 1, Lect. 2).

Was wir bisher von der tatsidchlichen Offenbarungsvermittlung
horten, sagt uns schon, wie indirekt in Wirklichkeit unsere Gottes-
erkenntnis durch die Offenbarung ist. Nicht nur sehen wir Gott
nicht direkt in seinem Wesen, sondern nur « in aliquo occulto vel verbo
vel signo»! Auch diese « participata similitudo verbi Dei» wird uns
nicht direkt, sondern mittelbar durch die Propheten und Apostel
geoffenbart. Der hl. Thomas wird nicht miide, immer wieder auf diese
Indirektheit unserer Offenbarungserkenntnis hinzuweisen : « Quibusdam
quidem credibilia revelantur immediate a Deo, sicut sunt revelata
Apostolis et Prophetis ; quibusdam autem proponuntur a Deo mittente
fidei praedicatores» (II-II 6, 1). «Nos cognitionem fidei habemus
non per revelationem nobis factam, sed per hoc quod adhaeremus
revelationibus aliis factis» (De verit. 10, 3). « Innititur enim fides
nostra revelationi Apostolis et Prophetis factae qui canonicos libros
scripserunt » (I 1, 8; III Cont. Gent. 154).

Die tatsichliche Indirektheit unserer Offenbarung ist -fiir den
hl. Thomas mit dem Hinweis auf das menschliche Wort der Heiligen
Schrift noch nicht erschopfend gekennzeichnet. Es kommt noch eine
zweite Instanz hinzu ; man koénnte auch sagen eine zweite und eine
dritte : die lebendige Uberlieferung der Apostel in der Kirche, welche
die Heilige Schrift als « Offenbarungsquelle » erginzt und die lehrende
Autoritit der Kirche, welche sowohl das Wort der Heiligen Schrift
als auch der apostolischen Tradition erhilt, bewahrt, erklirt und
verkiindet. Der hl. Thomas spricht diesen bedeutsamen Sachverhalt
in den klassischen Worten aus: « Formale objectum fidei est veritas
prima secundum quod wmanifestatur in Scripturis sacris et doctrina
Ecclesiae, quae procedit ex veritate prima (II-IT 5, 3). Gegenstand
unserer Glaubenserkenntnis ist also Gottes Wort, aber nicht in seiner
direkten und unmittelbaren Erkennbarkeit, sondern in der Gestalt
des biblischen Menschenwortes und dariiber hinaus in der Erklirung
und Verkiindigung, welche die lebendige Kirche dem Wort der Bibel
aus der miindlichen Uberlieferung unter dem Beistand des Heiligen
Geistes gibt ; es ist also die «veritas prima proposita nobis in Scripturis
secundum doctrinam Ecclesiae intelligentis sane» (II-11 5, 3 ad 2).

Die bedeutsamen biblischen und urchristlichen Tatsachen, auf
welchen die katholische Lehre von der miindlichen Tradition und vom
Lehramt der Kirche, als der regula proxima fidei, beruht, brauchen



326 Offenbarung, Heilige Schrift und Kirche

hier nicht aufgezdhlt und bewiesen zu werden, weil sie anscheinend
von Karl Barth groBtenteils als Tatsachen gar nicht in Abrede gestellt
werden (vgl. KD ™ 614). Es wiirde aber in der Tat auch nicht leicht
zu bestreiten sein, daBl es schon eine christliche Urkirche gab vor der
Heiligen Schrift, und daB also die Heilige Schrift jiinger ist als die
Kirche mit ihrer miindlichen Uberlieferung, und nicht nur jiinger,
sondern geradezu auf diese begriindet, also ein Werk der iltesten
Kirche und in ihrer kanonischen Geltung von deren Entscheidung
abhingig ist, und daB die Heilige Schrift ihrerseits zu wiederholten
Malen (Joh. 16, 21; 21, 25; I. Kor. 11, 2; 11, 23; II. Thess. 2, 15;
II. Tim. 1, 13 ; 2, 2) auf die miindliche Uberlieferung der Gemeinde als auf
ihre Ergidnzung hinweist. Auch weill man, dal es dogmatische Sitze und
kirchliche Einrichtungen von allgemein-christlicher Giiltigkeit gibt, die
aus der Heiligen Schrift allein keineswegs hinreichend zu begriinden sind.

Karl Barth glaubt, daB der katholischen Interpretation dieser
Tatsachen eine « grundlegende Verwechslung zwischen der Offenbarung
Gottes und ihrer Bezeugung » (KD ™ 614) zugrunde liege. Die Uber-
lieferung, welche tatsdchlich élter sei als die Heilige Schrift, sei eben
nichts anderes als « der Weg von der Offenbarung als solcher zu ihrer
schriftlichen Bezeugung », und dieser Weg sei «mit dem Zustande-
kommen der Schriftlichkeit ihres Zeugnisses der spiatern Kirche gegen-
iiber abgeschlossen ». Wenn also jene miindliche Uberlieferung weiter-
bestehen und fiir die Kirche von Bedeutung sein sollte, hitte sie das
« Weiterleben der Propheten und Apostel, bzw. die Fortdauer der
unmittelbaren Offenbarung » zur Voraussetzung (KD ' 614). So kenne
nun die Kirche das Wort Gottes nicht anders als in seiner « Schrift-
lichkeit », woher sich auch die vorgeordnete Autoritit der Heiligen
Schrift iiber die Kirche verstehe.

Bei allem Verstindnis fiir die Verlegenheit, welche die erwihnten
Tatsachen der biblischen und urchristlichen Geschichte hinsichtlich
des Verhiltnisses von Heiliger Schrift und Kirche einem protestan-
tischen Theologen bereiten konnen, wird man doch sagen miissen,
daB ihr Sinn und ihr Gewicht sich nicht auf so billige Weise umdeuten
lassen. — GewiB3 besteht zwischen dem miindlich iiberlieferten und
dem schriftlich niedergelegten Wort Gottes ein Unterschied, der beachtet
sein will. Dort handelt es sich um die geschopfliche Gestalt des ewigen
Gotteswortes in der Form lebendiger, miindlicher Rede, hier um die
ebenso geschopfliche Gestalt desselben Wortes im Gewande der Schrift-
lichkeit. Diese zwei Gestalten des gottlichen Offenbarungswortes



Offenbarung, Heilige Schrift und Kirche 327

decken sich, bzw. unterscheiden sich voneinander inbezug auf den
darin ausgesprochenen Offenbarungsgehalt insofern, als jedenfalls
ein groBer Teil der miindlichen Uberlieferung in die Schriftlichkeit
des biblischen Zeugnisses eingegangen ist, wihrend ein anderer Teil nur
miindlich weitergegeben wurde. Es diirfte aber einleuchten, daB der Un-
terschied, welcher zwischen der Miindlichkeit und der Schriftlichkeit des
Offenbarungszeugnisses besteht, nur akzidenteller Natur ist gegeniiber der
wesentlichen Ubereinstimmung darin, daB es sich in beiden Fillen um
Gottes Wort in der geschopflichen Gestalt menschlicher Rede handelt.

Bei aller Anerkennung der akzidentellen Verschiedenheit, welche
zwischen der Weitergabe eines miindlich oder schriftlich empfangenen
Wortes stattfinden mag, ist nun doch schlechterdings nicht einzusehen,
warum die Uberlieferung des miindlich empfangenen Offenbarungs-
zeugnisses angeblich das ewige « Weiterleben der Propheten und
Apostel » zur Voraussetzung haben sollte! Unerlifliche Bedingung
fir die Uberlieferung sowohl des miindlichen als auch des schriftlichen
Offenbarungszeugnisses ist nicht die permanente Weiterexistenz der
inspirierten Prediger oder Schreiber, wohl aber der Beistand des Heiligen
Geistes, welcher in seiner Weise fiir die lehrende Kirche grundsitzlich
ebenso notwendig ist wie fiir die hérende Kirche. Man miiBte grund-
sitzlich und zum vornherein diesen méglichen Beistand leugnen, wenn
man fiir die Erhaltung des prophetischen und apostolischen Zeugnisses
das andauernde Weiterpredigen oder Weiterschreiben der ersten Offen-
barungszeugen verlangen wollte.

Unter der Voraussetzung der Entscheidung und des Beistandes
des Heiligen Geistes kann also das Wort Gottes von der Kirche sowohl
in seiner miindlichen, wie in seiner schriftlichen Gestalt, oder auch
in beiden zugleich iiberliefert werden. Es liegt aber auf keinen Fall
in der Kompetenz der Theologen, von sich aus zu entscheiden, auf
welchem Wege sich Gott den Menschen zu offenbaren habe, sondern
sie haben sich an den von Gott tatsichlich eingeschlagenen Weg zu
halten, und dort sein Wort zu suchen. Da ist es nun aber unleugbare
Tatsache, daB die meisten Apostel zwar unermiindlich in der miind-
lichen Verkiindigung von Gottes Offenbarung waren, aber nichts davon
aufgeschrieben haben, und daB solche Apostel, welche Gottes Wort
auch schriftlich bezeugten, zur Erginzung ihres schriftlichen Zeugnisses
auf die miindliche Verkiindigung hinwiesen (Joh. 21, 25 ; I. Cor. 11, 23 ;
11, 34), und — was das Entscheidende ist — den Gemeinden befahlen,
beides, also das miindlich und das schrif}lich Vernommene in gleicher



328 Offenbarung, Heilige Schrift und Kirche

Weise zu bewahren und weiterzugeben (II. Thess. 2, 15 ; II. Tim. 1, 13
und 2, 2). Von der Behauptung, daB die miindliche Verkiindigung
der Apostel nur als « Weg von der Offenbarung als solcher zu ihrer
schriftlichen Bezeugung » von Bedeutung sei, und daB nach dem Zu-
standekommen der Schriftlichkeit ihres Zeugnisses fiir die «spitere
Kirche » nur noch dieses Geltung habe (KD ™ 614), ist jedenfalls in
der Bibel keine Spur zu finden, wohl aber ist dort so deutlich als moglich
gesagt, daB das miindliche Zeugnis umfangreicher sei als das schrift-
liche, daB ferner das eine mit gleicher Autoritit zur Gemeinde rede
wie das andere und daB also auch beide mit der gleichen Treue der
spitern Kirche zu {iberliefern seien.

Karl Barth glaubt, daB mit der Berufung auf eine miindliche
Uberlieferung neben dem objektiven Wort der Heiligen Schrift einem
« gefihrlichen Subjektivismus» (KD ™ 615) Tiir und Tor geéfinet
wiirde. Das wiire unter einer Voraussetzung unbestreitbar der Fall :
wenn nimlich der verheilene Beistand des Heiligen Geistes grund-
sitzlich und zum vornherein geleugnet wiirde ! Gerade dies muB nun
aber von der dialektischen Theologie insofern gesagt werden, als es
nach den dort geltenden Voraussetzungen weder bei der lehrenden
noch bei der horenden Kirche zu einem wirklichen Beistand, also zu
einer wirklichen Erleuchtung und Fiithrung durch den Heiligen Geist
kommen kann. Mit dem Glauben an das Wunder des Heiligen Geistes
steht und fillt aber auch die Autoritit der Kirche und des in ihr
lebendigen miindlichen und schriftlichen Zeugnisses von Gottes Offen-
barung. Darum gesellt sich denn zu der dialektischen Relativierung
der Bibel auch eine uneingeschrinkte Relativierung der kirchlichen
Lehrautoritiat. Der « Schein » - Autoritit, welche der Bibel verbleibt,
entspricht auf der andern Seite auch nur eine sozusagen «doketische
Ekklesiologie » 1.

1 Es kann nicht ausbleiben, daB eine Theologie, welche die wahre apostolische
Tradition und die legitime kirchliche Autoritit verwirft, dafiir mit allerlei be-
denklichem Ersatz gestraft wird. Karl Barth selber klagt iiber einen iiblen
« Traditionalismus » in der protestantischen Kirche: « Man denke an den Zauber
und an die praktischen Auswirkungen des Zaubers, den der Name Luthers und
teilweise auch der Calvins als solche weithin ausiibten. Man denke an die fast
magische Autoritit, die das vor Kaiser und Reich abgelegte Augsburger Bekennt-
nis fiir das Luthertum gewonnen hat. Waren das nicht alles schriftfremde Instan-
zen so gut wie jene angeblich apostolischen Traditionen des Tridentinums ? Mit
welchem Grund und Recht wurden sie — sie alle schon im 16. Jahrhundert !
— sichtlich ebenso ernst genommen wie die Schrift ? » (KD I 616). — Im
gleichen Zusammenhang darf mah sich der Klage Karl Barths dariiber erinnern,



Offenbarung, Heilige Schrift und Kirche 329

So gewiB der hl. Thomas an das Wirken des Heiligen Geistes
glaubt, so gewiBl gibt es fiir ihn eine wirkliche Autoritit der Kirche.
Thre Aufgabe ist es, das schriftliche und miindliche Zeugnis von Gottes
Offenbarung rein zu bewahren, weiterzugeben und zu erkliren. Die
unfehlbare Autoritit, welche in diesem Amte der Kirche zukommt,
begriindet der hl. Thomas immer mit dem Hinweis auf die Ver-
heiBungen des Herrn, von ‘denen die Heilige Schrift selber Zeugnis
ablegt : «Dico ergo, quod judicium eorum qui praesunt Ecclesiae,
potest errare in quibuslibet, si personae eorum tantum respiciantur.
Si vero consideretur divina providentia, quae Ecclesiam suam Spiritu
sancto dirigit ut non erret, sicut ipse promisit, Joann. XIV, quod
Spiritus adveniens doceret ommnem veritatem, de necessariis scilicet
ad salutem, certum est quod judicium Ecclesiae universalis errare in
his quae ad fidem pertinent, smpossibile est» (Quodl. g, 16). Ahnlich
IV. Sent. dist. 20, q. 1, 3; II-Il 2, 6 ad 3. — Fiir den hl. Thomas
wire es wohl undenkbar, wie die Kirche wirkliche Autoritit haben
sollte, wenn ihre Lehre fehlbar wire, wie es ihm auch unvorstellbar
wire, warum ihre Lehre nicht unfehlbar sein sollte, sofern ihr wirk-
lich der Beistand des Heiligen Geistes verheiBen ist.

Man darf sich nicht vorstellen, daB das Bekenntnis zur kirch-
lichen Autoritit fiir den hl. Thomas nur die doktrinire Forderung
eines theologischen Systematikers war. Es stand als Anliegen etwas
sehr Konkretes und Lebendiges dahinter : die Einheit der Christenhert.
Immer wieder klingt diese Sorge um die Einheit der Kirche an, wenn
der hl. Thomas von der Notwendigkeit kirchlicher Autoritit redet :
« Una fides debet esse totius Ecclesiae, secundum illud I. Cor. 1, 10:
Idipsum dicatis omnes, et non sint in vobis schismata ; quod servari
non potest, nisi quaestio fidei exorta determinetur per eum qui toti
Ecclesiae praeest, ut sic eius sententia a tota Ecclesia firmiter teneatur »
(II-II 1, 10). « Per diversitatem autem sententiarum divideretur Ecclesia,
nisi in unitatem per unius sententiam conservaretur. Exigitur ergo
ad unitatem Ecclesiae conservandam, quod sit unus, qui toti Ecclesiae
praesit » (IV. Sent. dist. 20, q. 1, 3). « Cum tota Ecclesia sit unum
corpus, oportet, si ista unitas debeat servari, quod sit aliqua potestas
regitiva respectu totius Ecclesiae » (IV. Sent. dist. 24 q. ult. 2, 3).

« daB das lutherische Bekenntnis zu Luther der Proklamation einer prinzipiellen
kirchlichen Autoritit und damit einer goéttlichen Autoritit dieses Mannes und
damit einer Bedrohung des Schriftprinzips damals und bis heute manchmal
bedenklich nahe gekommen ist » (KD I 676).



330 Offenbarung, Heilige Schrift und Kirche

Die katholische Lehre von der Autoritit der Kirche ist immer
noch der prignanteste Ausdruck dafiir, daB es in der katholischen
Kirche um wirklichen Glaubensgehorsam gegen Goit gehen kann. Dieser
Satz ist kein Paradoxon, es sei denn fiir den, welcher vergiBt, daf3
unsere Offenbarung keine direkte, sondern eine indirekte, keine un-
mittelbare, sondern eine mittelbare ist. Wir gehorchen im Glauben
Gottes Wort selber, aber wir konnen ihm allein auf dem Wege begegnen,
den Gott selber zu seiner Offenbarung gewihlt hat, und dies ist das
prophetische und apostolische Offenbarungszeugnis, wie es die Kirche
in seiner miindlichen und schriftlichen Gestalt durch den Heiligen
Geist bewahrt, verkiindet und erklirt. Darum wird mit dem Horen
oder Verachten der kirchlichen Verkiindigung Gottes Wort selbst
gehort oder verachtet (Luk. 10, 16). Der hl. Thomas sagt auf seine
Weise das namliche, wenn er schreibt : « Formalis ratio objecti in fide
est veritas prima per doctrinam Ecclesiae manifestata » (De carit. 13, 6) 1.

Wer in der autoritativen Lehrverkiindigung der Kirche die letzte,
und also fiir uns nichste und sicherste, menschliche Gestalt des ewigen
Wortes Gottes anerkennt, der gehorcht also letztlich nicht irgend einer
geschopflichen Instanz, sondern Gottes Wort selber, das uns — solange
wir auf Erden wandern — nicht anders als auf diesem konkreten Wege
begegnet. An diesen Weg ist also die ganze Wahrheit und Sicherheit
unserer Offenbarungserkenntnis gekniipft, aber es ist auf ihm auch
ihre unbeschreibliche Wiirde gewahrt: «In quo quidem ostenditur
sublimitas fideir christianae, quae non inhaeret doctrinae humanae
sed doctrinae Dei ... Sic ergo omnes qui sunt in Ecclesia, sunt docti
non ab Apostolis, non a Prophetis, sed ab ipso Deo » (Comment. in Ev.
Joann. 6, Lect. 5).

1 Am schirfsten hat der hl. Thomas die unumgingliche Notwendigkeit der
doctrina Ecclesiae als niachster Norm unseres Glaubens an der klassischen Stelle
II 5, 3 ausgesprochen : « Formale objectum fidei est veritas prima secundum quod
manifestatur in Scripturis sacris et doctrina Ecclesiae, quae procedit ex veritate
prima. Unde quicumque non inhaeret sicut infallibili et divinae regulae doctrinae
Ecclesiae, quae procedit ex veritate prima in Scripturis sacris manifestata, ille
non habet habitum fidei, sed ea quae sunt fidei, alio modo tenet quam per
fidem ... Manifestum est autem quod ille qui inhaeret doctrinae Ecclesiae,
tanquam infallibili regulae, omnibus assentit quae Ecclesia docet : alioquin, si de
his quae Ecclesia docet, quae vult tenet et quae non vult non tenet, non jam
inhaeret Ecclesiae doctrinae, sicut infallibili regulae, sed propriae voluntati ».
Wer sich also auBerhalb des gottgewiesenen Weges stellt, dessen Erkenntnis ist
nicht « Glaube » zu nennen, sondern ein «opinio quaedam secundum propriam
voluntatem ».



	Offenbarung, Heilige Schrift und Kirche : ihr Verhältnis in dialektischer und thomistischer Theologie

