
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 16 (1938)

Artikel: Offenbarung, Heilige Schrift und Kirche : ihr Verhältnis in dialektischer
und thomistischer Theologie

Autor: Fehr, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762327

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762327
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Offenbarung, Heilige Schrift und Kirche.
Ihr Verhältnis in dialektischer und thomistischer Theologie.

Von J. Fehr, Appenzell.

Seit den Zeiten der Reformation hat man in der grundverschiedenen

Auffassung des Verhältnisses zwischen der Heiligen Schrift und
der Kirche unter sich und zur göttlichen Offenbarung eine der
tiefgreifendsten und folgenreichsten Differenzen zwischen katholischer und
protestantischer Lehre erblickt. In welchem Sinne ist die Heilige
Schrift Gottes Wort Welche Autorität kommt ihr für den glaubenden
Menschen zu Welche Aufgabe und welche Autorität ist von Gott
der Kirche in seinem Offenbarungsplane zugewiesen — In diesen

Fragen erhält das Offenbarungsproblem eine ungemein konkrete Gestalt,
die unausweichlich zu deutlichen Entscheidungen zwingt. In der
Beantwortung dieser Fragen durch die dialektische und die thomistische

Theologie wird der große Gegensatz, der die beiden voneinander

trennt, noch einmal in ganz konkreter Form anschaulich und
verständlich gemacht.

I.

Wenn Gottes Offenbarungswort dem Menschen konkret in der
Gestalt der Heiligen Schrift begegnet, dann muß sich an ihr alles das

erfüllen und bewähren, was Karl Barth über die Offenbarung als Reden
Gottes und über die objektiven und subjektiven Bedingungen dieses

Zu-uns-Redens gesagt hat. Die dialektische Lehre von der Heiligen
Schrift zeigt in ganz konkreter Weise, was es bei Karl Barth bedeutet,

wenn er sagt, daß Gottes Wort in die « Welthaftigkeit » eingeht und
welche Konsequenzen für die Autorität der Heiligen Schrift und der

Kirche daraus folgen.
Ist die Heilige Schrift Gottes Wort — In der Beantwortung

dieser Frage appliziert Karl Barth nochmals mit Virtuosität jenes

dialektische Schema, dem wir bereits früher wiederholt begegnet waren.
Das Wort der Heiligen Schrift ist zunächst und immer wieder

menschliches, und insofern nicht nur unzulängliches und fehlbares,

sondern überhaupt und notwendig verkehrtes und sündiges Menschen-

wort. Wie alles Menschenwort ist auch das Wort der Bibel einer



310 Offenbarung, Heilige Schrift und Kirche

doppelten, tiefgreifenden Relativität teilhaftig. Dies ist einmal die

Relativität, die allem Geschöpflichen als solchem eigen ist. Der Historiker

sieht in der Bibel einfach « das Dokument der Geschichte einer
vorderasiatischen Stammesreligion und ihres hellenistischen
Ausläufers » (KD1 171), also ein religiöses Dokument von gewiß sehr

originellem und tiefsinnigem Gehalt, das aber für den Historiker nicht
grundsätzlich aus der Reihe zahlloser ähnlicher Produkte, die ihm
auf dem « religiösen Jahrmarkt »1 begegnen, heraustritt. Barth meint,
der Historiker werde « die Evangelien mit ihren Wundern auf jeder
Seite als eine zur Feststellung einer historischen Größe untaugliche
Quelle erklären müssen, einen geschichtlichen Kern ihrer Berichte als

mindestens fragwürdig erklären, den geschichtlichen Menschen Jesus
als eine im Nebel dessen, was Geschichtswissenschaft nur Mythus
nennen kann, jedenfalls unzugängliche Größe, die ganze Vorstellung
endlich eines geschichtlichen Individuums, das zugleich eine absolute
Größe sein soll, als eine geschichtswissenschaftlich unvollziehbare
Größe »2. Mit dieser Anerkennung der geschichtlichen Relativität
des biblischen Menschenwortes will Karl Barth es wagen, « den
Historismus zu Ende sagen zu lassen, was er zu den biblischen Texten mit
Fug und Recht zu sagen hat» (CD 346), um dann unabhängig von den
Historikern das zu sagen, was diese weder bestätigen noch widerlegen
können (CD 335).

Die Relativität des Bibelwortes ist aber für Karl Barth nicht nur
in seiner Geschöpflichkeit, sondern noch vielmehr darin begründet,
daß es das Wort sündiger Menschen ist. Als solches steht es dem
göttlichen Offenbarungswort nicht bloß in gewisser Unzulänglichkeit und
Unfähigkeit, sondern in schärfstem Gegensatz und Widerspruch gegenüber

(KD 1
231, 254). Auch von der menschlich-sündigen Gestalt,

welche das Wort Gottes im Wort der Bibel erhält, gilt also, daß sie

nicht nur der Sache nicht entspricht, sondern ihr geradezu wider-
spricht (KD 1 172).

Inwiefern ist unter solchen Umständen die Bibel Gottes Wort —
Nach dem Rezept des Dialektikers muß die Antwort auf diese Frage
folgendermaßen lauten : Insofern Gott je und je das Bibelwort zu
seinem Wort macht, indem er hinter dem unzulänglichen und verkehrten
Wort der Heiligen Schrift sein eigenes Wort zum Menschen redet

Abgesehen von diesem aktuellen Reden Gottes ist die Bibel nicht

1 K. Barth, Der Römerbrief, München 1929 6, S. 520.
2 K. Barth, Die Theologie und die Kirche, München 1928, S. 208.



Offenbarung, Heilige Schrift und Kirche 311

« heilige » Schrift, sondern « ein Buch wie andere Bücher » (CD 63).
Die Heilige Schrift ist also nicht Wort Gottes « ante et extra usum »,

wie die lutherische Orthodoxie meinte (KD 1 113), sondern Gott muß
die Bibel je und je « handelnd » zur Heiligen Schrift machen (CD 63,112).
Indem die Orthodoxie diesen « aktuellen » Charakter der Offenbarung
mißkannte, sei es zu einer « Neutralisierung » und « mechanischen

Stabilisierung der Offenbarung » gekommen (CD 346) ; die Bibel sei

zu einem « Orakelbuch » (CD 359), ja, zu einem « Götzen »1 geworden.
Man habe in ihr ein « himmlisches Diktat » erblickt (CD 345), in welchem

übernatürliche Sätze stehen, welche angeblich an sich wahr seien und
nicht erst durch Gottes Reden immer wieder wahr werden müssen2.

Gegenüber der Orthodoxie will Karl Barth die ganze «

menschlich-zeitliche Bedingtheit des biblischen Zeugnisses » (CD 345), ja sogar
dessen menschlich-sündige Verkehrtheit wieder restlos anerkennen,
aber zugleich darauf hinweisen, daß Gott, wann und wo es ihm gefällt,
durch den Heiligen Geist die Bibel zu seinem Wort machen kann.
« Abstrahiert von dem Handeln Gottes, kraft welches die Bibel sein

Wort an uns je und je werden muß » (KD 1 113), ist die Heilige Schrift
nicht Gottes Wort. Man kann also auch sagen, daß Gottes Wort nicht
in der Heiligen Schrift « steht », wohl aber in ihr « geschieht » (CD 344),
sie ist sozusagen der « Ort, wo die Entscheidung fällt und immer wieder
fallen muß » (CD 349).

Diesen Ausführungen über das Verhältnis der Heiligen Schrift
zum Worte Gottes entspricht offenbar auch eine höchst merkwürdige
Auffassung von der Inspiration der Heiligen Schrift. Es gibt für Karl
Barth zwar keine dauernde « Inspiriertheit », wohl aber eine aktuelle

Inspiration, in einem gewissen Sinne sogar eine Verbalinspiration der

Heiligen Schrift. — Bei der völligen Auflösung des theologischen
Analogiebegriffes in der dialektischen Theologie kann es sich nicht
darum handeln, daß Gott bestimmte menschliche Begriffe, Gleichnisse

oder Analogien gebraucht, um darin den Propheten und Aposteln sein

1 K. Barth, Der Römerbrief, S. 425.
2 In ähnlicher Weise klagt E. Brunner (Religionsphilosophie evangelischer

Theologie, München 1931) die Orthodoxie an, durch ihre Inspirationslehre die

Offenbarung in eine « geistlose Gegebenheit » (S. 15) verwandelt, und « aus der
aktuellen Gottesoffenbarung das an sich wahre Bibelbuch » gemacht zu haben
(S. 13). So sei die Bibel zum « Offenbarungsding » (S. 77), zum « heiligen Ding »,

zum « Fetisch » (S. 15), zu einem « Zauber- und Orakelbuch », zu einem «

göttlichen Konversationslexikon unfehlbarer Belehrung über alle möglichen und
unmöglichen Dinge » (S. 79) geworden.



312 Offenbarung, Heilige Schrift und Kirche

Wort in einer zwar unendlich inadaequaten, aber dennoch wahren
und unserm gegenwärtigen Stand der Erwartung angepaßten Gestalt
mitzuteilen. Nein, die Propheten und Apostel sind « auch in ihrem
Amt, auch in ihrer Funktion als Zeugen, auch im Akt der Niederschrift
ihres Zeugnisses wirkliche, geschichtliche und also in ihrem Tun sündige
und in ihrem gesprochenen und geschriebenen Wort irrtumsfähige und
tatsächlich irrende Menschen wie wir alle » (KD 11 587). Also um eine

irgendwie verstandene Irrtumslosigkeit der Heiligen Schrift, um irgendwelche

Entsprechung des Bibelwortes zum Worte Gottes kann es sich

für Barth nicht handeln. Die Propheten und Apostel, die aus sich

gewiß irrtumsfähige Menschen waren, wurden also nach Barth auch
durch kein Wunder des Heiligen Geistes unfehlbar gemacht, vielmehr

behauptet er, « konnten sie in jedem Wort fehlen und haben sie auch
in jedem Wort gefehlt » (KD 11 588).

Die Inspiration der Heiligen Schrift ist also für Karl Barth nicht
etwas, was mit dem Text der Heiligen Schrift und dessen Richtigkeit
zusammenhängt und bedeutet somit keine « Unfehlbarkeit des

biblischen Wortes in seinem sprachlichen, geschichtlichen, theologischen
Charakter als menschliches Wort » (KD 11 592), sondern Inspiration
bedeutet eine immer wieder « zu erwartende Entscheidung » Gottes
(KD11 593), worin dieser einen biblischen Text, « in seiner ganzen
Menschlichkeit mit aller Fehlbarkeit, die dazu gehört» (KD 11 591),
und wohl auch mit der ganzen Verkehrtheit, die ihm notwendig eigen

ist, gebraucht, um durch ihn zum Menschen zu reden. Wiewohl das

Wort der Bibel notwendig nicht nur unzulängliches, sondern
verkehrtes und sündiges Menschenwort ist, gilt im « Wunder der
Inspiration » dann doch der Satz : « Gott redet jetzt, was dieser Text redet »

(KD 11 591). Nur in diesem Sinne läßt Karl Barth eine « Inspiration »

der Heiligen Schrift gelten: « Verbalinspiration bedeutet: das fehlbare
und fehlende menschliche Wort ist jetzt als solches von Gott in seinen
Dienst genommen und ungeachtet seiner menschlichen Fehlbarkeit als
solches anzunehmen und zu hören » (KD 11 592).

Hier ist die Heilige Schrift zum Opfer eines unerhörten
theologischen Nominalismus und eines verwegenen Spieles mit dem
Paradoxen geworden. Der geschichtliche und theologische Sinn der
biblischen Texte muß vollkommen gleichgültig werden angesichts der

Behauptung, daß der biblische Text ja auf keinen Fall dem Worte
Gottes ^spricht, sondern ihm auf jeden Fall nur widerspricht. Das

Wort der Heiligen Schrift ist und bleibt menschliche « Finsternis »,



Offenbarung, Heilige Schrift und Kirche 313

aber — und das ist das Absurde — diese Finsternis muß als solche

gehört und angenommen werden Die Verleugnung des theologischen
Analogiegedankens führt notwendigerweise zu diesem extremen
Nominalismus, dem gegenüber die ganze biblische Offenbarung ein müßiges
Quidproquo wird. Das Wort der Heiligen Schrift soll die menschliche
Gestalt des Wortes Gottes sein und ist sie nun doch nicht! Es soll
Gottes Wort dem Menschen erfaßbar machen und ist nun doch bloß
dessen genauer Gegensatz Und selbst wenn das « Wunder » geschehen

sollte, daß Gott hinter dem verkehrten Wort der Bibel sein eigenes

ewiges Wort spricht, so ist doch Gott allein der, welcher es « redet und

hört » (CD 358), was aber der Mensch liest und hört, das sind — sei

es denn in der Bibel! — die «Stimmen der Hölle» (KD1 481).
Unter diesen Umständen kann es einen interessieren, wie die

dialektische Autorität der Heiligen Schrift zu umschreiben ist. — Das

ist nämlich das Merkwürdige an der Sache, daß trotz dieser
unüberbietbaren Relativierung der Bibel ihre normative Bedeutung und
Autorität gerade von Karl Barth in den stärksten Worten vertreten
wird.

Die Heilige Schrift wird als die « notwendige Regel alles in der
Kirche geltenden Wortes » bezeichnet (KD1 106). In ihr muß die

Kirche ihre konkrete « Bindung » und « Weisung », den « Marschbefehl »

für ihre Verkündigung anerkennen (KD 1104). Die besondere Bedeutung
der Bibel liegt nach Karl Barth darin, daß sie der Kirche als von ihr
verschiedenes, geschriebenes Dokument gegenübertritt und also dafür

garantiert, « daß die Kirche sich in bezug auf ihre Verkündigung nicht
allein sieht, sondern sich in einer konkreten Gegenüberstellung befindet »

(KD 1 105). In ihrer strengen Unterschiedenheit von der Kirche sei

die Bibel « eine Instanz, deren Spruch nicht ein Reden der Kirche
mit sich selbst, sondern ein Reden zur Kirche bedeutet, die der Kirche

gegenüber die Stellung einer freien Macht und darum eines Kriteriums
haben kann » (KD 1 108).

Dieser letzte Gedanke, der in Barths Dogmatik immer wieder

mit besonderem Nachdruck vertreten wird (KD 1
103 ff. ; KD 11 598 ff.),

könnte unter andern Umständen ohne Zweifel ein besonderes

theologisches Gewicht besitzen. Aber hier wird man sich sofort fragen

müssen, was es denn bei den dialektischen Voraussetzungen bedeuten

könne, wenn die Heilige Schrift Norm und Regel des in der Kirche
geltenden Wortes genannt wird. Es handelt sich ja in er Heiligend
Schrift um ein notwendig nicht nur fehlbares, sondern tatsächlich



314 Offenbarung, Heilige Schrift und Kirche

fehlendes Wort, um das verkehrte Wort sündiger Menschen. Nun
wäre es gewiß schon des Merkwürdigen genug, wenn von Barth
behauptet wird, daß Gott unbegreiflicherweise gerade dieses Bibelwort
gebrauche, um dem Menschen bei dessen Lektüre sein eigenes Wort
im Heiligen Geiste zu sagen. Oder, wenn er gar lehrt, daß dieses unter
so merkwürdigen Umständen gesprochene Wort nur von Gott selbes

gehört werde, während der Mensch nach wie vor nur verkehrter
Menschenwort vernehme Aber wenn nun gar noch erklärt wird,
die Kirche brauche als Norm und Regel ihres rechten Redens von Gott
das verkehrte Menschenwort der Bibel, ja, dieses Bibelwort sei geradezu
eine Gewähr dafür, daß die Kirche gemäß göttlicher Weisung und

Bindung von Gottes Wort rede Was soll nun eigentlich Geltung
haben Ist die Bibel ihrem Text nach eine von Gott gegebene, objektivwahre

menschliche Gestalt seines ewigen Wortes und als solche die

Norm und Regel unseres Redens Oder ist die Bibel selber auch bloß
menschlich-verkehrtes Wort, ohne irgend eine Entsprechung zum
ewigen Worte Gottes Und sollen wir nun glauben, daß für unser
verkehrtes Reden das ebenso verkehrte Wort der Bibel die notwendige
Regel sei

Es leuchtet ein, daß unter diesen Umständen die Frage nach
dem Verhältnis der Heiligen Schrift zur Kirche ihr eigentliches Gewicht
verliert. — Von der Kirche sagt Karl Barth, daß sie « unter allen
Umständen und in allen ihren Lebensäußerungen eine Kirche von
Sündern, d. h. von Übertretern und Feinden Gottes » sei L In allem
was sie tut, offenbart sie sich als « eine Gemeinschaft menschlichsündigen

Wollens und Wirkens »2. Sie repräsentiert den Menschen,

von dem es jeden Augenblick fraglich ist, ob sein « Glaube » nicht bloß
« gottverlassener Unglaube » ist (KD 1 277). — Bei diesen
Voraussetzungen läßt es sich erraten, daß auf die Lehrverkündigung der
Kirche das gleiche dialektische Schema anzuwenden ist, von dessen

Applikation wir des öftern Zeugen waren : Das Wort der Kirche in
ihrer Verkündigung und in ihrem Dogma ist sündiges und darum
verkehrtes Menschenwort, das sie somit nur in der Hoffnung darauf
verkünden kann, daß Gott selber mit seinem eigenen Wort für ihr
sündiges Reden eintrete Die Kirche weiß, daß ihre Verkündigung
des Wortes Gottes selbst im « Idealfall » wegen ihrer inneren Unmög-

1 K. Barth, Die Not der evangelischen Kirche, in « Zwischen den Zeiten »,

München 1931, S. 93.
2 K. Barth, Die Theologie und die Kirche, München 1928, S. 385.



Offenbarung, Heilige Schrift und Kirche 315

lichkeit nur mißlingen kann (CD 64, 412), aber der Prediger wagt die

Verkündigung in der Hoffnung, daß Gott sozusagen « hinter ihm stehe
und für ihn eintrete, daß er mit seinem eigenen Wort dem des Menschen

sozusagen auf dem Fuße folge» (CD 24). Gelingt dann die Predigt,
das heißt « wird in der christlichen Predigt wirklich von Gott geredet,
dann hat Gott selber von sich geredet. Das Gelingen ist dann wirklich
ein im menschlichen Mißlingen verborgenes, des menschlichen
Mißlingens souverän sich bedienendes göttliches Gelingen. Er macht dann

gut, was wir schlecht machen » (CD 412). Es ist aber bei der Verkündigung

der Kirche genau so wie beim Lesen der Heiligen Schrift : es

handelt sich bei diesem Eintreten des göttlichen Wortes für das
verkehrte Lehren der Kirche nicht darum, daß wirklich der Mensch dieses

wahre Wort Gottes vernehme und dessen gewiß werde. Um irgendwelche

Änderung in der Situation des Menschen handelt es sich auch
in der Verkündigung der Kirche nicht : « Des freien Zeugnisses des

Heiligen Geistes ist hier zu gedenken. Er redet und er hört in der

Predigt »1.

Wenn nun die Verkündigung und das Dogma der Kirche dem
Wort Gottes gegenüber genau so dran sind wie das Wort der Heiligen
Schrift, ist es dann nicht bloß ein müßiges Rätselraten, wenn man
unter solchen Umständen die Frage stellt, wessen Autorität die höhere
und primäre sei, die der Heiligen Schrift oder die der Kirche Wo ja
doch eigentliche Autorität von der einen wie von der andern Instanz
zum vornherein ausgeschlossen ist Diese Frage könnte bestenfalls
den Sinn haben : ob die verkehrte Verkündigung der Kirche im
verkehrten Wort der Heiligen Schrift ihre notwendige Norm und Regel
habe Oder ob das verkehrte Wort der Heiligen Schrift nach einer

Auslegung im verkehrten Wort der Kirche verlange Jedenfalls kann
unter diesen Umständen nicht viel daran liegen, ob das Wort der Bibel
oder das der Kirche oberste Norm unseres Glaubens genannt werde

1 K. Barth, Zwischen den Zeiten, Jahrg. 1929, S. 449. — Ähnlich wie von
der Verkündigung redet Karl Barth auch von den Sahramenten der Kirche.
Das Sakrament ist ein irdisches und darum zweideutiges und gebrechliches
Zeichen. Es kann also Gottes Gnade weder enthalten noch dem Menschen

bringen, es sei denn, daß « in der Aktualität der göttlichen Selbstoffenbarung »

Gott selber erfüllend hinter das unvermögende Zeichen des Sakramentes trete.
Aber selbst wenn dies geschieht, so ist wiederum « des freien Zeugnisses des

Hl. Geistes zu gedenken : Er redet und er hört in der Predigt, er gibt und er
empfängt auch in den Sakramenten » (K. Barth, Die Lehre von den Sakramenten,

in «Zwischen den Zeiten », Jahrg. 1929, S. 448 f.



3i6 Offenbarung, Heilige Schrift und Kirche

Wie widerspruchsvoll die dialektische Bibellehre in sich selber

ist, offenbart sich besonders an einem kritischen Punkte, in der Frage
nach der Autorität des biblischen Kanons. — Unter biblischem Kanon
versteht Karl Barth « die Gesamtheit der von der Kirche als authentisch

(apostolisch) anerkannten biblischen Bücher » (CD 39). Nun
lautet die Frage : Wodurch ist der biblische Kanon für uns Autorität
Dadurch daß die Bibel selber sich in ihrem ganzen authentischen Umfang

der Kirche imponiert Oder dadurch, daß die Kirche im Heiligen
Geist bestimmt, was zum Kanon gehört und was nicht dazu gehört —
Auf diese Frage gibt Karl Barth eine lapidare Antwort : « Die Bibel
macht sich selbst zum Kanon. Sie ist Kanon, weil sie sich als solcher
der Kirche imponiert hat und immer wieder imponiert» (KD1 110).
Woher mag es nun wohl kommen, daß die Bibel die Gewalt hat, sich
der Kirche zu imponieren Offenbar kann das nicht an ihrem «

menschlich-sündigen Wort » gelegen sein Die Bibel ist ja Gottes Wort nur
im Ereignis des «aktuellen Handelns» Gottes (KD1 113) und «eben
dieses Ereigniswerden des Redens Gottes selber im Menschenwort
ist aber Gottes und nicht unsere Sache » (KD 1 112). Also wird dies

wohl auch nicht Sache des fehlbaren Wortes der Bibel sein. Gott

macht also — wenn der Dialektiker sich selber recht versteht — die
Bibel zu seinem Wort und damit zum Kanon, indem er selber redend

— aber leider auch nur selber hörend — für das untaugliche Reden
der Bibel eintritt.

Wenn wir uns nicht täuschen, müßte nun selbst von den
Voraussetzungen des Dialektikers her zugegeben werden, daß — sofern bei
der Einsetzung des biblischen Kanons geschöpfliche Mitwirkung in
Frage kommt — die Kirche daran aktiver beteiligt ist, als das
menschlich-verkehrte Wort der Bibel selber Gewiß kann es sich nicht darum
handeln, daß irgend eine Schrift von Menschen als Heilige Schrift
« eingesetzt » werde, wohl aber darum, daß die von Gott getroffene
Auswahl und Einsetzung von Menschen festgestellt und anerkannt
werde. Dies ist nun irgendwie auch nach Karl Barth die Aufgabe
der Kirche, welche den Kanon « als schon geschaffenen und ihr
gegebenen Kanon nachträglich nach bestem Wissen und Gewissen,
im Wagnis und im Gehorsam eines Glaubensurteils, aber auch in der

ganzen Relativität einer menschlichen Erkenntnis der den Menschen

von Gott eröffneten Wahrheit feststellen » kann und muß (KD 11 524).
Es scheint nun also doch nicht die Bibel selbst zu sein, die sich als

Kanon der Kirche angeblich imponiert, sondern Gott ist es, der die



Offenbarung, Heilige Schrift und Kirche 317

Bibel durch die Kirche zum Kanon macht, indem er diese im Heiligen
Geiste befähigt, das Wort Gottes in seinem authentischen Umfange
festzustellen und dann als Kanon zu verkünden. Wenn wir also den
Kanon der Kirche annehmen, so « gehorchen wir in und mit der Kirche
dem Urteil, das schon gefällt war, bevor die Kirche ihr Urteil fällen,
das die Kirche mit ihrem Urteil nur bestätigen konnte » (KD 11 525).
Aber die Instanz, die jenes Urteil Gottes bestätigt und verkündet,
ist nun doch die — Kirche!

Freilich wird man sich hier nochmals in Erinnerung rufen müssen,
daß es innerhalb der dialektischen Theologie nicht von großem Belange
ist, ob die Bibel der Kirche oder die Kirche der Bibel vorgeordnet
sei. Sofern ja das Wort der Schrift und das Urteil der Kirche als
verkehrtes Menschenwort der gleichen Relativität teilhaftig sind, mag
ich dem einen oder dem andern die primäre « Autorität » zubilligen :

das ist gehupft wie gesprungen, wenn es sich doch bei beiden um keine

wirkliche, sondern nur um eine dialektische Scheinautorität handeln
kann. Daß der offenbarende Gott selber hinter dem menschlichsündigen

Wort der Bibel oder der Kirche sein eigenes Wort reden
und hören kann, wird er aber wohl weder der Autorität der einen,
noch der andern Instanz zu verdanken haben — Man tut immer
am besten, dialektischen Ernst in Scherz zu verwandeln, dann kommt
der Ernst an den Tag, daß es auf diesem « dialektischen » Wege nicht
möglich ist, Gottes Wort ernst zu nehmen. Weder die Heilige Schrift
noch die Lehre der Kirche sind bei diesen Voraussetzungen ein Weg,
auf dem Gottes Wort uns wirklich begegnen könnte.

Das scheint denn auch das Endergebnis zu sein, das sich aus der

Erwägung der konkreten Fragen nach dem Verhältnis der Offenbarung
zur Heiligen Schrift und zur Kirche für die dialektische Offenbarungslehre

ergibt : Gottes Offenbarungswort bleibt dem Menschen
grundsätzlich unerreichbar und alle konkreten Veranstaltungen zu dessen

Vermittlung verlieren sich in völliger Relativität. Insofern ist durch

die dialektische Theologie gerade das Problem nicht gelöst worden,
dessen Lösung man sich von ihr versprochen hatte : das Problem des

theologischen Historismus. — Daß die Bibel « ein Buch wie andere

Bücher » (CD 63), « teilhaftig der Relativität, der Zweideutigkeit, der

Ferne, die allem Historischen eigen ist» (CD 45), das ist ja nicht die

Entdeckung Karl Barths, sondern das bildete eben das Problem und
die Not des Historismus. Mit der bloßen Feststellung, daß hier ein

schrankenloser Relativismus die Theologie bedrohe, ist freilich dem



3l8 Offenbarung, Heilige Schrift und Kirche

Historiker wenig geholfen. Aber ebensowenig ist ihm mit der Behauptung

gedient, daß Gott angeblich hinter unserm relativen und
fehlbaren Wort sein absolut gültiges Wort für uns rede und — höre
Der Historiker wird wohl viel weniger als der Dialektiker geneigt sein,
sich beim Lesen der Heiligen Schrift mit dem lieben Gott zu verwechseln,

und zu tun, « als ob » er wenigstens im « Akt » über das relative
Menschenwort hinaus auch noch das Wort vernähme, das nach der

Versicherung Karl Barths nur Gott selber hören kann
Die « Methode » der dialektischen Theologie besteht darin, einerseits

die Relativität alles Geschichtlichen gelten zu lassen und durch
den Erbsündegedanken noch zu radikalisieren und andererseits doch

immer wieder so zu tun, « als ob » es eine Möglichkeit gäbe, von der

Aufhebung dieses Relativismus durch Gottes (unzugängliches Wort
selbst Kenntnis zu erhalten. Was sich daraus ergibt und was nach
der Applikation des dialektischen Schemas auf die konkrete Frage
nach der Autorität der Heiligen Schrift, des Kanons, der Lehre der
Kirche usw. jeweilen übrig bleibt, ist jenes merkwürdige Gemisch von
« Schein und Möglichkeit » *, das gerade Barths Antworten auf die konkreten

Probleme der tatsächlichen Offenbarungsvermittlung charakterisiert.
So ist es nun in der Tat lediglich eine « Schein » - Autorität, welche

in der dialektischen Theologie letzten Endes für die Bibel und den

biblischen Kanon übrig bleibt. Unerläßliche Voraussetzung für die
Autorität der Bibel wäre die Kenntnis ihrer authentischen Gestalt,
also des Kanons. Aber gerade die kirchliche Bestimmung des Kanons
ist immer bloß « menschlich und relativ und insofern fallibel und

korrigibel » (CD 339). Deshalb kann auch die Kirche bloß erwarten,
daß wir ihren Kanon « zunächst und bis auf Weiteres » als

maßgeblich betrachten, und auch dies nur, sofern wir den Bestimmungen
der Kirche nicht « ein anderes Zeugnis kraft unseres eigenen Glaubens,
Erkennens und Bekennens entgegenzustellen haben, sofern wir ihnen,
indem wir Gottes Wort selber hören und annehmen, nicht
widersprechen müssen» (KD11 668). Das «Selbstzeugnis» des Heiligen
Geistes taucht hier wieder als letzter Trost gegenüber der Relativität
der kirchlichen Entscheidungen auf. Sollte uns nicht bei « unserer
eigenen Begegnung mit Gottes Wort » der Heilige Geist in « direkter
Bestätigung » sagen können, was Kanon ist und was nicht (KD 11 669)

Aber gerade damit kann der Dialektiker, wenn anders alle Teile seiner

1 Vgl. E. Peterson, Was ist Theologie Bonn, 1926, S. 7.



Offenbarung, Heilige Schrift und Kirche 319

Dogmatik gleich ernst zu nehmen sind, nicht rechnen Wie sollte er,
gerade er, der angeblich auch im Glauben « kein wahres Wort » kennt
(KD 1 458), sein Urteil über den biblischen Kanon « direkt » vom
Heiligen Geist erhalten haben So bleibt also der Mensch letzten
Endes doch wieder auf die « fallible und korrigible » Entscheidung
der Kirche angewiesen, und es wirkt direkt rührend, mit welchem
Aufwand von beinahe jesuitischer Kasuistik sich Karl Barth bemüht,
seinen Schülern wenigstens eine « grundsätzlich respektvolle Haltung »

gegenüber der relativen Entscheidung der Kirche einzuschärfen (KD 11

670-671).
Ähnliches wie vom Kanon wäre schließlich von der gesamten

Lehrtätigkeit der Kirche zu sagen, insbesondere von der « Autorität »

des kirchlichen Dogmas und der kirchlichen Bekenntnisschriften
(Konfessionen). — Wohl ist das Dogma gleichsam ein « Glaubensbefehl »

der Kirche, aber eben darum ist es nur « ein menschlicher Befehl, ein
Befehl von Sündern und als solcher von der ganzen Zweideutigkeit,
Gebrechlichkeit und Verkehrtheit menschlichen Befehlens umgeben
und durchdrungen» (KD1 289). Es ist ein «Dokument menschlicher
und also beschränkter Einsicht » (KD 11 709), desen Relativität von
Karl Barth nach allen Seiten so eingehend erörtert wird, daß er schließlich

selber die Frage stellt : « Hält man nun alles zusammen : die
räumliche, die zeitliche, die sachliche Begrenzung jeder Konfession,
so möchte man sich wohl fragen, wie es unter diesen Umständen eine

Autorität irgendeiner Konfession geben soll » (KD11 709). Aber
auch auf diese schwere theologische Frage gibt es eine leichte dialektische

Antwort. Man muß sich eben wieder daran erinnern, daß auch
das Dogma « ein ganz und gar dialektischer Begriff » (CD 122) ist, also

ein Begriff, der einerseits eine nur Gott bekannte, absolute und
infallible Seite und andererseits eine dem Menschen bekannte, relative
und fallible Gestalt besitzt (CD 122 ff.). Wohl gehört die
Irrtumsfähigkeit als das « unverkennbare Merkmal ihrer Menschlichkeit »

(KD 11 709) zum Dogma und zur kirchlichen Konfession, aber trotz
der damit verbundenen Relativität — die ja auch der Bibel selber

anhaftet — ist es möglich, daß in einer bestimmten Zeit gerade diese

Form der Konfession « Gehorsam gegen Gottes Wort war, sofern sie

gerade in dieser und dieser bestimmten Gestalt dem Willen Gottes

entsprach » (KD 11 710).
Es bleibt nun noch die Frage, ob es wohl ein Kriterium gebe, an

dem man erkennen könnte, ob ein bestimmtes kirchliches Bekenntnis



320 Offenbarung, Heilige Schrift und Kirche

dem Willen Gottes entspreche, und diese Frage wird um so dringlicher,
je verschiedener und gegensätzlicher tatsächlich in den christlichen
Kirchen verschiedener Zeiten die Bekenntnisse lauten. Die einfachste

Lösung dieser Frage liegt wohl darin, daß man die Verschiedenheit
der Bekenntnisse auf Gott selber zurückführt, der in seiner souveränen
Freiheit nicht nur die Gegensätzlichkeit des verschiedenen Glaubens
einzelner Menschen, sondern auch die Verschiedenheit der kirchlichen
Bekenntnisse selbst verursacht. « Weil und indem die Heilige Schrift,
die zu der Kirche redete, da und dort, damals und später, diesen und
jenen je ihr bestimmtes Maß des Geistes und des Glaubens mitteilte,
begnadigte, aber auch richtete, Licht aber auch Finsternis verbreitete

nach dem freien, gerechten und guten Willen Gottes, darum mußte
in der Kirche immer wieder bekannt, darum freilich auch so verschieden
und so gegensätzlich bekannt werden, darum und von daher gibt es

einen kirchlichen Osten und einen kirchlichen Westen, gibt es ein
kirchliches Altertum und eine kirchliche Neuzeit in ihrer gegenseitigen

Bestätigung, darum und von daher auch Bekenntnis in schmerzlicher
sachlicher Auseinandersetzung mit anderem Bekenntnis » (KD 11 711).

Wenn auf diese Weise das so oder so geartete, das wahre und
das falsche Bekenntnis auf den einen begnadigenden oder richtenden
Gott zurückgeführt wird, dann ist allerdings das Problem der sich

widerstreitenden Konfessionen der evangelischen Kirche auf radikale
Weise gelöst. Dann ist uns begreiflich gemacht, warum « die in der

Konfession niedergelegten antwortenden Sätze des Glaubens der Kirche

von damals und dort der Kirche heute und hier nicht ohne weiteres
als notwendiger Ausdruck auch ihres eigenen Glaubens einleuchten »

müssen (KD 11 733). Dann kann man auch heute legitimerweise « von
einzelnen und vielleicht gar nicht von ganz unwichtigen jener Sätze
sehr bestimmt Abstand nehmen zu müssen glauben» (KD11 729).
Alles das ist nun begreiflich, aber unbegreiflich ist immer noch, « wie

es unter diesen Umständen eine Autorität irgendeiner Konfession

geben soll » (KD 11 709) Man hat jetzt mit der Möglichkeit zu
rechnen, daß irgendein Dogma der Kirche nichts anderes als ein
« Dokument von Gottes Zorn, Gericht und Verstockung », eine «

Kodifizierung des Irrtums und der Lüge » (KD 11 712) ist, und dies nicht
etwa bloß wegen seiner « Gebrechlichkeit und Verkehrtheit » (KD 1

289), — denn diese gehören als «Merkmal ihrer Menschlichkeit» zu
allen Dogmen der Kirche —, sondern weil Gott im Geheimnis seiner

Verwerfung nicht redend und hörend, sondern verwerfend und richtend



Offenbarung, Heilige Schrift und Kirche 321

hinter dem notwendig fehlbaren Dogma oder Bekenntnis der Kirche steht.
In welchem Sinne kann da ein kirchliches Dogma noch Autorität haben

Karl Barth beschwichtigt seine Leser mit dem Hinweis, daß es

eben nicht so sehr auf den « Wortlaut der kirchlichen Konfession »,

als vielmehr auf die « Richtung », in welche sie weist, ankomme
(KD 11 735). Aber dieser Ausweg taugt deswegen nicht viel, weil offenbar

die « Richtung » des Dogmas selber wiederum bloß aus dem Wortlaut

erkennbar ist, und so wird sich aus den verkehrten Sätzen wohl
kaum die « rechte » Richtung erschließen lassen. — Oder liegt am
Ende die Bedeutung des Dogmas einfach darin, daß es dem Menschen

— ähnlich wie die Heilige Schrift — als « unaufhebbares Gegenüber »

entgegentritt und ihn als « stummer Gesprächspartner » zur
Auseinandersetzung zwingt Aber auch diese « Konfrontierung » ist wohl
nicht so ernst zu nehmen, wenn man gleichzeitig versichert wird, daß

es sich im Dogma selbstredend nur um ein « ganz unverbindliches
Gegenüber » (KD 11 731) handelt

So bleibt nun schlußendlich doch die Tatsache bestehen, daß

unter den dialektischen Voraussetzungen das Dogma der Kirche — so

gut wie die Bibel — im Grunde nur eine dialektische Scheinautorität

besitzt. Es kann sich niemals darum handeln, « daß wir uns durch
die Konfession wie durch ein Gesetz binden lassen dürfen » (KD 11 729).

Im Gegenteil : « Wer der Konfession widersprechen zu müssen meint,
der widerspreche ihren Sätzen » (KD11 736) So wenig wie beim
biblischen Kanon, kann es sich also auch beim kirchlichen Dogma um
eigentlichen Gehorsam handeln — worum es sich bei einer wirklichen
Autorität allerdings handeln müßte —, sondern es handelt sich

lediglich um « Aufmerksamkeit », um eine « grundsätzlich respektvolle
Haltung gegenüber dem Dogma » (CD 377 f.)

Freilich, meint Karl Barth, « man müßte ja der Macht des Heiligen
Geistes mißtrauen, wenn man diese Autorität und diesen Respekt
für ungenügend halten wollte » (KD 11 732). — Dieser Hinweis auf die

Macht des Heiligen Geistes ist an sich ebenso notwendig und
bedeutungsvoll, wie müßig und problematisch er unter den dialektischen

Voraussetzungen ist. Es müßte nämlich der Hinweis auf die Macht

des Heiligen Geistes sein, nicht bloß selber sein eigenes Wort zu reden

und zu hören — wozu es weder des Dogmas noch der Heiligen Schrift
bedürfte —, sondern auf seine souveräne Macht, sein wahres Wort
in der Gestalt der Lehre der Kirche und des Wortes der Heiligen
Schrift zum wirklichen Menschen zu reden.

Dims Thomas. 21



322 Offenbarung, Heilige Schrift und Kirche

Dieser Glaube an die Macht des Heiligen Geistes scheint in der
dialektischen Theologie zu fehlen. Darum verlieren sich alle konkreten
Wege der göttlichen Offenbarungsvermittlung (Heilige Schrift, Dogma
der Kirche) in unbegrenzter Relativität. Das Reden der Theologen
aber schwankt fortwährend zwischen dem demütigen Bekenntnis, von
Gott « kein wahres Wort » zu wissen und nur verkehrtes Menschenwort

zu kennen, und zwischen dem dialektischen « Tun als ob » die Kenntnis,
welche Gott allein von seinen Geheimnissen und Ratschlüssen besitzt,
auch seine eigene Gotteserkenntnis im Akt des Glaubens wäre. Aber
während diese Identifikation immer nur als « Schein und Möglichkeit »

(Peterson) am Rande des wirklich Erkennbaren auftaucht, bleibt für
den Menschen letzten Endes als objektives Erkenntnisgut nur das

übrig, was einst das Erbe und die ungelöste Problematik des

theologischen Historismus ausmachte : der fragwürdige Gehalt der
kirchlichen Dogmen und das völlig relativierte Bibelbuch.

II.
In der Frage nach der Bedeutung und der Autorität der Heiligen

Schrift und der Kirche muß es sich konkret bewähren, daß Gottes

Offenbarung den Menschen wirklich treffen und ihn zu wirklichem
Glaubensgehorsam führen kann. Die Theologie des hl. Thomas von
A quin ist das große geschichtliche Paradigma dafür, wie die katholische

Kirche auf diese Fragen antwortet und wie der Theologe diese

Antwort in der Sprache seiner Zeit verständlich zu machen versucht.
Wenn Gott von seinen verborgenen Geheimnissen und Ratschlüssen

zum Menschen reden will, muß er sein ewiges Wort in die « geschöpfliche
Gestalt » menschlicher Begriffe, Gleichnisse und Analogien kleiden.
Er redet zum Menschen « sub quibusdam similitudinibus et obscuri-
tatibus verborum » (IV. Cont. Gent. i). Das ist der Sinn der echten
« analogia fidei » : Gott selber gibt in der Offenbarung seinem ewigen
Worte eine unserem gegenwärtigen Stande der Erwartung angepaßte,
in unserer Sprache geformte und insofern unzulängliche, aber dennoch
wahre und positive Gestalt.

Es versteht sich von selbst, daß die Anerkennung einer so
entscheidenden Voraussetzung für die obkjetive Möglichkeit göttlicher
Offenbarung auch für die Lehre von der Heiligen Schrift von größter
Bedeutung sein muß. Die Heilige Schrift selber ist ja in ihrem ganzen
Sinn und in ihrem ganzen Sein nichts anderes als die konkrete Bestätigung,

daß es eine menschlich-unvollkommene, aber wahre Teilnahme



Offenbarung, Heilige Schrift und Kirche 323

an der Erkenntnis des ewigen Wortes Gottes gibt. Das Prinzip der

analogia fidei ist ja nur die theologische Formulierung dieser in der
Bibel vorgefundenen Tatsache, daß Gott seine Weisheit in menschliches

Wort kleidet — 0eov> cotpfa év (/.udTTjpfu) (I. Kor. 2, 7) —, um sie

dem Menschen kund zu tun. « Haec sapientia quae est de Deo, est

etiam a Deo per revelationem, secundum illud Sap. IX : Sensum autem
tuum quis seiet, nisi tu dederis sapientiam et miseris spiritum tuum
de altissimis Haec enim sapientia abscondita est ab hominibus,

inquantum hominis intellectum excedit, secundum illud Eecli. III :

Plurima supra sensum hominis ostensa sunt tibi. Unde dicitur Job
XXVIII : Abscondita est ab oculis omnium viventium. Et quia modus
docendi et doctrinae debet esse conveniens, ideo dicitur quod loquitur
earn in mysterio, id est, in aliquo occulto, vel verbo vel signo » (Comment,
in Ep. I. Cor. 2, Lect. 1).

Das Wort der Heiligen Schrift muß nach dem hl. Thomas
notwendig eine — wenn auch noch so unvollkommene — Ähnlichkeit
mit dem ewigen Worte Gottes selber haben und daraus folgt zugleich,
daß das menschliche Wort, das dem verborgenen Gotteswort
entsprechen soll, nicht anders als von Gott selber geoffenbart oder inspiriert

sein kann. — Ohne eine gewisse innere, analoge Entsprechung
zinn Worte Gottes könnte das Schriftwort auch nicht zu dessen Kenntnis
führen : « Verbum enim Dei ducit ad Christum : nam ipse Christus
est naturale Dei Verbum. Omne autem verbum a Deo inspiratum, est

quaedam partieipata similitudo illius. Cum ergo omnis similitudo parti-
eipata ducat in suum prineipium, manifestum est quod omne verbum

inspiratum a Deo ducit ad Christum » (Comment, in Ev. Joann. 5,

Lect. 6). Daraus folgt, daß auch der Prophet selber Gott zwar nicht
in seinem eigenen Wesen erkennt, wohl aber durch das Mittel menschlicher

Worte, die seinem Wesen analog entsprechen. « Manifestum
est quod cognitio prophetica alia est a cognitione perfecta, quae erit
in patria : unde et distinguitur ab ea sicut imperfectum a perfecto,
et ea adveniente evacuatur, ut patet per Apostolum I. Cor. 13, 10

Ideo dicendum est quod visio prophetica non est visio ipsius divinae

essentiae, neque in ipsa divina essentia vident ea quae vident, sed

in quibusdam similitudinibus, secundum illustrationem divini luminis
Sed huiusmodi illustratio mentis propheticae potest dici speculum,

inquantum résultat ibi similitudo veritatis divinae praescientiae, et

propter hoc dicitur speculum aeternitatis » (II-II 173, 1).

Aber auch der Ursprung des Schriftwortes aus Gott wird vom



324 Offenbarung, Heilige Schrift und Kirche

hl. Thomas ebenso nachdrücklich betont wie dessen analoge
Entsprechung zum Worte Gottes. « Principium autem eorum quae ad

supernaturalem cognitionem pertinent, quae per prophetiam manifes-

tantur, est ipse Deus » (II-II 171, 2) ; oder ähnlich : « Principium eorum

quae divino lumine prophetice manifestantur, est ipsa Veritas prima »

(II-II 171, 4). So entscheidend ist das Wirken Gottes in der Inspiration

der Propheten und Apostel, daß Gott selber der eigentliche Autor
der kanonischen Bücher ist, während er sich der Menschen als lebendiger

Instrumente bedient : « Spiritus Sanctus est auctor, homo vero
instrumentum » (Quodl. 7, 16). Diese Analogie von causa principalis
und causa instrumentalis scheint überhaupt den Anteil Gottes und
des Menschen bei der Abfassung der Heiligen Schriften nach der

Inspirationslehre des hl. Thomas am deutlichsten zu bezeichnen.
« Omnis actio quae ex duobus causatur, quorum unum est principale
agens, secundum vero instrumentale, debet denominari a principaliori.
Isti (Apostoli) fuerunt agentes instrumentaliter, Spiritus Sanctus

principaliter ; ideo tota actio debet denominari a Spiritu Sancto »

Comment, in Ev. Matth. 10).
Es zeigt sich nun hier, wie sehr die Analogielehre eine

Schicksalsfrage der Theologie ist. Wenn Gottes Wort in der Heiligen Schrift
den Menschen wirklich erreichen will, und wenn damit die Heilige
Schrift konkrete Autorität über dem Menschen sein soll, dann muß
Gott sein Wort den Propheten und Aposteln in bestimmter menschlicher

Gestalt mitteilen und die Propheten durch eine « mentis elevatio »

(II-II 171, 4) zu dessen Erkenntnis und Anerkennung bewegen können.
In der dialektischen Theologie hat die Auflösung des theologischen
Analogiegedankens notwendig auch die Relativierung der Heiligen
Schrift und ihrer Autorität im Gefolge. Der hl. Thomas kann aber
den Herrschaftsanspruch der Heiligen Schrift in demselben strengen
Sinn verteidigen, in welchem die Heilige Schrift es selber tut (vgl. Gal. 1,

6-9). Die Wahrheit der prophetischen Botschaft entspricht ja der
Wahrheit der göttlichen Erkenntnis selbst : « Oportet igitur eandem

esse veritatem propheticae cognitionis et enunciationis, quae est cogni-
tionis divinae » (II-II 171, 6). Auf dieser Wahrheit des biblischen
Wortes, die im Lichte des Heiligen Geistes mit größter Gewißheit
erkannt werden kann (II-II 171, 5), beruht die konkrete, unbedingte,
ja göttliche Autorität der Heiligen Schrift : « Dignitatis doctrinae
evangelicae, quae est immediate a Deo tradita, est tantae divinitatis,
quod sive angelus evangelizet aliud praeter id quod in ea evangelizatum



Offenbarung, Heilige Schrift und Kirche 325

est, est anathema, id et abjiciendus et repellendus » (Comment, in
Ep. ad Gal. 1, Lect. 2).

Was wir bisher von der tatsächlichen Offenbarungsvermittlung
hörten, sagt uns schon, wie indirekt in Wirklichkeit unsere
Gotteserkenntnis durch die Offenbarung ist. Nicht nur sehen wir Gott
nicht direkt in seinem Wesen, sondern nur « in aliquo occulto vel verbo
vel signo » Auch diese « participata similitudo verbi Dei » wird uns
nicht direkt, sondern mittelbar durch die Propheten und Apostel
geoffenbart. Der hl. Thomas wird nicht müde, immer wieder auf diese

Indirektheit unserer Offenbarungserkenntnis hinzuweisen : « Quibusdam
quidem credibilia revelantur immediate a Deo, sicut sunt revelata

Apostolis et Prophetis ; quibusdam autem proponuntur a Deo mittente
fidei praedicatores » (II-II 6, 1). «Nos cognitionem fidei habemus

non per revelationem nobis factam, sed per hoc quod adhaeremus
revelationibus aliis factis» (De verit. 10, 3). « Innititur enim fides

nostra revelationi Apostolis et Prophetis factae qui canonicos libros
scripserunt » (I 1, 8 ; III Cont. Gent. 154).

Die tatsächliche Indirektheit unserer Offenbarung ist für den
hl. Thomas mit dem Hinweis auf das menschliche Wort der Heiligen
Schrift noch nicht erschöpfend gekennzeichnet. Es kommt noch eine

zweite Instanz hinzu ; man könnte auch sagen eine zweite und eine

dritte : die lebendige Überlieferung der Apostel in der Kirche, welche

die Heilige Schrift als « Offenbarungsquelle » ergänzt und die lehrende
Autorität der Kirche, welche sowohl das Wort der Heiligen Schrift
als auch der apostolischen Tradition erhält, bewahrt, erklärt und
verkündet. Der hl. Thomas spricht diesen bedeutsamen Sachverhalt
in den klassischen Worten aus : « Formale objectum fidei est Veritas

prima secundum quod manifestatur in Scripturis sacris et doctrina

Ecclesiae, quae procedit ex veritate prima (II-II 5, 3). Gegenstand

unserer Glaubenserkenntnis ist also Gottes Wort, aber nicht in seiner

direkten und unmittelbaren Erkennbarkeit, sondern in der Gestalt
des biblischen Menschenwortes und darüber hinaus in der Erklärung
und Verkündigung, welche die lebendige Kirche dem Wort der Bibel

aus der mündlichen Überlieferung unter dem Beistand des Heiligen
Geistes gibt ; es ist also die « veritas prima proposita nobis in Scripturis
secundum doctrinam Ecclesiae intelligentis sane » (II-II 5, 3 ad 2).

Die bedeutsamen biblischen und urchristlichen Tatsachen, auf
welchen die katholische Lehre von der mündlichen Tradition und vom
Lehramt der Kirche, als der régula proxima fidei, beruht, brauchen



326 Offenbarung, Heilige Schrift und Kirche

hier nicht aufgezählt und bewiesen zu werden, weil sie anscheinend

von Karl Barth größtenteils als Tatsachen gar nicht in Abrede gestellt
werden (vgl. KD 11 614). Es würde aber in der Tat auch nicht leicht
zu bestreiten sein, daß es schon eine christliche Urkirche gab vor der

Heiligen Schrift, und daß also die Heilige Schrift jünger ist als die
Kirche mit ihrer mündlichen Überlieferung, und nicht nur jünger,
sondern geradezu auf diese begründet, also ein Werk der ältesten
Kirche und in ihrer kanonischen Geltung von deren Entscheidung
abhängig ist, und daß die Heilige Schrift ihrerseits zu wiederholten
Malen (Joh. 16, 21 ; 21, 25 ; I. Kor. 11, 2 ; 11, 23 ; II. Thess. 2, 15 ;

II. Tim. 1,13 ; 2, 2) auf die mündliche Überlieferung der Gemeinde als auf
ihre Ergänzung hinweist. Auch weiß man, daß es dogmatische Sätze und
kirchliche Einrichtungen von allgemein-christlicher Gültigkeit gibt, die

aus der Heiligen Schrift allein keineswegs hinreichend zu begründen sind.

Karl Barth glaubt, daß der katholischen Interpretation dieser

Tatsachen eine « grundlegende Verwechslung zwischen der Offenbarung
Gottes und ihrer Bezeugung » (KD 11 614) zugrunde liege. Die
Überlieferung, welche tatsächlich älter sei als die Heilige Schrift, sei eben

nichts anderes als « der Weg von der Offenbarung als solcher zu ihrer
schriftlichen Bezeugung », und dieser Weg sei « mit dem Zustandekommen

der Schriftlichkeit ihres Zeugnisses der spätem Kirche gegenüber

abgeschlossen ». Wenn also jene mündliche Überlieferung
weiterbestehen und für die Kirche von Bedeutung sein sollte, hätte sie das

« Weiterleben der Propheten und Apostel, bzw. die Fortdauer der

unmittelbaren Offenbarung» zur Voraussetzung (KD 11 614). So kenne

nun die Kirche das Wort Gottes nicht anders als in seiner «

Schriftlichkeit », woher sich auch die vorgeordnete Autorität der Heiligen
Schrift über die Kirche verstehe.

Bei allem Verständnis für die Verlegenheit, welche die erwähnten
Tatsachen der biblischen und urchristlichen Geschichte hinsichtlich
des Verhältnisses von Heiliger Schrift und Kirche einem protestantischen

Theologen bereiten können, wird man doch sagen müssen,
daß ihr Sinn und ihr Gewicht sich nicht auf so billige Weise umdeuten
lassen. — Gewiß besteht zwischen dem mündlich überlieferten und
dem schriftlich niedergelegten Wort Gottes ein Unterschied, der beachtet
sein will. Dort handelt es sich um die geschöpfliche Gestalt des ewigen
Gotteswortes in der Form lebendiger, mündlicher Rede, hier um die

ebenso geschöpfliche Gestalt desselben Wortes im Gewände der
Schriftlichkeit. Diese zwei Gestalten des göttlichen Offenbarungswortes



Offenbarung, Heilige Schrift und Kirche 327

decken sich, bzw. unterscheiden sich voneinander inbezug auf den
darin ausgesprochenen Offenbarungsgehalt insofern, als jedenfalls
ein großer Teil der mündlichen Überlieferung in die Schriftlichkeit
des biblischen Zeugnisses eingegangen ist, während ein anderer Teil nur
mündlich weitergegeben wurde. Es dürfte aber einleuchten, daß der
Unterschied, welcher zwischen der Mündlichkeit und der Schriftlichkeit des

Offenbarungszeugnisses besteht, nur akzidenteller Natur ist gegenüber der
wesentlichen Übereinstimmung darin, daß es sich in beiden Fällen um
Gottes Wort in der geschöpflichen Gestalt menschlicher Rede handelt.

Bei aller Anerkennung der akzidentellen Verschiedenheit, welche
zwischen der Weitergabe eines mündlich oder schriftlich empfangenen
Wortes stattfinden mag, ist nun doch schlechterdings nicht einzusehen,

warum die Überlieferung des mündlich empfangenen Offenbarungszeugnisses

angeblich das ewige « Weiterleben der Propheten und
Apostel » zur Voraussetzung haben sollte Unerläßliche Bedingung
für die Überlieferung sowohl des mündlichen als auch des schriftlichen
Offenbarungszeugnisses ist nicht die permanente Weiterexistenz der

inspirierten Prediger oder Schreiber, wohl aber der Beistand des Heiligen
Geistes, welcher in seiner Weise für die lehrende Kirche grundsätzlich
ebenso notwendig ist wie für die hörende Kirche. Man müßte
grundsätzlich und zum vornherein diesen möglichen Beistand leugnen, wenn
man für die Erhaltung des prophetischen und apostolischen Zeugnisses
das andauernde Weiterpredigen oder Weiterschreiben der ersten
Offenbarungszeugen verlangen wollte.

Unter der Voraussetzung der Entscheidung und des Beistandes
des Heiligen Geistes kann also das Wort Gottes von der Kirche sowohl

in seiner mündlichen, wie in seiner schriftlichen Gestalt, oder auch

in beiden zugleich überliefert werden. Es liegt aber auf keinen Fall
in der Kompetenz der Theologen, von sich aus zu entscheiden, auf
welchem Wege sich Gott den Menschen zu offenbaren habe, sondern

sie haben sich an den von Gott tatsächlich eingeschlagenen Weg zu

halten, und dort sein Wort zu suchen. Da ist es nun aber unleugbare

Tatsache, daß die meisten Apostel zwar unermündlich in der mündlichen

Verkündigung von Gottes Offenbarung waren, aber nichts davon

aufgeschrieben haben, und daß solche Apostel, welche Gottes Wort
auch schriftlich bezeugten, zur Ergänzung ihres schriftlichen Zeugnisses

auf die mündliche Verkündigung hinwiesen (Joh. 21, 25 ; I. Cor. 11, 23 ;

11, 34), und — was das Entscheidende ist — den Gemeinden befahlen,
beides, also das mündlich und das schriftlich Vernommene in gleicher



328 Offenbarung, Heilige Schrift und Kirche

Weise zu bewahren und weiterzugeben (II. Thess. 2, 15 ; II. Tim. 1, 13
und 2, 2). Von der Behauptung, daß die mündliche Verkündigung
der Apostel nur als « Weg von der Offenbarung als solcher zu ihrer
schriftlichen Bezeugung » von Bedeutung sei, und daß nach dem
Zustandekommen der Schriftlichkeit ihres Zeugnisses für die « spätere
Kirche » nur noch dieses Geltung habe (KD 11 614), ist jedenfalls in
der Bibel keine Spur zu finden, wohl aber ist dort so deutlich als möglich
gesagt, daß das mündliche Zeugnis umfangreicher sei als das schriftliche,

daß ferner das eine mit gleicher Autorität zur Gemeinde rede
wie das andere und daß also auch beide mit der gleichen Treue der

spätem Kirche zu überliefern seien.

Karl Barth glaubt, daß mit der Berufung auf eine mündliche
Überlieferung neben dem objektiven Wort der Heiligen Schrift einem

«gefährlichen Subjektivismus» (KD11 615) Tür und Tor geöffnet
würde. Das wäre unter einer Voraussetzung unbestreitbar der Fall :

wenn nämlich der verheißene Beistand des Heiligen Geistes
grundsätzlich und zum vornherein geleugnet würde Gerade dies muß nun
aber von der dialektischen Theologie insofern gesagt werden, als es

nach den dort geltenden Voraussetzungen weder bei der lehrenden
noch bei der hörenden Kirche zu einem wirklichen Beistand, also zu
einer wirklichen Erleuchtung und Führung durch den Heiligen Geist

kommen kann. Mit dem Glauben an das Wunder des Heiligen Geistes

steht und fällt aber auch die Autorität der Kirche und des in ihr
lebendigen mündlichen und schriftlichen Zeugnisses von Gottes
Offenbarung. Darum gesellt sich denn zu der dialektischen Relativierung
der Bibel auch eine uneingeschränkte Relativierung der kirchlichen
Lehrautorität. Der « Schein »-Autorität, welche der Bibel verbleibt,
entspricht auf der andern Seite auch nur eine sozusagen « doketische
Ekklesiologie »1.

1 Es kann nicht ausbleiben, daß eine Theologie, welche die wahre apostolische
Tradition und die legitime kirchliche Autorität verwirft, dafür mit allerlei
bedenklichem Ersatz gestraft wird. Karl Barth selber klagt über einen üblen
« Traditionalismus » in der protestantischen Kirche : « Man denke an den Zauber
und an die praktischen Auswirkungen des Zaubers, den der Name Luthers und
teilweise auch der Calvins als solche weithin ausübten. Man denke an die fast
magische Autorität, die das vor Kaiser und Reich abgelegte Augsburger Bekenntnis

für das Luthertum gewonnen hat. Waren das nicht alles schriftfremde Instanzen

so gut wie jene angeblich apostolischen Traditionen des Tridentinums Mit
welchem Grund und Recht wurden sie — sie alle schon im 16. Jahrhundert
— sichtlich ebenso ernst genommen wie die Schrift » (KD 11 616). — Im
gleichen Zusammenhang darf ma|b sich der Klage Karl Barths darüber erinnern,



Offenbarung, Heilige Schrift und Kirche 329

So gewiß der hl. Thomas an das Wirken des Heiligen Geistes

glaubt, so gewiß gibt es für ihn eine wirkliche Autorität der Kirche.
Ihre Aufgabe ist es, das schriftliche und mündliche Zeugnis von Gottes
Offenbarung rein zu bewahren, weiterzugeben und zu erklären. Die
unfehlbare Autorität, welche in diesem Amte der Kirche zukommt,
begründet der hl. Thomas immer mit dem Hinweis auf die
Verheißungen des Herrn, von denen die Heilige Schrift selber Zeugnis
ablegt : « Dico ergo, quod judicium eorum qui praesunt Ecclesiae,

potest errare in quibuslibet, si personae eorum tantum respiciantur.
Si vero consideretur divina Providentia, quae Ecclesiam suam Spiritu
sancto dirigit ut non erret, sicut ipse promisit, Joann. XIV, quod
Spiritus adveniens doceret omnem veritatem, de necessariis scilicet
ad salutem, certum est quod judicium Ecclesiae universalis errare in
his quae ad fidem pertinent, impossibile est » (Quodl. 9, 16). Ähnlich
IV. Sent. dist. 20, q. i, 3 ; II-II 2, 6 ad 3. — Für den hl. Thomas
wäre es wohl undenkbar, wie die Kirche wirkliche Autorität haben

sollte, wenn ihre Lehre fehlbar wäre, wie es ihm auch unvorstellbar
wäre, warum ihre Lehre nicht unfehlbar sein sollte, sofern ihr wirklich

der Beistand des Heiligen Geistes verheißen ist.
Man darf sich nicht vorstellen, daß das Bekenntnis zur

kirchlichen Autorität für den hl. Thomas nur die doktrinäre Forderung
eines theologischen Systematikers war. Es stand als Anliegen etwas
sehr Konkretes und Lebendiges dahinter : die Einheit der Christenheit.

Immer wieder klingt diese Sorge um die Einheit der Kirche an, wenn
der hl. Thomas von der Notwendigkeit kirchlicher Autorität redet :

« Una fides debet esse totius Ecclesiae, secundum illud I. Cor. 1, 10 :

Idipsum dicatis omnes, et non sint in vobis schismata ; quod servari

non potest, nisi quaestio fidei exorta determinetur per eum qui toti
Ecclesiae praeest, ut sic eius sententia a tota Ecclesia firmiter teneatur »

(II-II i, 10). « Per diversitatem autem sententiarum divideretur Ecclesia,

nisi in unitatem per unius sententiam conservaretur. Exigitur ergo
ad unitatem Ecclesiae conservandam, quod sit unus, qui toti Ecclesiae

praesit » (IV. Sent. dist. 20, q. 1, 3). « Cum tota Ecclesia sit unum

corpus, oportet, si ista unitas debeat servari, quod sit aliqua potestas

regitiva respectu totius Ecclesiae» (IV. Sent. dist. 24 q. ult. 2, 3).

« daß das lutherische Bekenntnis zu Luther der Proklamation einer prinzipiellen
kirchlichen Autorität und damit einer göttlichen Autorität dieses Mannes und
damit einer Bedrohung des Schriftprinzips damals und bis heute manchmal
bedenklich nahe gekommen ist >1 (KD 11 676).



330 Offenbarung, Heilige Schrift und Kirche

Die katholische Lehre von der Autorität der Kirche ist immer
noch der prägnanteste Ausdruck dafür, daß es in der katholischen
Kirche um wirklichen GlaubensgeÄorsaw gegen Gott gehen kann. Dieser
Satz ist kein Paradoxon, es sei denn für den, welcher vergißt, daß

unsere Offenbarung keine direkte, sondern eine indirekte, keine

unmittelbare, sondern eine mittelbare ist. Wir gehorchen im Glauben
Gottes Wort seiher, aber wir können ihm allein auf dem Wege begegnen,
den Gott selber zu seiner Offenbarung gewählt hat, und dies ist das

prophetische und apostolische Offenbarungszeugnis, wie es die Kirche
in seiner mündlichen und schriftlichen Gestalt durch den Heiligen
Geist bewahrt, verkündet und erklärt. Darum wird mit dem Hören
oder Verachten der kirchlichen Verkündigung Gottes Wort selbst

gehört oder verachtet (Luk. 10, 16). Der hl. Thomas sagt auf seine

Weise das nämliche, wenn er schreibt : « Formalis ratio objecti in fi.de

est Veritas prima per doctrinam Ecclesiae manifestata » (De carit. 13, 6)L
Wer in der autoritativen Lehrverkündigung der Kirche die letzte,

und also für uns nächste und sicherste, menschliche Gestalt des ewigen
Wortes Gottes anerkennt, der gehorcht also letztlich nicht irgend einer

geschöpflichen Instanz, sondern Gottes Wort selber, das uns — solange

wir auf Erden wandern — nicht anders als auf diesem konkreten Wege

begegnet. An diesen Weg ist also die ganze Wahrheit und Sicherheit

unserer Offenbarungserkenntnis geknüpft, aber es ist auf ihm auch
ihre unbeschreibliche Würde gewahrt : « In quo quidem ostenditur
sublimitas fidei christianae, quae non inhaeret doctrinae humanae
sed doctrinae Dei Sic ergo omnes qui sunt in Ecclesia, sunt docti

non ab Apostolis, non a Prophetis, sed ab ipso Deo » (Comment, in Ev.
Joann. 6, Lect. 5).

1 Am schärfsten hat der hl. Thomas die unumgängliche Notwendigkeit der
doctrina Ecclesiae als nächster Norm unseres Glaubens an der klassischen Stelle
II 5, 3 ausgesprochen : « Formale objectum fidei est Veritas prima secundum quod
manifestatur in Scripturis sacris et doctrina Ecclesiae, quae procedit ex veritate
prima. Unde quicumque non inhaeret sicut infallibili et divinae regulae doctrinae
Ecclesiae, quae procedit ex veritate prima in Scripturis sacris manifestata, ille
non habet habitum fidei, sed ea quae sunt fidei, alio modo tenet quam per
fidem Manifestum est autem quod ille qui inhaeret doctrinae Ecclesiae,
tanquam infallibili regulae, omnibus assentit quae Ecclesia docet : alioquin, si de
his quae Ecclesia docet, quae vult tenet et quae non vult non tenet, non jam
inhaeret Ecclesiae doctrinae, sicut infallibili regulae, sed propriae voluntati ».

Wer sich also außerhalb des gottgewiesenen Weges stellt, dessen Erkenntnis ist
nicht « Glaube » zu nennen, sondern ein « opinio quaedam secundum propriam
voluntatem ».


	Offenbarung, Heilige Schrift und Kirche : ihr Verhältnis in dialektischer und thomistischer Theologie

