Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 16 (1938)

Artikel: Die Rechtfertigungslehre bei Kdllin vor und nach Ausbruch der
Reformation

Autor: Wilms, Hieronymus

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-762326

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762326
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Rechtfertigungslehre bei Kollin
vor und nach Ausbruch der Reformation.
P. Hieronymus WILMS O. P., Walberberg.

M. D. Chenu hat in seinem Artikel tiber Koéllin im Dictionnaire
de Théologie cath. die Bemerkung : Etant donnée la date de com-
position de son commentaire de la I*-1I*® de saint Thomas, juste avant
la révolution doctrinale de Luther, il y a grand intérét i y relever
I’état de la théologie, en particulier sur les notions de péché originel,
de grice, de justification, de mérite, comme aussi dans les Quodlibeta,
quelque peu postérieurs, il y a profit & noter les réactions de la théo-
logie en face des problémes soulevés par les novateurs. Denifle ! hat
in seinem grundlegenden Werk : Luther und Luthertum Koéllin &6fters
zitiert. Er AduBerte auch die Absicht, dessen Lehre von der Recht-
fertigung nidher darzulegen. Er ist aber nicht dazu gekommen, weil
er nicht zur Abfassyng des zweiten Bandes kam. In der Fortsetzung
von Weil wird Kollin nicht einmal erwihnt.

In dem 1512 bei Quentel in Kéln gedruckten Kommentar zur I-IT
hat Koéllin alle jene von Chenu genannten Probleme eingehend im
AnschluB an Thomas erdrtert. Wir gewinnen also dadurch einen Ein-
blick in die theologische Lehre jener Zeit. In den 1523 ebenfalls bei
Quentel veroffentlichten Quodlibeta sind diese Fragen gar nicht beriihrt ;
es handelt sich in dem Werke um 27 Moralprinzipien, deren Sinn und
Bedeutung dargelegt wird. Von der Reformation ist nur gelegentlich
die Rede. Es ist daher ein Irrtum Chenus, wenn er glaubt, dadurch
eine Einwirkung der Lehre Luthers auf die katholische Theologie nach-
weisen zu kénnen. Das 148t sich wohl versuchen an Hand der beiden
apologetischen Schriften Kollins: Eversio Lutherani Epithalamii,
Kéln 1527, und Adversus caninas Martini Lutheri nuptias, Tiibingen
1530. In diesen beiden Werken, die sich gegen Luthers Auslegung
von I. Korinther c¢. VII richten, werden dieselben Probleme beriihrt
und dadurch Vergleichungspunkte geboten. Wir stellen nun zuerst

! Denifle, Luther und Lutherthum I (Mainz 1904), 22I, 539.



296 Die Rechtfertigungslehre bei Kéllin

aus dem Kommentar die Lehre Kollins von der Erbsiinde, dem freien
Willen und der Rechtfertigung, und zwar der Gnade Gottes und der
Mitwirkung des Menschen zusammen.

Die Erbsiinde.

Von der Natur der Erbsiinde lehrt Kéllin, daB ihr formelles Moment
in der Beraubung der urspriinglichen Gerechtigkeit bestehe, die durch
die Siinde Adams verursacht wurde!. Diese privatio schlieBt ein als
primiren Bestandteil die heiligmachende Gnade, die gottliche Tugend
der Liebe und die damit verbundenen moralischen Tugenden ; als
sekundiren Bestandteil umfaBt sie das donum integritatis, vermoge
dessen die niederen Fihigkeiten so dem Willen unterstanden, dall sie
sich nur in Abhingigkeit von ihm betédtigen konnten 2. Das materielle
Moment der Erbsiinde wird als concupiscentia bezeichnet. Es umfaBt
aber nicht bloB diese im strengen Sinne, sondern jedwede Neigung
jener einst durch das donum in Schranken gehaltenen Fihigkeiten,
jetzt selbstindig sich zu regen und zu handeln. Diese gesamte pronitas
wird als concupiscentia bezeichnet, weil diese, im strengen Sinn
genommen, die heftigste dieser Neigungen, weil sie nach ErlaB der
Erbsiinde dem Menschen am meisten zu schaffen macht und weil sie
mit der Ubertragung der Erbschuld verbunden ist3. Wegen dieser
Neigung wird die Erbsiinde auch als habitus bezeichnet, obwohl sie
kein habitus im strengen Sinne ist 4.

Bei der Rechtfertigung des Siinders wird durch die EingieBung
der heiligmachenden Gnade das formelle Moment der Erbsiinde fort-
genommen, denn durch die Gnade ist die Seele in ihrem Innersten
geheiligt und Gott verdhnlicht, der Wille ist durch die Liebe auf Gott

! Primum peccatum Adae ist causa prima demeritoria peccati originalis
et quoad materiale et quoad formale (q. 82 a. 2). Peccatum originale materialiter
quidem est concupiscentia, formaliter est defectus originalis justitiae (q. 82 a. 3).

? Gratia gratum faciens erat principalior in justitia originali. Quia igitur
baptismus confert gratiam gratum facientem, esto vigorem continendi partes
inferiores et corpus sub ratione et anima non restituat, nihilominus restituit
principale originalis justitiae (q. 81 a. 1).

3 Potentiae, quae ad actum generationis concurrunt, maxime dicuntur
esse infectae. Habet ille actus in se delectationem tactus, quae delectatio est
objectum maximum concupiscibilis (q. 83 a. 4).

4 Concupiscentia dicitur esse habitus vel habitualis, non quia sit aliqua
forma positiva inclinans ad concupiscendum. Sed quia ex subtractione justitiae
originalis cohibentis inordinationem virium et inferiorum relicta est in homine
ipsa sensualitas et totum corpus sibi ipsi (q. 82 a. 1).



vor und nach Ausbruch der Reformation 297

als letztes Ziel hingerichtet und die iibrigen F#higkeiten sind durch
die Tugenden erhoben. Wenn auch die Gabe der Unversehrtheit nicht
wieder verliehen wird, so folgt daraus nicht, daB ein wesentliches
Moment der Erbsiinde bleibe, denn das donum besagt nur einen
sekundiren Bestandteil, sondern es folgt bloB, daB das materielle
Moment weiterbesteht, daB die Fihigkeiten nach wie vor eine Neigung
behalten, selbstéindig vorzugehen, weil die Herrschaft des Willens
nicht in ihrer urspriinglichen Kraft und Weite wiederhergestellt wurde L.
Das materielle Moment bleibt, es ist auch nicht blo8 Fihigkeit, es ist
Neigung ; es bleibt als Strafe, nicht als Siinde 2. Es wird Siinde, wenn
aus der pronitas eine Regung erfolgt ohne die entsprechende Leitung
des Willens. Es ist gleichgiiltig, ob es sich dabei um die concupiscentia
im engern oder weitern Sinne handelt. Das Axiom der Alten: Con-
cupiscentia manet in renato actu, transit reatu, wird von Kollin dahin
erliutert, daB eine unordentliche Regung, die aus einem verschuldeten
Defekt folgt, insofern sie verhindert werden kann und nicht verhindert
wird, schuldbar ist. Er nimmt von der Schuldbarkeit aber die motus
naturales aus, weil diese unabhingig sind von der Phantasie, deshalb
auch nicht verhindert werden kénnen. Weil die Gnade nicht direkt der
Natur, sondern der Person verliechen wird, und weil auch im Gerecht-
fertigten das materielle Moment der Erbsiinde bleibt, wird diese iiber-
tragen ® ; sie lebt aber, wenn der Mensch in die Ungnade zuriickfillt,

)

formell nicht wieder auf.
Die Freiheit.

Kollin hebt gleich zu Anfang seines Kommentars die Wiirde des
Menschen hervor, der ein Abbild Gottes, frei und Herr seiner Handlungen.
Das dominium suorum actuum ist aber nicht so zu verstehen, als ob
er sie besifle, wie man Geld in der Tasche hat, sondern weil er sie
setzen und nicht setzen kann, sei es selbst oder durch andere Fihig-
keiten, die dem Willen folgen wie Diener dem Herrn 4. Das dominium
griindet also in der Freiheit und diese wieder in der Indifferenz des
Verstandes und der Weite der Erkenntnis, die das Allgemeine erfaBt

! Quia aversio habitualis mentis humanae a Deo, quae est per carentiam
originalis justitiae et principale in originali, tollitur per baptismum, qui mentem
Deo reconciliat per infusionem gratiae et virtutum connexarum, idio baptismus
originale delet (q. 81 a. 1).

? recuperata gratia (ipsa concupiscentia) non habet rationem culpae
(q. 82 a. 1).

$q. 82 a. 4 ad 3. 4q.1a 1.



208 Die Rechtfertigungslehre bei Kollin

und das Urteil iiber Einzelnes beliebig zu gestalten vermag. Er geht
in q. 6 niher darauf ein, wo er das voluntarium im Gegensatz zum
violentum und naturale erliutert. Das violentum ist von aulen sowohl
in der Ordnung der Wirk- als auch in der der Endursache. Das naturale
ist aus einer inneren Wirkursache, aber das Ziel ist von auBen
bestimmt. Zum voluntarium wird erfordert, daB das Ziel innerlich
erfaBt wird und, so zu eigen geworden, bewegt. Hier ist also die
Erkenntnis ausschlaggebend. Zum voluntarium liberum oder perfectum
gehort noch mehr. Da muBl das Ziel als Ziel erkannt werden, nicht
bloB als Ding. Die Mittel werden nach ihm bemessen, frei gewihlt,
und die Handlung erfolgt selbstindig. Hier ist also eine Erkenntnis,
die iiber ihr eigenes Urteil verfiigt und dadurch die volle Freiheit des
Willens begriindet !. Die Freiheit kommt, so betont er in a. 2 der
natura rationalis zu. Thomas sagt nicht creaturae. Kollin macht
darauf aufmerksam. Auch Gott ist frei. Dem Menschen kommt im
statu viae die Freiheit insofern nur unvollkommen zu, als mit ihr die
indifferentia contrarietatis, die Fiahigkeit, gut und schlecht zu handeln,
verbunden ist. Durch jede gute Handlung bestimmt er aber seine
Fihigkeit mehr und mehr in dieser Richtung. Sie wird zur Fertigkeit,
wenn auch die Moglichkeit zu fehlen nicht ganz ausgeschlossen wird.
Durch jede Siinde wird der Wille in der Richtung zum Bésen hin
befestigt, aber auch hier bleibt die Moglichkeit der Umkehr, solange
der status viae dauert. Bei Untersuchung der Folgen der Erbsiinde
fragt Kollin, ob durch die Siinde das bonum naturae geindert oder
eventuell gar vernichtet werde ®. Er unterscheidet mit Thomas ein
dreifaches bonum naturae, erstens das der konstituierenden Prinzipien,
Leib, Seele und Fihigkeiten. Dies bonum bleibt, sonst wire es kein
Mensch. Das zweite bonum naturae sind jene Gaben, die im Paradiese
durch Gottes Giite zugegeben waren. Weil der Natur entsprechend,
kann man sie ein bonum naturae nennen. Sie gehen durch die Siinde
verloren. Das dritte bonum naturae besteht in der Neigung zum Guten,
in der natiirlichen Anlage zur Sittlichkeit. Diese wird durch die Siinde
gemindert, aber nie ganz vernichtet, denn die Minderung erfolgt nicht
durch Wegnahme, sondern durch Anhiufen von Hindernissen. Diese

1 Quando ipse motus in finem apprehensum est in potentia agentis, sic
quod potest propter ipsum agere vel non agere, sic quod habet liberum judicium
de actione sua, sic quod suum judicium cognoscit sc. super ipsum reflectendo,
et hoc est perfectum voluntarium, quia est ab intra movere se propter finem et
libere (q. 6 a. 2).

?2q. 8 a. 1.



vor und nach Ausbruch der Reformation 299

Neigung ist im Grunde identisch mit der Anlage zur Sittlichkeit. Wiirde
sie vernichtet, dann kénnte der Mensch nicht mehr verniinftig denken,
nicht mehr frei wihlen, also auch nicht mehr siindigen !.

Die Rechtfertigung.

Kollins Ansicht von der Rechtfertigung des Menschen durch die
heiligmachende Gnade ist die Lehre der Kirche. Mit Thomas unter-
scheidet er die Gnade als liebevolle Gesinnung dessen, bei dem man
in Gnade, und als Gabe oder Wirkung dieser Gesinnung 2. Kollin 148t
aber alsbald die erste Auffassung beiseite und nimmt die Gnade als
Gabe, wodurch der Mensch innerlich Gott wohlgefillig wird. Er begriin-
det diese Ansicht mit dem Unterschied, der zwischen der Liebe Gottes
und der des Menschen obwaltet. Gottes Liebe setzt das Gute nicht
voraus, sondern bewirkt es. Wo er sich mit besonderer Liebe dem
Menschen zuwendet, da verleiht er ihm eine Gabe, wodurch der Mensch
zur tiibernatiirlichen, gottlichen Ordnung erhoben und auf das inner-
gottliche Gliick als letztes Ziel hingeordnet wird 3. Diese Gabe ist etwas
Reelles, das der Mensch sich nicht erarbeiten kann, das ihm ein-
gegossen wird. Wenn auch keine Substanz, sondern blo8 ein Akzidenz,
ist es doch wertvoller als alles rein Natiirliche, weil es allein eine Teil-
nahme an der innergottlichen Vollkommenheit besagt und weil es
allein den Menschen auf die innigste Vereinigung mit Gott in der Liebe
und Anschauung hinzuordnen vermag ?. Diese Gabe ruht im Innersten
der Seele, dort eine rein passive Anlage ausfiillend. Aus ihr flieBen
aber die tibernatiirlichen Tugenden gleich neuen Féhigkeiten hervor,
vermoge deren der Mensch sich entsprechend der gottlichen Ordnung
zu betitigen vermag und so das, was ihm auf Grund der Wesens-
erhéhung als Erbe zusteht, als Preis von Gott verdienen kann.

Dal die Gnade es ist, die den Menschen formell in Gottes Augen

1 Non est possibile, quod praedictum naturae bonum totaliter tollatur ...
manet, quamdiu manet et rationale ... si peccatum totaliter auferret rationale,
homo non esset capax peccati (q. 84 a. 2).

®q. 110 a. 1.

3 Dilectionem specialem sequitur in creatura specialiter dilecta et simpli-
citer bonum speciale sc. participatio divini boni supra conditionem naturae, qua
efficitur digna doni aeterni, quod ipse Deus est. Ergo sequitur conclusio, quod
gratia, quae est effectus specialis dilectionis, sit in homine existens (. 110 a. 1).

4 Gratia eat aliquod donum habituale a Deo animae infusum ... est
accidens spirituale assimilans Deo (q. 110 a. 2). Est nobilior animae, inquantum
est participatio alicuius superioris naturae ... per eam possumus in opera meri-
toria et sumus formaliter Deo grati (ib. ad 2).



300 Die Rechtfertigungslehre bei Kollin

angenehm gratus macht, beweist er aus dem Umstande, daB, wenn
die Tugenden fehlen wiirden, der Mensch doch gratus bliebe !, wie dies
beziiglich des Glaubens tatsichlich der Fall ist beim Eintritt in den
Himmel. Den tiefsten Grund fiir die Notwendigkeit der heiligmachenden
Gnade sieht Kollin darin, daB eine Proportion walten mulBl zwischen
dem Menschen, der beseligt wird, und dem Gegenstand der ewigen
Seligkeit 2. Der Mensch muB in seinem Sein und Handeln diesem
hohen Ziel entsprechen. Es muB ein physisches und moralisches Ver-
hiltnis da sein. Deshalb bedurfte auch der in der natiirlichen Ordnung
ganz vollkommene Mensch noch der Erhebung durch die Gnade. Im
gefallenen Zustande ist sie ihm doppelt notig, weil er von der Schuld
gereinigt werden muB.

Den Prozel der Rechtfertigung schildert Kollin ganz im Anschlul3
an Thomas. Er unterscheidet eine justificatio simplex und eine justi-
ficatio impii. Bei der erstern handelt es sich um einen, der, obwohl
der Gnade fihig, sie ohne Schuld nicht besitzt, der ihr aber durch
Gottes Giite teilhaft wird. Dieser ProzeB gilt ihm als mutatio, aber
nicht als motus. Die justificatio impii gilt ihm als motus, als Ubergang
von einem Kontriren zum andern. In beiden ist der Terminus der-
selbe, die heiligmachende Gnade mit dem Tugendschmuck. Der Gerecht-
fertigte ist geordnet in dreifacher Beziehung, in Bezug auf Gott, auf
den Nichsten und in sich selbst. Weil die Gerechtigkeit Ordnung
besagt, ist nach ihr der ganze Vorgang benannt 2 ; nicht nach der Liebe
und nicht nach der Gnade, weil bei beiden der Begriff der Ordnung
nicht so zum Ausdruck kommt. Kollin geht hier auf die doppelte
Auffassung der Gnade zuriick, die sowohl den innergéttlichen Liebesakt,
wie auch die Gabe bezeichnet. Da der Liebesakt ewig gleich bleibt, kann
von ihm aus der RechtfertigungsprozeB nicht veranschaulicht werden,
wohl aber von der Gabe her. Zu dieser kann der Mensch eine bloBe
Anlage haben, er kann die einmal ihm verliehene Gabe schuldbar ver-
loren haben, er kann die Gabe actu besitzen. Vom ersten ist ein

1 Eo ipso quod deiformis est secundum gratiam, est Deo specialiter gratus
et acceptus, etiam si nec caritas nec aliae virtutes adessent in potentiis (q. 110 a. 4).

? Oportet quod homini detur aliquid non solum per quod operetur vel per
quod appetitus inclinetur in finem : sed etiam per quod elevetur ipsa natura
hominis ad quandam dignitatem secundum quam talis finis sit ei competens, et
ad hoc datur gratia (q. 110 a. 3).

3 Justificatio dicatur a justitia, quae nominat quendam statum proprium,
secundum quem homo se habet in debito ordine ad Deum, ad proximum et ad
seipsum. Et huic justitiae omne peccatum opponitur, quia quodlibet peccatum
aliquid de praedicto ordine corrumpit (q. 113 a. 1).



vor und nach Ausbruch der Reformation 3oI1

Ubergang zum dritten méglich, es ist die justificatio simplex. Ein
Ubergang vom zweiten zum ersten in dem Sinne, daB bloB die Schuld
erlassen wiirde, aber das frithere Verhiltnis der Liebe sich nicht erneuere,
ist ausgeschlossen, denn es wire eine ganz unvollkommene, eine unfrucht-
bare Versohnung . Die Rechtfertigung des Siinders ist eines der
groften, ja in gewissem Sinne ein wunderbares Werk Gottes, aber er
vollzieht es am Erwachsenen nicht ohne dessen Mitwirkung, die sich
in zwei Bewegungen duBlern muB, in der Hinwendung zu Gott und
in der Abwendung von der Siinde. Diese Mitwirkung wird verlangt,
weil Gott alles der Natur und Eigenart dessen entsprechend bewegt,
den er bewegt, also den freien Menschen unter Wahrung und Betdtigung
der Freiheit ; sodann auch, weil mit dem Begriff der Rechtfertigung
als Einstellung und Hinordnung auf Gott in sich schon eine Willens-
duBerung des Erwachsenen gegeben ist 2. Die WillensduBerung braucht,
falls die Rechtfertigung sakramental vor sich geht, nicht im Augen-
blick der Rechtfertigung gesetzt zu werden, sie kann vorausgehen.
Vollzieht sich die Rechtfertigung ohne wirklichen Empfang der Sakra-
mente, so mu3 die Betitigung gleichzeitig sein. Sie bewirkt die Gnade
nicht, weil Gott allein deren Wirkursache, sie ist aber notwendige
Disposition. Die Hinwendung beginnt mit einem Akt des Glaubens,
der sich auf Gott bezieht, der um Jesu Christi willen den Menschen
rechtfertigen will. Die Gerechtigkeit selbst besteht keineswegs in diesem
Glaubensakt, denn im Himmel, wo die Gerechtigkeit vollendet ist,
bleibt der Glaube ausgeschlossen. Als Vorbereitung ist der Glaubensakt
der Anfang, aber als solcher allein ungeniigend. Er muB begleitet sein
von Hoffnung und Liebe. Wohl wird dieser Akt der Zuwendung zu-
weilen nach dem Glauben benannt, es ist dann aber nicht der Glaube
allein gemeint, sondern der von der Liebe informierte 3, Die Abwendung

1 S. Thomas non loquitur de pacatione sterili vel reconciliatione imperfecta,
qua aliquis non vult alium habere obligatum ad poenam, sed de reconciliatione
et pacatione perfecta (q. 113 a. 2).

2 Nullus adultus sine sacramento justificari potest nisi actualiter existente
motu liberi arbitrii; sed per sacramentum potest, si tamen praecessit motus
liberi arbitrii prohibens fictionem, tum quia Deus movet rem secundum condi-
tionem suam, tum propter specialem rationem, inquantum est motio ad justitiam,
quam non consequitur nisi habens rectam voluntatem (q. 113 a. 3).

8 Oportet justificandum converti ad Deum credendo, amando et sperando
veniam. Et tamen haec tria computantur pro motu dispositivo ad justitiam ...
Justificatio attribuitur fidei tamquam primo motui requisito ad justificationem,
licet et alii motus affectivi requirantur ad hoc quod sit dispositio ultima ad
gratiam ... intelligitur de motu fidei perfecto, qui est cum caritate (q. 113 a. 4).



302 Die Rechtfertigungslehre bei Kollin

von der Siinde ist der Reueakt, gleichfalls von der Liebe zur Contritio
erhoben. Die vier Bestandteile des Rechtfertigungsprozesses: Gnade,
Zuwendung, Abwendung, NachlaB der Siinde, sind alle zugleich in
demselben Augenblick, unter sich aber geordnet in der Reihe der Auf-
zdhlung, indem mit Hilfe der Gnade der Mensch sich Gott zuwendet
und von der Siinde abkehrt, Gott ihm darauf die Siinde nachliBt durch
die tatsichliche EingieBung der Gnade!. Im Anschlul an den Traktat
de gratia wird das meritum behandelt, aber unter dem Gesichtspunkte
der Moglichkeit. Von der Notwendigkeit ist die Rede in q. 5 a. 7,
wo festgestellt wird, daB Gott dem Erwachsenen die Seligkeit nicht
verleiht, es sei denn, daB er sich dieselbe verdiene.

In den Jahren, wo Kollin seinen Kommentar schrieb und seine
Lehre iiber die Rechtfertigung vortrug, lehrte und schrieb in gleicher
Weise, wenn auch mit Abweichen beziiglich verschiedener Schul-
meinungen, Luther zu Wittenberg, Erfurt und wieder zu Wittenberg.
Aber mit dem Jahre 1515 kam eine Wendung 2. In diesem und den
folgenden Jahren lassen sich bei ihm schon die meisten Bestandteile
seines spiteren Systems nachweisen, wenngleich er sie spéter klarer
aussprach, energischer vortrug und riicksichtsloser verteidigte. Im
Mittelpunkte seines Systems steht die neue Rechtfertigungslehre. Diese
ist wiederum bedingt durch die Ansicht von der uniiberwindlichen
Konkupiszenz. Diese macht das Wesen der Erbsiinde aus, sie wohnt
seit Adams Fall dem Menschen inne, der Wille ist gegen sie machtlos,
da er seine Freiheit verloren hat. Trotzdem soll der Mensch gerecht-
fertigt werden. Das kann nicht durch innere Umwandlung geschehen
vermdge der heiligmachenden Gnade und der Tugenden, sondern bloB
durch duBlere Gerechtigkeitserklirung. Gott sieht den Menschen trotz
seiner Siinden als gerechtfertigt an, wenn er glaubt, das heit, wenn
er diese Rechtfertigungslehre annimmt und vertraut, daB sie auf ihn
zutreffe, daBl ihm also die Siinden um der Verdienste Christi willen
nicht angerechnet werden. Alle iibrigen Irrtiimer Luthers folgen not-
wendig aus dieser Grundlehre, so die Verwerfung der Uberlieferung,
des Primates, einzelner Sakramente, der Heiligenverehrung, des Feg-
feuers, des Ablasses.

1 Gratiae infusio est motio divina, quia videlicet ab ipsa sunt duo motus
liberi arbitrii, qui similiter sunt cum justificatione. Quorum unus est contritio,
alius motus fidei et caritatis in Deum, quibus stantibus sequitur secundum
modum intelligandi remissio culpae, qua deleta justificatio consumata est
(q. 113 a. 6).

2 Denifle, 407.



vor und nach Ausbruch der Reformation 303

Kollin trat in der ersten Zeit nach Ausbruch der Reformation
nicht schriftlich gegen Luther auf. Seine 1523 erschienenen Quodlibeta
nehmen nicht weiter auf die Neuerung Riicksicht, als daB er die
Wirkungen des Glaubens genau abgrenzt. Als er jedoch von der theo-
logischen Fakultit zu Koln aufgefordert wurde, Luthers Erklirung
zum 7. Kapitel des ersten Korintherbriefes zu widerlegen, schrieb er
gegen diese kleine Schrift drei umfangreiche Biicher, wovon aber nur
zwei im Druck erschienen sind !. Er bemiiht sich mit groBer Gelehrsam-
keit und vielem Scharfsinn, Luthers Ansicht von der Jungfraulichkeit,
dem Ordensstande und der Ehe zu widerlegen. Dabei kommt er auch
auf die Rechtfertigungslehre zu sprechen und erméglicht so einen
Vergleich. Es ist im allgemeinen dieselbe Lehre, die wir aus seinem
Kommentar kennen lernten, nur sind unter apologetischem Gesichts-
punkte einige Lehrsitze kraftiger hervorgehoben, andere schirfer
prazisiert.

Die Konkupiszenz.

Kollin unterscheidet hier, was natiirlich, was siindhaft, was iiber-
natiirlich ist. Im bloBen Naturzustande wire die Konkupiszenz in
dem Sinne dagewesen, daB das niedere Strebevermdgen sich, ohne die
Leitung des Verstandes und die Zustimmung des Willens abzuwarten,
seinem Gegenstande zugeneigt hitte. DaB Gott dies in Adam behob,
geschah durch die iibernatiirliche Gabe der Unversehrtheit. Nachdem
diese Gabe verloren gegangen ist, zeigt sich die Konkupiszenz; man
darf sie aber nicht als Gabe oder Geschopf Gottes bezeichnen, da er
sie in dieser Weise nicht wollte 2. Sie entstammt, wie sie jetzt ist, der
Siinde. Aber er verwirft ausdriicklich Luthers Ausdruck, sie sei in
sich Siinde 3. Sie ist Strafe und materia exercendae virtutis. Ein-
gehend entwickelt er die Lehre von den motus concupiscentiae. Er
unterscheidet zwischen solchen, die infolge der physischen Disposition,
und solchen, die durch die Phantasie verursacht werden. Die ersteren
nennt er nicht siindhaft, wohl aber die zweiten, weil diese durch den
Willen hiitten verhindert werden kénnen. Er fithrt auch eine Ansicht

1 N. Paulus, Die deutschen Dominikaner im Kampfe gegen Luther (Frei-
burg i. Br., 1903) 124.

2 Falsum est quod sensualis ad carnalia propensio Dei opus aut creatura
dici mereatur ... quia in natura hominis integra huiusmodi effrenem carnis
appetitum Deus ab initio non plantavit (Eversio 183Y).

3 Diximus concupiscentiam, cui resistitur, non esse peccatum, sed materiam
exercendae virtutis (Eversio 43Y).



304 Die Rechtfertigungslehre bei Kollin

an, wonach noch zwischen letzteren unterschieden wird und jene
motus, auf die der Verstand nicht aufmerksam wird, als nicht siindhaft
angesehen werden. Kollin selbst neigt jedoch dazu, sie als levissimum
peccatum zu bezeichnen. Sie werden jedoch, sobald sich der Wille
dagegen stemmt, AnlaB zum Verdienst!. Von einer concupiscentia
in se peccaminosa im Sinne Luthers will er nichts wissen. Ebenso-
wenig 1iBt er zu, daB man alles, was aus dem amor sui hervorgeht, als
Siinde bezeichnet 2. Er gibt auch nicht zu, da die Konkupiszenz,
weil das Fleisch in Adam verderbt sei, uniiberwindbar geworden wiire,
so daB der Wille notwendig davon mitfortgerissen werde. Die Angriffe
Luthers auf das Keuschheitsgeliibde boten Kollin Gelegenheit, sich
eingehend iiber diesen Punkt zu verbreiten. Er betont, daB der Mensch
mit den bloBen Kriften der Natur unter dem gewdhnlichen Beistande
Gottes die Keuschheit zu bewahren fihig sei. Als Beispiel fiihrt er
Plato und die Vestalinnen an. Um wie viel mehr mull dann der Christ,
dem mit der heiligmachenden Gnade alle Tugenden, also auch die
temperantia, eingegossen sind, imstande sein, keusch zu leben. Wo
jemand glaubt, es nicht zu konnen, ist er selbst schuld, weil er nicht
entsprechend um die Gnade bittet oder die geeigneten Mittel zur
Bewahrung der Keuschheit nicht anwendet . DalB es dem Menschen
moglich sei, ergibt sich nach Koéllin schon aus dem Gebote der
Genesis : Subter te erit appetitus tuus und aus dem Rate des Heilandes
und des Apostels Paulus. Die Berufung Luthers auf Genesis 1, 28:
Wachset und mehret euch, 14Bt er nicht gelten, ebensowenig die auf
das uri bei Paulus I Kor. Er erklirt es im Sinne der Tradition und
des Zusammenhanges als bloB dann siindhaft, wenn der Wille daran
beteiligt ist 4. Auch in den Heiligen waren, unbeschadet der Heiligkeit,
solche gegen ihren Willen erstehende Regungen, ausgenommen die
Mutter Gottes. Erst nach dem Tode wird diese Schwiche, die hier
AnlaB zur Tugendiibung sein soll, schwinden.

Gegeniiber den Darlegungen im Kommentar ist hier das Siindhafte
scharfer gegen das Natiirliche abgegrenzt und besonders die Konku-
piszenz als materia exercendae virtutis betont.

1 Eversio 44", 196.

2 Lutherus misere ruit, non intelligens, non omnem sui amorem peccatum
(Eversio 69).

3 Eversio 537V; Adversus 188.

4 Eversio 188 ff. Vgl. J. Stockl, Die Lehre des Konrad Kollin iiber die
gottgeweihte Jungfriulichkeit, 29 f.



vor und nach Ausbruch der Reformation 305

Die Freiheit.

Wie Luther durch seine Ansicht von der uniiberwindlichen Konku-
piszenz zur Leugnung der Freiheit gedringt wurde, so sieht sich Kollin
auf Grund seiner Lehre von der Konkupiszenz veranlaBt, niher die
menschliche Freiheit darzulegen. Es ist jedoch zu beachten, daB Kéllin
sich bei seiner Arbeit auf die formelle Widerlegung von Luthers Schrift
beschrinkt. Darin ist die Freiheit noch nicht glattweg geleugnet,
wenn sie auch mehr als in Zweifel gezogen wird. Kollin legt die Natur
des freien Willens dar als einer Fihigkeit, die sich selbst zum Handeln
bestimmt, die ihr Handeln nicht bloB in sich, sondern auch aus sich
besitzt. Diese Selbstbestimmung ist so innig mit dem freien Willen
verbunden, da8 kein Geschopf unmittelbar auf ihn einzuwirken ver-
mag, ja daB selbst Gott, der dies vermag, in dieser Einwirkung den
Willen nicht zwingt, ihm nicht Gewalt antut, sondern ihn nur zur
Selbstbestimmung, also zu einer freien Handlung veranlaBt!. Diese
Freiheit wird auch bei der iibernatiirlichen Gnadenausstattung bewahrt.
Obwohl die Liebe und andere Tugenden unmittelbar im Willen sind,
behindern sie die Freiheit nicht, sondern mehren das Koénnen, so daf
es sich jetzt auch auf die iibernatiirliche Ordnung erstreckt®. Die
Erleuchtungen und Anregungen und Bewegungen von seiten Gottes
heben ebensowenig die freie Willensentscheidung auf, denn der Wille
verhilt sich unter ihnen nicht rein passiv, sondern ist in freier Ent-
scheidung titig 3. Wer anders lehrt, sagt Kollin, mache den Menschen
zu einem Pferd oder Maultier, er entkleide den Christen der Menschen-
wiirde . Der Machtbereich des freien Willens erstreckt sich auf die
inneren Affekte, besonders auf die Konkupiszenz, freilich nicht in dem
MaBe, daB der Wille jede Regung zu verhindern verméchte, jedoch so,
daB er allen seine Zustimmung zu versagen vermag. Meistens kann
er sie auch verhindern, oder doch beruhigen, es sei denn, daB eine
krankhafte Veranlagung vorliege. Doch dann ist, was sich gegen den
Willen duBert, nicht siindhaft. Zu dieser Beherrschung der Begierlich-
keit bedarf es keines Wunders. Wohl ist durch die Erbsiinde der Wille
geschwicht, aber nicht vernichtet. Zum freien Handeln bedarf es

1 Voluntatem nemo hominum aut creaturarum cogere potest ... Deus
minime eam cogit (Adversus 11%Y).

2 Bona voluntas omnia potest, cum ipsam amor Dei dilataverit (Eversio 112v),

3 Liberum arbitrium pure passive se habere, monstrum Lutheri (Eversio 497).

4 Eversio 192.

Divus Thomas. 20



306 Die Rechtfertigungslehre bei Kollin

nicht des iibernatiirlichen Glaubens. Auch der Ungliaubige besitzt die
Freiheit 1. Vermége dieser vermag er sich selbst zu einem keuschen
Leben zu entschlieBen. Mit der Gnade kann er es auch durchfiihren,
und wer glaubt, es nicht zu koénnen, soll um Gottes Beistand bitten,
der ihm nicht versagt wird. Der Gerechtfertigte vermag seine gute
Meinung virtuell auf Gott und den Himmel gerichtet zu halten.
Hier ist klarer als im Kommentar die Tatsache der Freiheit betont
und ihr Betitigungsfeld beziiglich der Konkupiszenz aufgezeigt.

Die Rechtfertigung.

Luthers Behauptung, der Glaube allein rechtfertige, entlockte
Kollins den Ausruf : Wer hiitte geglaubt, daBB der Wittenberger Evange-
list so stupid sei, daB er nicht einmal die Begriffsbestimmung des
Glaubens kenne, oder so boshaft, daB3 er heuchle, sie nicht zu kennen ! 2
Fiir Kollin ist der Glaube eine iibernatiirliche eingegossene Tugend,
kraft deren der Mensch die gesamte gottliche Offenbarung auf die
Autoritit Gottes hin annimmt. Als Gottesgeschenk wertet Kollin
den Glauben, er erkennt ihm zu, daB er den Menschen zum Mitgliede
der Kirche mache . Aber er hiitet sich wohl vor den {ibertriebenen
Ausspriichen Luthers, als ob der Glaube allein das Heil bewirke. Um
Klarheit zu bringen, beniitzt er die alte Unterscheidung zwischen dem
bloBen Glauben, fides informis, und dem mit der Liebe vereinten
Glauben, fides formata. Von letzterem kann man viele Ausspriiche
Luthers richtig verstehen, denn er macht den Menschen zum mystischen
Gliede Christi?, er ist verdienstlich fiir den Himmel, er ermdglicht
das wirkliche geistliche Leben, wo der Mensch sich in den Werken
der Liebe iibt und bewihrt ®. Dem Glauben allein kommt dies aber
nicht zu, denn der kann mit der Abkehr von Gott und mit der
schweren Siinde zusammenbestehen, er ermdéglicht kein wahres geist-
liches Leben, da der Mensch aus Mangel an Gnade und Liebe vor Gott
tot ist 8. Toricht sei es also zu behaupten, daB alles, was mit dem

1 Eversio 133, 144.

2 Quis unquam credidisset vuittenbergensem evangelistam tam stupidum,
quem fidei diffinitio lateret aut certe tam maliciosum, ut rem tanti momenti se
intelligere dissimularet ? (Eversio 128).

3 Quodlibeta 146.

¢ Quodlibeta 1467.

5 Eversio 137".

¢ Fides absque caritate minime est spiritualis vita, utpote relinquens
hominem coram Deo mortuum ac nihil (Eversio 119).



vor und nach Ausbruch der Reformation 307

Glauben zusammen sein konne, rein sei oder daB der Glaube allein
alle Gebote erfiille oder daB dem Glidubigen alles erlaubt sei. Christus
habe nicht alle Gebote mit Ausnahme von Glauben und Liebe abge-
schafft. Als horribile auditu bezeichnet er den Ausspruch Luthers,
daB bei Gott allen alles erlaubt sei!. Kollin weist auch darauf hin,
daB Luthers Lehre von der sola Fides nichts Neues darstelle, sondern
eine alte Hiresie aus der ersten Zeit des Christentums sei, gegen die
schon der hl. Augustin gekdmpft habe 2. Selbstverstindlich fithrt er
die Kraftstellen aus dem Jacobusbrief an und verweist auf das
Schicksal des Menschen, der ohne hochzeitliches Kleid zum Feste
gekommen 3.

Kollin verwirft mit der Sola-Fides-Lehre auch die bloB 4ufBere
Rechtfertigung durch die Zurechnung der Verdienste Christi und das
Nichtanrechnen der Siinde. Er nennt diese Ansicht einen laqueus
diaboli 4. Zur Erliduterung der katholischen Wahrheit unterscheidet er
scharf zwischen der natiirlichen und iibernatiirlichen Ordnung 5. Weil
diese reell verschieden sind, muB auch in den natiirlichen Menschen,
soll er zur iibernatiirlichen Ordnung erhoben werden, etwas Neues
hineinkommen, etwas, das sein Wesen dieser héheren Ordnung an-
gleicht, etwas, das ihn befdhigt, sich in dieser Ordnung entsprechend
zu betitigen. Besonderen Nachdruck legt Kéllin hier auf das Handeln-
Miissen in der tiibernatiirlichen Ordnung. Schon vom Ungliubigen
betont er, daB dieser nicht in allen seinen Werken siindige. Von dem
Erwachsenen, der gerechtfertigt werden will, verlangt Gott die Mit-
wirkung. Er muB mitwirken zur Erlangung des Glaubens, obwohl da
die Mitwirkung nicht verdienstlich ist ®; er muB mitwirken zur Er-
langung der heiligmachenden Gnade. Er lehrt hier in derselben Weise
wie im Kommentar. Er nennt diese Rechtfertigung durch Erlangung
der heiligmachenden Gnade im AnschluB an Thomas beatitudo spei
im Gegensatz zur glorificatio, die als beatitudo rei bezeichnet wird 7.
Allein auch die erstere ist eine wirkliche innere Umgestaltung des

1 Adversus 220V, 2 Adversus 58, 60, 128 f.

3 Nuptialem non habens vestem, hoc est habens fidem, expers autem
caritatis (Eversio 1027).

4 Hinc quivis christianus caveat hunc diaboli laqueum, ubicumque audierit
ob fiduciam in Deum peccata non imputari (Adversus 134).

5 Eversio 13I.

¢ Quamquam enim hominibus potestas non sit fidem virtutem infundendi,
est tamen potestas ad hoc cooperandi per modum disponentis (Adversus 121).

7 Eversio 49.



308 Die Rechtfertigungslehre bei Kéllin

Menschen, eine wahre Erhebung in die iibernatiirliche Ordnung, eine
personliche Heiligung, die jede schwere Siinde ausschliet, die befihigt,
Gott iiber alles zu lieben und simtliche Gebote zu erfiillen, die thm eine
solche geistige Freiheit gewiihrt, daB von ihm in Wahrheit gilt : omnia
munda mundis. Freilich behdlt der Gerechtfertigte die Moglichkeit,
schwer zu siindigen. Tut er es, dann ist es seine eigene Schuld, er
verliert Gnade und Tugendschmuck, und Kollin glaubt, auf ihn an-
wenden zu sollen, es wire ihm besser, er habe den Weg des Heiles
nie betreten . Die beatitudo rei erlangt kein Erwachsener, es sei denn,
daB er sie durch gute Werke verdiene. Wenn auch unsere Hoffnung
sich in erster Linie auf Gott und Gottes Barmherzigkeit stiitzt, so
darf man doch auch auf seine Verdienste vertrauen ?. Das Ideal des
Gerechtfertigten, dessen beatitudo spei in die beatitudo rei iibergehen
kann, schildert Koéllin unter dem Bilde des allseitig innerlich geordneten
Menschen 3. Koéllin hilt im Kampf gegen Luther seine frithere Recht-
fertigungslehre voll und ganz aufrecht, er beleuchtet sie nur neu durch
die Verwerfung der Sola-Fides-Lehre und unterstreicht kriftig die
Notwendigkeit der guten Werke. Gegeniiber der traurigen Gestalt
des bloB &duBerlich gerechtfertigten Menschen hebt sich der innerlich
Geheiligte, wie Kollin ihn schildert, so kraftvoll und herrlich ab, daB
man sich wundern muB, wie Luther Anklang finden konnte; aber
ihre Augen waren gehalten durch den Wahn von der uniiberwindlichen
Begierlichkeit.

1 Denique, ut Petrus ait, melius erat illis non agnovisse viam justitiae,
quam post agnitam retrorsum converti (Adversus 21Y).

? Cur igitur tam periculose, immo damnabiliter dicit animarum necator,
in bonis quae Deus per gratiam suam in nobis operatur et nos operari facit, non
esse fidendum ? (Eversio 108Y).

3 Si inquam hoc attendere velimus, quod lex divina praecipit omnia sub
ratione justitiae, importantis rectitudinem quandam ordinis in ipsa interiori
dispositione hominis, denique legem divinam et evangelicam totum hominem
sanare secundum seipsum, quia secundum seipsum jungitur deo, videbimus
omnium virtutum actus praecipi per legem et non solum caritatem, nec solum
quia ad caritatem, sed quia hominem bene ordinantes et rectificantes in omnibus,
in quibus hominem ordinatum esse oportet, tam sc. ad deum, quam ad proximum
et ad seipsum (Adversus 175Y).

J Stickl, Die Lehre des Konrad Kéllin iiber die gottgeweihte Jungfriulich-
keit, S. 24, betont das Reell-Physische dieser Ordnung gegeniiber Luthers duBerer
Scheinordnung : « Kollin stellt demgegeniiber den seelischen Zustand des Gerecht-
fertigten, man mdchte fast sagen, plastisch dar, wenn er die heiligmachende
zustindliche Gnade realistisch existenziell bezeichnet als einen Lebenssaft,
humor gratiae ».



	Die Rechtfertigungslehre bei Köllin vor und nach Ausbruch der Reformation

