
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 16 (1938)

Artikel: Die Rechtfertigungslehre bei Köllin vor und nach Ausbruch der
Reformation

Autor: Wilms, Hieronymus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762326

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762326
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Rechtfertigungslehre bei Köllin

vor und nach Ausbruch der Reformation.

P. Hieronymus WILMS 0. P., Walberberg.

M. D. Chenu hat in seinem Artikel über Köllin im Dictionnaire
de Théologie cath. die Bemerkung : Etant donnée la date de

composition de son commentaire de la Ia-IIae de saint Thomas, juste avant
la révolution doctrinale de Luther, il y a grand intérêt à y relever
l'état de la théologie, en particulier sur les notions de péché originel,
de grâce, de justification, de mérite, comme aussi dans les Quodlibeta,
quelque peu postérieurs, il y a profit à noter les réactions de la théologie

en face des problèmes soulevés par les novateurs. Denifle 1 hat
in seinem grundlegenden Werk : Luther und Luthertum Köllin öfters
zitiert. Er äußerte auch die Absicht, dessen Lehre von der
Rechtfertigung näher darzulegen. Er ist aber nicht dazu gekommen, weil

er nicht zur Abfassung des zweiten Bandes kam. In der Fortsetzung
von Weiß wird Köllin nicht einmal erwähnt.

In dem 1512 bei Quentel in Köln gedruckten Kommentar zur I-II
hat Köllin alle jene von Chenu genannten Probleme eingehend im
Anschluß an Thomas erörtert. Wir gewinnen also dadurch einen
Einblick in die theologische Lehre jener Zeit. In den 1523 ebenfalls bei

Quentel veröffentlichten Quodlibeta sind diese Fragen gar nicht berührt ;

es handelt sich in dem Werke um 27 Moralprinzipien, deren Sinn und

Bedeutung dargelegt wird. Von der Reformation ist nur gelegentlich
die Rede. Es ist daher ein Irrtum Chenus, wenn er glaubt, dadurch
eine Einwirkung der Lehre Luthers auf die katholische Theologie
nachweisen zu können. Das läßt sich wohl versuchen an Hand der beiden

apologetischen Schriften Köllins : Eversio Lutherani Epithalamii,
Köln 1527, und Adversus caninas Martini Lutheri nuptias, Tübingen

1530. In diesen beiden Werken, die sich gegen Luthers Auslegung

von I. Korinther c. VII richten, werden dieselben Probleme berührt
und dadurch Vergleichungspunkte geboten. Wir stellen nun zuerst

1 Denifle, Luther und Lutherthum I (Mainz 1904), 221, 539.



2g6 Die Rechtfertigungslehre bei Köllin

aus dem Kommentar die Lehre Köllins von der Erbsünde, dem freien
Willen und der Rechtfertigung, und zwar der Gnade Gottes und der

Mitwirkung des Menschen zusammen.

Die Erbsünde.

Von der Natur der Erbsünde lehrt Köllin, daß ihr formelles Moment
in der Beraubung der ursprünglichen Gerechtigkeit bestehe, die durch
die Sünde Adams verursacht wurde 1. Diese privatio schließt ein als

primären Bestandteil die heiligmachende Gnade, die göttliche Tugend
der Liebe und die damit verbundenen moralischen Tugenden ; als

sekundären Bestandteil umfaßt sie das donum integritatis, vermöge
dessen die niederen Fähigkeiten so dem Willen unterstanden, daß sie

sich nur in Abhängigkeit von ihm betätigen konnten2. Das materielle
Moment der Erbsünde wird als concupiscentia bezeichnet. Es umfaßt
aber nicht bloß diese im strengen Sinne, sondern jedwede Neigung
jener einst durch das donum in Schranken gehaltenen Fähigkeiten,
jetzt selbständig sich zu regen und zu handeln. Diese gesamte pronitas
wird als concupiscentia bezeichnet, weil diese, im strengen Sinn

genommen, die heftigste dieser Neigungen, weil sie nach Erlaß der
Erbsünde dem Menschen am meisten zu schaffen macht und weil sie

mit der Übertragimg der Erbschuld verbunden ist3. Wegen dieser

Neigung wird die Erbsünde auch als habitus bezeichnet, obwohl sie

kein habitus im strengen Sinne ist 4.

Bei der Rechtfertigung des Sünders wird durch die Eingießung
der heiligmachenden Gnade das formelle Moment der Erbsünde

fortgenommen, denn durch die Gnade ist die Seele in ihrem Innersten
geheiligt und Gott verähnlicht, der Wille ist durch die Liebe auf Gott

1 Primum peccatum Adae ist causa prima demeritoria peccati originalis
et quoad materiale et quoad formale (q. 82 a. 2). Peccatum originale materialiter
quidem est concupiscentia, formaliter est defectus originalis justitiae (q. 82 a. 3).

2 Gratia gratum faciens erat principalior in justitia originali. Quia igitur
baptismus confert gratiam gratum facientem, esto vigorem continendi partes
inferiores et corpus sub ratione et anima non restituât, nihilominus restituit
principale originalis justitiae (q. 81 a. 1).

3 Potentiae, quae ad actum generationis concurrunt, maxime dicuntur
esse infectae. Habet ille actus in se delectationem tactus, quae delectatio est
objectum maximum concupiscibilis (q. 83 a. 4).

4 Concupiscentia dicitur esse habitus vel habitualis, non quia sit aliqua
forma positiva inclinans ad concupiscendum. Sed quia ex subtractione justitiae
originalis cohibentis inordinationem virium et inferiorum relicta est in homine
ipsa sensualitas et totum corpus sibi ipsi (q. 82 a. 1).



vor und nach Ausbruch der Reformation 297

als letztes Ziel hingerichtet und die übrigen Fähigkeiten sind durch
die Tugenden erhoben. Wenn auch die Gabe der Unversehrtheit nicht
wieder verliehen wird, so folgt daraus nicht, daß ein wesentliches
Moment der Erbsünde bleibe, denn das donum besagt nur einen
sekundären Bestandteil, sondern es folgt bloß, daß das materielle
Moment weiterbesteht, daß die Fähigkeiten nach wie vor eine Neigung
behalten, selbständig vorzugehen, weil die Herrschaft des Willens
nicht in ihrer ursprünglichen Kraft und Weite wiederhergestellt wurde 1.

Das materielle Moment bleibt, es ist auch nicht bloß Fähigkeit, es ist
Neigung ; es bleibt als Strafe, nicht als Sünde 2. Es wird Sünde, wenn
aus der pronitas eine Regung erfolgt ohne die entsprechende Leitung
des Willens. Es ist gleichgültig, ob es sich dabei um die concupiscentia
im engern oder weitern Sinne handelt. Das Axiom der Alten :

Concupiscentia manet in renato actu, transit reatu, wird von Köllin dahin
erläutert, daß eine unordentliche Regung, die aus einem verschuldeten
Defekt folgt, insofern sie verhindert werden kann und nicht verhindert
wird, schuldbar ist. Er nimmt von der Schuldbarkeit aber die motus
naturales aus, weil diese unabhängig sind von der Phantasie, deshalb
auch nicht verhindert werden können. Weil die Gnade nicht direkt der

Natur, sondern der Person verliehen wird, und weil auch im
Gerechtfertigten das materielle Moment der Erbsünde bleibt, wird diese

übertragen
3

; sie lebt aber, wenn der Mensch in die Ungnade zurückfällt,
formell nicht wieder auf.

Die Freiheit.

Köllin hebt gleich zu Anfang seines Kommentars die Würde des

Menschen hervor, der ein Abbild Gottes, frei und Herr seiner Handlungen.
Das dominium suorum actuum ist aber nicht so zu verstehen, als ob

er sie besäße, wie man Geld in der Tasche hat, sondern weil er sie

setzen und nicht setzen kann, sei es selbst oder durch andere
Fähigkeiten, die dem Willen folgen wie Diener dem Herrn 4. Das dominium
gründet also in der Freiheit und diese wieder in der Indifferenz des

Verstandes und der Weite der Erkenntnis, die das Allgemeine erfaßt

1 Quia aversio habitualis mentis humanae a Deo, quae est per carentiam
originalis justitiae et principale in originali, tollitur per baptismum, qui mentem
Deo réconciliât per infusionem gratiae et virtutum connexarum, idio baptismus
originale delet (q. 81 a. 1).

2 recuperata gratia (ipsa concupiscentia) non habet rationem culpae
(q. 82 a. 1).

3 q. 82 a. 4 ad 3. 4 q. 1 a. 1.



298 Die Rechtfertigungslehre bei Köllin

und das Urteil über Einzelnes beliebig zu gestalten vermag. Er geht
in q. 6 näher darauf ein, wo er das voluntarium im Gegensatz zum
violentum und naturale erläutert. Das violentum ist von außen sowohl
in der Ordnung der Wirk- als auch in der der Endursache. Das naturale
ist aus einer inneren Wirkursache, aber das Ziel ist von außen

bestimmt. Zum voluntarium wird erfordert, daß das Ziel innerlich
erfaßt wird und, so zu eigen geworden, bewegt. Hier ist also die

Erkenntnis ausschlaggebend. Zum voluntarium liberum oder perfectum
gehört noch mehr. Da muß das Ziel als Ziel erkannt werden, nicht
bloß als Ding. Die Mittel werden nach ihm bemessen, frei gewählt,
und die Handlung erfolgt selbständig. Hier ist also eine Erkenntnis,
die über ihr eigenes Urteil verfügt und dadurch die volle Freiheit des

Willens begründet1. Die Freiheit kommt, so betont er in a. 2 der

natura rationalis zu. Thomas sagt nicht creaturae. Köllin macht
darauf aufmerksam. Auch Gott ist frei. Dem Menschen kommt im
statu viae die Freiheit insofern nur unvollkommen zu, als mit ihr die

indifferentia contrarietatis, die Fähigkeit, gut und schlecht zu handeln,
verbunden ist. Durch jede gute Handlung bestimmt er aber seine

Fähigkeit mehr und mehr in dieser Richtung. Sie wird zur Fertigkeit,
wenn auch die Möglichkeit zu fehlen nicht ganz ausgeschlossen wird.
Durch jede Sünde wird der Wille in der Richtung zum Bösen hin
befestigt, aber auch hier bleibt die Möglichkeit der Umkehr, solange
der status viae dauert. Bei Untersuchung der Folgen der Erbsünde

fragt Köllin, ob durch die Sünde das bonum naturae geändert oder
eventuell gar vernichtet werde 2. Er unterscheidet mit Thomas ein
dreifaches bonum naturae, erstens das der konstituierenden Prinzipien,
Leib, Seele und Fähigkeiten. Dies bonum bleibt, sonst wäre es kein
Mensch. Das zweite bonum naturae sind jene Gaben, die im Paradiese
durch Gottes Güte zugegeben waren. Weil der Natur entsprechend,
kann man sie ein bonum naturae nennen. Sie gehen durch die Sünde
verloren. Das dritte bonum naturae besteht in der Neigung zum Guten,
in der natürlichen Anlage zur Sittlichkeit. Diese wird durch die Sünde

gemindert, aber nie ganz vernichtet, denn die Minderung erfolgt nicht
durch Wegnahme, sondern durch Anhäufen von Hindernissen. Diese

1 Quando ipse motus in finem apprehensum est in potentia agentis, sie

quod potest propter ipsum agere vel non agere, sic quod habet liberum judicium
de actione sua, sic quod suum judicium cognoscit sc. super ipsum reflectendo,
et hoc est perfectum voluntarium, quia est ab intra movere se propter finem et
libere (q. 6 a. 2).

2
q. 84 a. I.



vor und nach Ausbruch der Reformation 299

Neigung ist im Grunde identisch mit der Anlage zur Sittlichkeit. Würde
sie vernichtet, dann könnte der Mensch nicht mehr vernünftig denken,
nicht mehr frei wählen, also auch nicht mehr sündigen h

Die Rechtfertigung.

Köllins Ansicht von der Rechtfertigung des Menschen durch die
heiligmachende Gnade ist die Lehre der Kirche. Mit Thomas
unterscheidet er die Gnade als liebevolle Gesinnung dessen, bei dem man
in Gnade, und als Gabe oder Wirkung dieser Gesinnung 2. Köllin läßt
aber alsbald die erste Auffassung beiseite und nimmt die Gnade als

Gabe, wodurch der Mensch innerlich Gott wohlgefällig wird. Er begründet

diese Ansicht mit dem Unterschied, der zwischen der Liebe Gottes
und der des Menschen obwaltet. Gottes Liebe setzt das Gute nicht
voraus, sondern bewirkt es. Wo er sich mit besonderer Liebe dem
Menschen zuwendet, da verleiht er ihm eine Gabe, wodurch der Mensch

zur übernatürlichen, göttlichen Ordnung erhoben und auf das

innergöttliche Glück als letztes Ziel hingeordnet wird3. Diese Gabe ist etwas

Reelles, das der Mensch sich nicht erarbeiten kann, das ihm
eingegossen wird. Wenn auch keine Substanz, sondern bloß ein Akzidenz,
ist es doch wertvoller als alles rein Natürliche, weil es allein eine
Teilnahme an der innergöttlichen Vollkommenheit besagt und weil es

allein den Menschen auf die innigste Vereinigung mit Gott in der Liebe
und Anschauimg hinzuordnen vermag 4. Diese Gabe ruht im Innersten
der Seele, dort eine rein passive Anlage ausfüllend. Aus ihr fließen
aber die übernatürlichen Tugenden gleich neuen Fähigkeiten hervor,
vermöge deren der Mensch sich entsprechend der göttlichen Ordnung
zu betätigen vermag und so das, was ihm auf Grund der
Wesenserhöhung als Erbe zusteht, als Preis von Gott verdienen kann.

Daß die Gnade es ist, die den Menschen formell in Gottes Augen

1 Non est possibile, quod praedictum naturae bonum totaliter tollatur
manet, quamdiu manet et rationale si peccatum totaliter auferret rationale,
homo non esset eapax peccati (q. 84 a. 2).

2 q. no a. I.
3 Dilectionem specialem sequitur in creatura specialiter dilecta et simpli-

citer bonum speciale sc. participatio divini boni supra conditionem naturae, qua
eflicitur digna doni aeterni, quod ipse Deus est. Ergo sequitur conclusio, quod
gratia, quae est effectus specialis dilectionis, sit in homine existens (q. 110 a. x).

4 Gratia eat aliquod donum habituale a Deo animae infusum est
accidens spirituale assimilans Deo (q. 110 a. 2). Est nobilior animae, inquantum
est participatio alicuius superioris naturae per earn possumus in opera meri-
toria et sumus formaliter Deo grati (ib. ad 2).



300 Die Rechtfertigungslehre béi Köllin

angenehm gratus macht, beweist er aus dem Umstände, daß, wenn
die Tugenden fehlen würden, der Mensch doch gratus bliebe1, wie dies

bezüglich des Glaubens tatsächlich der Fall ist beim Eintritt in den

Himmel. Den tiefsten Grund für die Notwendigkeit der heiligmachenden
Gnade sieht Köllin darin, daß eine Proportion walten muß zwischen

dem Menschen, der beseligt wird, und dem Gegenstand der ewigen
Seligkeit2. Der Mensch muß in seinem Sein und Handeln diesem

hohen Ziel entsprechen. Es muß ein physisches und moralisches
Verhältnis da sein. Deshalb bedurfte auch der in der natürlichen Ordnung

ganz vollkommene Mensch noch der Erhebung durch die Gnade. Im
gefallenen Zustande ist sie ihm doppelt nötig, weil er von der Schuld

gereinigt werden muß.
Den Prozeß der Rechtfertigung schildert Köllin ganz im Anschluß

an Thomas. Er unterscheidet eine justificatio simplex und eine justi-
ficatio impii. Bei der erstem handelt es sich um einen, der, obwohl
der Gnade fähig, sie ohne Schuld nicht besitzt, der ihr aber durch
Gottes Güte teilhaft wird. Dieser Prozeß gilt ihm als mutatio, aber

nicht als motus. Die justificatio impii gilt ihm als motus, als Übergang

von einem Konträren zum andern. In beiden ist der Terminus
derselbe, die heiligmachende Gnade mit dem Tugendschmuck. Der Gerechtfertigte

ist geordnet in dreifacher Beziehung, in Bezug auf Gott, auf
den Nächsten und in sich selbst. Weil die Gerechtigkeit Ordnung
besagt, ist nach ihr der ganze Vorgang benannt 3

; nicht nach der Liebe
und nicht nach der Gnade, weil bei beiden der Begriff der Ordnung
nicht so zum Ausdruck kommt. Köllin geht hier auf die doppelte
Auffassung der Gnade zurück, die sowohl den innergöttlichen Liebesakt,
wie auch die Gabe bezeichnet. Da der Liebesakt ewig gleich bleibt, kann
von ihm aus der Rechtfertigungsprozeß nicht veranschaulicht werden,
wohl aber von der Gabe her. Zu dieser kann der Mensch eine bloße

Anlage haben, er kann die einmal ihm verliehene Gabe schuldbar
verloren haben, er kann die Gabe actu besitzen. Vom ersten ist ein

1 Eo ipso quod deiformis est secundum gratiam, est Deo specialiter gratus
et acceptus, etiam si nec Caritas nec aliae virtutes adessent in potentiis (q. no a. 4).

2 Oportet quod homini detur aliquid non solum per quod operetur vel per
quod appetitus inclinetur in finem : sed etiam per quod elevetur ipsa natura
hominis ad quandam dignitatem secundum quam talis finis sit ei competens, et
ad hoc datur gratia (q. no a. 3).

3 Justificatio dicatur a justifia, quae nominat quendam statum proprium,
secundum quem homo se habet in debito ordine ad Deum, ad proximum et ad
seipsum. Et huic justitiae omne peccatum opponitur, quia quodlibet peccatum
aliquid de praedicto ordine corrumpit (q. 113 a. 1).



vor und nach Ausbruch der Reformation 301

Übergang zum dritten möglich, es ist die justificatif) simplex. Ein
Übergang vom zweiten zum ersten in dem Sinne, daß bloß die Schuld
erlassen würde, aber das frühere Verhältnis der Liebe sich nicht erneuere,
ist ausgeschlossen, denn es wäre eine ganz unvollkommene, eine unfruchtbare

VersöhnungI. Die Rechtfertigung des Sünders ist eines der

größten, ja in gewissem Sinne ein wunderbares Werk Gottes, aber er
vollzieht es am Erwachsenen nicht ohne dessen Mitwirkung, die sich
in zwei Bewegungen äußern muß, in der Hinwendung zu Gott und
in der Abwendung von der Sünde. Diese Mitwirkung wird verlangt,
weil Gott alles der Natur und Eigenart dessen entsprechend bewegt,
den er bewegt, also den freien Menschen unter Wahrung und Betätigung
der Freiheit ; sodann auch, weil mit dem Begriff der Rechtfertigung
als Einstellung und Hinordnung auf Gott in sich schon eine

Willensäußerung des Erwachsenen gegeben ist2. Die Willensäußerung braucht,
falls die Rechtfertigung sakramental vor sich geht, nicht im Augenblick

der Rechtfertigung gesetzt zu werden, sie kann vorausgehen.
Vollzieht sich die Rechtfertigung ohne wirklichen Empfang der
Sakramente, so muß die Betätigung gleichzeitig sein. Sie bewirkt die Gnade

nicht, weil Gott allein deren Wirkursache, sie ist aber notwendige
Disposition. Die Hinwendung beginnt mit einem Akt des Glaubens,
der sich auf Gott bezieht, der um Jesu Christi willen den Menschen

rechtfertigen will. Die Gerechtigkeit selbst besteht keineswegs in diesem

Glaubensakt, denn im Himmel, wo die Gerechtigkeit vollendet ist,
bleibt der Glaube ausgeschlossen. Als Vorbereitung ist der Glaubensakt
der Anfang, aber als solcher allein ungenügend. Er muß begleitet sein

von Hoffnung und Liebe. Wohl wird dieser Akt der Zuwendung
zuweilen nach dem Glauben benannt, es ist dann aber nicht der Glaube
allein gemeint, sondern der von der Liebe informierte 3. Die Abwendung

1 S. Thomas non loquitur de pacatione sterili vel reconciliatione imperfecta,
qua aliquis non vult alium habere obligatum ad poenam, sed de reconciliatione
et pacatione perfecta (q. 113 a. 2).

2 Nullus adultus sine sacramento justificari potest nisi actualiter existente
motu liberi arbitrii ; sed per sacramentum potest, si tarnen praecessit motus
liberi arbitrii prohibens Actionem, tum quia Deus movet rem secundum condi-
tionem suam, tum propter specialem rationem, inquantum est motio ad justitiam,
quam non consequitur nisi habens rectam voluntatem (q. 113 a- 3)-

3 Oportet justificandum converti ad Deum credendo, amando et sperando
veniam. Et tarnen haec tria computantur pro motu dispositivo ad justitiam
Justificatio attribuitur fidei tamquam primo motui requisito ad justificationem,
licet et alii motus affectivi requirantur ad hoc quod sit dispositio ultima ad

gratiam intelligitur de motu fidei perfecto, qui est cum caritate (q. 113 a. 4).



302 Die Rechtfertigungslehre bei Köllin

von der Sünde ist der Reueakt, gleichfalls von der Liebe zur Contritio
erhoben. Die vier Bestandteile des Rechtfertigungsprozesses : Gnade,

Zuwendung, Abwendung, Nachlaß der Sünde, sind alle zugleich in
demselben Augenblick, unter sich aber geordnet in der Reihe der
Aufzählung, indem mit Hilfe der Gnade der Mensch sich Gott zuwendet
und von der Sünde abkehrt, Gott ihm darauf die Sünde nachläßt durch
die tatsächliche Eingießung der Gnade l. Im Anschluß an den Traktat
de gratia wird das meritum behandelt, aber unter dem Gesichtspunkte
der Möglichkeit. Von der Notwendigkeit ist die Rede in q. 5 a. 7,

wo festgestellt wird, daß Gott dem Erwachsenen die Seligkeit nicht
verleiht, es sei denn, daß er sich dieselbe verdiene.

In den Jahren, wo Köllin seinen Kommentar schrieb und seine

Lehre über die Rechtfertigung vortrug, lehrte und schrieb in gleicher
Weise, wenn auch mit Abweichen bezüglich verschiedener
Schulmeinungen, Luther zu Wittenberg, Erfurt und wieder zu Wittenberg.
Aber mit dem Jahre 1515 kam eine Wendung2. In diesem und den

folgenden Jahren lassen sich bei ihm schon die meisten Bestandteile
seines späteren Systems nachweisen, wenngleich er sie später klarer
aussprach, energischer vortrug und rücksichtsloser verteidigte. Im
Mittelpunkte seines Systems steht die neue Rechtfertigungslehre. Diese

ist wiederum bedingt durch die Ansicht von der unüberwindlichen

Konkupiszenz. Diese macht das Wesen der Erbsünde aus, sie wohnt
seit Adams Fall dem Menschen inne, der Wille ist gegen sie machtlos,
da er seine Freiheit verloren hat. Trotzdem soll der Mensch gerechtfertigt

werden. Das kann nicht durch innere Umwandlung geschehen

vermöge der heiligmachenden Gnade und der Tugenden, sondern bloß
durch äußere Gerechtigkeitserklärung. Gott sieht den Menschen trotz
seiner Sünden als gerechtfertigt an, wenn er glaubt, das heißt, wenn
er diese Rechtfertigungslehre annimmt und vertraut, daß sie auf ihn
zutreffe, daß ihm also die Sünden um der Verdienste Christi willen
nicht angerechnet werden. Alle übrigen Irrtümer Luthers folgen
notwendig aus dieser Grundlehre, so die Verwerfung der Überlieferung,
des Primates, einzelner Sakramente, der Heiligenverehrung, des

Fegfeuers, des Ablasses.

1 Gratiae infusio est motio divina, quia videlicet ab ipsa sunt duo motus
liberi arbitrii, qui similiter sunt cum justificatione. Quorum unus est contritio,
alius motus fidei et caritatis in Deum, quibus stantibus sequitur secundum
modum intelligandi remissio culpae, qua deleta justificatio consumata est
(q. 113 a. 6).

2 Denifle, 407.



vor und nach Ausbruch der Reformation 303

Köllin trat in der ersten Zeit nach Ausbruch der Reformation
nicht schriftlich gegen Luther auf. Seine 1523 erschienenen Quodlibeta
nehmen nicht weiter auf die Neuerung Rücksicht, als daß er die

Wirkungen des Glaubens genau abgrenzt. Als er jedoch von der
theologischen Fakultät zu Köln aufgefordert wurde, Luthers Erklärung
zum 7. Kapitel des ersten Korintherbriefes zu widerlegen, schrieb er

gegen diese kleine Schrift drei umfangreiche Bücher, wovon aber nur
zwei im Druck erschienen sind 1. Er bemüht sich mit großer Gelehrsamkeit

und vielem Scharfsinn, Luthers Ansicht von der Jungfräulichkeit,
dem Ordensstande und der Ehe zu widerlegen. Dabei kommt er auch

auf die Rechtfertigungslehre zu sprechen und ermöglicht so einen

Vergleich. Es ist im allgemeinen dieselbe Lehre, die wir aus seinem

Kommentar kennen lernten, nur sind unter apologetischem Gesichtspunkte

einige Lehrsätze kräftiger hervorgehoben, andere schärfer

präzisiert.

Die Konkupiszenz.

Köllin unterscheidet hier, was natürlich, was sündhaft, was
übernatürlich ist. Im bloßen Naturzustande wäre die Konkupiszenz in
dem Sinne dagewesen, daß das niedere Strebevermögen sich, ohne die

Leitung des Verstandes und die Zustimmung des Willens abzuwarten,
seinem Gegenstande zugeneigt hätte. Daß Gott dies in Adam behob,

geschah durch die übernatürliche Gabe der Unversehrtheit. Nachdem
diese Gabe verloren gegangen ist, zeigt sich die Konkupiszenz ; man
darf sie aber nicht als Gabe oder Geschöpf Gottes bezeichnen, da er
sie in dieser Weise nicht wollte 2. Sie entstammt, wie sie jetzt ist, der
Sünde. Aber er verwirft ausdrücklich Luthers Ausdruck, sie sei in
sich Sünde 3. Sie ist Strafe und materia exercendae virtutis.
Eingehend entwickelt er die Lehre von den motus concupiscentiae. Er
unterscheidet zwischen solchen, die infolge der physischen Disposition,
und solchen, die durch die Phantasie verursacht werden. Die ersteren

nennt er nicht sündhaft, wohl aber die zweiten, weil diese durch den

Willen hätten verhindert werden können. Er führt auch eine Ansicht

1 N. Paulus, Die deutschen Dominikaner im Kampfe gegen Luther (Freiburg

i. Br., 1903) 124.
2 Falsum est quod sensualis ad carnalia propensio Dei opus aut creatura

dici mereatur quia in natura hominis intégra huiusmodi effrenem carnis
appetitum Deus ab initio non plantavit (Eversio 183^.

3 Diximus concupiscentiam, cui resistitur, non esse peccatum, sed materiam
exercendae virtutis (Eversio 43v).



304 Die Rechtfertigungslehre bei Köllin

an, wonach noch zwischen letzteren unterschieden wird und jene
motus, auf die der Verstand nicht aufmerksam wird, als nicht sündhaft
angesehen werden. Köllin selbst neigt jedoch dazu, sie als levissimum

peccatum zu bezeichnen. Sie werden jedoch, sobald sich der Wille
dagegen stemmt, Anlaß zum Verdienst1. Von einer concupiscentia
in se peccaminosa im Sinne Luthers will er nichts wissen. Ebensowenig

läßt er zu, daß man alles, was aus dem amor sui hervorgeht, als
Sünde bezeichnet2. Er gibt auch nicht zu, daß die Konkupiszenz,
weil das Fleisch in Adam verderbt sei, unüberwindbar geworden wäre,
so daß der Wille notwendig davon mitfortgerissen werde. Die Angriffe
Luthers auf das Keuschheitsgelübde boten Köllin Gelegenheit, sich

eingehend über diesen Punkt zu verbreiten. Er betont, daß der Mensch

mit den bloßen Kräften der Natur unter dem gewöhnlichen Beistande
Gottes die Keuschheit zu bewahren fähig sei. Als Beispiel führt er
Plato und die Vestalinnen an. Um wie viel mehr muß dann der Christ,
dem mit der heiligmachenden Gnade alle Tugenden, also auch die

temperantia, eingegossen sind, imstande sein, keusch zu leben. Wo

jemand glaubt, es nicht zu können, ist er selbst schuld, weil er nicht
entsprechend um die Gnade bittet oder die geeigneten Mittel zur
Bewahrung der Keuschheit nicht anwendet 3. Daß es dem Menschen

möglich sei, ergibt sich nach Köllin schon aus dem Gebote der
Genesis : Subter te erit appetitus tuus und aus dem Rate des Heilandes
und des Apostels Paulus. Die Berufung Luthers auf Genesis 1, 28 :

Wachset und mehret euch, läßt er nicht gelten, ebensowenig die auf
das uri bei Paulus I Kor. Er erklärt es im Sinne der Tradition und
des Zusammenhanges als bloß dann sündhaft, wenn der Wille daran

beteiligt ist 4. Auch in den Heiligen waren, unbeschadet der Heiligkeit,
solche gegen ihren Willen erstehende Regungen, ausgenommen die

Mutter Gottes. Erst nach dem Tode wird diese Schwäche, die hier
Anlaß zur Tugendübung sein soll, schwinden.

Gegenüber den Darlegungen im Kommentar ist hier das Sündhafte
schärfer gegen das Natürliche abgegrenzt und besonders die Konkupiszenz

als materia exercendae virtutis betont.

1 Eversio 44L 196.
2 Lutherus misere ruit, non intelligens, non omnem sui amorem peccatum

(Eversio 69).
3 Eversio 53T ; Adversus 188.
1 Eversio 188 fi. Vgl. J. Stöckl, Die Lehre des Konrad Köllin über die

gottgeweihte Jungfräulichkeit, 29 f.



vor und nach Ausbruch der Reformation 305

Die Freiheit.

Wie Luther durch seine Ansicht von der unüberwindlichen Konku-
piszenz zur Leugnung der Freiheit gedrängt wurde, so sieht sich Köllin
auf Grund seiner Lehre von der Konkupiszenz veranlaßt, näher die
menschliche Freiheit darzulegen. Es ist jedoch zu beachten, daß Köllin
sich bei seiner Arbeit auf die formelle Widerlegung von Luthers Schrift
beschränkt. Darin ist die Freiheit noch nicht glattweg geleugnet,
wenn sie auch mehr als in Zweifel gezogen wird. Köllin legt die Natur
des freien Willens dar als einer Fähigkeit, die sich selbst zum Handeln
bestimmt, die ihr Handeln nicht bloß in sich, sondern auch aus sich
besitzt. Diese Selbstbestimmung ist so innig mit dem freien Willen
verbunden, daß kein Geschöpf unmittelbar auf ihn einzuwirken
vermag, ja daß selbst Gott, der dies vermag, in dieser Einwirkung den
Willen nicht zwingt, ihm nicht Gewalt antut, sondern ihn nur zur
Selbstbestimmung, also zu einer freien Handlung veranlaßt1. Diese
Freiheit wird auch bei der übernatürlichen Gnadenausstattung bewahrt.
Obwohl die Liebe und andere Tugenden unmittelbar im Willen sind,
behindern sie die Freiheit nicht, sondern mehren das Können, so daß

es sich jetzt auch auf die übernatürliche Ordnung erstreckt2. Die

Erleuchtungen und Anregungen und Bewegungen von seiten Gottes
heben ebensowenig die freie Willensentscheidung auf, denn der Wille
verhält sich unter ihnen nicht rein passiv, sondern ist in freier
Entscheidung tätig 3. Wer anders lehrt, sagt Köllin, mache den Menschen

zu einem Pferd oder Maultier, er entkleide den Christen der Menschenwürde

4. Der Machtbereich des freien Willens erstreckt sich auf die
inneren Affekte, besonders auf die Konkupiszenz, freilich nicht in dem

Maße, daß der Wille jede Regung zu verhindern vermöchte, jedoch so,

daß er allen seine Zustimmung zu versagen vermag. Meistens kann

er sie auch verhindern, oder doch beruhigen, es sei denn, daß eine

krankhafte Veranlagung vorliege. Doch dann ist, was sich gegen den

Willen äußert, nicht sündhaft. Zu dieser Beherrschung der Begierlich-
keit bedarf es keines Wunders. Wohl ist durch die Erbsünde der Wille

geschwächt, aber nicht vernichtet. Zum freien Handeln bedarf es

1 Voluntatem nemo hominum aut creaturarum cogere potest Deus
minime earn cogit (Adversus 117T).

2 Bona voluntas omnia potest, cum ipsam amor Dei dilataverit (Eversio 112T).
3 Liberum arbitrium pure passive se habere, monstrum Lutheri (Eversio 49*).
4 Eversio 192.

Divus Thomas. 20



3°6 Die Rechtfertigungslehre bei Köllin

nicht des übernatürlichen Glaubens. Auch der Ungläubige besitzt die
Freiheit1. Vermöge dieser vermag er sich selbst zu einem keuschen
Leben zu entschließen. Mit der Gnade kann er es auch durchführen,
und wer glaubt, es nicht zu können, soll um Gottes Beistand bitten,
der ihm nicht versagt wird. Der Gerechtfertigte vermag seine gute
Meinung virtuell auf Gott und den Himmel gerichtet zu halten.

Hier ist klarer als im Kommentar die Tatsache der Freiheit betont
und ihr Betätigungsfeld bezüglich der Konkupiszenz aufgezeigt.

Die Rechtfertigung.

Luthers Behauptung, der Glaube allein rechtfertige, entlockte
Köllins den Ausruf : Wer hätte geglaubt, daß der Wittenberger Evangelist

so stupid sei, daß er nicht einmal die Begriffsbestimmung des

Glaubens kenne, oder so boshaft, daß er heuchle, sie nicht zu kennen !2

Für Köllin ist der Glaube eine übernatürliche eingegossene Tugend,
kraft deren der Mensch die gesamte göttliche Offenbarung auf die
Autorität Gottes hin annimmt. Als Gottesgeschenk wertet Köllin
den Glauben, er erkennt ihm zu, daß er den Menschen zum Mitgliede
der Kirche mache 3. Aber er hütet sich wohl vor den übertriebenen

Aussprüchen Luthers, als ob der Glaube allein das Heil bewirke. Um
Klarheit zu bringen, benützt er die alte Unterscheidung zwischen dem
bloßen Glauben, fides informis, und dem mit der Liebe vereinten
Glauben, fides formata. Von letzterem kann man viele Aussprüche
Luthers richtig verstehen, denn er macht den Menschen zum mystischen
Gliede Christi4, er ist verdienstlich für den Himmel, er ermöglicht
das wirkliche geistliche Leben, wo der Mensch sich in den Werken
der Liebe übt und bewährt5. Dem Glauben allein kommt dies aber
nicht zu, denn der kann mit der Abkehr von Gott und mit der
schweren Sünde zusammenbestehen, er ermöglicht kein wahres
geistliches Leben, da der Mensch aus Mangel an Gnade und Liebe vor Gott
tot ist6. Töricht sei es also zu behaupten, daß alles, was mit dem

1 Eversio 133, 144.
2 Quis unquam credidisset vuittenbergensem evangelistam tarn stupidum,

quem fidei diffinitio lateret aut certe tarn maliciosum, ut rem tanti momenti se

intelligere dissimularet (Eversio 128).
3 Quodlibeta 146.
4 Quodlibeta I4ÖV.
5 Eversio I37T.
6 Fides absque caritate minime est spiritualis vita, utpote relinquens

hominem coram Deo mortuum ac nihil (Eversio 119).



vor und nach Ausbruch der Reformation 307

Glauben zusammen sein könne, rein sei oder daß der Glaube allein
alle Gebote erfülle oder daß dem Gläubigen alles erlaubt sei. Christus
habe nicht alle Gebote mit Ausnahme von Glauben und Liebe
abgeschafft. Als horribile auditu bezeichnet er den Ausspruch Luthers,
daß bei Gott allen alles erlaubt sei L Köllin weist auch darauf hin,
daß Luthers Lehre von der sola Fides nichts Neues darstelle, sondern
eine alte Häresie aus der ersten Zeit des Christentums sei, gegen die
schon der hl. Augustin gekämpft habe 2. Selbstverständlich führt er
die Kraftstellen aus dem Jacobusbrief an und verweist auf das

Schicksal des Menschen, der ohne hochzeitliches Kleid zum Feste

gekommen 3.

Köllin verwirft mit der Sola-Fides-Lehre auch die bloß äußere

Rechtfertigung durch die Zurechnung der Verdienste Christi und das

Nichtanrechnen der Sünde. Er nennt diese Ansicht einen laqueus
diaboli4. Zur Erläuterung der katholischen Wahrheit unterscheidet er
scharf zwischen der natürlichen und übernatürlichen Ordnung 5. Weil
diese reell verschieden sind, muß auch in den natürlichen Menschen,
soll er zur übernatürlichen Ordnung erhoben werden, etwas Neues

hineinkommen, etwas, das sein Wesen dieser höheren Ordnung
angleicht, etwas, das ihn befähigt, sich in dieser Ordnung entsprechend
zu betätigen. Besonderen Nachdruck legt Köllin hier auf das Handeln-
Müssen in der übernatürlichen Ordnung. Schon vom Ungläubigen
betont er, daß dieser nicht in allen seinen Werken sündige. Von dem

Erwachsenen, der gerechtfertigt werden will, verlangt Gott die

Mitwirkung. Er muß mitwirken zur Erlangung des Glaubens, obwohl da

die Mitwirkung nicht verdienstlich ist6 ; er muß mitwirken zur
Erlangung der heiligmachenden Gnade. Er lehrt hier in derselben Weise
wie im Kommentar. Er nennt diese Rechtfertigung durch Erlangung
der heiligmachenden Gnade im Anschluß an Thomas beatitudo spei
im Gegensatz zur glorificatio, die als beatitudo rei bezeichnet wird '.
Allein auch die erstere ist eine wirkliche innere Umgestaltung des

1 Adversus 22oT. 2 Adversus 58, 60, 128 f.
3 Nuptialem non habens vestem, hoc est habens fidem, expers autem

caritatis (Eversio io2t).
1 Hinc quivis christianus caveat hune diaboli laqueum, ubicumque audierit

ob fiduciam in Deum peccata non imputari (Adversus 134).
5 Eversio 131.
6 Quamquam enim hominibus potestas non sit fidem virtutem infundendi,

est tarnen potestas ad hoc cooperandi per modum disponentis (Adversus 121).
7 Eversio 49.



3°8 Die Rechtfertigungslehre bei Köllin

Menschen, eine wahre Erhebung in die übernatürliche Ordnung, eine

persönliche Heiligung, die jede schwere Sünde ausschließt, die befähigt,
Gott über alles zu lieben und sämtliche Gebote zu erfüllen, die ihm eine

solche geistige Freiheit gewährt, daß von ihm in Wahrheit gilt : omnia
munda mundis. Freilich behält der Gerechtfertigte die Möglichkeit,
schwer zu sündigen. Tut er es, dann ist es seine eigene Schuld, er
verliert Gnade und Tugendschmuck, und Köllin glaubt, auf ihn
anwenden zu sollen, es wäre ihm besser, er habe den Weg des Heiles
nie betreten h Die beatitudo rei erlangt kein Erwachsener, es sei denn,
daß er sie durch gute Werke verdiene. Wenn auch unsere Hoffnung
sich in erster Linie auf Gott und Gottes Barmherzigkeit stützt, so

darf man doch auch auf seine Verdienste vertrauen 2. Das Ideal des

Gerechtfertigten, dessen beatitudo spei in die beatitudo rei übergehen
kann, schildert Köllin unter dem Bilde des allseitig innerlich geordneten
Menschen s. Köllin hält im Kampf gegen Luther seine frühere
Rechtfertigungslehre voll und ganz aufrecht, er beleuchtet sie nur neu durch
die Verwerfung der Sola-Fides-Lehre und unterstreicht kräftig die

Notwendigkeit der guten Werke. Gegenüber der traurigen Gestalt
des bloß äußerlich gerechtfertigten Menschen hebt sich der innerlich

Geheiligte, wie Köllin ihn schildert, so kraftvoll und herrlich ab, daß

man sich wundern muß, wie Luther Anklang finden konnte ; aber

ihre Augen waren gehalten durch den Wahn von der unüberwindlichen

Begierlichkeit.

1 Denique, ut Petrus ait, melius erat illis non agnovisse viam justitiae,
quam post agnitam retrorsum converti (Adversus 2iT).

2 Cur igitur tarn periculose, immo damnabiliter dicit animarum necator,
in bonis quae Deus per gratiam suam in nobis operatur et nos operari facit, non
esse fidendum (Eversio io8T).

3 Si inquam hoc attendere velimus, quod lex divina praecipit omnia sub
ratione justitiae, importantis rectitudinem quandam ordinis in ipsa interiori
dispositione hominis, denique legem divinam et evangelicam totum hominem
sanare secundum seipsum, quia secundum seipsum jungitur deo, videbimus
omnium virtutum actus praecipi per legem et non solum caritatem, nec solum

quia ad caritatem, sed quia hominem bene ordinantes et rectificantes in omnibus,
in quibus hominem ordinatum esse oportet, tarn sc. ad deum, quam ad proximum
et ad seipsum (Adversus I75T).

J Stockt, Die Lehre des Konrad Köllin über die gottgeweihte Jungfräulichkeit,
S. 24, betont das Reell-Physische dieser Ordnung gegenüber Luthers äußerer

Scheinordnung : « Köllin stellt demgegenüber den seelischen Zustand des

Gerechtfertigten, man möchte fast sagen, plastisch dar, wenn er die heiligmachende
zuständliche Gnade realistisch existenziell bezeichnet als einen Lebenssaft,
humor gratiae ».


	Die Rechtfertigungslehre bei Köllin vor und nach Ausbruch der Reformation

