
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 16 (1938)

Artikel: Die Existenz-Philosophie Martin Heideggers

Autor: Droege, T.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762325

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762325
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Existenz-Philosophie
Martin Heideggers.

Von Dr. Th. DROEGE C. Ss. R., Geistingen.

Martin Heidegger wurde am 26. September 1889 zu Meßkireh
in Baden von katholischen Eltern geboren. Der Vater versah die
Dienste eines Küsters an der Pfarrkirche des Heimatortes. Der Knabe
besaß eine ernste, religiös verklärte Lebensauffassung. Die tief
religiöse Veranlagung seines Wesens offenbart sich schon in der Tatsache,
daß der Gymnasiast sich mit dem Gedanken trug in einen Orden
einzutreten. Nach Beendigung der Gymnasialstudien führte er diesen

Vorsatz auch aus, indem er in das Noviziat der Gesellschaft Jesu
eintrat. Doch verließ er nach kurzer Zeit den Orden, um sich an der
Universität Freiburg dem Studium der katholischen Theologie zu
widmen. Bald aber kehrte er nicht nur der katholischen Theologie,
sondern auch der katholischen Weltanschauung den Rücken, indem

er sich immer mehr an Kant anschloß. 1915 habilitierte er sich als

Privatdozent für Philosophie an der Universität Freiburg i. Br. Schon
nach 8 Jahren wurde er im Jahre 1923 als ordentlicher Professor nach

Marburg berufen. Als dann Edmund Husserl, das Haupt der
phänomenologischen Schule, 1928 in den Ruhestand versetzt wurde, kehrte
Martin Heidegger als Nachfolger seines ehemaligen Lehrers nach Freiburg

i. Br. zurück, wo er seine akademische Laufbahn begonnen hatte.
Dort wirkt er heute noch, von vielen begeisterten Schülern umjubelt.

Zu den Schriften H.s, die bei der folgenden Untersuchung zu
gründe gelegt werden, gehören besonders folgende vier : a) zunächst
das Hauptwerk H.s, « Sein und Zeit » (SZ), in dem er zum ersten Male
die Grundanschauungen seiner Existenz-Philosophie entwickelt. Der
1. Teil des Werkes erschien 1927 bei Niemeyer in Halle und ist seitdem
wiederholt in unveränderter Auflage abgedruckt worden. Die 4. Auflage

erschien 1935. Wir zitieren nach der 2. unveränderten Auflage
von 1929* Auf den 2. Teil des Werkes wartet die wissenschaftliche
Welt bis heute leider vergebens, b) Eine nähere Verbindung der Existenz-
Philosophie H.s mit dem transzendentalen Idealismus Kants brachte
das 2. Hauptwerk : « Kant und das Problem der Metaphysik » (KM),



266 Die Existenz-Philosophie Martin Heideggers

das 1929 in Bonn erschien. Wir zitieren nach dem unveränderten
Abdruck, der 1934 im Verlag Schulte-Bulmke in Frankfurt a. M. erschien.

c) Einige wertvolle Ergänzungen enthält die Antrittsvorlesung : « Was
ist Metaphysik » (M), die im gleichen Jahre 1929 in Bonn erschien.

Wir zitieren nach dem unveränderten Abdruck, den Friedrich Cohen

in Bonn 1931 erscheinen ließ, d) Wertvolle Fingerzeige zum Verständnis
der Existenz-Philosophie H.s gibt auch ein Aufsatz, den H. unter dem
Titel : « Vom Wesen des Grundes » (WGr) 1929 in der Festschrift
veröffentlichte, die Edmund Husserl zu seinem 70. Geburtstage von seinen

Freunden und Schülern gewidmet wurde. Wir zitieren nach dem

Sonderabdruck, der als 2. unveränderte Auflage bei Niemeyer in
Halle 1931 erschien.

Aus der überaus reichhaltigen Literatur über Heidegger wurden

vor allem folgende Schriften benutzt : a) zunächst die sehr gut
orientierende Schrift von Alfred Delp S. J. : « Tragische Existenz ». Zur
Philosophie Martin Heideggers, die bei Herder in Freiburg 1935 erschienen

ist. Die Arbeit ist hervorgewachsen aus einem Aufsatz, den derselbe
Verfasser unter dem Titel : « Sein als Existenz. Metaphysik von heute »,

in dem Werk Bernhard Jansens S. J. : « Aufstiege zur Metaphysik »

(Freiburg i. Br. 1933), veröffentlicht hatte (S. 271-484). Zu dieser

grundlegenden Schrift kommt sodann b) eine Dissertation von Alois
Fischer : « Die Existenzphilosophie Martin Heideggers ». Darlegung und
Würdigung ihrer Grundgedanken, die von der Universität München

angenommen wurde und Ï935 im Verlag Felix Meiner zu Leipzig
erschien. Das Wertvolle dieser Schrift besteht darin, daß sie die
Kantische Grundeinstellung H.s stärker betont. Eine sehr gute geschichtliche

Einführung bietet c) Fritz Heinemann in seinem trefflichen Buche :

« Neue Wege der Philosophie ». Geist, Leben, Existenz. Eine
Einführung in die Philosophie der Gegenwart, die 1929 bei Quelle und
Meyer in Leipzig erschienen ist. Eine kürzere, sehr klare, aber auch
stark schematisierende Einführung ist endlich enthalten d) in der
kleinen Schrift von Johannes Pfeiffer : « Existenzphilosophie », eine

Einführung in Heidegger und Jaspers, die 1933 bei Meiner in Leipzig
erschienen ist. Von den zahllosen Aufsätzen über H. sei hier nur
hingewiesen auf den vorzüglichen Artikel von C. Nink S. J. im
Philosophischen Jahrbuch der Görresgesellschaft : « Grundbegriffe der
Philosophie Martin Heideggers » (Bd. 45 [1932], 139-158), sowie auf den
Aufsatz von Erich Przywara S. J. in den Stimmen der Zeit : « Drei
Richtungen der Phänomenologie » (Bd. 115 [1928], 252-264).



Die Existenz-Philosophie Martin Heideggers 267

Die Schriften H.s sind nicht ohne Schuld ihres Verfassers sehr

verschieden beurteilt worden. — Die meisten Leser haben das Hauptwerk

: « Sein und Zeit » nach einer flüchtigen Lektüre mit dem
resignierten Geständnis bei Seite gelegt, daß alles Bemühen völlig
aussichtslos sei, sich durch das Dickicht einer neuartigen, manchmal
geradezu absonderlichen Terminologie zum eindeutigen Verständnis
der wirklichen Gedankengänge H.s durchzuarbeiten. So behauptet
der Neukantianer Julius Kraft, in seiner Schrift : « Von Husserl zu
Heidegger» (Leipzig 1932, 95), daß die Argumentationsmethode H.s
«keine nach Regeln der Logik fortschreitende Begründung ist,
sondern etwas, was man besser Bewortung nennen kann, eine Kunst
der Belehnung mit Worten ». Die Antwort auf solche « glossogene »

Philosophie könne nur die sein, « sie nach Klarstellung ihres
methodischen Geheimnisses, Banalitäten und Widersinnigkeiten durch eine

absonderliche Sprache den Anschein des Tiefsinns zu verleihen, auf
sich beruhen zu lassen, run nicht etwa durch ein gegenseitiges, subtiles

Auseinandersetzungsspiel ihr Dasein unnötig zu verlängern » (114). —
Andere dagegen verherrlichen mit dem Franzosen E. Levinas H. als

einen neuen wunderbaren Stern am Himmel der Philosophie, dessen

wohltuendes Licht sehr wohl verdiene, nicht nur in den Stuben der

Gelehrten, sondern auch in den modernen Salons seine wohltätige
Wirkung auszuüben. — Eine dritte, gemäßigte Richtung gibt mit allen
H.-Rezensenten unumwunden zu, daß eine eigenwillige, aller Tradition
hohnsprechende Terminologie, eine gewaltsame, bis ans Bizarre
grenzende Wortbildung die Lektüre der meisten Werke H.s sehr stark
erschwert. Unbedenklich werden neue Ausdrücke geprägt, alte in
einem neuen Sinn genommen und der neue Sinn immer wieder

gewechselt, indem z. B. psychologisch oder ethisch klingende
Ausdrücke in Wirklichkeit ontologisch gemeint sind. Trotzdem kann nach

dieser Ansicht das Hauptwerk H.s : « Sein und Zeit » wohl als die
bedeutendste philosophische Neuerscheinung seit Husserls : « Ideen zu
einer reinen Phänomenologie und phänomenologischer Philosophie »

(19x3) bezeichnet werden, die der Krise des heutigen Lebens- und
Kulturgefühls philosophischen Ausdruck verleiht.

Das Ziel H.s besteht darin, den Empirismus der mechanischen

Naturauffassung und den Idealismus der Phänomenologie Husserls zu
einer Metaphysik oder Fundamentalontologie des Seins weiterzubauen.
Der mechanische Monismus erstickt den Menschen mit seinem Leben
in der erstarrenden Enge rein mechanischer Gesetzlichkeiten, in der



208 Die Existenz-Philosophie Martin Heideggers

kein Raum mehr ist für Freiheit, Verantwortlichkeit und
Unsicherheitsgefühl des Daseins. Die idealistische Phänomenologie aber löst
den konkreten Menschen auf in die idealen Hirngespinste eines abstrakten,

zeit- und raumlosen Bewußtseins, das kein Verständnis mehr hat
für das irrationale Geschehen des emotionalen Lebens. Beiden aber

fehlt die Ganzheitsbetrachtung des Menschen und der Sinn für den

furchtbaren Ernst des Menschenlebens, der in der Ungewißheit der

Daseinsangst sich offenbart. Daher gilt es heute, die Philosophie aus
den rationalen Höhen der abstrakten Soseinsbetrachtung in die

irrationalen Tiefen der konkreten Daseinserfassung zurückzurufen, um
in der Wesenserkenntnis des Menschen eine sichere Grundlage zu
finden für eine metaphysische Erklärung alles Seins schlechthin. Um
diesen Weg von der mechanischen Naturauffassung und der
Phänomenologie zur Fundamentalontologie H.s einigermaßen sichtbar zu
machen, werden wir im Folgenden zunächst die Problemstellung H.s,
dann die Problemlösung und endlich die Kritik dieser Lösung einer

eingehenden Untersuchung unterziehen.

I. Die Problemstellung Heideggers.

Um den Sinn der Problemstellung H.s zu erfassen, müssen wir
untersuchen : den Sinn des Problems, die Voraussetzungen der Problemlösung

und die Methode der Problemlösung.

i. Sinn des Problems.

Welches Problem will die Existenz-Philosophie H.s lösen Wie
Kant in der Kritik der reinen Vernunft nach dem Sinn der synthetischen

Urteile a priori fragt, so will H. die Grundfrage der
aristotelischscholastischen Philosophie nach dem Sinn des Seins als solchen in
seiner Allgemeinheit und Unbeschränktheit lösen. So fragt H. in der
Einleitung zu seinem Hauptwerk : « Sein und Zeit » : « Haben wir heute
eine Antwort nach dem, was wir mit dem Wort .seiend' eigentlich
meinen Keineswegs. Und so gilt es denn, die Frage nach dem
Sinn von Sein erneut zu stellen» (SZ i). Daß diese Seinsfrage schon
die alte griechische Philosophie beschäftigt hat, gibt H. zu, indem er
schreibt : «Sie hat das Forschen von Plato und Aristoteles in Atem
gehalten, um freilich auch von da an zu verstummen 1 — als thematische

Frage wirklicher Untersuchung» (SZ 2). Nach H. ist



Die Existenz-Philosophie Martin Heideggers 269

es in der aristotelisch-scholastischen Philosophie heute zum Dogma
geworden, daß die Frage nach dem Sinn des Seins vollkommen
überflüssig sei. So sagt er : « Man sagt : 'Sein' ist der allgemeinste und
leerste Begriff. Als solcher widersteht er jedem Definitionsversuch.
Dieser allgemeinste und daher undefinierbare Begriff bedarf auch keiner
Definition. Jeder gebraucht ihn ständig und versteht auch schon,

was er je damit meint » (SZ 2). Damit ist das, was das antike
Philosophieren in Unruhe hielt, zu einer sonnenklaren Selbstverständlichkeit
geworden. Demgegenüber gibt H. zu, daß der Seinsbegriff als
allgemeinster Begriff undefinierbar ist. Doch folgt aus der Undefinierbarkeit
keineswegs mit Notwendigkeit die absolute Klarheit des Seinsbegriffes.
Denn Tatsache ist : « Der Begriff des 'Seins' ist vielmehr der dunkelste »

(SZ 3). Daraus zieht H. den Schluß: «Alle Ontologie, mag sie über
ein noch so reiches und festverklammertes Kategoriensystem verfügen,
bleibt im Grunde blind und eine Verkehrung ihrer eigensten Absicht,
wenn sie nicht zuvor den Sinn von Sein zureichend geklärt, und diese

Klärung als ihre Fundamentalaufgabe begriffen hat » (SZ 11).
Wie entsteht nun diese Seinsfrage Den sicheren Ausgangspunkt

nimmt sie von der Tatsache, daß nur der konkrete Mensch die onto-
logische Seinsfrage stellen und zwar an sich stellen und durch sich

beantworten kann, indem er sein Selbstbewußtsein analysiert. Der
sichere Ausgangspunkt liegt also im vorwissenschaftlichen Seinsverständnis

oder der vortheoretischen Selbsterkenntnis des konkreten
Einzelmenschen. Dabei muß das Sein sehr wohl unterschieden werden

von dem Seienden. Das Seiende ist dingliches Sein, bei dem man ein

Spannungsverhältnis zwischen Sosein und Dasein unterscheiden kann.
Darum schreibt H. in seinem Kantbuch : « An jedem Seienden 'gibt es'

so Was-sein und Daß-sein, essentia und existentia, Möglichkeit und
Wirklichkeit » (KM 214). Nach H. besteht das 7tpwTov <Js28oç der
alten griechischen Philosophie darin, daß sie das dingliche Sein mit
dem Sein schlechthin gleichstellt. Aufgabe der modernen Ontologie ist
es, sich von diesem Vorurteil zu befreien, das dem persönlichen menschlichen

Sein nicht gerecht wird. Im menschlichen Sein gibt es kein

Spannungsverhältnis von Sosein und Dasein ; vielmehr besteht das

Wesen des Menschen im reinen Dasein. Im Anschluß an Kierkegaard
bezeichnet darum H. mit Dasein oder Existenz die dem Menschen

1 Der Sperrdruck in diesem und allen folgenden Urtexten rührt von
Heidegger her.



270 Die Existenz-Philosophie Martin Heideggers

eigentümliche Weise zu sein, die darin besteht, daß der Mensch im
Lebensvollzug seiner Akte sich selbst als Seiendes erfährt und
versteht. Wenn nun H. nach dem Sinn des Seins fragt, so meint er den
Wesenssinn des menschlichen Daseins. Den Wesenssinn des Daseins

überhaupt, kann die Fundamentalontologie nur erfassen, wenn sie

vorher den Sinn des menschlichen Daseins erfaßt hat. Der eigentliche
Sinn des Problems, das H. untersuchen will, besteht also in der Frage
nach dem Wesenssinn des menschlichen Daseins, soweit es die Grundlage

für die Möglichkeit einer Ontologie des Daseins überhaupt ist.
Weil aber jede Bewegung von einem Unbeweglichen ausgehen muß,
entsteht die zweite Frage nach den sicheren Voraussetzungen der

Problemlösung.

2. Voraussetzungen der Problemlösung.

H. geht von der Voraussetzung aus, daß die ontologische Seinsfrage
im Sinne der Transzendental-Philosophie Kants zu verstehen sei.

Waren nach dem Hauptwerk H.s, « Sein und Zeit », noch Zweifel an
der kantischen Grundhaltung H.s möglich, so sind sie durch die

nachfolgenden Veröffentlichungen H.s, besonders durch sein Kantbuch
vollkommen unmöglich gemacht. Kant geht von der feststehenden
Tatsache aus, daß es synthetische Urteile a priori gibt. Seine Frage ist
darum eine Wesensfrage, die er in die Formel kleidet : « Wie sind

synthetische Urteile a priori möglich ». Die Möglichkeitsfrage ist bei

Kant identisch mit der Wesensfrage. Der tiefere Sinn der transzendentalen

Philosophie Kants besteht also darin, den Wesenssinn der
wissenschaftlichen Erfahrungserkenntnis zu bestimmen durch
Herausarbeitung der Bedingungen für die Möglichkeit der wissenschaftlichen

Erfahrung. Zu diesen Bedingungen zählt Kant den aposterioristischen
Erfahrungsstoff, der durch die sinnliche Außenweltserkenntnis gegeben

wird, die apriorischen Erkenntnisformen, die im allgemein-menschlichen

Bewußtsein begründet sind, und die Verbindung beider durch
die transzendentale Einbildungskraft.

In ähnlicher Weise geht H. von der feststehenden Tatsache des menschlichen

Selbstbewußtseins aus, daß der Mensch im Vollzug seiner seelischen

Funktionen sich selbst als Seiendes erkennt. Er sucht dann nach dem

Sein dieses Seienden oder dem Wesen des menschlichen Seinsver-

ständnisses, indem er die ontologischen Bedingungen für die Möglichkeit
dieser Erfahrungstatsache näher untersucht. So sagt H. in seinem

Kantbuche : « Diese Möglichkeit ist die possibilitas der überlieferten



Die Existenz-Philosophie Martin Heideggers 271

Metaphysik und gleichbedeutend mit essentia oder realitas » (KM 111).
Zu den ontologischen Bedingungen für die Möglichkeit des menschlichen

Seinsverständnisses zählt H. im Anschluß an Kant 1. ein
empirisches Element : das empirische Seinsverständnis, 2. ein apriorisches
Element, das er als apriorisches SeinsVerständnis bezeichnet, und 3. die

Synthese heider durch die transzendentale Einbildungskraft. Doch in
der näheren Erklärung dieser drei Wesenselemente geht H. weit über
Kant Tiinaus.

Das empirische Seinsverständnis ist nach H. nicht nur in den

rationalen Erkenntnisakten, sondern auch in den irrationalen Akten
des Fühlens und Wollens enthalten. Schon Brentano hatte behauptet,
daß alle psychischen Vorgänge sich von den physischen nur durch
das Gegenstandsbewußtsein unterscheiden, das im Wesen aller
psychischen Vorgänge enthalten ist. Darum schließt auch das emotionale
Fühlen und Wollen ein schlichtes Wissen von etwas wesentlich ein.

Nach Husserl ist in den Empfindungen und im Gefühl zwar noch
keine Gegenstandserkenntnis eingeschlossen ; doch ist das Bewußtsein
das allgemeine Mittel, durch das auch die Empfindungen und Gefühle

unmittelbar erkannt werden. Max_Spheler unterscheidet ausdrücklich
ein zuständliches und gegenständliches Wertgefühl. Das gegenständliche

Wertgefühl, durch das wir die Welt der Werte unmittelbar erfassen,

geht der rationalen Erkenntnis der Seinswelt in der Metaphysik als

apriorische Bedingung für die Möglichkeit einer metaphysischen
Seinserkenntnis voraus. In gleicher Weise wird auch nach Nikolai Hartmann
die Realität der Außenwelt unmittelbar nicht durch einen rationalen
Erkenntnisakt, sondern durch einen irrationalen Akt des Fühlens und
Wollens erlebt. In ähnlicher Weise findet auch H. den Wesenscharakter
des menschlichen oder psychischen Seins darin, daß es ein irrationales
Seinsverständnis oder Selbstbewußtsein einschließt.

H. zieht daraus den Schluß, daß der Streit zwischen Idealismus
und Realismus mit der Fundamentalontologie überhaupt nichts zu
tun habe. So sagt er in der Schrift : « Vom Wesen des Grundes »,
« Man lebt der irrigen Meinung, Ontologie als Frage nach dem Sein des

Seienden bedeute 'realistische' (naive oder kritische) 'Einstellung'
gegenüber der 'idealistischen' ». H. antwortet : « Ontologische Problematik

hat so wenig mit 'Realismus' zu tun, daß gerade Kant in und
mit seiner transzendentalen Fragestellung den ersten entscheidenden

Schritt seit Plato und Aristoteles zu einer ausdrücklichen Grundlegung

der Ontologie vollziehen konnte » (WGr 76 Anmerk. 1). Indes,



272 Die Existenz-Philosophie Martin Heideggers

wenn auch die Fundamentalontologie nicht die Objektivität des Seins,
sondern den Wesenssinn des Seins primär untersucht, so läßt sich
doch die Frage stellen, ob aus der ontologischen Seinserklärung
Heideggers eine realistische oder idealistische Weltauffassung mit
Notwendigkeit folgt Alfred Delp gibt in seiner Schrift : « Tragische
Existenz » die Möglichkeit einer idealistischen Deutung der Heidegger-
schen Existenzphilosophie zu (91). Doch meint Alois Fischer in seiner

Dissertation : « Die Existenzphilosophie Martin Heideggers », das sei

zu wenig gesagt. Darum fährt er fort : « 'Idealistisch', ist diese

Philosophie ohne Zweifel j nur ist zu beachten, daß es sich nicht um einen

empirisch subjektiven, sondern um einen transzendentalen Idealismus
handelt » (10 Anm. 51). Jedenfalls ist aber das empirische
Seinsverständnis, das in den emotionalen Vorgängen enthalten ist, und in
denen die ursprünglichste Berührung des Ichs mit der Welt
stattfindet, die ontologische Vorbedingung für die Möglichkeit jeder nicht
emotionalen Erfahrungserkenntnis, mag sie sich auf das Ich oder die
Außenwelt beziehen.

In gleicher Weise ist nach H. in den emotionalen Funktionen des

Fühlens und Wollens neben dem empirischen auch ein apriorisches
Seinsverständnis eingeschlossen, das die apriorische Vorbedingung für
die Möglichkeit jeder irrationalen Wesenserkenntnis ist. Diese
irrationale Wesenserkenntnis enthält auch eine emotionale Wesenserfassung
der eigenen menschlichen Persönlichkeit, wenn diese auch nur
vorwissenschaftlichen Charakter besitzt. Nach der aristotelisch-scholastischen

Substanztheorie besteht das Wesen der menschlichen
Ichpersönlichkeit in einer Synthese zweier unvollständiger Substanzen,
des Leibes und der Seele, die als Ganzes in sich subsistiert. Dem
stellt H. die These gegenüber : « Die Person ist kein Ding, keine
Substanz, kein Gegenstand» (SZ 47). «Zum Wesen der Person gehört,
daß sie nur existiert im Vollzug der intentionalen Akte, sie ist also
wesenhaft kein Gegenstand » (SZ 48). Die Aktualitätstheorie betrachtet
den Menschen als eine Summe von seelischen Tätigkeiten, die durch
eine Sinneinheit miteinander verbunden sind. Demgegenüber beruft
sich H. auf den Satz von Scheler : « Niemals aber ist ein Akt auch ein

Gegenstand ; denn es gehört zum Wesen des Seins von Akten, nur
im Vollzug selbst erlebt und in der Reflexion gegeben zu sein ». Und
er fügt hinzu : «Akte sind etwas Unpsychisches» (SZ 48). Nach Kant
ist das Ich lediglich eine Form des Vorstellens. Denn es ist weder
eine Substanz noch ein Akzidens, sondern das logische^ Subjekt des



Die Existenz-Philosophie Martin Heideggers 273

Urteils. Auch diesen Ichbegriff lehnt H. ab, weil auch er noch unter
der Herrschaft der altgriechischen Dingontologie steht. Das Verdienst
der neueren Philosophie besteht nach H. darin, daß sie den
Wesensunterschied zwischen dem dinglichen und persönlichen Sein erkannt
hat. Das transzendentale Ich des Menschen ist in einem transzendentalen

Werden oder Geschehen zu suchen, das mit dem transzendentalen

Seinsverständnis identisch ist. Das menschliche Sein fällt
daher nach H. weder unter die Kategorie der Substanzi noch des

Akzidens, sondern unter die Kategorie des Daseins. Denn weil das

menschliche Sein kein Subjekt einschließt, das als Sosein das Dasein
aufnehmen kann, besteht das apriorische Seinsverständnis wesentlich
im reinen Dasein.

Die apriorische Vorbedingung für die Möglichkeit einer einheitlichen

Synthese des empirischen und apriorischen Seinsverständnisses

findet H. im Anschluß an Kant in der transzendentalen Einbildungskraft,

welche die Grundlage für die Zeitlichkeit des menschlichen
Daseins ist. Doch geht auch hier H. über Kant hinaus, indem er die
transzendentale Einbildungskraft nicht nur wie Kant im rationalen,
sondern auch im irrationalen Sinne versteht. Auch in den emotionalen
Erlebnissen ist darum nach H. die transzendentale Einbildungskraft
die gemeinsame Einheitswurzel, aus der die beiden Stämme der rezeptiven

Erfahrung und der aktiven Wesenserfassung hervorwachsen und
die einheitliche Synthese beider erst ermöglicht. — Nachdem wir Sinn
und Voraussetzungen des Seinsproblems untersucht haben, erübrigt
noch die Frage nach der Methode, die nach der Auffassung H.s bei
der Lösung der ontologischen Seinsfrage anzuwenden ist

3. Methode der Problemlösung.

H. nennt seine Methode eine « phänomenologische ». Doch versteht
er das Phänomen nicht im Sinne Kants als Erscheinung eines
dahinterstehenden und nicht erscheinenden Dinges an sich. Für H. ist vielmehr
das Phänomen das Sich-selbst-zeigende, mag es sich nun primär in
den emotionalen oder den nichtemotionalen Erkenntniserlebnissen
enthüllen. Die Methode H.s fordert also eine rein sachliche Einstellung,
die er selbst also charakterisiert : « Der Titel 'Phänomenologie' drückt
eine Maxime aus, die also formuliert werden kann : 'zu den Sachen

selbst !' — entgegen allen freischwebenden Konstruktionen, zufälligen
Funden, entgegen der Übernahme von nur scheinbar ausgewiesenen

Dims Tohmas. 18



274 Die Existenz-Philosophie Maxtin Heideggers

Begriffen, entgegen den Scheinfragen, die sich oft Generationen
hindurch als 'Probleme' breitmachen» (SZ 27/28). Die phänomenologische
Methode H.s besteht also in dem richtigen rà ç«tvd|/.eva, d. h.
dem richtigen Lesen oder der richtigen Interpretation des unmittelbar
sich Zeigenden.

Trotzdem ist diese Methode nicht identisch mit der « eidetischen

Wesensschau » Husserls, die das Dasein einklammert und nur die im
allgemein menschlichen Bewußtsein begründeten Soseins- oder

Wesenszusammenhänge untersucht. Denn die Ontologie ist nach H. nicht
die Wissenschaft vom Sosein, sondern vom Dasein und seinen
verschiedenen Formen. Darum sagt H. vom menschlichen Sein : « Das
Was-sein (essentia) dieses Seienden muß, sofern überhaupt davon
gesprochen werden kann, aus seinem Sein (existentia) begriffen werden »

(SZ 42). Dazu kommt, daß das Seinsverständnis H.s primär nicht
ein rationales ist wie bei Husserl, sondern ein wenn auch nur
vorwissenschaftliches irrationales.

H. nennt seine Methode im Anschluß an Dilthey auch « Hermeneutik

». So schreibt er : « Phänomenologie des Daseins ist Hermeneutik
in der ursprünglichen Bedeutung des Wortes, wonach es das Geschäft
der Auslegung bezeichnet » (SZ 37). Nach Dilthey kann der Mensch,
der den eigentlichen Mittelpunkt der Geschichte bildet, nicht verstanden
werden durch eine konstruktiv-erklärende Psychologie, welche die
konkreten Bewußtseinstatsachen auf allgemeine Gesetze zurückführt,
sondern nur durch eine beschreibende und zergliedernde Psychologie,
welche die seelischen Erlebnisse nach ihren Wirkungs- und
Bedeutungszusammenhängen zu erklären und in typischen Gestalten darzustellen
sucht. Das Material zum Verständnis des Menschen liefert uns deshalb
stets nur das eigne Bewußtsein. Die Sinneinheit dieser Bewußtseinstatsachen

kann nur gefunden werden durch die Methode der Hermeneutik,

d. h. durch eine beschreibende und interpretierende Analyse.
Die Geschichte ist die Hauptquelle für das Verständnis des Menschen

in seiner Ganzheit. Darum kann das Seelenleben des Menschen
vollkommen nur begriffen werden durch die Eingliederung in den Lauf
der geschichtlichen Vorgänge und das psychologische Nacherleben der
innern geschichtlichen Entwicklung. Das Begreifen der Wirkungsund

Wesenszusammenhänge braucht nicht notwendig eine rationale
Erkenntnis zu sein ; es kann auch auf einem emotionalen Erlebnis
beruhen. So erkennen wir die Realität der Außenwelt nicht durch
einen Kausalschluß auf eine transzendente Wirkursache der psychischen



Die Existenz-Philosophie Martin Heideggers 275

Veränderungen, sondern durch eine Analyst der Erfahrung des auf
Widerstand stoßenden Willens. Die nachfolgende Darstellung des

Heideggerschen Systems wird zeigen, daß H. die meisten Gedanken

von Dilthey übernommen hat.
Trotzdem geht er auch über Dilthey hinaus, indem er das Leben

nicht als Leben, sondern als Daseinsart zu verstehen sucht. Darum
sagt H. : « Leben ist eine eigene Seinsart, aber wesenhaft nur zugänglich

im Dasein» (SZ 50). Bei der Analyse des Seinsverständnisses

kommt es H. in erster Linie auf die apriorischen Bedingungen für die

Möglichkeit dieses Seinsverständnisses an. Während Dilthey sich als

Ziel vorsteckt, durch Herausarbeitung von Linien im Fließenden dem

konkreten Leben möglichst nahe zu bleiben, besteht das Ideal H.s
darin, durch Analyse der ontologischen Bedingungen des
vorwissenschaftlichen emotionalen Seinsverständnisses ein festes und starres

Begriffssystem einer philosophischen Weltanschauung zu gewinnen. —
Damit scheint der Weg geebnet, um von der Problemstellung H.s

zur Problemlösung überzugehen.

11. Die Problemlösung.

Im Mittelpunkt der Philosophie Heideggers steht der Mikrokosmos

im Makrokosmos, der Mensch, dem die heutige Zeit als dem

Konzentrationspunkt der sichtbaren Welt wieder ein besonderes Interesse

entgegenbringt. Darum schreibt H. in seinem Kantbuch : « Keine
Zeit hat so viel und so Mannigfaltiges vom Menschen gewußt wie die

heutige. Keine Zeit hat ihr Wissen vom Menschen in einer so

eindringlichen und bestrickenden Weise zur Darstellung gebracht wie
die heutige. Keine Zeit hat bisher vermocht, dieses Wissen so schnell
und leicht anzubieten, wie die heutige. Aber auch keine Zeit wußte
weniger, was der Mensch sei, als die heutige. Keiner Zeit ist der
Mensch fragwürdiger geworden, wie der unsrigen » (KM 200).

Trotzdem kann die Philosophie H.s nicht als eine « empirische
oder transzendentale Anthropologie » bezeichnet werden, wie Husserl
im Jahrbuch für Philosophie und phänomenologische Forschung in
einem «Nachwort zu meinen Ideen» (Bd. XI [1930] 550-51) seinem

Schüler Heidegger vorwirft. Denn H. betrachtet den Menschen nicht
vom Standpunkte der Anthropologie, sondern der allgemeinen
Metaphysik. Er will ja nicht wissen, was den Menschen zum Menschen

macht, sondern was ihn zu einem Sein macht. Darum dient die philo-



276 Die Existenz-Philosophie Martin Heideggers

sophische Anthropologie der Existenzphilosophie nur zur wissenschaftlichen

Grundlegung der allgemeinen Metaphysik.
Noch weniger wird man der Existenzphilosophie H.s gerecht,

wenn man sie im Sinne der « Phänomenologie » deutet, wie es Paul
Hofmann in seiner Schrift : « Metaphysik oder verstehende Sinnwissenschaft

» tut (Kantstudien Ergänzungsheft 64, Berlin 1929). Denn

gehörte die Existenzphilosophie zur Phänomenologie, so bestände das

Wesensziel H.s darin, aus dem konkreten Einzelmenschen als
Einzelexemplar der Artverwirklichung das abstrakte Wesen des Menschen

abzulesen, ähnlich wie wir nach Husserl aus einem konkreten Rot
durch Einklammerung der individuellen Daseinsbedingungen das

abstrakte Sosein des Rot in einer eidetischen Wesensschau intuitiv
erfassen. — Indes geht die Absicht H.s primär nicht auf eine

Untersuchung des menschlichen Soseins unter Einklammerung des konkreten
Daseins. Denn nach H. läßt sich beim menschlichen Sein ein vom
Dasein verschiedenes Sosein nicht unterscheiden. Vielmehr besteht
die Wesensaufgabe der Existenzphilosophie darin, den Wesenssinn

des menschlichen Daseins zu erforschen und zwar nicht nur mit Hilfe
des rationalen Selbstbewußtseins, sondern primär mit Hilfe des

irrationalen Selbstbewußtseins, das in den emotionalen Vorgängen
enthalten ist.

H. bezeichnet seine Existenzphilosophie selbst als « Fundamental-

ontologie oder allgemeine Metaphysik ». Denn er will den Wesenssinn

des menschlichen Daseins nur untersuchen, soweit diese Untersuchung
die notwendige Vorbedingung für die wissenschaftliche Grundlegung
einer Fundamentalontologie oder allgemeinen Metaphysik ist. Die
dem menschlichen Sein eigentümliche Daseinsweise besteht aber darin,
daß der Mensch infolge seines Selbstbewußtseins im Vollzuge seiner
seelischen Funktionen sich selbst als Seiendes versteht. Das eigentliche
Ziel H.s besteht also darin, durch eine verstehende Analyse des
vorwissenschaftlichen Seinsverständnisses die verschiedenen Strukturschichten

aufzuweisen, die im ontologischen Sein enthalten sind. Nach
H. kann man fünf solcher Schichten unterscheiden, von denen die
erste uns den Ausgangspunkt der Untersuchung enthüllt, die zweite
die Hilfsmittel der Untersuchung aufweist, die dritte die
Gesamtstruktur des ontologischen Seins offenbart, während die vierte den

ontologischen Sinn dieser Gesamtstruktur und die fünfte das
Verhältnis dieser Gesamtstruktur zur Endlichkeit des menschlichen Seins

sichtbar macht.



Die Existenz-Philosophie Martin Heideggers 277

1. Die erste Strukturschicht des Seins.

Sie gibt Aufschluß über den Ausgangspunkt der Untersuchung.
Dieser Ausgangspunkt ist nach H. in der Tatsache enthalten, daß

nur der konkrete, im Fluß des geschichtlichen Werdens stehende
Mensch infolge seines Selbstbewußtseins die ontologische Frage nach
dem Sinn des Seins stellen kann und zwar an sich selbst, wie sie auch

nur durch Analyse des Selbstbewußtseins vom Ich beantwortet werden
kann. Dieser konkrete Mensch wird Dasein genannt, weil er nicht
ein vom Dasein verschiedenes Sosein besitzt. Soweit er im
Selbstbewußtsein sein eigenes Sein erfaßt, trägt er den Namen Existenz.
So schreibt H. : « Dasein ist Seiendes, das sich in seinem Sein verstehend

zu diesem Sein verhält. Damit ist der formale Begriff von Existenz
angezeigt. Dasein existiert. Dasein ist ferner Seiendes, das je ich
selbst bin. Zum existierenden Dasein gehört die Jemeinigkeit als

Bedingung der Möglichkeit von Eigentlichkeit und Uneigentlichkeit »

(SZ 52/53). Die Beantwortung der ontologischen Seinsfrage ist daher

nur möglich durch eine phänomenologische oder hermeneutische Analyse
des vorwissenschaftlichen Seinsverständnisses. Darum sagt H. in
seinem Kantbuche : « Das Problem der Grundlegung der Metaphysik
findet seine Wurzel in der Frage nach dem Dasein im Menschen, d. h.

nach dessen innerstem Grunde, nach dem Seinsverständnis als der
wesenhaft existenten Endlichkeit» (KM 220).

Wie wird nun das vorwissenschaftliche Seinsverständnis dem

konkreten Menschen zum Bewußtsein gebracht H. antwortet : durch
die Begegnung mit der Welt. Darum gehört das In-der-Weltsein zum
ersten wesenhaften Strukturelement des Seins. Ähnlich wie nach
der aristotelisch-scholastischen Philosophie die Selbsterkenntnis des

Menschen nur möglich ist als indirekte Begleiterscheinung der Außenwelt

serkenntnis, so gehört auch nach H. das Weltverständnis mit zum
Wesen cles Selbstverständnisses. So gelangt die Durchforschung der
ersten Strukturschicht des Seins zum Ergebnis : « Sein heißt zunächst
in der Weltsein ». Diese Welt nun zerfällt in zwei verschiedene Sphären :

in die untermenschliche Dingwelt, deren Sein H. als « Zuhandensein »

bezeichnet, und die außermenschliche Personalwelt, oder die Sphäre
der fremden Existenz. Nach H. ist es unmöglich, diese beiden Welten

von ihren Objekten her erfassen zu wollen. Denn die Welt ist das
« Worin » des faktischen Daseins als solchen. Sie kann daher nur aus
einem inneren Apriori des menschlichen Daseins verstanden werden.



278 Die Existenz-Philosophie Martin Heideggers

Daraus folgt, daß die Welt im Sinne H.s immer nur beschränkt bleibt
auf den jeweiligen Bewußtseinsinhalt. Denn Welt ist nicht, was uns
begegnen kann, sondern was uns hier und jetzt begegnet.

Wie kommen wir nun zur Erfassung dieser bewußtseinsimmanenten
Welt Nach H. offenbart sich uns die Welt ursprünglich nicht im
rationalen Erkennen, sondern im praktischen Hantieren oder
gebrauchenden Besorgen. So schreibt er : « Der phänomenologische Aufweis
des Seins des nächstbegegnenden Seienden bewerkstelligt sich am
Leitfaden des alltäglichen In-der-Welt-seins, das wir auch den

Umgang in der Welt und mit dem innerweltlichen Seienden nennen. Der
Umgang hat sich schon zerstreut in eine Mannigfaltigkeit von Weisen
des Besorgens. Die nächste Art des Umganges ist, wie gezeigt wurde,
aber nicht das nur noch vernehmende Erkennen, sondern das

hantierende, gebrauchende Besorgen, das seine eigene 'Erkenntnis' hat »

(SZ 67). Das rationale Erkennen ist ein abgeleiteter Modus des

Besorgens, der eintritt, wenn der Mensch vom praktischen Hantieren
mit den Weltdingen eine Zeitlang abläßt, um sich rein beschauend

mit den Dingen zu beschäftigen. Für diese theoretische Welterkenntnis
ist die Kontroverse zwischen Idealismus und Realismus nach der

Meinung H.s ohne Belang, weil diese Frage bereits gelöst ist, bevor
die rationale Erkenntnis einsetzt. Denn die erste Berührung mit den

Weltdingen geschieht in dem jeder Erkenntnis vorausgehenden
Hantieren mit den Weltdingen.

Wie die Begegnung des menschlichen Daseins mit der Welt im
« Besorgen » geschieht, so findet die erste Begegnung mit den

außermenschlichen Personen in der « Fürsorge » statt. Darum sagt H. :

«Wie dem Besorgen als Weise des Entdeckens des Zuhandenen die
Umsicht zugehört, so ist die Fürsorge geleitet durch die Rücksicht
und Nachsicht Die Welt gibt nicht nur das Zuhandene als
innerweltlich begegnendes Seiendes frei, sondern auch Dasein, die andern

in ihrem Mitdasein » (SZ 123). Die Weltdinge werden ursprünglich
nicht als Dinge erfaßt, sondern als Zielpunkte praktischer Betätigung.
Mit Recht nannten sie darum die Griechen « » oder Gegenstände

besorgenden Umgangs, was H. mit «Zeug» wiedergibt. Das

Zeug « ist » eigentlich nicht, sondern ist wesenhaft nur « Etwas um zu ».

Darum sind die Weltdinge in Wirklichkeit nur Beziehungen, die auf
den Menschen als Zielpunkt hinweisen. Ebenso ist der Raum nicht,
wie Kant glaubt, eine apriorische Anschauungsform des äußern Sinnes,

oder wie die Scholastik behauptet, eine objektiv begründete Form der



Die Existenz-Philosophie Martin Heideggers 279

Ausdehnungsvorstellung, sondern der Raum bezeichnet nach H. nur
die Summe oder Ganzheit der auf den Menschen bezogenen Beziehungen.
In ähnlicher Weise erschließen sich uns in der Fürsorge die Menschen

nicht als Substanzen, sondern als Personen, deren Wesen im
Seinsverständnis oder in subjektlosen Beziehungen besteht. So löst H. die
bewußtseinsimmanente Welt schließlich in subjektlose Beziehungen auf.

Im Umgang mit der Welt ist wesensnotwendig der Umgang mit
sich seihst eingeschlossen. Denn das « In-der-Welt-sein » gehört zum
Wesen des menschlichen Seins. Zwar kann dieses « Insein », von dem
das « Mitsein » nur eine andere Form ist, immer wechselnde Formen
annehmen, die empirisch wahrnehmbar sind. Doch setzen diese
empirischen Formen als apriorische Bedingungen für ihre Möglichkeit eine

apriorische Form des « Inseins » oder der « Weltlichkeit » voraus, die
in sich niemals Gegenstand der Erfahrung werden kann, weil sie zum
Wesen des menschlichen Seins jjehört. Dieses apriorische « Insein »

bedeutet darum nicht eine räumliche Beziehung, sondern ein
überräumliches « Vertraut-sein mit » dem dinglichen Sein und dem persönlichen

Sein der andern Menschen. Wie sich später noch zeigen wird,
löst H. auch das eigene Ich in beständig wechselnde Beziehungen ohne

jedes Beziehungssubjekt und Beziehungsgrundlage auf.
Der Ausgangspunkt der Existenzphilosophie ist also nach H. das

Selbstbewußtsein des konkreten Einzelmenschen, soweit es im
praktischen Besorgen der Dingwelt und in der praktischen Fürsorge für
die Mitmenschen sein eigenes Sein erfaßt und in der praktischen
Beschäftigung die Bezogenheit des « In-der-Welt-seins » sich als wesentliches

Strukturelement des menschlichen Seins offenbart. Darum ist
dieses Selbstbewußtsein primär nicht ein Akt der theoretischen
Erkenntnis, sondern eine vorbegriffliche Wesenshandlung, die in allen
Akten des praktischen Lebens eingeschlossen ist. Damit glaubt H.
die Philosophie aus den schwindelnden Höhen der abstrakten
Soseinsforschung auf den festen Boden der konkreten Daseinsforschung zurückgeführt

zu haben, die den Menschen nicht nur als Erkenntniswesen,
sondern den ganzen Menschen staunend und bangend vor die Rätsel
des Daseins stellt und nach dem Wesenssinn des sterblichen Zeitdaseins
forschen läßt. — An diese erste Strukturschicht des menschlichen
Seins schließt sich eine zweite, die uns Aufschluß gibt über die
Hilfsmittel, die uns die Existenzphilosophie an die Hand gibt zur
wissenschaftlichen Grundlegung der allgemeinen Metaphysik oder Funda-
mentalontologie.



28o Die Existenz-Philosophie Martin Heideggers

2. Die zweite Strukturschicht des Seins.

Der zweite Schritt der analysierenden Hermeneutik des menschlichen

Daseinsverständnisses zeigt, daß das « In-der-Welt-sein » dreifach
gegliedert ist : als Befindlichkeit, als Verstehen und als Rede. Zwar
können diese befremdlichen Ausdrücke auf den ersten Blick als
Gewaltsamkeiten der eigenwilligen Terminologie H.s erscheinen, doch
offenbaren sie bei genauerm Zusehen die Hilfsmittel zur wissenschaftlichen

Grundlegung einer allgemeinen Metaphysik oder Fundamentalontologie.
Was versteht H. unter « Befindlichkeit » Er antwortet : « Was

wir ontologisch mit dem Titel Befindlichkeit anzeigen, ist ontisch das

Bekannteste und Alltäglichste : die Stimmung, das Gestimmtsein »

(SZ 134). Jeder Stimmung wohnt nach H. ein ursprüngliches
irrationales Gegenstandsbewußtsein inne. Denn in den Stimmungen wird
das menschliche Dasein vor sein Sein als « Da » gebracht. Darum
schreibt H. : « Die oft anhaltende, ebenmäßige und fahle Ungestimmt-
heit, die nicht mit Verstimmung verwechselt werden darf, ist so wenig
nichts, daß gerade in ihr das Dasein ihm selbst überdrüssig wird. Das
Sein ist als Last offenbar geworden. Warum, weiß man nicht
Und wiederum kann die gehobene Stimmung der offenbaren Last
des Seins entheben ; auch diese Stimmungsmöglichkeit erschließt,
wenngleich enthebend den Lastcharakter des Daseins. Die Stimmung
macht offenbar, « wie einem ist und wird ». In diesem « wie einem ist »

bringt das Gestimmtsein das Sein in sein « Da » (SZ 134). In der
Befindlichkeit oder der Stimmung erfährt das Dasein auch seinen

kategorischen Imperativ, daß es zu sein hat, was H. mit dem Ausdruck
« Geworfenheit » bezeichnet. Darum sagt H. : « In der Gestimmtheit
ist immer schon stimmungsmäßig das Dasein als das Seiende

erschlossen, dem das Dasein in seinem Sein überantwortet wurde als
dem Sein, das es existierend zu sein hat. Erschlossen besagt nicht,
als solches erkannt. Und gerade in der gleichgültigsten und
harmlosesten Alltäglichkeit kann das Sein des Daseins als nacktes 'Daß es

ist und zu sein hat' aufbrechen. Das pure 'daß es ist' zeigt sich, das

Woher und Wohin bleiben im Dunkel» (SZ 134). Mit Recht hat man
H. wegen dieser letzten Bemerkung den säkularisierten Kierkegaard
genannt, weil er bewußt jeder theologischen Untersuchung nach dem
Verhältnis des Endlichen zum Unendlichen aus dem Wege geht. Was
H. mit dem Ausdruck « Geworfenheit » des Daseins meint, ist dasselbe,

was die aristotelisch-scholastische Philosophie mit ens contingens oder



Die Existenz-Philosophie Martin Heideggers 281

ab alio bezeichnet. In den emotionalen Stimmungen wird also der
Mensch vor die Tatsache seiner Kontingenz gestellt. Das menschliche
Sein trägt den Grund seine? Ursprunges und seiner Fortdauer nicht
in sich. Ein unbekanntes « Es » steht hinter ihm, von dem es ins
Dasein geworfen ist mit dem kategorischen Imperativ, daß es ist und
darum zu sein hat. — Wie der Lastcharakter des Seins in der Stimmung
sich offenbart, so die Möglichkeit des Seins im Verstehen.

Was bedeutet nach H. das « Verstehen », das als zweites, gleich
ursprüngliches Strukturelement in dem « In-der-Welt-sein »

eingeschlossen ist Verstehen heißt nach H. primär nicht Erkennen,
sondern Können. So schreibt er : « Wir gebrauchen zuweilen in
ontischer Rede den Ausdruck 'etwas verstehen' in der Bedeutung
von 'einer Sache vorstehen können', 'ihr gewachsen sein', 'etwas
können' » (SZ 143). In der Befindlichkeit oder der Stimmung ist die
Geworfenheit und der Lastcharakter des Daseins offenbar geworden.
Das Verstehen zeigt die verschiedenen Möglichkeiten des Seins und
die Macht, diese Möglichkeiten zu aktualisieren. Fragen wir, warum
das Verstehen immer in die Möglichkeiten des Seins dringt, so
antwortet H. : « Weil das Verstehen an ihm selbst die existenziale Struktur
hat, die wir den Entwurf nennen» (SZ 145). Das Dasein sieht sich
darum im Verstehen als lebendigen Bauplan oder Idealbild, das dem
Menschen im Gewissen zuruft : « Werde, was du bist » Als Geworfensein

ist das Dasein in die Seinsart des Entwurfes geworfen. Doch
hat dieses Entwerfen nichts zu tun mit dem Sichverhalten zu einem

ausgedachten Plan, nach dem das Dasein sich einrichtet, sondern als

Dasein hat es sich je schon entworfen und ist, solange es ist,
entwerfend. Darum behauptet H. : « Dasein versteht sich immer schon

und immer noch, solange es ist, aus Möglichkeiten » (SZ 145). Durch
das Verstehen, das das Sein des Daseins als ein Seinkönnen auffaßt,
kommt in die Statik des menschlichen Daseins eine gewisse Dynamik
hinein. Dieser dynamische Charakter der Selbstbewegung und des

Lebens kommt auch noch in andern Ausdrücken H.s zum Ausdruck,

wenn er vom « Ergreifen » des Seins (SZ 144), von einem « Wählen »

(SZ 287), von einem « Sichhalten im Sein » redet. Das Gemeinsame

und Wesentliche, das in diesen Ausdrücken anschaulich gemacht
werden soll, ist der Gedanke, daß es dem Menschen in seinem Sein

um sein ideales und mögliches Sein geht. Gerade dieses « Es-geht-um-
das-Seinkönnen » ist der Wesenssinn des Verstehens. Das Verstehen

ist darum die im Seinkönnen des Daseins gelegene ursprüngliche Sicht



282 Die Existenz-Philosophie Martin Heideggers

auf sein Sein. Das Merkwürdige dieses Verstehens gibt H. selbst an,
wenn er sagt : « Das Verstehen ist, als Entwerfen, die Seinsart des

Daseins, in der es seine Möglichkeiten als Möglichkeiten ist ». Das
Verstehen ist daher eine Seinsstruktur, die zugleich ein irrationales
Wissen darstellt, sodaß das « Ich bin » ohne weiteres gleichbedeutend
ist mit « ich weiß ». Hier kommt die irrationale Bewußtseinstheorie
H.s wieder zum Vorschein. — Gleich ursprünglich mit der Befindlichkeit

und dem Verstehen ist ein drittes Strukturelement des « In-der-
Welt-sein » : die Rede.

Was versteht H. unter « Rede » Unter Rede versteht H. nicht
die Sprache, sondern das, was die Sprache erst ermöglicht, nämlich
den menschlichen Verstand. Dieses dritte Grundexistenzial ist zwar
gleich ursprünglich mit den beiden vorausgehenden Wesensbestandteilen

des « In-der-Welt-seins » : der Befindlichkeit und dem Verstehen ;

doch ist es in den beiden vorausgehenden begründet und daher von
ihnen innerlich abhängig. Darum sagt H. : « Die befindliche Verständlichkeit

des In-der-Welt-seins spricht sich als Rede aus. Das

Bedeutungsganze der Verständlichkeit kommt zu Wort. Den Bedeutungen

wachsen Worte zu. Nicht aber werden Wörterdinge mit Bedeutungen

versehen» (SZ 161). Die Aufgabe des menschlichen Verstandes
besteht nach H. darin, das in der Befindlichkeit und im Verstehen

Erfaßte, das noch chaotisch wirbelhaft ist, zu artikulieren, zu ordnen
und aussagbar zu machen. Die Rede hat zwar etwas, worüber die
Rede geht. Doch bemerkt H. : «Das Worüber der Rede hat nicht
notwendig, zumeist sogar nicht den Charakter des Themas einer
bestimmenden Aussage. Auch ein Befehl ist ergangen über — ; der
Wunsch hat sein Worüber. Der Fürsprache fehlt nicht ihr Worüber.
Die Rede hat notwendig dieses Struktur-moment, weil sie die Er-
schlossenheit des In-der-Welt-seins mitkonstituiert » (SZ 161/62).
« Mitteilung ist nie so etwas wie ein Transport von Erlebnissen, z. B.
Meinungen und Wünschen aus dem Innern des einen Subjektes in
das Innere des andern. Mitdasein ist wesenhaft schon offenbar in
der Mitbefindlichkeit und im Mitverstehen. Das Mitsein wird in der
Rede 'ausdrücklich' geteilt, d. h. es ist schon, nur ungeteilt als

nicht ergriffenes und zugeeignetes» (SZ 162). Daraus ergibt sich, daß

H. trotz seines Kampfes gegen einen überspannten Intellektualismus
auch in seiner irrationalen Existenzphilosophie den viel geschmähten
Verstand bejaht. Nur wird seine stolze Alleinherrschaft gebrochen.
Er wird zur sekundären oder abgeleiteten Erscheinung des mensch-



Die Existenz-Philosophie Martin Heideggers 283

liehen Seelenlebens, die den chaotischen Wesenssinn der irrationalen
Erlebnisse in abstrakten Begriffen und Urteilen fixiert.

Die zweite Strukturschicht des menschlichen Seins gibt uns also

Aufschluß über die Hilfsmittel, deren sich die Existenzphilosophie zur
wissenschaftlichen Grundlegung einer allgemeinen Metaphysik oder

Fundamentalontologie bedient. In der Befindlichkeit offenbart sich

stimmungsmäßig der Kontingenzcharakter des In-der-Welt-seins ; im
Verstehen enthüllen sich in irrationaler Weise die Möglichkeiten des

In-der-Welt-seins ; in der Rede aber leuchtet uns die Möglichkeit auf,
das irrational Erlebte in rationalen Begriffen und Urteilen zu fixieren.
Trotzdem genügt auch diese zweite Strukturschicht nicht zu einem
klaren Verständnis des eigentlichen Wesenssinnes, der im vergänglichen

und zeitbedingten Dasein des Menschen enthalten ist. Darum
fügt H. zu den zwei Strukturschichten des menschlichen Seins eine

dritte hinzu, die uns das Sein im Menschen in seiner einheitlichen
Ganzheit offenbar macht.

3. Die dritte Strukturschicht des Seins.

Das ontologische Sein, das im empirischen Seinsverständnis des

Menschen als apriorische Bedingung seiner Möglichkeit enthalten ist,
bedeutet zunächst « In-der-Welt-sein ». Dieses « In-der-Welt-sein » ist
dreifach gegliedert : als Befindlichkeit, als Verstehen und als Rede.

Doch liegen diese drei apriorischen Grundstrukturen des ontologischen
Seins in jedem seelischen Erlebnis nicht nebeneinander, sondern sie

greifen ineinander, sodaß sie eine einheitliche, wenn auch gegliederte,
Ganzheit bilden.

Es fragt sich nun zunächst, oh eine hermeneutische Sinnanalyse
dieser aus den drei Strukturschichten entstehenden Ganzheit möglich ist
Möglich ist sie nur, wenn es ein menschliches Erlebnis gibt, in dem

sich die Ganzheit des menschlichen Seins enthüllt. Wir müssen daher

fragen : « Gibt es eine solche Befindlichkeit im Menschen » H.
antwortet : « Als eine solchen methodischen Erfordernissen genügende

Befindlichkeit wird das Phänomen der Angst der Analyse zugrundegelegt

» (SZ 182). In der Angst offenbart sich die apriorische
Ganzheitsstruktur des menschlichen Seins. Denn was ist Angst Sie ist
zunächst nicht zu verwechseln mit der Furcht. So sagt H. in seiner

Antrittsvorlesung: «Wir fürchten uns immer vor diesem oder jenem
bestimmten Seienden, das uns in dieser oder jener bestimmten



284 Die Existenz-Philosophie Martin Heideggers

Hinsicht bedroht » (M 15). In der Angst aber entschwindet für uns
das Seiende als Ganzes genommen. Denn in der Angst wird es einem
unheimlich. Was heißt dieses « Es » und dieses « Einem » H.
antwortet : « Wir können nicht sagen, wovor einem unheimlich ist. Im
Ganzen ist einem so. Alle Dinge und wir selbst versinken in eine

Gleichgültigkeit. Dies jedoch nicht im Sinne eines bloßen Verschwindens,
sondern in ihrem Wegrücken als solchem kehren sie sich uns zu.
Dieses Wegrücken des Seienden im Ganzen, das uns in der Angst
umdrängt, bedrängt uns» (M 16). Die Angst offenbart uns also das

Nichts. Vorübergehend erblickt der schaudernde Mensch sich
hineingehalten in den bodenlosen Abgrund des Nichts. Darum meint H.
«Da-sein heißt: Hineingehaltenheit in das Nichts» (M 19). Die
Angst stellt also den konkreten Menschen vor die Ganzheit seines

Daseins, indem sie ihm das Nichts hinter ihm enthüllt, aus dem das

Dasein bei der Geburt gekommen ist, und das Nichts vor ihm zeigt,
dem er im Tode unentrinnbar entgegengeht.

Es gibt aber keinen Menschen, der in der eisigen Finsternis dieser
beiden Grenzsituationen des doppelten Nichts sich dauernd wohlfühlt,
zwischen die das Dasein gestellt ist. Daher gehört zum Wesen des

Menschen das, was man seine « Erbsünde » nennen könnte, das

Verfallen in das uneigentliche Sein der Alltäglichkeit. Der Mensch benutzt
seine Angewiesenheit auf die Welt, um in der Fürsorge für das
unbestimmte « Man » und im tändelnden Besorgen der Kleinigkeiten des

Alltags aufzugehen und vor seinem eigentlichen Sein in das uneigentliche

Sein des Alltags zu fliehen. Daher behauptet H. : « Das Aufgehen
im Man und bei der besorgten « Welt » offenbart so etwas wie eine

Flucht des Dasein vor ihm selbst als eigentlichem Selbst-sein-können »

(SZ 184). Die Wesensaufgabe der Angst besteht nun darin, den
Menschen zu schützen vor dem Verfallen in die Spießbürgerlichkeit
des Alltags, indem sie ihm stets sein eigentliches Sein-können und
die innerste Wesensaufgabe des Daseins zeigt, daß es wesentlich ein
Sein im Angesichte des Nichtseins ist und sein soll. Die Angst ist
also jenes seelische Erlebnis, in dem sich die Ganzheitsstruktur des

ontologischen Seins im Menschen durch eine hermeneutische
Sinnanalyse dem Menschen enthüllt.

Welches ist nun das Resultat dieser hermeneutischen Ganzheitsanalyse

Worin besteht der Wesenssinn des menschlichen Daseins,

wenn es in seiner Ganzheitsstruktur genommen wird Hier stehen
wir an der entscheidenden Grundfrage der Existenzphilosophie, die



Die Existenz-Philosophie Martin Heideggers 285

den eigentlichen Lebensnerv des Heideggerschen Philosophierens
berührt. In seinem Hauptwerk : « Sein und Zeit » gibt H. auf die

gestellte Frage eine klare Antwort, indem er behauptet : der eigentliche

Wesenssinn des menschlichen Daseins besteht in der Sorge. Was

versteht aber H. unter Sorge Sie ist zunächst nicht ein
psychologisches Erfahrungserlebnis, wie Kummer, Furcht, Langweile. Die
Sorge ist vielmehr ontologisch zu verstehen als apriorische Bedingung
für die Möglichkeit aller empirischen Erlebnisse. Darum sagt H. :

« Die Sorge liegt als ursprüngliche Strukturganzheit existenzial-aprio-
risch «vor» jeder, d. h. immer schon in jeder faktischen 'Verhaltung'
und 'Lage' des Daseins » (SZ 193). Die Sorge drückt daher auch nicht
den Vorrang des praktischen Verhaltens vor dem theoretischen aus.

Denn, sagt H. : « Das nur anschauende Bestimmen eines Vorhandenen
hat nicht weniger den Charakter der Sorge als eine 'politische Aktion'
oder das ausruhende Sichvergnügen» (SZ 193). Wegen ihrer wesenhaft

unzerreißbaren Ganzheit kann die Sorge auch nicht auf besondere

Akte oder Triebe, wie Wollen, Wünschen oder Drang und Hang zurückgeführt

werden. Denn Sorge ist eine Wesenseigenschaft aller seelischen

Vorgänge, die als apriorische Bedingung alle Akte des Besorgens und
der Fürsorge erst möglich macht. Darum sagt H. : « Weil das In-der-
Welt-sein wesenhaft Sorge ist, deshalb konnte in den voranstehenden

Analysen das Sein bei dem Zuhandenen als Besorgen, das Sein mit
dem innerweltlich begegnenden Mitdasein Anderer als Fürsorge
gefaßt werden » (SZ 193). Sorge ist daher auch nicht eine egoistische

Selbstsorge. Denn sie schließt die Fürsorge für andere Menschen und
das Besorgen der Weltdinge wesentlich ein. Nach diesen negativen
Abgrenzungen müssen wir die Frage wiederholen :

Was ist also die Sorge positiv genommen Die Sorge schließt die

Geworfenheit des Daseins in das Da durch ein unbestimmtes « Es »

und das naturgemäße Verfallen in das uneigentliche Sein des Man

der Alltäglichkeit als wesentliche Strukturelemente ein. Doch besteht

der eigentliche Wesenskern dieses Strukturganzen im « Verstehen »,

d. h. im Gerichtetsein des konkreten Menschen auf sein eigenstes
Seinkönnen, das sich im « Entwurf » enthüllt. H. identifiziert dieses

Gerichtetsein auf das eigenste Seinkönnen mit dem « Über-sich-hinaus-

sein » oder mit dem « Sich-vorweg-sein ». Denn das Dasein ist nach

H. ein Ausgespanntsein zwischen der Faktizität und Existenzialität.
Die Faktizität bezeichnet das Verfallensein in das uneigentliche Sein

der Alltäglichkeit. Die Existenzialität drückt das Ergreifen des eigent-



286 Die Existenz-Philosophie Martin Heideggers

liehen « In-der-Welt-seins » aus. Obgleich beides wesentliche Daseinsformen

eines und desselben Ichs sind, so ist doch das Ichsein der

Faktizität demjenigen der Existenzialität vorgelagert, sodaß das

eigentliche Seinkönnen durch das uneigentliche Sein vorwegbestimmt
wird und darum über sich hinausweist. Dieses « Über-sich-hinaus »

offenbart sich gleich ursprünglich im Sichverhalten zum eignen Ich„
das in der Selbstwahl und Selbstbemächtigung besteht, wie im
Sichverhalten zu andern Menschen, das sich in der Fürsorge für fremdes

Dasein sichtbar macht, und im Sichverhalten zum nichtmenschlichen
Sein, das sich im Besorgen des Zuhandenen enthüllt. Das « Über-
sich-hinaus-sein » schließt daher einen dreifachen Sinn ein : das Sich-

selbst-wählen-können, das Mitseinkönnen, und das Welt-bilden-können.
Das Gerichtetsein des konkreten Menschen auf sein eigenstes
Seinkönnen, indem die Wesensstruktur der Sorge enthalten ist, ist in sich

identisch mit dem, was H. als « Seinsverständnis » bezeichnet. Dieses

irrationale Seinsverständnis läßt sich in der Sprache der
aristotelischscholastischen Philosophie wiedergeben durch « irrationales
Selbstbewußtsein », bei dem es dem Ich primär nicht um seine Erkenntnis,
sondern um sein Sein geht.

Welches ist nun das Subjekt der Sorge nach H. Versteht man
unter Sorge mit H. das Gerichtetsein des konkreten Menschen auf
sein eigenstes Seinkönnen, so ist das konkrete Ich der eigentliche
Träger der Sorge. Auch in dem Über-sich-hinaus-sein oder im Sich-

vorweg-sein erscheint das Ich als der eigentliche Träger einer Beziehung
des « Hinseins », die zwischen dem eigentlichen und uneigentlichen Ich
ausgespannt ist. Dennoch sieht H. das proton pséudos der
traditionellen Dingontologie in einer unwissenschaftlichen Verwechslung
des dinglichen Seins mit dem persönlichen menschlichen Sein. Darum
ist nach ihm das Ich weder eine Substanz, noch ein Akzidens, noch
auch logisches Urteilssubjekt ; denn das Ich ist nicht Prinzip der
Sorge, sondern die Sorge selbst ist das Ich. Darum schreibt H. :

« Ich » meint das Seiende, dem es u m das Sein des Seienden, das es

ist, geht. Mit « Ich » spricht sich die Sorge aus, zunächst und zumeist
in der « flüchtigen » Ich-Rede des Besorgens. Das Man-selbst sagt
am lautesten und häufigsten Ich-Ich, weil es im Grunde nicht
eigentlich es selbst ist und dem eigentlichen Seinkönnen ausweicht.
(SZ 322). Wenn unser Denken sich gegen den Begriff einer
freischwebenden Beziehung ohne Beziehungssubjekt und Beziehungsgrundlage

sträubt, so hat dies nach H. darin seinen Grund, daß wir das



Die Existenz-Philosophie Martin Heideggers 287

dingliche Sein als das Sein überhaupt anzusehen gewöhnt sind. Denn

nur beim dinglichen Sein hat jede Beziehung ihr Subjekt und ihre
Grundlage. Beim persönlichen Sein des Menschen aber ist es anders.
Denn der Wesenssinn des menschlichen Daseins besteht seiner
Gesamtstruktur nach in der Sorge. Die Sorge bedarf aber keiner Fundierung
in einem Subjekt, weil die Beziehung des Gerichtetseins auf das

eigenste Seinkönnen ebenso selbständig existiert, wie das Dasein, mit
dem es identisch ist. Darum sagt H. : « Die vollbegriffene Sorgestruktur
schließt das Phänomen der Selbstheit ein» (SZ 323). Das ontologische
Wesen des Menschen ist also nicht in der res cogitans des Descartes

zu suchen, oder in der res curans, sondern in der cura oder der subjektlos

für sich existierenden Sorge. — In der Angst enthüllt sich nach H.
nicht nur die Tatsache, daß der Wesenssinn des menschlichen Daseins
in der Sorge besteht, sondern es offenbaren sich auch die Strukturelemente,

die in der Sorge enthalten sind und ihren ontologischen Sinn
sichtbar machen. Diese Sichtbarmachung ist Aufgabe der vierten
Strukturschicht des menschlichen Daseins, die mit Hilfe der
phänomenologischen Sinnanalyse unterschieden werden kann.

4. Die vierte Strukturschicht des Seins.

Die eigentliche Wesensstruktur der Sorge offenbart das menschliche

Dasein als ein Ausgespanntsein zwischen der Faktizität des

uneigentlichen Seins und der Existenzialität des eigentlichen Seinkönnens.
Darum schließt das Dasein drei Strukturelemente ein, die den
ontologischen Sinn der Sorge sichtbar machen, nämlich die Freiheit, zwischen
den verschiedenen Existenzmöglichkeiten zu wählen, das Schuldigsein
der Geworfenheit des Daseins in das Da und die Zeitlichkeit des Daseins
als apriorische Bedingung für die Möglichkeit, daß das Dasein eine

eigentliche Ganzheit bildet.
Das erste Strukturelement der Sorge ist die Freiheit des Daseins,

zwischen den verschiedenen Existenzmöglichkeiten zu wählen. Denn
die Angst löst den Menschen aus der Totalität des Seins heraus, indem
sie ihn über die schaudernden Abgründe des Nichtseins hält. Auf
dem Grunde des Nichts enthüllt sich dem Menschen der Geworfenheits-

Charakter seines Daseins, d. h. er erfährt, daß er den Grund seines

Daseins nicht in sich hat, sondern nur den Grund seines Seinkönnens,
weil ihm das Sein von außen gegeben und darum aufgegeben ist. Auf
dem Grunde des Nichtseins offenbart sich dem Menschen auch ein



288 Die Existenz-Philosophie Martin Heideggers

zweiter Wesenscharakter des Daseins, die Verfallenheit an die Welt.
H. erklärt : « Die Verfallenheit an die 'Welt' meint das Aufgehen im
Miteinandersein, sofern dieses durch Gerede, Neugier und Zweideutigkeit

geführt wird » (SZ 175). Im fahlen Nichtgestimmtsein der
durchschnittlichen Alltäglichkeit vergißt der Mensch immer wieder seinen

Ursprung, indem er sich verliert im Besorgen der Welt in den
lebensnotwendigen Geschäften und in der Fürsorge für andere im Gerede,
der Neugier und Zweideutigkeit die drohende Tiefe des Daseins
verdeckt und verschleiert. Der Mensch besitzt nun in der Stimme des

Gewissens die Möglichkeit, sich immer wieder aus dem uneigentlichen
Sein der Alltäglichkeit zu seinem eigentlichen Seinkönnen
zurückzurufen, wie es im « Entwurf » enthalten ist. Darin besteht das Wesen

der Freiheit, die jedoch nicht im empirischen Sinne zu verstehen ist,
sondern im transzendentalen Sinne verstanden werden muß als

Wesenseigenschaft des menschlichen Daseins. Darum sagt H. : « Die Angst
offenbart im Dasein das Sein zum eigensten Seinkönnen, d. h. das

Freisein für die Freiheit des Sich-selbst-wählens und -ergreifens. Die
Angst bringt das Dasein vor sein Freisein für (propensio in) die
Eigentlichkeit seines Seins als Möglichkeit, die es schon immer ist » (SZ 188).

Außer diesem ersten Strukturelement der Sorge gibt es noch
ein zweites gleich ursprüngliches Strukturelement der Sorge : die
Schuld des Geworfenseins in das Da. Damit der Mensch eigentlich
existiere, indem er sich selbst wahrhaft zu eigen ist, muß er die

Bewegung des Selbstwerdens und der Selbstwahl immer wieder ganz
neu und ganz aufrichtig vollziehen, indem er sich aus der Verlorenheit
an das unbestimmte Man immer wieder selbst zurückruft in die Freiheit
auf dem Grund des Nichts. Was aber der vom Gewissen gerufene und
zu sich selbst aufgerufene Mensch entdeckt, nennt H. Schuld. Denn
Freisein heißt schuldigsein. Freilich liegt die transzendentale Schuld
vor jeder empirischen Verschuldung in der üblichen Bedeutung des

Wortes als apriorischer Grund für die Möglichkeit jeder Verschuldung.
Darum sagt H. : « Das Schuldigsein resultiert nicht erst aus einer
Verschuldung, sondern umgekehrt : diese wird erst möglich « auf Grund »

eines ursprünglichen Schuldigseins» (SZ 284). Worin hat nun dieses

ursprüngliche Schuldigsein seinen Grund H. antwortet : in der Sorge.
Denn als Sorge ist das menschliche Dasein wesentlich ein « geworfenes »,

das sich nicht selbst ins Dasein gebracht hat und diesen Charakter
der Geworfenheit auch nicht aufheben kann. Darum bleibt die Selbst-

bemächtigung, wie sie im Ergreifen der verborgenen Freiheit immer



Die Existenz-Philosophie Martin Heideggers 289

wieder geschieht, gebunden an den dunklen Grund des « Da », die
die Notwendigkeit oder Faktizität unseres Seins ausmacht. Wir sind
immer schon da, weil die Selbstwahl nie dahinter zurück kann, um
die Kontingenz des menschlichen Daseins aufzuheben. Hineingehalten
in den Abgrund des Nichts erfährt der Mensch nur umso unerbittlicher

die Notwendigkeit des Immer-schon-da und zwar als eines

vom Nichts überschatteten oder nichtigen Immer-schon-da. Das ist
das ursprüngliche Schuldigsein, das eine Wesenseigenschaft des menschlichen

Daseins bildet. — Den ontologischen Grund für die Notwendigkeit,

daß das Dasein trotz der Strukturelemente, die es einschließt,
dennoch eine eigentliche, wenn auch gegliederte Ganzheit bildet,
liegt in einem dritten Strukturelement der Sorge : der Zeitlichkeit
des Daseins.

Die Zeitlichkeit des menschlichen Daseins hat ihren Grund in einer

Wesenshandlung des Vorlaufens in den Tod. Denn wenn wir die
Ganzheit unseres Daseins zwischen Geburt und Tod umfassen, so ist
diese Ganzheit sicherlich nicht in der Erfahrung gegeben. Denn die
Ganzheit des menschlichen Daseins « ist » überhaupt nicht, sondern
sie geschieht, weil sie nicht gegeben, sondern aufgegeben ist. Sie ist
nicht von selber da, sondern das Ziel einer Wesenshandlung, die H.
das «Vorlaufen» in den Tod nennt. Ich.werde ganz, indem ich die

Möglichkeiten meines Lebens « überhole » und mich vor eine letzte
Grenzmöglichkeit bringe : vor den Tod als die äußerste unüberholbare

Möglichkeit meines Seins. Wer mit dem Tode umgeht und in solchem

Umgange der Ganzheit seines Daseins sich bemächtigt, in dessen Leben

kommt, was H. die « Entschlossenheit » nennt. Der ganz gewordene
Mensch ist frei von den Verdeckungen, den Verschleierungen der
durchschnittlichen Alltäglichkeit zu wesentlichem und ursprünglichem Tun.
Die Todesangst ist daher weit entfernt davon, den Menschen zu
entwürdigen. Sie befreit ihn vielmehr zu seiner wahren Würde, eigentlich
er selbst zu sein, oder sich selbst zu eigen zu sein. Denn der Tod ist
je-meiner. Im Verhältnis zum Tode ist daher jeder einzelne Mensch

unvertretbar. Angesichts der drohenden Möglichkeit des Nicht-seins

ist jeder Mensch mit sich allein und darum bis in die Wurzel vereinsamt

und vereinzelt.

Fragen wir also : was ermöglicht dieses eigentliche Ganzsein des

Daseins hinsichtlich der Einheit seines gegliederten Strukturganzen
H. antwortet : « durch die Wesenshandlung des Vorlaufens in den Tod.
Denn der Tod ist nicht dem Lebenslauf als äußeres Ende angestückt ;

Divus Thomas. 19



290 Die Existenz-Philosophie Martin Heideggers

sondern im Tode kommt das Dasein auf sich selbst zu. Dieses 'Auf-
sich-selbst-zu-kommen' ist aber offensichtlich eine Zeitbestimmung.
Was darum die Wesenshandlung des Vorlaufens in den Tod onto-
logisch ermöglicht, ist die Zukunft. H. bemerkt dazu : 'Zukunft' meint
hier nicht ein Jetzt, das noch nicht 'wirklich' geworden, einmal erst
sein wird, sondern die Kunft, in der das Dasein in seinem eigensten
Seinkönnen auf sich zukommt. Das Vorlaufen macht das Dasein

eigentlich zukünftig, so zwar daß das Vorlaufen selbst nur möglich
ist, so fern das Dasein als Seiendes überhaupt schon immer auf sich

zukommt, d. h. in seinem Sein überhaupt zukünftig ist » (SZ 325).
Die Zeit ist also nach H. nicht ein raumartiger, eindimensionaler

Rahmen, in den der Mensch hineingesetzt ist, sondern eine

Wesenseigenschaft des menschlichen Daseins. Dasein ist ein Geschehen, das

sich selbst überhaupt erst zeitigt, indem es immerfort auf sich zukommt.
Als zukünftiges ist es immer auch zugleich ein vergangenes Sein. Denn
die Vergangenheit ist nicht etwas Äußerliches, sondern das Dasein
selbst, sofern es erinnernd und wiederholend auf sich zukommt. Die

Erinnerung verdichtet das Vergangene zu gegenwärtiger Wirklichkeit
und ermöglicht die Wiederholung oder das Wiederheraufholen und
ursprüngliche Nocheinmaldurchleben dessen, was ich gewesen bin.
Wie die Zukunft das Auf-sich-zu-kommen, so ist die Vergangenheit
das Auf-sich-zurück-kommen des Daseins. Da-sein heißt also nicht
sich auf einer vorher festliegenden Strecke zwischen Geburt und Tod
vorwärtsschieben oder eine Folge punktueller Augenblicke nach
einander durchhüpfen ; sondern Da-sein heißt sich selbst überhaupt erst

zeitigen als ein 'Zwischen' (Geburt und Tod) in der Wesenshandlung
des Aufsich-zu-kommens, welche die Wesenshandlung des Auf-sich-
zurück-kommens einschließt. H. zieht daraus den Schluß : « Zeitlichkeit

enthüllt sich als der Sinn der eigentlichen Sorge» (SZ 326). Dënn
« die ursprüngliche Einheit der Sorgestruktur liegt in der Zeitlichkeit »

(SZ 327).
Nach Kant ist die transzendentale Einbildungskraft, in der das

Zeitschema begründet ist, der apriorische Grund für die Möglichkeit
der menschlichen Erkenntnis, sofern sie eine Synthese von Anschauung
und Denken ist. In ähnlicher Weise betrachtet auch H. die
transzendentale Einbildungskraft als die gemeinsame Wurzel, aus der die
beiden Stämme der Erfahrung und des Denkens im rationalen und
irrationalen Sinne hervorwachsen, die beide mit einander verknüpft
und ontologisch erst ermöglicht. Sie ist darum auch für H. die aprio-



Die Existenz Philosophie Martin Heideggers 291

rische Wurzel für die Möglichkeit empirischer Zeitbestimmungen. Wie
die Weltlichkeit nur möglich ist, weil das Dasein wesentlich weltlich
ist und der Raum nur möglich ist, weil das Dasein wesentlich räumlich
ist, so sind auch empirische Zeitbestimmungen nur möglich, weil das

Dasein wesentlich zeitlich ist. Die Zeitlichkeit des menschlichen Daseins,
das wesentlich als Sein zum Tode endlich ist, enthält aber notwendig
den ontologischen Grund für die Geschichtlichkeit des Daseins. Nur
weil das Dasein des Menschen wesentlich geschichtlich ist, ist so etwas
wie geschichtliche Überlieferung oder Weltgeschichte möglich. Das
Geschehen der Geschichte ist Geschehen des In-der-Welt-seins. Damit
ist H. dahingelangt, wohin seit Bergson die Lebensphilosophie immer

gelangt ist : der letzte Inhalt des Seins ist Zeit, Dauer, Werden.

5. Die fünfte Strukturschicht des Seins.

In seinem Hauptwerk : « Sein und Zeit » bezeichnet H. die « Sorge »

als den Wesenssinn des menschlichen Daseins. In seinem Kantbuche :

« Kant und das Problem der Metaphysik » setzt er an Stelle der « Sorge »

die « Endlichkeit ». Die hermeneutische Sinnanalyse dieser fünften
Strukturschicht des Seins hat darum die Aufgabe, das Verhältnis der
Endlichkeit zur Sorge im menschlichen Dasein näher zu untersuchen
und klar zu stellen.

H. deutet die « Kritik der reinen Vernunft » von Kant als Begründung

der Metaphysik oder Fundamentalontologie. Denn für H. ist
Ontologie nichts anderes, als reine Seinserkenntnis. Darum besteht
die Begründung der Ontologie in dem Aufweis der Möglichkeit der
reinen Seinserkenntnis. Die reine Seinserkenntnis ist aber nach Kant
die Synthese von reiner Zeitanschauung und reinem Denken, die nur
möglich wird durch die transzendentale Einbildungskraft. Daraus
zieht H. für die Deutung « der Kritik der reinen Vernunft » den

Schluß: «Die transzendentale Einbildungskraft ist demnach

der Grund, auf den die innere Möglichkeit der ontologischen Erkenntnis

und damit der Metaphysica generalis gebaut wird » (KM 120). Nun
ist aber das Entscheidende, daß Kant diese transzendentale Einbildungskraft

letztlich als eine Funktion des Verstandes versteht. Eine solche

rationalistische Begründung der Ontologie lehnt H. grundsätzlich ab.

Doch glaubt er hinter dem rationalistischen Kant den eigentlichen

Kant finden zu können und in diesem Kant sieht H. einen Vorläufer
seiner Existenzphilosophie. Denn nach seiner Meinung ist Kant der



292 Die Existenz-Philosophie Martin Heideggers

erste gewesen, der die Endlichkeit der menschlichen Erkenntnis gesehen
und sie zur Grundlage der reinen Ontologie gemacht hat. Denn worin
besteht nach Kant die Endlichkeit der menschlichen Erkenntnis
H. antwortet : « Diese Endlichkeit der Vernunft besteht aber keineswegs

nur und in erster Linie darin, daß das menschliche Erkennen
vielerlei Mängel der Unbeständigkeit und Ungenauigkeit und des

Irrtums zeigt, sondern sie liegt jm Wesensbau der Erkenntnis selbst »

(KM 19). Dieser Wesensbau aber besteht bei der menschlichen
Erkenntnis im Gegensatz zur göttlichen in der Verbindung der Rezep-
tivität der reinen Anschauung mit der Aktivität des reinen oder
diskursiven Denkens. Das göttliche Erkennen dagegen ist wesentlich
ein intuitus originarius, d. h. schöpferische Anschauung, die aktiv
schafft, was sie schaut und des diskursiven Denkens nicht bedarf.
Daraus zieht H. den Schluß: «Denken als solches ist demnach
schon das Siegel der Endlichkeit» (KM 22). Doch hat dieses

Merkmal der Endlichkeit seinen ontologischen Grund in der Rezep-
tivität oder Passivität der reinen Anschauung. Darum behauptet H. :

« Der Charakter der Endlichkeit der Anschauung liegt demnach in
der Rezeptivität » (KM 23). Der apriorische Grund für die Möglichkeit

der menschlichen Erkenntnis liegt also nach Kant in der
Endlichkeit der menschlichen Erkenntnis, die in der Wesensstruktur der
menschlichen Erkenntnis, vor allem in der Rezeptivität der reinen

Anschauung und der darin begründeten Notwendigkeit des diskursiven
Denkens zum Ausdruck kommt. Die Begründung der Ontologie oder

allgemeinen Metaphysik ist aber identisch mit dem Aufweis der
apriorischen Bedingungen für die Möglichkeit der reinen Seinserkenntnis.
Darum glaubt H. die Kritik der « reinen Vernunft » im Sinne einer

Begründung der Ontologie oder allgemeinen Metaphysik deuten zu
dürfen.

Doch anerkennt Kant die Endlichkeit nur als Wesensmerkmal

der menschlichen Erkenntnis, nicht aber des menschlichen Daseins.

Es fragt sich darum, ob es einen Weg gibt, der vom rationalen
Endlichkeitsbegriff Kants zum existentialen Endlichkeitsbegriff H.s führt
H. bejaht diese Frage. Denn nach Kant ist das ganze Interesse der

menschlichen Vernunft auf drei Fragen gerichtet : « was kann ich
wissen was soll ich tun was darf ich hoffen » Doch liegt nach

Kant diesen drei Fragen, in denen die Hauptprobleme der speziellen

Metaphysik ausgesprochen sind, eine gemeinsame Frage zu Grunde :

nämlich die Frage : « was ist der Mensch » Daraus folgt nach H. :



Die Existenz-Philosophie Martin Heideggers 293

« Die Kantische Grundlegung ergibt : Begründung der Metaphysik ist
ein Fragen nach dem Menschen, d. h. Anthropologie» (KM 196). Und
zwar vertritt H. die Ansicht, daß bei der Grundlegung der Ontologie
durch Kant nach der Endlichkeit des Menschen gefragt wird. Darum
sagt er : « Die Grundlegung der Metaphysik gründet in der Frage nach
der Endlichkeit im Menschen» (KM 208). Ob diese Deutung dem
historischen Kant gerecht wird, darf mit Recht bezweifelt werden.
Wäre sie aber richtig, so könnte H. mit Recht Kant als Vorläufer
seines existentialen Endlichkeitsbegriffes in Anspruch nehmen.

Was versteht nun H. unter dem existentialen Endlichkeitsbegriff
Die Endlichkeit besteht nach H. zunächst nicht in der Summe der
Unvollkommenheiten des Menschen. Denn, sagt er : « Auf diesem Wege

gewinnen wir allenfalls Belege dafür, daß der Mensch ein endliches
Wesen ist. Wir erfahren aber weder, worin das Wesen seiner
Endlichkeit besteht, noch gar, wie diese Endlichkeit den Menschen als das

Seiende, das er ist, von Grund aus im ganzen bestimmt » (KM 210).
Ebenso wenig erkennen wir das Wesen der Endlichkeit aus dem

Geschöpflichkeitscharakter des Menschen. Denn, sagt H. : « Und wenn

gar das Unmögliche möglich wäre, ein Geschaffensein des Menschen

rational nachzuweisen, dann wäre durch die Kennzeichnung des

Menschen als eines ens creatum nur wieder das Faktum seiner
Endlichkeit erwiesen, nicht aber das Wesen derselben aufgewiesen und
dieses Wesen als Grundverfassung des Seins des Menschen bestimmt »

(KM 210). Worin besteht also positiv die Endlichkeit des menschlichen

Daseins In dem Angewiesensein auf das Seinsverständnis.

Denn, so schreibt H. : « Im Verhalten zum Seienden, das der Mensch

nicht selbst ist, findet er das Seiende schon vor als das, wovon er

getragen wird, worauf er angewiesen ist, dessen er im Grunde bei aller
Kultur und Technik nie Herr werden kann. Angewiesen auf das

Seiende, das er nicht ist, ist er zugleich des Seienden, das er je selbst

ist, im Grunde nicht mächtig » (KM 218). Und er fügt bei : « Dieser

Vorzug zu existieren birgt die Not, des Seinsverständnisses zu bedürfen,

in sich» (KM 218).
Wie hängt nun das Problem der Endlichkeit des menschlichen Daseins

mit der Metaphysik des Daseins zusammen H. leitet diesen nicht
leicht verständlichen Zusammenhang ab aus der Notwendigkeit des

menschlichen Seinsverständnisses. Denn das dem Menschen

eigentümliche Dasein besteht nach H. im existentialen Seinsverständnis

oder Selbstbewußtsein. Die apriorischen Bedingungen für die innere



294 Die Existenz-Philosophie Martin Heideggers

Möglichkeit des konkreten Daseins oder Seinsverständnisses bestehen
aber in der Angewiesenheit des menschlichen Daseins auf das Seiende,

das wir selbst sind und das wir nicht sind. Diese Angewiesenheit oder

Grundbedürftigkeit des Seinsverständnisses hat aber den ontologischen
Grund ihrer Möglichkeit in der Endlichkeit des menschlichen Daseins,
die in der Notwendigkeit oder dem Grundbedürfnis nach Seinsverständnis

besteht. Die apriorischen Bedingungen für die Möglichkeit
des Daseins untersuchen heißt aber nach H. Fundamentalontologie
oder allgemeine Metaphysik treiben oder philosophieren schlechthin.
Also hat die Metaphysik des Daseins ihre letzte ontologische Wurzel
ihrer Möglichkeit in der Endlichkeit des menschlichen Daseins. Daraus
schließt H. : « Jetzt zeigt sich : wir brauchen gar nicht erst nach einem

Bezug des Seinsverständnisses zur Endlichkeit im Menschen fragen,
es selbst ist das innerste Wesen der Endlichkeit» (KM 219/20).

Aus dem Gesagten ergibt sich von selbst das Verhältnis der Sorge

zur Endlichkeit im Menschen. Denn die Sorge, welche nach dem Hauptwerk

den Wesenssinn des menschlichen Daseins darstellt, besteht nach
H. wesentlich im existentialen Seinsverständnis oder Selbstbewußtsein.

Die Endlichkeit, die nach dem Kantbuche ebenfalls das Wesen des

menschlichen Daseins ausmacht, ist die ontologische letzte Grundlage
für die Möglichkeit des Seinsverständnisses oder des Daseins, und
damit der Sorge. Auffallend ist an diesem Resultat nur die Tatsache,
daß H. beim Beginn seiner Untersuchung nach dem Sinn von Sein

ohne jede Einschränkung fragt und das Resultat der Untersuchung
nur Antwort gibt auf den Sinn des menschlichen Seins. Freilich ist
der Weg aufgezeigt auch zur Grundlegung einer Ontologie oder

allgemeinen Metaphysik im Allgemeinen. Auf den vollständigen Ausbau
einer solchen Metaphysik wartet aber die wissenschaftliche Welt bis
heute ebenso vergebens, wie auf eine Fortsetzung des Hauptwerkes :

« Sein und Zeit », die H. selbst angekündigt hat. Ob allerdings eine

allgemeine Metaphysik, die auch das göttliche Sein als das Prinzip
alles endlichen Seins in den Kreis der Untersuchung zieht, überhaupt
möglich ist, solange H. an seinem bewußtseinsimmanenten Ausgangspunkt

und der beschreibenden Sinnanalyse festhält Viele bezweifeln
es und mit Recht. Denn es ist schwer einzusehen, wie aus der hermeneu-
tischen Sinnanalyse des konkreten Selbstbewußtseins im
Einzelmenschen, die von jedem Woher und Wozu absieht, ein Aufstieg vom
endlichen zum unendlichen Sein möglich ist, das das Prinzip alles

endlichen Seins ist. (Fortsetzung folgt.)


	Die Existenz-Philosophie Martin Heideggers

