
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 16 (1938)

Artikel: Das Körperwesen im Einzelding und im menschlichen Verstande

Autor: Gredt, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762324

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762324
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Körperwesen im Einzelding
und im menschlichen Verstände.
Von P. Jos. GREDT 0. S. B., Rom (S. Anselmo).

1. Das Körperwesen im Einzelding.

Die Körper als Einzeldinge unterscheiden wir durch ihre Stellung
zu einander im Ort. So zählen wir sie ab ; wir unterscheiden sie der
Zahl nach. Es drängt sich aber alsbald auf, daß sie bestimmte Gruppen
mit festem Gepräge bilden : Gattungen und Arten mit bestimmten
Eigenschaften, die durch ihre Beständigkeit zeigen, daß sie dem
inneren Wesen entstammen. So der Mensch ; dann die Tiere, Pflanzen,
Mineralien als höchste Gattungen ; darunter mannigfache Arten. Es

mag die genaue Abgrenzung dieser Arten Schwierigkeiten bieten.
Jedenfalls gibt es diese Wesensunterschiede ; und innerhalb der
Wesensunterschiede, der Arten gibt es Einzeldinge, die sich von einander
nicht wesentlich unterscheiden. So grenzt sich der Mensch wesentlich
ab von den Tieren, die einzelnen Menschen aber unterscheiden sich
untereinander nicht wesentlich. Auch die verschiedenen Menschenrassen

bilden keine festen, übergangslosen Gruppen ; und Menschen,
die verschiedenen Rassen angehören, verbinden sich zur Zeugung
ebenso naturentsprechend, wie Menschen derselben Rasse.

Es kann nun der die wesentlichen Artunterschiede bildende Grund
nicht sachlich zusammenfallen mit dem Einzelheitsunterschied. Dem
steht die Vielheit der Einzeldinge innerhalb derselben Art entgegen.
Der den Artunterschied bildende Grund darf nicht durch sich selbst

verschieden sein in den Einzeldingen derselben Art, da anders deren

artliche Einheit zerstört würde ; jedes Einzelding hätte einen andern

Artunterschied und wäre somit der Art nach verschieden. Eine Vielheit

von Einzeldingen derselben Art (wie die Vielheit der Menschen)

kann nur dadurch zustande kommen, daß der artbildende Grund in
verschiedene, voneinander abgetrennte Teile einer bestimmungslosen

Unterlage aufgenommen wird. So wird der artbildende Grund

vervielfältigt nicht durch sich selbst, sondern durch die Teile der Unterlage,

in die er aufgenommen ist und zu denen er innerlich hingeordnet

Divus Thomas. 17



258 Das Körperwesen im Einzelding und im menschlichen Verstände

ist. Er ist in jedem Teil ein anderer der Zahl nach, der Art nach aber
derselbe, und gibt somit jedem Teile dieselbe Artbestimmtheit. Es
muß aber die Unterlage, die den artbestimmenden Grund aufnimmt,
reine Möglichkeit, erster Stoff (materia prima) sein, und der
artbestimmende Grund muß die erste Wirklichkeit, die substantielle
Form dieses Stoffes sein ; denn nur so kann eine Substanz entstehen1.
Stellen wir diese Lehre an einem Beispiel dar. Der artbildende Grund
des Menschen, die menschliche Seele, wird in verschiedene Stoffteile
aufgenommen. Sie wird rein zahlmäßig vervielfältigt ; so entstehen
Einzelmenschen, die derselben Art angehören. Ebenso entstehen innerhalb

aller Arten, sowohl der lebenden als auch der nichtlebenden

Körper, die Einzeldinge 2. Sie haben dasselbe Artwesen und dieselben
wesentlichen Eigenschaften, die sich aus dem Wesen ergeben.
Unterschieden sind sie an und für sich als Einzeldinge innerhalb derselben

Art nur durch die Stellung zueinander. Sie bildet ihren « wesentlichen »

Einzelheitsunterschied. Denn Wurzel dieses Unterschiedes ist ja der
durch die Ausdehnung bezeichnete Stoff. Im Einzelding ist der
Einzelheitsunterschied vom Artwesen weder sachlich noch auch durch eine

im Einzelding irgendwie schon tatsächlich vorhandene Unterscheidung
verschieden ; er ist nur unterscheidbar, gedanklich. Jedes körperliche
Einzelding hat innerlich in sich den Gegensatz des Getrenntseins der

1 Ex duobus entibus actu non fit unum per se. Dieser Grundsatz setzt
natürlich die Unteilbarkeit des Daseins voraus. Das Dasein ist letzte Wirklichkeit,
actus ultimus ; daher bedeutet jede Vielheit im Dasein Vielheit schlechthin
(vgl. Gredt /., Elementa philosophiae aristotelico-thomisticae7 (Freiburg i. Br.
1937). n. 259 u. 707, 3.

2 Hieraus ersieht man, wie tief die Lehre von Stoff und Form in der
Philosophie des hl. Thomas verankert ist. Sogar wenn wir absehen von der
substantiellen Veränderlichkeit der Körper, drängt sie sich auf als notwendiger
Bestandteil dieser Philosophie. A. Mitterer meint, ich habe die Lehre des
hl. Thomas aufgegeben durch meinen Versuch, sie in Einklang zu bringen mit
den Ergebnissen der neueren Physik. Nach Thomas habe die Wesensform kein
anderes Substrat als den vollständig bestimmungslosen Urstoff, nach mir aber
sei der Klein- und Feinbau der Körper das Substrat der Wesensform. (Mitterer,
Das Ringen der alten Stoff-Form-Metaphysik mit der heutigen Stoff-Physik,
Innsbruck, Tyrolia-Verlag [i935]> S. 101 ff.) Allein ich habe den Kleinbau nur
insofern zugelassen, als diese untergeordneten Bestandteile substantiell verändert,
bis zum Urstoff aufgelöst werden. Die Wesensform des aus Kern und Elektronen
entstehenden Körpers hat wohl als Substrat, in das sie aufgenommen wird, den
bestimmungslosen Urstoff, aber sie bestimmt als höhere Wesensform dieses
Substrat zu einem Kleinbau, ebenso wie nach Aristoteles und St. Thomas die
Seele als Wesensform dem unbestimmten Urstoff die Gliederung gibt : sie macht
ihn zum Körper und zum gegliederten, lebendigen Körper. (Vgl. Elementa
philos.-arist. thomisticae n. 256; 416 sq.)



Das Körperwesen im Einzelding und im menschlichen Verstände 259

Stellung nach zu allen andern körperlichen Einzeldingen, die sind
und sein können. Wie die Körper voneinander wesentlich getrennt
sind durch die Artunterschiede, so sind sie als Einzeldinge voneinander

getrennt durch die Stellung zu einander. Mit diesem dem Einzelding
als solchen wesentlichen Einzelheitsunterschied verwechsele man nicht
die zufällige Stellung, die ein Körper jetzt tatsächlich an einem
bestimmten Orte einnimmt. Diese ist etwas rein Zufälliges und
beständig Wechselndes, der Einzelheitsunterschied aber ist etwas
dem Einzelding als solchen Notwendiges.

Die körperlichen Artwesen möchten wir durch metaphysische
Begriffsbestimmung, durch Gattung und Artunterschied bestimmen,
so wie wir den Menschen bestimmen als vernünftiges Sinnenwesen

(animal rationale). Das können wir aber nicht, da wir diese Wesen

zu unvollkommen erkennen. Wir müssen uns begnügen mit der
beschreibenden Begriffsbestimmung durch Zusammenfassung von
verschiedenen Merkmalen, durch die wir ein Wesen vom andern genügend
unterscheiden. Nur auf den Menschen können wir die metaphysische
Begriffsbestimmung anwenden wegen der Sonderstellung, die er
einnimmt in der körperlichen Ordnung. Er ist das einzige Wesen dieser

Ordnung, das durch die Vernunft geistig artbestimmt ist und dadurch

von allen andern Körperwesen sich scharf unterscheidet als letzte
nicht mehr weiter teilbare Art. Wie Linie, Fläche, mathematischer

Körper letzte Arten der zusammenhängenden Ausdehnung sind, so

ist der Mensch eine letzte Art. Wie Geradheit und Krümmung die
Linie nicht artlich teilt, und die Gestalt den Körper nicht artlich
weiter bestimmt (denn diese Bestimmtheiten sind « Beschaffenheiten »,

die außerhalb des Wesens der Ausdehnung liegen und diese

nebensächlich, « beschaffenheitlich » bestimmen), so ist die Vernunft letzte,
nicht mehr weiter teilbare Artbestimmtheit. Das vernünftige Denken
als allmählich durch Abziehung aus der Körperwelt und durch
Schlußfolgerung fortschreitendes Denken ist nur unwesentlich weiter bestimmbar

durch größere Schärfe des Verstandes. Hingegen ist das Vernunfterkennen

der vom Körper getrennten Menschenseele, als von der
Sinneserkenntnis unabhängig, wesentlich verschieden vom Erkennen des

Menschen1. Und die reinen Geister als wesentlich untereinander

verschieden, sind auch ihrem Erkennen nach wesentlich untereinander
verschieden. Dem entsprechend ist dann der Mensch auch dem Körper

1 Durch ihr jetzt rein geistiges Fürsichsein wird auch das Erkennen zu
einem rein geistigen.



2Ö0 Das Körperwesen im Einzelding und im menschlichen Verstände

nach endgültig bestimmt. Die Seele ist ja die Wesensform des Körpers.
Dieser muß der menschlichen Seele genau entsprechen. Er muß der
Seele dienlich sein für das Verstandeserkennen ; insbesondere muß
die Phantasie fortwährend dem menschlichen Denken dienen. Sie ist
das Werkzeug des menschlichen Denkens und ist dazu befähigt als

körperliches Vermögen durch die körperliche Gliederung des menschlichen

Gehirns. Dieser Gliederung muß dann auch der Bau des ganzen
Körpers entsprechen bis in die einzelnen Zellen hinein ; sie sind
wesentlich menschliche Zellen.

Wenn wir einen Einblick hätten in die Kleingliederung des

befruchteten Eies, aus dem die Entwicklung des Tieres und der Pflanze
ihren Anfang nimmt, könnten wir aus dieser Gliederung die verschiedenen

Tier- und Pflanzenarten ganz genau und mit Sicherheit bestimmen.
Denn von dem Augenblicke an, wo die Entwicklung beginnt, ist schon
die Seele, die Wesensform des Lebenden, vorhanden, die mit dieser

Gliederung wesentlich verknüpft ist. Diese Gliederung ist ja nächste

Stoffzubereitung für die Beformung durch die Seele. Durch das

Wachstum, das durch fortgesetzte Zellteilung geschieht, wird diese

streng wesentliche Stoffanlage den verschiedenen Zellen mitgeteilt.
Aber diese Kleingliederung entzieht sich, wenigstens bis jetzt, auch
der mikroskopischen Untersuchung. Es ist daher von nöten, daß wir
die wesentlichen Unterschiede der lebenden Körper den Eigenschaften
entnehmen, die im Laufe ihrer Entwicklung an ihnen nach außen

hervortreten, den festen Merkmalgruppen, durch die sie übergangslos
voneinander abstehen. In der Tier- und Pflanzenwelt können wir
wesentliche Unterschiede feststellen, was wir beim Menschen nicht
konnten. Die Vernunft läßt keine wesentlichen Unterschiede zu,
wohl aber das Sinneserkennen und das Ernährende, weil Beides von
der stofflichen Gliederung abhängt. Das triebhafte Erkennen (aesti-
mativa) ist bei jeder Tierart wesentlich verschieden, und auf das

triebhafte Erkennen, als auf das Höchste im Tiere, ist das übrige
Erkennen hingeordnet. Das Ernährende aber ist wesentlich verschieden

nach dem Körper, der ernährt, durch die Ernährung entwickelt und
durch die Zeugung gezeugt wird. In der nichtlebenden Körperwelt
bestimmen wir das Wesen der zusammengesetzten Körper aus der
durch die Urelemente gebildeten Struktur und der Zusammenstimmung
der chemischen Beschaffenheiten ; das Wesen der Urelemente bestimmen
wir aus deren eigentümlichen, hochgesteigerten chemischen Beschaffenheiten.



Das Körperwesen im Einzelding und im menschlichen Verstände 261

Zu diesem Wesen, so wie es im Einzelding enthalten ist, kommen
hinzu von innen heraus die wesentlichen Eigenschaften, die sich aus
dem Wesen notwendig ergeben. So ergibt sich die wissenschaftliche
Bildsamkeit des Menschen, und aus den Urelementen, deren mannigfache

Verbindbarkeit. Die dem Menschen, den verschiedenen Tierund

Pflanzenarten eigentümliche Gliederung ergibt in derselben Weise ;

desgleichen das jeder Art eigentümliche Erkennen und Ernähren.
Vielfache Bestimmtheiten aber kommen zum Einzelwesen hinzu von
außen und nicht notwendig, sondern zufällig : zufällig Hinzukommendes

(accidentia). Die zufällig hinzukommenden Bestimmtheiten sind nun
entweder unverlierbare, beständig bleibende, oder verlierbare, nicht
beständig bleibende. Von diesen sind viele fortwährend wechselnd,
ohne jeglichen Bestand, wie die Stellung im Raum, in der Zeit, der
zufällige Wärmegrad, die zufälligen nicht festgewurzelten Beschaffenheiten

; andere sind beständig, jedoch nicht unverlierbar, wie die

festgewurzelten Beschaffenheiten : die Tugenden und Laster im Menschen,

mannigfache, festgewurzelte Anlagen in Tieren und Pflanzen.

Zufällig hinzukommende, aber ganz unverlierbare Bestimmtheiten
sind die angeborenen individuellen Eigentümlichkeiten, die wir vor
allem beim Menschen, aber auch bei Tieren und Pflanzen feststellen.
Sie können nicht von der Seele als solcher herrühren, da sie alsdann
Artunterschiede begründeten. Sie entstehen durch die Stoffzubereitung
im Augenblick der Erzeugung. Die substantielle Form entsteht aus
dem Stoff mittels der stofflichen Zubereitung oder wird, wenn sie eine

geistige Form ist (die menschliche Seele) dem Stoffe mitgeteilt auf
Grund dieser Stoffzubereitung. Jede Form fordert somit eine ihrer
Art entsprechende Stoffzubereitung. Die Form ist ja die Wirklichkeit
des Stoffes und muß somit dem Stoffe, den sie verwirklicht, genau
entsprechen. Hier tritt aber ein großer Unterschied zutage zwischen
den Formen des belebten und denen des unbelebten Stoffes. Der
unbelebte Stoff fordert eine unveränderlich bestimmte Stoffzubereitung,
sowohl nach der Struktur als auch nach den chemischen Beschaffenheiten

; jede Veränderung führt zur Zerstörung der Substanz. Anders

der belebte Stoff. Die Lebewesen fordern zwar auch unbedingt die

ihrer Art entsprechende Stoffzubereitung, ohne die sie nicht entstehen

und bestehen können. Aber diese Stoffanlage läßt eine gewisse Weite

und Biegsamkeit zu ; sie kann besser und weniger gut sein, so und
anders gerichtet sein. Infolgedessen ist auch die Form, die Seele und
die ganze Substanz anders, nicht zwar wesentlich, sondern nur un-



2Ô2 Das Körperwesen im Einzelding und im menschlichen Verstände

wesentlich, jedoch substantiell, der Substanz nach und auch den

Vermögen nach, die sich aus dieser Substanz ergeben. Die Seele ist
besser oder weniger gut, so und anders gerichtet, ebenso die Vermögen.
Und zwar sind die Vermögen verschieden ihrer ganzen Seinsheit nach,
nicht durch zu ihnen hinzukommende Beschaffenheiten. Solche
Beschaffenheiten : Fertigkeiten, Tugenden und Laster können zwar in
der Folge sich ergeben, allein die angeborenen Anlagen bestehen nicht
darin, sondern liegen schon vorher in den Seinsheiten der Vermögen
und der Substanzen. Das Gesagte gilt voll und ganz auch von der
menschlichen Seele. Denn obschon diese nicht aus dem Stoffe heraus

erzeugt wird, wird sie dennoch geschaffen ganz entsprechend den von
den Eltern gegebenen Stoffzubereitungen. Und sie entspricht ihnen
auch nach ihren geistigen Vermögen, nach Verstand und Willen, nicht
nur weil diese sich aus der durch die Stoffzubereitung schon bestimmten
Seele ergeben, sondern auch noch besonders, weil diese geistigen
Vermögen von der Phantasie gegenständlich abhangen ; die Phantasie ist
ja das Werkzeug des Verstandes und diese ist sicherlich vollkommener
oder unvollkommener, so und anders gerichtet nach den körperlichen
Anlagen.

Diese angeborenen Bestimmtheiten sind ganz unverlierbar, denn
sie sind eins mit der Substanz und mit der Seinsheit der Vermögen.
Aber sie wirken sich aus durch die Tätigkeiten, und so kann, trotzdem
die angeborenen Bestimmtheiten etwa dieselben sind, dennoch ganz
Verschiedenes zutage treten. Manche Anlagen wirken sich nicht aus,
weil die Umstände zu der ihnen entsprechenden Tätigkeit nicht gegeben
sind, andere wirken sich anders aus, den Umständen entsprechend.
Vor allem macht aber der freie Wille des Menschen seine Oberherrschaft

geltend. Der Mensch hemmt seine Anlagen und leitet sie und entfaltet
so seinen « Charakter ». Aber auch auf andere Menschen und auch
auf Tiere und Pflanzen macht er den Einfluß seines Willens geltend :

Dressur der Tiere, Veredelung der Pflanzen.

2. Das Körperwesen im menschlichen Verstände.

Im menschlichen Verstände ist das Körperwesen durch einen

Allgemeinbegriff, der das Wesen darstellt, unterschieden von allen

zum Wesen nicht gehörenden Zutaten. Diesen Begriff kann der Verstand

ursprünglich nicht bewußt selbsttätig erwerben dadurch, daß er die

Einzeldinge miteinander vergleicht und so das Gemeinsame heraushebt.



Das Körperwesen im Einzelding und im menschlichen Verstände 263

Das setzte voraus, daß er das Gemeinsame in den Dingen schon erkannte,
daß er also den Allgemeinbegriff schon hätte. Die Einzeldinge bieten
aber nur Konkretes dar : viele miteinander verwachsene, miteinander
verbundene Seinsheiten, verbunden insbesondere mit einer durch die

Stellung vereinzelten Ausdehnung. Es ist notwendig, daß ein dem
Verstandeserkennen vorausgehender, unbewußter Vorgang einsetze,
der das Verbundene trenne und so das Allgemeine schaffe. Dieser

Vorgang geht aus von der die Sinneserkenntnis zusammenfassenden

Phantasievorstellung. Aus ihr wird der Allgemeinbegriff dadurch

gewonnen, daß das dort Verbundene durch den tätigen Verstand

getrennt wird. Vor allem wird die durch die Stellung bestimmte
Ausdehnung, die Einzelausdehnung vom Gegenstande der
Phantasievorstellung abgestreift. So kann er als unausgedehnter, als Begriff,
als Seinsbegriff in den unausgedehnten Verstand eingehen. Dasselbe

geschieht mit den übrigen in der Phantasievorstellung enthaltenen
Bestimmtheiten ; sie gehen als Allgemeinbegriffe in den Verstand ein.

Hieraus ergibt sich nun, daß der menschliche Verstand nur die allgemeine

Körperwesenheit erkennt ; er verläßt ja durch sein Erkennen die
vereinzelnde Ausdehnung. Um die Einzelwesenheiten als solche zu
erkennen, müßte er die durch die Ausdehnung geschaffene Stoffteilung
durchdringen. Er müßte die Stellungsbeziehungen aller zu einer Art
gehörender Körper erfassen und somit einen Begriff haben, der das

Artwesen darstellend, auch alle zur Art gehörenden Einzeldinge
darstellt. Dieser Verstand kann kein solcher sein, in den die Dinge hineingehen

durch die Ursächlichkeit der Dinge auf den Verstand, weil
alsdann die Vereinzelung abgestreift wird. Er muß ein Verstand sein,

aus dem die Dinge hervorgehen : der göttliche Verstand, oder auch
ein Verstand, dem diese vollkommene Erkenntnisweise mitgeteilt wird :

der Verstand des zu keinem Körper gehörenden, reinen Geistes.

So ist die wesenhafte Erkenntnis des körperlichen Einzeldinges
dem menschlichen Geiste verschlossen. Nur umwegsweise kann er
dieses Einzelding erkennen durch Zurückgehen auf die Sinneserkenntnis.
Der Allgemeinbegriff ist innerlich abhängig von dem durch den Einfluß

des tätigen Verstandes vergeistigten Phantasiebilde. Im
Allgemeinbegriff ist diese Abhängigkeit und das Phantasiebild selbst mit
dargestellt. So erkennt der Verstand das Einzelding unvollkommen.
Er erkennt es nicht nach seinem Einzelwesen; er erkennt es nur so,
wie es durch das Phantasiebild dargestellt ist, durch die Einzelheitmerkmale.

Diese sind zufällige, äußerlich sinnfällige Merkmale, wie



264 Das Körperwesen im Einzelding und im menschlichen Verstände

Gestalt, Stellung im Raum und in der Zeit, durch die unser Verstand
die Einzeldinge voneinander unterscheidet, die aber keineswegs den
wesentlichen Einzelheitsunterschied bilden ; sie können wechseln, das

Einzelding bleibt doch dasselbe. Außerdem ist unsere Erkenntnis
des körperlichen Einzeldinges dadurch mangelhaft, daß es keine
Eigenschaften gibt, die ihm als Einzelding notwendig zu kämen. Alles,
was ihm als Einzelding zukommt, kommt ihm zufällig zu, sogar die

angeborenen, unverlierbaren Eigentümlichkeiten. Diese im Innern der
Substanz liegenden Eigentümlichkeiten bleiben uns überhaupt immer
verborgen, wenn sie nicht durch die Tätigkeitsweise nach außen sich

kund geben. So gibt es über das Einzelding als solches kein eigentliches
Wissen. Alles ist nur bloßer Tatbestand : De singularibus non est
scientia x.

1 Vgl. auch Thiel MDie thomistische Philosophie und die Erkennbarkeit
des Einzelmenschen: Divus Thomas (Freiburg) VI (1928).


	Das Körperwesen im Einzelding und im menschlichen Verstande

