
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 16 (1938)

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Literarische Besprechungen.

Philosophie.

M. Blondel : L'Action. — T. II : L'Action humaine et les conditions
de son aboutissement. — Paris, F. Alcan. 1937. 557 PP-

Le problème que M. Blondel veut résoudre est nettement déterminé
dans l't avertissement » et dans 1'« Introduction » que l'auteur a reprise
de la dissertation de 1893. — La théorie, même la plus minutieuse et la
plus approfondie, ne rejoint pas l'action. Celle-ci est même une source
de précieuses informations intellectuelles. Elle résulte d'une foule de
mobiles qui échappent à la connaissance, et aboutit à des résultats
qu'aucune idée et aucune intention ne peuvent prévoir.

Il importe donc d'étudier l'action ; et cet examen doit être exhaustif
« Tout doit être mis en question, même de savoir s'il y a une question »

(P- 33)- — Dès ce début, M. Blondel distingue entre la « volonté voulante »,

que les anciens appelaient la « voluntas ut natura », et la « volonté voulue »,

qui désigne les actes ultérieurs, consécutifs à cette impulsion première
et résultant de notre initiative. A la première, on n'échappe jamais, même

par la volonté voulue de « ne pas être ». Et si l'on y reste fidèle, elle nous
conduit nécessairement au terme qui dépasse la vie, qui dépasse le temps
et débouche dans l'éternité.

Ne peut-on pas écarter le problème de l'action — M. Blondel estime
à juste titre que c'est impossible. — On a évidemment essayé d'y échapper.
L'esthète et le voluptueux se livrent à tous les essais et concluent que
tout est vain. Mais l'expérience totale est impossible ; ils s'abandonnent
donc nécessairement à une hypothèse gratuite. Ils omettent précisément
le seul essai qui mène à un résultat possible : celui qu'indiquent la
conscience et la vertu. — Intellectuellement, l'attitude de l'esthète négateur
est contradictoire. Il proclame comme une vérité absolue qu'il n'y a pas
de vérité absolue. Et au point de vue pratique, il vit dans le mensonge.
Son dilettantisme, qui le conduit d'une jouissance à une autre, révèle la
volonté de son propre être, son autolatrie, et il nie en même temps
la valeur de tout et de soi. — Nier le problème moral de l'action, c'est
encore le poser ; car la « nolonté » systématique implique la volonté positive
du néant.

Mais « l'action humaine vient-elle et veut-elle aboutir au néant »

(p. 61). On l'a prétendu, an nom de l'expérience de tous les plaisirs
et de toutes les douleurs, au nom de la science qui réduit tout au
phénomène illusoire, plus radicalement encore au nom de la critique
métaphysique. Il n'y a qu'une issue à toutes ces déceptions : la foi et
l'aspiration au néant.

Rien n'est plus vain que ces tentatives. On ne connaît pas le néant ;

on ne le veut jamais. Toute négation de l'être, de quelque ordre qu'elle



Literarische Besprechungen 231

soit, implique une intolérable contradiction. Toujours on affirme l'être,
on veut l'être. Même dans la négation radicale, on agit toujours en vue
de l'être.

La voie vers le néant n'existe donc pas. Dès lors, deux chemins
s'ouvrent devant nous : celui qui mène vers les objets du monde et la
vie des sens, et celui qui aboutit à l'être et à la vie de l'esprit.
Le premier s'ofire immédiatement à notre attention. Son terme est la
conquête du monde par la science appliquée à l'action. Il importe donc
de constater si l'impulsion foncière de la volonté se termine à cette
conquête, ou si, au contraire, elle nous lance au-delà, de manière à nous
faire dépasser le monde spatial et temporel.

La sensation même implique une embarrassante dualité : Le visible
est ce qui est vu, et ce qui est vu est la chose même qu'on sent, et qu'on
sait n'être pas visible. Nous devons poser le visible tel qu'il est vu, et
nous savons qu'il n'est pas simplement ce que nous voyons. — C'est là
l'origine de tout besoin de savoir et de toute recherche scientifique.

La clef qui semble nous donner accès au mystère est la mesure,
le nombre. L'application des mathématiques aux investigations des

sciences naturelles a été la source de tant de progrès que, jusqu'au début
du siècle présent, on a eu une confiance mystique dans l'avenir de la
science. Mais en ce moment, de par le progrès scientifique même, on est
pleinement persuadé que la science ne résoudra jamais le problème de
la vie. On ne fera pas de physique sans mathématiques. Or celles-ci
supposent nécessairement l'unité homogène, d'ailleurs toujours inaccessible.
L'unité des sciences naturelles est concrète ; elle est un total, et pourtant
non résoluble. Le monde implique discontinuité et hétérogénéité, que les

mathématiques ne connaissent pas. Il y a donc, au principe même de
la science, une dualité manifeste. L'enchaînement en série unilinéaire
des sciences est une erreur radicale. Leur raccordement est impossible,
et cependant nécessaire. « Les sciences ne nous suffisent pas, parce qu'elles
ne se suffisent pas» (p. 110). — Les notions indispensables de quantité
irrationnelle, infinie, imaginaire, créent un gouffre entre les mathématiques
et les réalités sensibles de la nature, qu'elles sont supposées interpréter.
Aussi la naïve confiance du scientisme déterministe s'évanouit. On
s'aperçoit de mieux en mieux qu'il implique une erreur philosophique
et une erreur scientifique.

Le problème philosophique du monde et de la vie n'est nullement
solidaire des variations que subissent les notations scientifiques. L'unité
de l'élan spirituel, qui nous lance de l'impulsion fondamentale de la
volonté jusqu'au-delà du monde, n'entrera jamais dans une formule
scientifique. L'homme se sert de la science et du monde pour la vie, qui
domine la science et le monde. — Le problème philosophique de la vie
est d'un autre ordre que les sciences naturelles.

Il faut donc examiner les « ingrédients de l'action et le dynamisme
profond de la conscience » (p. 127). Il faut étudier l'action « sans retomber
dans la tentation de la considérer comme un objet dont nous sommes les

spectateurs au lieu d'en être les acteurs ». Il faut prendre contact avec



232 Literarische Besprechungen

la « natura volentis » dans son élan vers une fin qu'elle implique et qui
doit être atteinte à travers toutes les « volontés voulues ».

Un objet nous étant donné, il éveillera des énergies profondes, inconnues

en soi, qui ultérieurement se déploieront dans l'action. L'objet
apporte sa détermination propre ; mais il correspond à la nature foncière
du sujet qui contient beaucoup plus que lui. L'action va à l'immédiate-
ment donné ; mais en raison de l'impulsion foncière, de la « volonté
voulante », elle est obligée, quoique nullement contrainte, à dépasser ce

qu'elle s'est assigné comme fin.
Un motif est efficace par une foule de dispositions subjectives ; il n'y a

pas de motif sans mobile. Et inversement, pour l'homme intelligent
et libre, il n'y a pas de mobile sans motif ; toujours nous sentons le besoin
de parer nos tendances d'un idéal. Ce motif, en nous modifiant, en
devenant nous-mêmes, devient un mobile. Il nous porte vers un idéal
nouveau qui est une cause finale. Nous voulons réaliser plus que ce qui
est déjà.

Cependant, le motif évoque toujours les idées contraires et antagonistes.
D'où suit la réflexion qui prépare le choix libre. L'auteur examine « le
rôle de la raison dans la parturation de l'action humaine» (p. 150). Les
motifs et les mobiles sont « le retentissement du monde entier et l'expression

de notre propre nature ». Nous les connaissons ; nous les dominons

par conséquent. Tous nous paraissent partiels ; et nous ne pourrions les

comprendre comme parties d'un tout que si nous concevons de quelque
manière ce tout qui est infini. Bref, dans toutes ses déterminations
particulières, l'homme réfléchi sent confusément qu'il va d'un infini, cause
efficiente, à un infini, cause finale. C'est là la conscience du libre-arbitre.

L'homme est nécessairement libre. Ne pas vouloir user de la liberté
est encore en user librement. On peut tuer celui qui ne veut pas ; mais
dans ce non-vouloir héroïque se révèle le triomphe de l'invincible
liberté. Parce que l'homme est libre, l'univers est en expansion ; car
nous le modifions d'une manière qui ne résulterait jamais des forces
physiques et biologiques. L'impulsion primordiale de la volonté, d'une
ampleur infinie, ne contraint pas l'homme de poursuivre jusqu'au bout
sa fin qui est infinie. Mais elle l'y oblige. A chaque stade d'une expansion
continue, nous pouvons nous arrêter ; mais notre nature spirituelle exige
une expansion ultérieure, parce que l'énergie foncière de la volonté n'est
commensurable qu'avec l'Infini.

Ces doctrines fondamentales étant établies, l'auteur poursuit « le
déploiement de l'action humaine en neuf ondes concentriques ». Nous
ne pouvons pas indiquer ici tous les développements d'ordre moral et
toutes les fines analyses psychologiques que M. Blondel offre à notre
méditation. Nous indiquons simplement les sphères successives où se

déploie l'action, en vertu de l'impulsion première et de son impérieuse
cause finale.

Dès l'abord nous devons agir hors de notre vie spirituelle, car l'action
nous lance dans l'immense monde matériel, dont nous sommes une partie.
La matière peut déformer et même broyer notre action ; celle-ci n'est



Literarische Besprechungen 233

jamais inefficace, et elle nous revient plus précise et plus riche.
Cependant, l'action sur la matière ne peut être qu'un stade. Elle jaillit
de l'impulsion infinie de notre nature et doit se déployer en ondes
ultérieures.

La deuxième onde active façonne l'agent humain. Il y a en nous
un chaos de tendances et d'instincts qui doit être harmonisé et unifié par
le moi spirituel. C'est ainsi que nous acquérons notre personnalité et que
de toute notre âme nous pouvons nous lancer vers le but final. L'auteur
donne ici une admirable description des résistances internes, de nos
défaillances, de l'empire de la passion, qui n'est si tyrannique que parce
qu'elle s'empare d'un être spirituel qui de par sa nature tend au tout.
L'action réalise l'unité synthétique de tout l'homme, pour notre déchéance

ou notre noblesse. C'est par l'action et dans l'action qu'on apprend
ce qu'on est.

La personnalité, constituée par l'action et pour l'action, est
nécessairement mise en contact avec d'autres « moi ». Elle doit donc produire
une « troisième onde », celle de la vie inter-personnelle. En dehors de tout
l'ordre physique, l'action modifie profondément les autres personnes.
Elle devient une idée, et contient par conséquent un principe universel.
L'ayant assimilée, les autres agiront en conséquence, malgré toutes leurs
particularités individuelles. Inversement, nous nous laissons pénétrer
par l'esprit du milieu, créé par les actions de tous. Aussi les grands
ouvrages de science, d'art, de vertu, appartiennent à tous. L'action est
une fonction sociale.

Ces relations interpersonnelles prennent des formes précises et
convergentes. La première, constituant la quatrième onde, est l'unité de
la vie familiale, qui dépasse de loin la prolification de la race. M. Blondel
fait des considérations un peu sommaires sur l'amitié aboutissant à l'union
conjugale. Celle-ci est indissoluble, non en vertu du contrat, mais par
sa nature même. Dans l'amour passionné et apparemment égoïste, on
découvre le sérieux dessein de la volonté féconde. Il aboutit à l'enfant,
qui symbolise l'union et qui, cependant, semble la relâcher. L'amour
n'est pas un piège de la nature et de l'espèce. Il conserve sa valeur propre ;

mais il prépare des desseins ultérieurs, dont le stade suivant est l'unité
sociale.

Ce passage de l'union familiale à la société, — cinquième onde,
produite par l'impulsion première de la volonté, — nous paraît indiqué
d'une manière assez arbitraire par M. Blondel. D'ailleurs, il ne distingue
guère entre la société et la patrie, ce qui peut donner lieu à des confusions
embarrassantes. L'auteur, quoiqu'il voie dans le patriotisme « une volonté
raisonnâble », en appelle surtout au sentiment .pour le justifier. Il fait
à ce sujet des constatations intéressantes et très justes, et remarque que
le culte de la patrie n'exclut en aucune manière le respect des autres
patries, qui ont leur tâche à accomplir dans l'œuvre de l'humanité.

Aussi, par une sixième onde, nous étendons les tendances de la volonté
à l'humanité tout entière. En ce moment, il y a peut-être un recul dans
cette direction normale, mais l'impulsion existe toujours, et les progrès



234 Literarische Besprechungen

déjà réalisés nous font espérer un redressement de ces déviations
accidentelles.

Et quand nous semblons arriver aux confins du réel, la poussée du
vouloir fondamental n'est pas éteinte. Une septième onde nous révèle
la tendance à un idéal éthique et une morale naturelle. Par l'action, nous
produisons ce qui n'est pas encore ; nous donnons un sens à notre vie ;

nous voulons que le réel soit autre qu'il n'est. Nous concevons donc un
idéal, et nous constatons que tous nos efforts antérieurs ne se justifient
que par lui. Déjà dans ce qui est et se fait, s'esquissent des maximes
morales à portée universelle ; mais la réflexion nous y montre les reflets
d'un idéal transcendant à nous-mêmes et à l'univers. Cet idéal n'est pas
une projection subjective, car il nous domine ; il est réel et la raison
dernière de toutes nos actions réelles. Il est transcendant à l'univers,
à l'espace et au temps. Nous vivons une métaphysique, préfigurée
dans les choses, en tout agir particulier, qui devient une règle d'action
ultérieure, conduisant le monde empirique vers le monde transcendant.
L'impulsion foncière, la « volonté voulante » nous fait sortir de nous-mêmes.
A quel terme suprême peut-elle nous porter

Dans une huitième onde, elle tend à associer le transcendant à son

propre effort. C'est là l'essence de l'attitude religieuse. L'Infini possédé
et employé, voilà le but de tout acte rituel. Même si cet effort doit être
frustré toujours, le besoin est réel et permanent. La pratique religieuse
peut se déformer en mille superstitions ; nous avons les nôtres, comme
les peuples primitifs ont les leurs ; elles peuvent prendre des formes
horribles ; mais toujours et partout elles contiennent l'idée d'une association

avec le divin transcendant à nous-mêmes.
Enfin, cette association se réalise dans l'action qui vraiment cherche

dans le transcendant son terme et sa règle. Au fond, il n'y a pas d'athées ;

car la poussée de l'action implique nécessairement le transcendant. Les

preuves dialectiques de l'existence de Dieu précisent ce qui est contenu
dans l'action. Dans toute notre activité nous trouvons Dieu au début
et Dieu à la fin. Nous sommes les collaborateurs de Dieu. Des problèmes
insolubles pour la raison peuvent surgir ; sans cesse nous nous heurtons
au grand conflit entre nos désirs particuliers et les exigences du transcendant.
Mais les problèmes sont pratiquement résolus par l'homme de bonne
volonté, et dans les conflits la victoire du Maître est aussi la nôtre. Nous
devons vouloir de « volonté voulue » ce que la « volonté voulante » nous
impose. C'est là notre grandeur, car c'est par cette voie que nous
agissons religieusement, et que nous nous assimilons à Dieu.

Le terme de cette assimilation apparaît nettement inaccessible. Mais
on devine la « possibilité rationnelle d'une onde suprême et exotique ».

Ne peut-on pas supposer la possibilité d'une intervention surnaturelle,
nullement exigée par la nature, résultat d'une ineffable miséricorde de
Dieu L'auteur répète à plusieurs reprises que pareil don est absolument
gratuit, qu'il ne vient en aucune manière de nous, et que sur ce terrain
tout immanentisme doit être éliminé. Mais d'autre part, l'hypothèse n'est
nullement arbitraire ; les dernières grandeurs et les dernières impuissances



Literarische Besprechungen 235

de l'action nous autorisent à la formuler. Et devant le fait chrétien, rien
n'est plus philosophique que de poser au moins comme un problème
l'existence de cette révélation. M. Blondel annonce par là le thème
des deux volumes qu'il nous promet encore.

On devine ce que le couronnement de cette philosophie nous réserve
de conclusions fermes, d'analyses subtiles et de vues géniales. Nous avons
ainsi la philosophie d'un homme à qui rien d'humain n'est étranger, qui,
doué d'une intelligence hors ligne et d'un savoir étendu, apporte au Maître
divin la belle moisson d'une vie laborieuse. M. Blondel s'est assuré une
place de choix dans la philosophie française de notre époque, et — ce qui
est plus important — pour beaucoup d'âmes il a résolu le problème
de la vie.

Ses volumes sur « la Pensée » et sur « l'Etre » ont dissipé des nuages
qui pour certains esprits enveloppaient sa philosophie ; ils n'ont pas changé
l'attitude que le philosophe prend en face du. réel. Tout est envisagé à la
lumière de l'action. Il exagère un peu en disant que l'action n'a jamais
fixé l'attention des penseurs ; Gœthe, Nietzsche, Carlyle et d'autres ont
été très justement appelés des « activistes », parce que dans l'action ils
trouvent le « sens de la vie ». Cependant, il serait injuste de comparer
la brillante « littérature » de ces auteurs à la patiente analyse et aux sereines

spéculations de M. Blondel. Même ceux qui n'entrent pas volontiers dans
la voie qu'il nous indique, devront reconnaître que sur ce terrain M. Blondel
est notre maître. Mieux que personne il a mis au jour le caractère synthétique
de l'action qui contient toujours beaucoup plus que l'agent veut y mettre,
sa portée décisive dans l'ordre du réel, l'inquiétante perpétuité de ses

retentissements. M. Blondel a très bien montré qu'à partir de l'action,
l'homme et l'univers tout entier s'imposent à la considération du philosophe.
On protestera peut-être si nous disons qu'il nous a donné une nouvelle
philosophie ; mais avec une pleine confiance, nous affirmons qu'il a donné
une forme nouvelle et fructueuse de la « philosophia perennis ». Peut-être
estimera-t-on qu'il n'y a là qu'une nouvelle formule du volontarisme,
puisque M. Blondel affirme que les grands problèmes sont résolus par
l'action, que celle-ci apporte à l'intelligence des lumières que la seule

spéculation ne nous fournit jamais. Nous croyons que pareille classification

serait précipitée et injuste ; car M. Blondel a suffisamment défendu
1 es droits inaliénables de l'intelligence ; et même ses affirmations un peu
forcées s'appuient sur des faits certains et des analyses psychologiques
dont personne ne contestera la finesse et la profondeur.

Ce cinquième volume de l'œuvre fournit une synthèse des vues que
M. Blondel a acquises sur le monde et la vie. Nous ne reviendrons pas sur
toutes les idées belles, originales et fécondes que l'auteur étale sous nos
regards. Nous nous contentons de quelques remarques de détails que la
lecture de l'ouvrage fait surgir dans notre esprit.

Comme on peut s'y attendre, le savant auteur insiste beaucoup sur
les influences de la volonté sur nos opérations intellectuelles. Nous croyons
que cette analyse est incomplète, et que la conclusion peut être mal
comprise. Il aurait été préférable de distinguer très nettement les six ou sept



236 Literarische Besprechungen

opérations que l'on découvre dans un acte intellectuel typique. C'est
dans l'assentiment décisif et dans les systématisations de nos convictions
acquises que la volonté joue un rôle que certains spéculateurs semblent
méconnaître.

M. Blondel insiste à plusieurs reprises sur la « conscience » de notre
liberté. Il ne peut évidemment pas s'agir d'une « conscience » semblable
à celle que nous avons de notre pensée ; car, dans ce cas, le déterminisme
serait une absurdité inconcevable. Nous avons conscience de la délibération

et de la décision subséquente ; mais là ne gît pas la liberté. Celle-ci
consiste dans le rapport entre un acte volontaire et les causes dont il est
le résultat. C'est par un raisonnement, quelque sommaire qu'on le suppose,
qu'on arrive à la persuasion spontanée de la liberté. Sa vraie démonstration

est d'ordre métaphysique. Le libre-arbitre est une conséquence
nécessaire — voilà la nécessité de la liberté, — de l'ampleur de l'intelligence.
Aussi, s'il est vrai que « la science ne domine pas l'agir », comme s'exprime
M. Blondel, elle est certainement la racine de ce qu'il peut y avoir de libre
dans l'agir.

Lorsque l'auteur parle de la personnalité, il ne semble avoir en vue
que ce qu'on appelle parfois la « personnalité morale », idéal à acquérir
par une longue lutte et dont le terme, au point de vue naturél, est la
« liberté des enfants de Dieu », dont parle saint Paul. De la « personnalité
psychique » et de la « personnalité métaphysique » qui élève l'homme
au-dessus de l'univers, au-dessus de l'espace et du temps, il ne dit rien,
— ce qui peut mener à quelque confusion —. L'action seule lui semble
le moyen essentiel pour la formation de la personne. Nous croyons qu'il
est opportun de garder le triple moyen classique : l'ascèse, la méditation
et l'action.

M. Blondel nous permettra de dire que ses réflexions sur l'amitié,
sur le mariage et la famille paraissent singulièrement précipitées. Il est
vrai que l'analyse suffisante de ces sujets aurait beaucoup augmenté le
volume ; c'est peut-être de propos délibéré que l'auteur s'est contenté de
quelques notations sommaires. Il passe sans distinction et sans justification

de l'amitié au mariage. Celui-ci, s'il est vraiment humain, suppose
l'amitié ; mais il implique d'autres éléments, d'une importance cosmique
et humaine sans égale. Nous trouvons d'ailleurs le même glissement de
la société à la patrie. Ici encore, des explications essentielles semblent
avoir été négligées.

Enfin, est-il bien nécessaire de parcourir toutes ces « ondes » pour
arriver, par l'analyse de l'action volontaire, à ce qui dépasse l'univers
Nous sommes reconnaissants à M. Blondel d'avoir pu les parcourir avec lui.
Nous y trouvons ses vues sur un grand nombre de problèmes ; et
philosopher avec M. Blondel est toujours profitable. Peut-être a-t-il voulu
exclure par cette longue analyse toutes les déviations possibles de l'action.
Cependant, il nous semble que même l'action sur la simple matière n'est
pas pleinement humaine si elle ne s'exerce pas sous

_
l'impulsion et la

direction d'un principe divin. Il faut agir ; il faut modifier la matière ;

mais qu'en faut-il faire Nous appartient-elle Nous est-il loisible de



Literarische Besprechungen 237

la dégrader toujours, ou sommes-nous obligés d'y introduire Vidée, l'unité
et la fécondité d'un ordre dynamique Voilà bien des questions que se

pose tout homme réfléchi ; et on ne les résoudra que lorsqu'on a déterminé
la place de l'homme dans la nature, lorsqu'on a établi que l'homme est
le collaborateur conscient et libre de Dieu pour la réalisation d'un dessein
divin. En d'autres termes, nous nous heurtons contre le transcendant
dès la première « onde » ; et une fois établi ce contact avec Dieu, toute
l'expansion de nos activités en nous-mêmes, dans la famille, dans la patrie
et dans l'humanité devient lumineuse sous le rayonnement de la divinité.

Bref, beaucoup de difficultés que M. Blondel doit détruire laborieusement

s'évanouiraient a priori s'il avait considéré dès le début que « l'objet
de l'intelligence est l'être ». Cette formule de manuel est beaucoup plus
féconde qu'on ne l'imagine en général. Elle ne signifie pas seulement

que nous nous élevons jusqu'au concept indéterminé d'être. L'idée d'être,
quelque confuse qu'elle soit au début, est la première de nos acquisitions
intellectuelles ; elle reste la « forme » de toute idée ultérieure. Tout est

conçu comme être, en tant qu'être, dans toute l'ampleur de l'être. C'est
pourquoi tout être particulier conçu évoque ce qui n'est pas lui,
c'est-à-dire son contradictoire ; de sorte que tout objet, intellectuellement
élaboré, nous place devant une alternative qui rend la liberté possible
et même nécessaire. La volonté, en effet, est le principe actif consécutif
à l'enrichissement de notre nature par la connaissance. La volonté,
consécutive à l'intelligence humaine, est aussi large que celle-ci. Son

objet adéquat, le seul qui puisse la déterminer, est l'être; et toutes ses
décisions particulières ne se conçoivent que sous la lumière de l'être. C'est
pourquoi la volonté du néant est la plus absurde des illusions imaginatives ;

et c'est pourquoi aucun des termes d'une alternative contradictoire ne peut
déterminer la volonté. L'intelligence termine ses activités à des abstractions

; même l'idée de Dieu — si l'on écarte les merveilles que les

mystiques s'efforcent de nous suggérer — est obtenue par une espèce
d'abstraction. La volonté, au contraire, se termine à l'existant ; et la
plénitude de l'être existant s'appelle Dieu.

Dans le premier acte volontaire, consécutif à un acte intellectuel
proprement dit, nous pouvons découvrir que la volonté humaine ne sera
jamais rassasiée jusqu'à ce qu'elle repose dans son seul objet adéquat :

Dieu. Tous les problèmes que M. Blondel a longuement examinés, trouvent
leur solution dans des corollaires de cette vérité fondamentale : nous
voulons Dieu ; nous ne pouvons vouloir que ce qui mène à Dieu ; et il en
résulte que, dans l'ordre moral, nous ne pouvons vouloir que ce que Dieu veut.

Le chemin que M.- Blondel nous invite à parcourir sous sa direction
est bien long ; mais ne nous en plaignons pas. Il y a grand profit
à marcher sur ses traces ; et nous estimons que son analyse de l'action
doit prendre place même dans la philosophie la plus élémentaire. L'ensemble
de son œuvre forme un monument superbe qui marquera une des étapes
de la voie que, dans sa progression continue, doit parcourir la « philo-
sophia perennis ».

Fribourg. M. de Munnynck O. P.



238 Literarische Besprechungen

B. Schwarz : Ewige Philosophié. Gesetz und Freiheit in der
Geistesgeschichte. — Leipzig, Hegner. 1937. 213 SS.

L'auteur a soulevé dans cet ouvrage la question de l'isolement où
se trouvent les philosophes qui admettent encore la philosophie
traditionnelle. Il y a d'une part ce qu'on se plaît à appeler la « philosophia
perennis », et d'autre part la philosophie « moderne », qui depuis Descartes
étale sous nos yeux ses manifestations protéiformes. La première semble
plongée dans un sommeil léthargique, comme un arbre qui passe par un
long hivernage, au point que bien des gens imaginent qu'elle est morte,
et qu'elle n'est « perennis » qu'à la façon des momies. L'autre est d'une
fécondité luxuriante ; les doctrines les plus diverses se succèdent avec une
rapidité déconcertante, ou apparaissent simultanément pour se combattre
et s'étouffer sans merci.

La « philosophia perennis », au sens précis du mot, est celle qui se

trouve en connexion intime avec le christianisme, « die mit dem Christentum
in organischer Verbindung stehende Philosophie ». Elle professe inébran-
lablement des doctrines impliquées dans la foi chrétienne. Elle est ouverte
par en haut, car elle admet la « potentia obedientialis » vis-à-vis de Dieu.
Elle n'est donc pas un système clos. Reconnaissant le fait de la Révélation,

elle ne se donne pas comme une doctrine « rédemptrice » ; car le
philosophe chrétien n'attend le salut que du Christ.

Mais elle semble déplorablement stérile. En ces derniers temps, elle
s'éveille peut-être sous l'initiative de Maritain, de Gilson et d'autres ;

mais elle n'a à offrir rien de comparable aux grandes et nombreuses idées
de la philosophie moderne. Ceux qui s'y attachent semblent effrayés
de la loi de développement qui se manifeste dans l'histoire des idées

(Geistesgeschichte). Ils oublient la sentence de saint Augustin, acceptée
d'ailleurs par saint Thomas : « humanitas est sicut unus homo » ; et
l'homme, au prix de crises dangereuses, passe de l'enfance, à travers
l'adolescence, vers l'âge adulte. Cette philosophie conserve ce qui est
dépassé, elle répudie le nouveau qui s'acquiert sans cesse, de peur de devoir
abandonner ce qui lui paraît essentiel : les bases philosophiques impliquées
dans la foi chrétienne.

L'auteur est un solide tenant de la « philosophia perennis », et il
se proclame hautement chrétien catholique. Il répudie vigoureusement
les « systèmes » clos et contradictoires de la philosophie « moderne » ; mais
il voudrait faire fleurir et fructifier à nouveau la belle « philosophia perennis »,

par l'élagage de ses branches mortes, et par l'assimilation organique de

tout ce qu'il y a de solide dans la pensée moderne. Celle-ci a travaillé
sans cesse, même quand elle voulait être conservatrice, à la destruction
progressive des idées chrétiennes ; c'est là la loi de son évolution
historique ; mais elle a soulevé des problèmes que nous avons négligés, et
elle est arrivée à des résultats que nous avons tout intérêt à nous
approprier. Nous avons sous les yeux un magnifique exemple : celui
de saint Thomas. La grande tradition augustinienne était menacée par
l'influence envahissante de l'aristotélisme averrhoïste. Siger de Brabant



Literarische Besprechungen 239

était une menace pour la foi chrétienne. Saint Thomas a parfaitement
conservé ce qui restait vivant dans saint Augustin, et il a introduit dans
sa puissante synthèse tout ce qu'il y avait de vrai dans le redoutable
Stagirite. Lorsque la révolution cartésienne est venue, il n'y avait, hélas
aucun Thomas d'Aquin ; le rationalisme et l'idéalisme, enfants légitimes
de Descartes, ont pu s'en donner à cœur joie. Espérons qu'une nouvelle
synthèse surgira, qui conservera ce qui dans la « philosophia perennis »

est supra-temporel, et ne répudiera rien de ce que l'intelligence moderne
a laborieusement et glorieusement acquis.

M. Schwarz traite ce problème et énonce ces idées dans une série de

chapitres qui ont parfois l'air d'essais indépendants. La structure du
livre est un peu lâche ; les idées auraient pu être agencées d'une manière
plus organique. Mais par le problème soulevé, qui est peut-être moins
inquiétant que l'auteur l'imagine, par les vues ingénieuses qu'il a
accumulées dans son ouvrage, par certaines suggestions opportunes, le livre
est intéressant et utile. Il peut secouer des torpeurs inconscientes et
dissiper de stérilisantes illusions. Aussi nous pouvons recommander la
lecture de l'ouvrage à tous ceux qui ont à cœur l'influence effective de
la « philosophia perennis » et prennent au sérieux le « misereor super
turbam ». Cependant, la situation est-elle aussi décourageante que le
prétend le Dr Schwarz

Le résultat de la philosophie moderne est la destruction progressive
de la foi chrétienne. L'auteur est un croyant décidé, et il n'admet pas la
théorie arabe « des deux vérités », que saint Thomas a si vigoureusement
combattue. Dès lors, la destruction des « praeambula fidei » ne peut pas
être bien redoutable. On ne peut leur opposer que des sophismes, et les
défenseurs de la « philosophia perennis » accomplissent une partie de leur
tâche en les détruisant. Nous ne croyons pas qu'ils aient manqué à ce
devoir.

D'ailleurs qu'est-ce que cette « philosophia perennis » N'est-elle
perpétuelle que parce qu'elle emprunte sa stabilité à une Révélation
immuable L'auteur paraît l'insinuer parfois ; mais alors elle serait
perpétuelle en raison d'une croyance surnaturelle. Cela suffit évidemment
pour le croyant ; mais pour ceux qui n'ont pas la foi chrétienne, cette
perpétuité n'est garantie par rien. Elle l'est d'autant moins que le
Dr Schwarz admet qu'au-dessus de toutes les activités philosophiques
individuelles, indépendamment de la volonté des philosophes et même
contre leurs intentions, il y a une loi d'évolution qui nécessairement amène
des changements, aussi profonds que ceux qui se produisent dans la vie
humaine depuis l'impuissance du nouveau-né jusqu'à la décrépitude du
vieillard. L'auteur fait remarquer à plusieurs reprises que ces changements,

qui ressemblent parfois à des « mutations » brusques, se produisent
cependant dans l'identique, comme la personnalité humaine se maintient
à travers tous les âges de la vie. Mais qu'est-ce qui peut déterminer
l'essentiel permanent et le transitoire Comment distinguer la racine
immortelle et les branches caduques M. Schwarz croira que l'essentiel
se trouve dans les doctrines présupposées à la foi chrétienne. Mais alors



240 Literarische Besprechungen

il en appelle à la Révélation, c'est-à-dire qu'il fait de la théologie. Et
n'est-il pas surprenant que ce soient précisément ces mêmes doctrines
qui pour la « philosophie moderne » sont l'accessoire, puisqu'elle les élimine
l'une après l'autre

En nous plaçant au point de vue purement philosophique, nous
estimons que la « philosophia perennis » est celle qui, dans une synthèse
purement rationnelle, n'empruntant à la théologie ni ses données ni ses

méthodes, embrasse la totalité du réel, et qui dans ses lignes maîtresses,
dans ses éléments architectoniques, a véritablement établi un contact
« perpétuel » entre l'intelligence et la réalité. Pareille philosophie sera
capable d'assimiler « organiquement » toutes les vérités nouvelles que les
découvertes successives et la maturation progressive de l'esprit humain
pourront nous offrir. Elle sera certainement ouverte « par en haut », car
nous savons « philosophiquement », rationnellement, qu'au sommet de nos
spéculations s'ouvrent des gouffres béants et vertigineux, que seule une
Révélation divine peut remplir. Elle ne restera rationnelle que si elle
ne va pas au-delà de sa tâche, si elle ne prétend ni rationaliser le mystère
divin, ni y substituer quelque mythe, dont le charme poétique ne pourra
que souligner l'arbitraire et l'impuissance.

La « philosophia perennis » présente certainement d'importantes
lacunes, qu'il est réservé aux siècles de combler, comme une armature
définitive attend encore l'œuvre du constructeur et de l'artiste ; mais
elle présente des amorces qui indiquent les développements futurs. Des

problèmes se placent parfois sous une vive lumière, alors que pendant
des siècles, ils se dissimulaient dans une ombre discrète. Des doctrines
nullement inconnues se présentent tout à coup sous une nouvelle incidence,
parce que les événements, l'initiative d'un penseur d'élite ou même d'un
écrivain de talent leur donnent un éclat nouveau et les imposent à
l'attention générale. C'est ainsi que marche la pensée humaine ; et c'est
ainsi que se complète sans cesse la « philosophia perennis ».

Nous ne pouvons pas entrer dans des détails. Mais nous avons sous
les yeux les débats autour de la « théorie de la connaissance », de la
méthode phénoménologique, dont M. Schwarz attend de bons résultats,
de la « philosophie des Valeurs », de la « philosophie existentielle », de la
philosophie de la culture, du dynamisme, et même des « intuitions vitales »

qui excitaient le ressentiment de Rickert et excitent la méfiance du
Dr Schwarz. Aucune de ces tendances n'est développée pleinement dans
la forme traditionnelle de la « philosophia perennis » ; mais aucune ne
lui est complètement étrangère. Tout ce qu'on y trouve de rationnel
pourra entrer dans sa synthèse à la place qui rationnellement lui revient.
M. Schwarz semble concevoir autrement la « philosophia perennis ». Il
croit trouver le secret de sa stabilité, non dans l'ampleur et la solidité
de sa synthèse, mais dans ses attaches avec la foi chrétienne. La nature
même de la « philosophia perennis » est un problème que le savant auteur
impose à notre attention.

Il en soulève d'autres ; et ce n'est pas le moindre mérite de son livre.
Par exemple : l'auteur s'attache à la philosophie de l'histoire, et les « lois »



Literarische Besprechungen 241

de développement auront pour lui un irrésistible charme. Les lecteurs,
que nous lui souhaitons nombreux et attentifs, se demanderont quels
sont les mobiles qui impriment à la pensée une évolution continue,
capable d'être formulée en « loi ». Recourir à la Providence est insuffisant
au point de vue scientifique ; car la Providence, cause première, expliquerait

des mouvements contraires d'une manière également décisive ; et la
science, même la science philosophique, ne peut pas négliger les causes
secondes. Il y a là un problème qui reste voilé dans le livre ; et nous
serions très reconnaissants à M. Schwarz s'il pouvait nous livrer ses idées
à ce sujet. Nous sommes certains qu'elles présenteraient un grand intérêt.

Fribourg. M. de Munnynck O. P.

Moraltheologie

0. Schilling: Theologia moralis fundamentals. — Monachii, M. Hueber.
1937. viii-416 pp.

Bonum opus operatus est Professor Tubingensis latino reddens sermone
manuale suum theologiae moralis germanice editum anno 1928, idque
pluribus locupletans. Ob eius enim soliditatem, claritudinem, brevitatem
leviticis iuvenibus, qui in spem Ecclesiae adolescunt, perutile erit. Stylus
quidem durior minusque fluens est : doctrina tarnen redolet plurimum
Thomam Aquinatem, quem auctor apprime noscit. Optandum ergo ut Volumen

alterum quantocius in vulgus proferatur.

Friburgi. /.-M. Ramirez O. P.

N. Zammit 0. P. : Philosophia Moralis thomistica. I. — Romae,
« Angelicum ». 1934. ^4 PP-

Praeter Introductionem quandam generalem in Philosophiam Moralem,
praesens fasciculus continet tractatum de Beatitudine, vestigia premens
S. Thomae in sua I-II qq. 1-5.

Haud facile quidem est philosophiam proprie dictam extrahere ex
opere plane theologico, quin confusiones oriantur, practice saltern, inter
ordines scientiarum adeo diversos.

Auctor tamen, qui doctrinam S. Thomae directe ac profunde cognoscit,
opus clarum, solidum, ordinatum, scholae aptatum, confecit. Novunt
omnes commentanum in VII Politicorum (p. 151, nota 2) non esse opus
genuinum S. Thomae.

J.-M. Ramirez O. P.

S. Carton de Wiart : Tractatus de peccatis et vitiis in genere. Mech-
liniae, Dessain. 1932. vm-172 pp.

Opus solidum. Sapienti consilio Rmus Auctor complura loca selecta
S. Augustini, S. Gregorii Magni, S. Thomae Aquinatis, Lessii aliorumque
veterum theologorum operi suo insérait, quo candidati theologi profun-
diorem notitiam theologicam peccati nanciscantur. Neque praetereunda

Divus Thomas. 16



242 Literarische Besprechungen

specialis cura, qua versat quaestiones inter modernos theologos agitatas
de peccato sensualitatis ac de habitu inter peccatum veniale et moralem
imperfectionem. Profundior tarnen et magis rigorosa determinatio esset

optanda.
Quae eruditionem ac criticam litterariam spectant, adhuc perfici et

perpoliri possent. Ita, ut exemplum unum afferamus, etymologia verbi
« peccatum », quam tribuit Roberto Stephano « lexicographorum principi »

(t I559). ad litteram invenitur apud S. Isidorum hispalensem (X Etymol.,
n. 228, P. L., LXXXII, 391), qui et ex M. Varrone (De lingua latina, VII,
84, ed. Spengel, p. 149) dependere videtur.

Hisce tarnen aliisque minoris momenti non obstantibus. Opus est
leviticae iuventuti studiosae sincere commendandum.

J.-M. Ramirez O. P.

P. Lumbreras 0. P. : De Vitiis et Peccatis. Romae, « Angelicum ».

1935. XI1-202 pp.

Opus R. P. Lumbreras est pure scholasticum. « Non quia theologiam
positivam — inquit — minoris aequo faciamus, sed quia scholasticae
visum est pro viribus insistendum » (p. vu).

Litteram ergo S. Thomae summatim perstringit potius quam ex-
pendit, non neglectis, pro opportunitate, locis parallelis textum Summae
illustrantibus.

Opus castigatum, solidum, utile studentibus Summae theologicae ;

huic tarnen, iuxta ipsius auctoris votum, minime substituendum.
Quae de mente S. Thomae disserit circa immunitatem B. M. V.

a labe originalis culpae (p. 131-132), haud scio an pluribus arrideant.
Theoria de Adamo capite morali seu iuridico totius humanitatis pro

explicanda transmissione peccati originalis in eius posteros, licet minime
fundata, non est tarnen « innovatio inde a novatorum inducta tempore »,

ut auctor cum multis existimat (p. 119, nota i), sed multo ante lucem
adspexit. Earn sat clare proponit Simon Tornacensis (Disputationes, ed.
Warichez, p. 81, 168-169) sed explicite dataque opera ipsam defendunt,
inter alios, Petrus Joannes Olivi (Quaest. in II. Sent., ed. Janssen, t. II,
p. 308) et Petrus Aureolus (Repercussorium, ed. Quarachi, p. 133-137).

J.-M. Ramirez O. P.

P. Lumbreras O.P. : De fide. — Romae, « Angelicum ». 1937. xn-200 pp.

Iisdem gaudet qualitatibus opus de fide. Circa progressum dogmaticum
auctor doctrinam amplectitur R. P. Marin Sola O. P., hoc est, conclusiones
theologicas esse de fide divina definibiles, itemque facta, quae vocant,
dogmatica (p. 43-53). Et ubique tradit sanam Thomae doctrinam eleganter
ac breviter expressam.

Haud semper tarnen auctoritatis argumenta sat accurate proponuntur.
Ita, pro demonstranda necessitate medii actus interioris fidei ad iustifica-



Literarische Besprechungen 243
«

tionem obtinendam, in medium adducit haec verba Concilii Tridentini :

« fides est humanae salutis initium, fundamentum et radix omnis iusti-
ficationis, sine qua impossibile est placere Deo et ad filiorum eius
consortium pervenire» (Denz., 801). Quibus haec Vaticano haec alia subiungit:
« Quoniam vero sine fide impossibile est placere Deo et ad filiorum eius
consortium pervenire, ideo nemini unquam sine illa contingit iustificatio »

(Denz. 1793). Et in calce paginae adnotat : «in his verbis agi de actu
fidei et non mere de fidei habitu inde liquido constat quod agitur de accessu
ad Deum, immo de dispositione ad iustificationem » (p. 86).

Atqui huiusmodi textus sunt de uno habitu fidei, non de actu. Textus
quidem tridentinus, qui non est amplius de dispositione ad iustificationem,
de qua paulo antea erat sermo (Denz. 797-798), sed de essentia eius et
partibus quasi integrantibus ipsam (Denz. 799-801), quae non sunt actus
sed habitus virtutum theologicarum. Unde Vaticana Synodus : « hanc

vero fidem, quae humanae salutis initium est (cf. n. 801), Ecclesia catholica
profitetur virtutem esse supernaturalem ...» (Denz. 1789). At praesertim
textus vaticanus, ut ex Actis Concilii luculenter apparet. Norunt omnes
triplicem fuisse formam Constitutionis dogmaticae de fide catholica. In
prima proponebatur fides tum habitualis tum actualis : « verae fidei
susceptio nimirum et eiusdem constans professio, ad iustitiam apud Deum
et ad aeternam salutem omnino necessaria est, quoniam sine fide impossibile

est placere Deo » (cap. 9, Acta, Mansi, Martin et Petit, t. 50, col. 65).
— In altera forma, postquam de habitu fidei et de actu factus erat sermo,
statim addebatur : « haec est ilia fides, sine qua impossibile est placere
Deo et ad filiorum eius consortium pervenire ; quare sicut nemini unquam
sine illa contingit iustificatio, ita nemo nisi in ea perseveraverit usque ad
finem, vitam aeternam assequetur » (cap. 3, Acta, ed. cit., t. 51, col. 35).
Quod quidem animadvertens Rmus Paulus Ballerini, patriarcha alexan-
drinus, dixit haec verba intelligi non posse de omnibus omnino hominibus,
ne exclusis infantibus aut imbecillibus, sed de solis adultis usum rationis
habentibus ; unde proposuit ut post illa verba : « quare nemini unquam »,

haec alia adderentur : « eorum qui ad usum rationis pervenerint » (Acta,
t. 51, col. 202).

Ut ergo omnis ambiguitas ex contextu tolleretur, loco dicendi : « haec
illa est fides sine qua impossibile est placere Deo et ad filiorum eius
consortium pervenire », quod referri videbatur ad verba immediate praece-
dentia, ubi agebatur de actu fidei, denique propositum fuit ut diceretur :

« quoniam vero sine fide impossibile est placere Deo et ad filiorum eius
consortium pervenire », ut sic abrumperetur nexus immediatus horum
verborum cum paragrapho praecedenti, atque ideo « ne videretur omnibus
ad salutem necessarium esse actum fidei, nam hoc falsum esset » (ibid.,
col. 324).

Quo semel dato — inquit Rmus Conradus Martin, episcopus pader-
bornensis et relator Concilii —, emendatio a Rmo Ballerini proposita non
est amplius necessaria : « Rmi Patres, haec emendatio iam non videtur
fundata ; nam -hie agitur de fide ut virtus, non de fide ut actus spectata ;
et sicut omnes nos scimus, haec fides tanquam virtus spectata est etiam



244 Literarische Besprechungen

in pueris baptizatis, quia fides infunditur per sacramentum baptism! »

(ibid., col. 324 circa finem).
Haec tarnen aliaque id genus pauca vix aut ne vix quidem valorem

huiusce operis minuunt.
J.-M. Ramirez O. P.

G. Baroni : E possibile perdere la fede cattolica senza peccato P

Dottrina dei Teologi dei Secoli XVII-XVIII. — Roma, Libreria cattolica
italiana. 1927. vni-188 pp.

Auetor in hac sua Dissertatione inaugurali Facultatis theologicae
Universitatis gregorianae de Urbe inquirere intendit « se un cattolico che

dubita deliberatamente della sua fede e la abbandona, lo faccia o no senza
nessun suo peccato ». (Prefaz., p. v) vel, ut paulo fusius dicit infra, « se

un cattolico, o rozzo, o dotto, dopo essere giunto alla detta cognizione
certa circa la nostra Chiesa, e quindi al vero possesso della fede cattolica,
possa arrivare al punto di perdere questa cognizione certa, possa negare
che la Chiesa cattolica è la vera Chiesa di Cristo, motivo indefettibile di
credibilità e maestra autentica della verità cattolica, e abbandonarla
senza nessun peccato mortale » (p. 3). Quod si dicatur talem defectionem
a fide catholica sine peccato gravi personali nequaquam accidere posse,
ulterius inquirenda venit natura eius, an videlicet talis defectio sit peccatum
in se vel in causa tantum, rursusque an debeat formaliter esse peccatum
infidelitatis vel sufficiat quodeumque aliud peccatum (p. 4).

Et quidem auetor non considérât directe quaestionem ipsam per se,

neque relate ad definitionem sensumque eius in Concilio Vaticano, sed
solum relate ad doctrinam theologorum, non certe omnium neque eorum
qui saeculo XIX ante vel post Concilium Vaticanum scripserunt multoque
minus eorum qui saeculo XX ediderunt opera, sed unice theologorum
scribentium saeculis XVII et XVIII. Quam limitätionem iustificat Dis-
serens ex hoc, quod modernorum theologorum sententia omnibus nota
est, antiquiores vero nihil aut fere de hac quaestione sunt locuti ; quadam
ergo cum utilitate soli theologi saeculorum XVII-XVIII consulendi erant,
ut videatur an et quousque vaticanam doctrinam praeparaverunt.

Erudite satis ac diligenter volumina theologorum illius temporis versa

vit auetor, concludens eos maiori ex parte doctrinam vaticanam prae-
parasse, prineipia eius tradendo potius quam formaliter et explicite resol-
vendo.

Opus utile, facile, non tarnen completum extensive neque intensive.
Plures adhuc theologi, iique haud minoris subselli, omittuntur, ut vel
medioeriter eruditus in historia theologiae animadvertere potest ; at prae-
sertim desideratur profundior penetratio prineipiorum ac sententiarum
theologorum examini subiectorum, ex qua vividius elucesceret eorum
antieipatio in doctrinam vaticanam. Ceterum vetustiores theologi hue
illuc sparserunt semina huiusce doctrinae, atque ideo haud inutiliter
volvi potuissent.

J.-M. Ramirez O. P.



Literarische Besprechungen 245

J. Henninger S. V. D. : S. Augustinus et doctrina de duplici iustitia.
Inquisitio historico-critica in opinionem Hieronymi Seripandi (1493-1563)
de iustificatione eiusque habitudinem ad doctrinam S. Augustini. —
Mödling prope Vindobonam. 1935. xii-164 pp.

Nota est omnibus celeberrima theoria de duplici iustitia, cuius ante-
signanus in Concilio Tridentino exstitit Hieronymus Seripandus. At eius
fontes aperire, fata describere, iudicium ferre cum doctrinale tum histori-
cum, haud ita facile, maioris tarnen momenti pro veriori ac profundiori
cognitione doctrinae catholicae a Tridentina Synodo definitae. Id autem
fecit, ac felici quidem exitu, auctor opellae huius.

Primus hanc doctrinam scriptis tradidit Joannes Gropper, a quo
eam mutuo accepit Albertus Pigghe, eique calculum adiecerunt Gasparus
Contarenus, J. Pflug, J. Eck, Reginaldus Polus, Joannes Moronus ante
Concilium Tridentinum. Huius et Seripandus cum paucis aliis in Comitiis
tridentinis patronus accerrimus exstitit, cuius tentamina, defensiones,
mitigationes, correctiones, retractationes sub influxu disputationum triden-
tinarum, nitide accurateque ex Actis Concilii illustrât auctor.

Quia vero Seripandus appellavit Augustinum in patronum doctrinae
suae de duplici iustitia, Henninger in II P. sui operis demonstrat plane
Hipponensem favere nullatenus Scripando. Neque tarnen oppositio
Seripandi omni effectu frustrata est ; ea enim urgente consecutum fuit ut
« in textu decreti magis insisteretur in dependentia nostrae iustitiae a
iustitia Christi et sic vitaretur etiam apparentia, ac si doctrina Concilii
nimis tribueret iustitiae hominis » (p. 154).

Addendum etiam, ut rei veritas est, hanc intimam dependentiam
iustitiae nostrae a iustitia Christi capitis omnino perspicuam ac explicitam
inveniri apud Caietanum (De fide et operibus adversus Lutherum, cap. 9,
ed. Augustae Taurinorum, 1582, p. 434), in quem frustra provocat Seripandus.

Opus solidum, eruditum, eleganter scriptum, sincero animo commen-
damus.

J.-M. Ramirez O. P.

Ae. Naszâlyi Ord. Cist. : Doctrina Francisci de Vitoria de Statu. —
Romae. Scuola Salesiana del Libro, Via Tuscolana, 361. 1937. xxui-231.

Haud ita facile est synthesim organicam doctrinae de statu e scriptis
Francisci de Vitoria congerere. Elementa siquidem multa eaque pretiosis-
sima habet hue illuc dispersa nedum in Relectionibus, sed et in Commen-
tariis super Summam theologicam Thomae Aquinatis. Quodsi hueusque
e Relectionibus studia plurima extracta sunt a viris doctis, e Praelectionibus
in Summam theologicam pauca admodum sunt dicta, quippe quae inedita
ad nostras usque dies permanserunt. Ex quo ergo doctissimus Beiträn
de Heredia O. P., typis edidit Scholia vitoriana in secundam partem
Summae S. Thomae (Biblioteca de Teàlogos espaholes, vol. 2-6. Salmanticae,
1932-1935), labor hic syntheticus et integralis evasit possibilis.

Itaque hanc provinciam laudabiliter sibi assumpsit R. P. Aemilius
Naszâlyi, Ord. Cist., in ista sua Dissertatione doctorali exhibita Facultati
philosophicae Instituti « Angelicum » de Urbe. Post introduetionem quan-



246 Literarische Besprechungen

dam de vita et operibus Francisci de Vitoria ac de praeparatione cum
theoretica tum historica doctrinae eius de statu (cap. 1-3), aggreditur
auctor expositionem integralem huiusce doctrinae apud ipsum Vitoria,
tum circa notionem et originem status (cap. 4-5), tum circa finem et potes-
tatem eius (cap. 6-7), tum denique circa iuridicam personalitatem ipsius
(cap. 8) ; ex quibus omnibus concludit huiusmodi doctrinam vitorianam
de statu completam, organicam, profundam omnibusque numeris abso-
lutam esse. Quodsi posteriores quidam theologi magni nominis, ut
S. Robertas Bellarminus et Franciscus Suârez, eminentem quandam
doctrinam de statu tradiderunt, earn e fonte vitoriano hauserunt ; nonnun-
quam quidem maiori cum claritudine doctrinam vitorianam expendentes,
plerumque tarnen minori cum profunditate, vitalitate, veritate.

Opus sane laboriosum, diligentissimum, sincerum, non tarnen aequalis
valoris in omnibus suis partibus. Ita, exempli causa, quae in introductione
disserit de praeparatione theoretica et historica doctrinae vitorianae de
statu, mediocritatem excedere non videntur. Aliunde, sermo latinus,
quem adhibet, in tota Dissertatione ac potissimum in hac prima parte,
horrisonus planeque barbarus est multisque deturpatus erroribus. Quae
aures, quaeso, vel saxeae — ut unum proferam exemplum — ferre poterunt
verbum, superanitas, quod centies milliesque veluti tonitruum stridet ac

personat in toto decursu Dissertationis
At haec aliaque id genus, quae facili negotio corrigi possunt, valorem

Dissertationis, licet extrinsecus minuant, vix tangunt intrinsecus.

J.-M. Ramirez O. P.

L. Bouvier S. J. : Le précepte de l'aumône chez saint Thomas d'Aquin.
Montréal. 1935. xvin-199 pp.

Hoc opus R. P. Bouvier est primus fasciculus collectionis Patrum S. J.
apud Montem Regalem (Canada), Studia Collegi Maximi Immaculatae
Conceptionis.

Methodo vere scientifica inquirit auctor germanam mentem S. Thomae
tum circa exsistentiam et limites praecepti de eleemosyna (I P.), tum circa
eius naturam, per determinationem virtutis ad quam proprie reduci debet
(II P.).

Praeceptum de eleemosyna est simul legis naturalis et divino-positivae,
eiusque obligatio urget non solum titulo indigentiae, qua deficit pauper,
verum etiam titulo superfluitatis, qua dives abundat.

Executio huius praecepti pertinet cum ad iustitiam, tum ad cari-
tatem ; et, quod ad iustitiam attinet, potius reducitur ad iustitiam
legalem quam ad commutativam vel distributivam.

Quoad hanc ultimam partem auctor, relicto munere exegetae quod
perpetuo observarat, controversiam quandam sat vividam instituit cum
quibusdam theologis modernis circa naturam iuris proprietatis et partes
iustitiae in bonis exterioribus communicandis.

Quidquid utrinque sit de valore huius controversiae, fortasse solutio
eius thomistica, quantum ad praeceptum de eleemosyna pertinet, invenietur



Literarische Besprechungen 247

in determinanda natura virtutis misericordiae, quae opus elicit eleemosynae.
— Estne misericordia pars quaedam quasi potentialis caritatis, ut quidam
thomistae dixerunt (Salmanticenses), vel potius reducenda est ad partem
quandam potentialem iustitiae, ut putant Caietanus, Bânez, alii Bonum
esset hac de re critice investigare mentem S. Thomae, non negligendo
indicationes Caietani, Bânezii, Victoriae, aliorum, hue illuc dispersas.

Optimum opus R. P. Bouvier sincero corde theologis commendamus.

J.-M. Ramirez O. P.

F. de J. Chauvet 0. F. M. : Las pasiones. Ideas filosoficas de J uan
Duns Escoto sobre las pasiones. — Barcelona, Ediciones « Beiträn ». 1926.

234 PP-

Opus hoc est secunda pars Dissertationis doctoralis ab auetore exhibita
Facultati philosophicae Athenaei Antoniani de Urbe, cui titulus erat :

Quid Joannes Duns Scotus in genere de animi passionibus senserit. Certe,
materia tractanda pulcherrima est, ac scire quid Scotus de passionibus
senserit apprime utile.

Auetor quidem multa diligentia usus est eiusque elocutio fluens ac
fervida, hue illuc tarnen « decorata » quibusdam americanismis phoneticis
et synthacticis ; est enim auetor natione mexicanus et Mexici excussum
volumen.

At methodus scientifica tractandi minus placet. Loco miscendi doc-
trinas quasdam recentiorum vel etiam Thomae Aquinatis in expositione
scotisticae doctrinae, prudentius ac utilius fuisset unam Scoti doctrinam
obiective exhibere prout est in se ; ac postea, separatim, cum doctrina
Thomae aliorumque conferre vimque eius, si necesse sit, vindicare atque
extollere. Aequius etiam fuisset non carpere Caietanum de non accurata
critica operum Scoti, cuius acribologiam tempore Caietani ne ipsi quidem
scotistae possidebant (cf. p. 220, nota).

Auetor noster, iure quidem suo, admirationem magnam profitetur
erga Guilelmum Occam ; an vero rectum sit eum appellare « grande critico,
ünico entre los medioevales que, tal vez sin desmerecer, puede ponerse
al lado de Kant » (p. 203), aliorum esto iudicium.

Ceterum, utile gratumque est vel sie doctrinam Scoti de passionibus
animae collectam possidere.

J.-M. Ramirez O. P.

G. Gracanin : La personnalité morale d'après Kant. Son exposé,
sa critique à la lumière du Thomisme. — Paris, Mignard, 38, rue Saint-
Sulpice. 178 pp.

Optime monet auctor, post plures alios, ideam personalitatis moralis
fundamentalem esse in philosophia practica Kantii, licet in operibus eius

non ita clara sit et explicita. Quare, post tentamen Danielis Greiner,
auctor data opera in notionem personalitatis moralis apud Kant inquirit.
Qua inventa et exposita, eam examini et crisi subiicit secundum rationes
ac principia S. Thomae Aquinatis.



248 Literarische Besprechungen

Opella haec, quae Dissertatio est inauguralis exhibita Facultati philo-
sophicae Instituti catholici parisiensis, valoris est inaequalis. Prima pars,
quae doctrinam Kantii exponit, magis est elaborata, licet nondum compléta

: Altera vero, in qua et philosophia et theologia et mystica commis-
centur saepius, sat mediocris et ieiuna deprehenditur, neque apparet satis
directa et profunda cognitio S. Thomae. De personalitate morali nedum
Status sed et individui plura dedit Franciscus de Vitoria (cf. Ae. Naszâlyi,
Doctrina Francisci de Vitoria de Statu. Romae 1937), quem nec semel meminit
D. Gracanin. Insuper, errata plurima nominum verborumque, praesertim
latinorum, continet, ultra ea quae in folio separato adnotavit auctor.

Praefatione instruxit hoc volumen J. Maritain, sub cuius directione
conceptum fuit et elaboratum, idque plaudit sat ferventer. Aequum sane
erat hoc fecisse, eo vel magis quod auctor Dissertationis frequenter appellat
ad Professorem suum, maxime ad Praelectiones eius de Kant, quas
habebat in cursu academico 1923-1924. Ut enim dicit Scriptura, « nemo
unquam carnem suam odio habuit, sed nutrit et fovet earn » (Eph. V, 29)

_

J.-M. Ramirez O. P.

P. Rousselot S. J. : Quaestiones de conscientia, quas praefatione
instruxit J. Huby S. J. — Parisiis, Desclée de Brouwer. 1937. 83 pp.

Sapienti consilio fecerunt Directores Musei Lessiani in eorum collec-
tionem cooptando has Quaestiones de conscientia. Plura eaque optima
in illis continentur exposita, ea praesertim quae vim valoremque prudentiae,
per transennam licet, agnoscunt extolluntque. Quae vero de moralibus,
sie dictis, systematibus disserit, minus utilia esse videntur.

J.-M. Ramirez O. P.

J. Maréchal S. J. : Etudes sur la Psychologie des Mystiques. T. II. —
Paris, Desclée de Brouwer et Cle. 1937. x-556 pp.

Quod anno 1924 promiserat R. P. Maréchal, addendi scilicet volumen
alteram suis Etudes sur la Psychologie des Mystiques, ecce tandem opere com-
plevit, non obstante adversa valetudine, quae citius promissis stare vetuit.

Magna quidem pars eorum, quae in hoc volumine adunantur, édita
dispersaque erant per varia commentaria periodica, ea tamen pluribus
locupletavit novisque auxit.

Distribuit autem haec sua studia in series très, quarum prima continet
ea, quae intuitionem Dei in summitate contemplationis spectant ; altera,
incompleta ob infirmam valetudinem, ea exhibet, quae inferiores limites
mysticae definiunt ; tertia, offert studia mysticae comparatae, ut dicunt.

Ubique, more suo, seminat auctor suggestiones, explicationes, refle-
xiones acutas et personales ; at praesertim in serie prima. Minime siquidem
ignorare licebit quae de visione Dei in summitate contemplationis edisserit
apud Plotinum, Patres graecos et orientales, pseudo Dionysium, Augusti-
num, Thomam Aquinatem, alios contemplativos mediaevales specialiter
Ruusbroec eiusque scholam, S. Joannem a Cruce.

Quin sit omnino completum et elaboratum, ut ipsemet auctor ingenue



Literarische Besprechungen 249

fatetur, potissimum Studium est de summitate contemplationis apud
S. Thomam. Qua de re omnes fere textus thomisticos colligit, methodice
disponit, interpretation! subiicit. Ac fatendum est eum plerumque germa-
num Thomae sensum attigisse. Forte non satis totum contextum attendit
in IV Sent., d. 49 q. 2 a. 7, et in de Verit. q. 10 a. ix, circa absolutam
necessitatem luminis gloriae ad visionem facialem et intuitivam divinae
essentiae, neque comparavit cum loco parallelo III Sent., d. 14 a. 1 q. 3 ;

d. 16 q. 2 a. 2, una cum IV Sent., d. 49 q. 4 aa. 1-2 ; non enim videtur
S. Thomas in hac re fluctuationem aliquam doctrinalem habuisse.

Pariter, quando agitur de visione immediata divinae essentiae citra
visionem ipsam beatificam, opportunum esset recolere nitidam distinc-
tionem S. Thomae inter visionem seu cognitionem immediatam et
cogitationem utique immediatam ipsius divinae essentiae. En verba eius :

« etiam quando aliquid videtur per similitudinem alterius rei potest con-
tingere, quod videns rem per medium, cogitet de re immediate sine hoc quod
eius cognitio convertatur ad aliquam aliam rem ; quia in illud medium
non convertitur ut est res quaedam, sed ut imago illius rei quae per ipsam
cognoscitur : idem autem est motus intellectus in imaginem in quantum
est imago et in imaginatum, quamvis alius motus sit intellectus in
imaginem in quantum est res quaedam et in id cuius est imago. Et ideo,
quando per similitudinem creaturae, quam intellectus habet penes se,
non convertitur in creaturam ut est res quaedam sed solum ut est
similitudo rei, tunc immediate de Deo cogitat, quamvis non immediate Deum
videat » (IV Sent., d. 49 q. 2 a. 7 ad 8).

Haec tarnen aliaque huiusmodi, quae circa alias partes animadverti
possunt, valorem operis vix attingunt, quod sincero corde psychologis,
mysticis, theologis commendamus.

J.-M. Ramirez O. P.

E. Gômez 0. P. : De immortalitate Animae. Cuestioô inédita de
Sto. Tomâs de Aquino, con introducciôn y notas. Valencia, » Biblioteca
de tomistas espanoles ». 1935. 90 pp.

R. P. Gômez editionem paravit huius quaestionis disputatae iuxta
très codices hucusque notos : Valentinum, Bodleianum et Vaticanum,
quem ultimum uti basim suae editionis assumpsit.

Suspicatur editor hanc Quaestionem fuisse Romae disputatam circa
1267-1269, ac pertinere ad Seriem Quaestionum de Potentia.

Textui praemittit doctam introductionem, qua indoles et historia
Quaestionum Disputatarum in opere scientifico S. Thomae describuntur,
eique adiungit « variantes » lectiones et adnotationes fontium locorumque
parallelorum. Quae omnia perutilia esse sanae intelligentiae textus, negabit
nemo. Nonnulla menda typographica, inevitabilia fere, ob locorum distan-
tiam et periodicam editionem — nam opella haec est extracta ex periodico
« Contemporânea » —, facili negotio emendari possunt.

Qui studiis thomisticis incumbunt, grati erunt auctori pro suo accu-
rato ac perutili labore.

J.-M. Ramirez O. P.



250 Literarische Besprechungen

S. Vanni Rovighi : L'immortalitâ dell' Anima nei maestri francescani
del secolo XIII. — Milano, «Vita e pensiero ». 1936. vm-385 pp.

Opus egregium. Auetor bene novit materiam tractandam, quam stylo
vivido, fluenti, nitido exponit. Verum sane est nonnullas inveniri repeti-
tiones ; at in hoc studiorum genere vix aut ne vix quidem vitari possunt.

Sapienti consilio in fine voluminis edidit auetor textus aneedotos
Odonis Rigaldi, Guilelmi de la Mare, Matthaei de Aquasparta, Thomae
Eboracensis, Richardi de Mediavilla, Petri de Trabibus. Nonnulli critici
(cf. Z. de van Woestyne O. F. M., apud Archivum franciscanum historicum,
29 [1937], P- 257-26o) errata quaedam lectionis et transcriptionis in his
textibus notaverunt, ut plurimum tarnen correcti sunt ac nitide expressi.
Generatim etiam informatio critica et historica accurata et copiosa est,
non tarnen compléta et exhaustiva, ut dicunt. Ita, praeter alia, ignorare
videtur quaestionem disputatam S. Thomae attributam De immortalitate
animae, quam nuper edidit E. G6mez O. P. (Valentiae Hedetanorum, 1935).

Hisce tarnen aliisque id genus non obstantibus, sincere corde gratu-
landus est auctor, qui historiam doctrinalem de immortalitate animae
in schola franciscana saeculi XIII adeo florenti atque foecunda nobis dédit.

/.-M. Ramirez O. P.

R. Jolivet : Le problème du mal d'après saint Augustin. — Paris,
Beauchesne, 117 rue de Rennes. 1936. 170 pp.

Gratulandus est auctor, qui separatim et commodiori quadam forma
reeditionem fecit expositionis suae circa problema de malo apud
S. Augustinum, quam prius ediderat in commentario periodico Archives
de Philosophie (1929).

Expositio quidem synthetica satque fidelis doctrinae augustinianae
de hoc momentoso atque difficili problemate, non tarnen compléta et, ut
aiunt, exhaustiva, sive in seipsa consideretur Augustini sententia, sive
ad fontes eius relata, etiam ad unum Plotinum, quem unice considérât
auctor in appendice quadam ad calcem voluminis apposita. Est tarnen
opus valde utile pro primo contactu, quem vocant, cum hoc doctrina
augustiniana. /.-Af. Ramirez O. P.

J. Mohan : De nominibus Christi doctrinam divi Augustini christo-
logicam et soteriologicam exponentibus. Apud aedes Seminarii S. Mariae
ad Lacum. — Mundelein, Illinois, U. S. A. 1926. n-73 pp.

Th. J. Mckugo : De relatione inter caritatem augustinianam et gratiam
actualem. — Ibid. 1926. 11-63 PP-

E. 3. Primeau : Doctrina Summae theologicae Alexandri Halensis de

Spiritus Sancti apud iustos inhabitatione. — Ibid. 1926. 111-93 pp.
J. J. Hartuett : Doctrina S. Bonaventurae de deiformitate. — Ibid.

1926. 11-104 pp.
G. R. Doran : De corporis Adami origine doctrina Alexandri Halensis,

S. Alberti Magni, S. Bonaventurae, S. Thomae. — Ibid. 1926. 11-73 pp.



Literarische Besprechungen 251

Dissertationes inaugurales praesentatae Facultati theologicae S. Mariae
ad Lacum in Statibus Foederatis Americae Septentrionalis (Chicago).
Omnes quidem sunt eiusdem fere typi, veluti fabricatio quaedam iterata
seu, ut dicunt, in serie. Sunt tarnen valoris inaequalis non solum quoad
materiam tractandam, verum et praecipue quoad modum eam tractandi.

Melior omnium esse videtur Dissertatio J. Mohan, De nominibus
Christi, ubi septuaginta novem colligit nomina. Utile fuisset, post huius-
modi laborem positivum coadunandi nomina, synthesim quandam exhibere
doctrinae christologicae ac soteriologicae apud Augustinum. Severe nimis,
nec satis vere, de theoria multiplicis sensus litteralis scripturae iudicare
videtur auctor, cum de ea dicit quod « esset ruina et destructio omnis
scientificae exegeseos, si reduceretur ad praxim » (p. 8).

Secundum locum occupare videtur Dissertatio E. Primeau circa
Doctrinam Alexandri Halensis de Spiritus Sancti inhabitatione in animabus
iustis. Haud scio cur Guilelmum de Saint-Amour appellet Guilelmum
a Sancto Caro (p. 17), vel quare citationem offendens opellae de Spiritu
et Anima, adnotet : « quum auctor huius operis incognitus sit, nescimus
utrum necne repraesentet doctrinam S. Augustini » (p. 19, nota xoo) ;

norunt enim omnes auctorem eius fuisse Alcherum Claraevallensem, neque
doctrinam Augustini fideliter exhibet (cf. G. Théry O. P., L'authenticité
du De Spiritu et Anima dans saint Thomas et Albert le Grand, in Revue
des sciences phil. et théol. 1921, p. 373-377). Neque confundenda est
gratia actualis cum actu secundo salutari vel meritorio (p. 43).

Quae de Deiformitate apud S. Bonaventuram dissent J. Hartuett,
mediocritatem non videntur excedere. Auctor non videtur sat profunde
pénétrasse doctrinam Patrum et maiorum theologorum mediaevalium de

imagine supernaturali Dei in homine, neque perspectam habere historiam
doctrinalem de efïectibus formalibus, quos vocant, gratiae habitualis ; secus

non fecisset Suarezium auctorem doctrinae, quam iam pridem et profundius
et verius, inter alios, tradiderat Caietanus, praesertim in Jentaculo II,
quaest. 2, de filiis Dei (Opera exegetica, t. V, p. 419-421, Lugduni, 1629).

Idem dici potest de Dissertatione Th. McKugo circa Relationem inter
caritatem Augustinianam et gratiam actualem, in qua ceteroquin defectus
perspectivae historicae maior est.

Quae denique tradit R. Doran, De corporis Adami origine, sat ieiuna
sunt neque litteraturam quaestionis vel communem et vulgarem cognoscere
videtur, qui et insuper (p. 67-68) doctrinam fidei minus accurate distinguit
a conclusionibus theologicis.

Conatus quidem laudandus, sed modus elaborandi atque tradendi
doctrinam minus scientificus et accuratus, ac praeterea sermo latinus
(cf. compactibilis, apud Hartuett, p. 5 ; Quodlibetalo, apud Doran, p. 58)

omnino incultus plerumque. J .-M. Ramirez O.P.

B. Lavaud O.P. : Le monde moderne et le mariage chrétien. —
Paris, Desclée de Brouwer. 438 pp.

L'auteur, professeur de théologie morale à l'Université de Fribourg,
estime que ce ne sont pas les seuls théologiens qui doivent s'imprégner



252 Literarische Besprechungen

de la doctrine catholique sur le mariage. I.oi essentielle de la vie familiale
et sociale, cette doctrine doit s'emparer des intelligences et des cœurs,
non seulement si nous voulons assurer le salut des âmes, mais encore si

nous voulons échapper aux pires catastrophes, à la mort honteuse de la
civilisation et de la société. Dans tout le livre, le R. P. Lavaud se laisse

guider par la fameuse encyclique de Pie XI : Casti connubii, et il y greffe
tout ce qui, dans un traité « du Mariage », peut instruire et émouvoir les

gens du monde, placés devant le plus urgent de leurs devoirs.
Une première partie expose « le conflit du monde et de l'Eglise ».

On reste stupéfait devant les horreurs et les ordures pestilentielles, qu'on
a osé opposer aux exigences de la nature et de la morale chrétienne.

La deuxième partie nous montre « l'Eglise catholique protectrice des

biens du mariage contre l'assaut des théories antichrétiennes et immorales ».

L'auteur s'attache successivement aux trois biens du mariage : l'enfant,
la fidélité, le sacrement. Nous applaudissons de tout cœur aux coups
droits qu'il porte à la limitation des naissances, à l'avortement, à la
stérilisation, à la tolérance hypocrite ou avouée de certains écarts, au
divorce, etc. L'indignation et l'angoisse du R. P. Lavaud sont pleinement
justifiées. Ses attaques et ses défenses sont d'un honnête homme, d'un
chrétien consciencieux, d'un théologien averti, qui forcera l'attention du
sacerdoce et des fidèles.

La troisième partie : Vers la solution de la crise du mariage, est
encourageante malgré tout. L'auteur ne dissimule pas le péril, mais il
nous montre des éclaircies dans les nuages. Il signale notamment la
connexion entre les profanations du mariage et un système économique en
décadence, qui bientôt ne pourra plus écraser la famille dans ses bras de
pieuvre venimeuse. Une fois de plus, on voit qu'il n'y a de salut que
dans la sainte doctrine de Jésus-Christ.

Une annexe analyse judicieusement la pensée de saint Thomas sur
le droit naturel du mariage. Quelques notes additionnelles jettent une
nouvelle lumière sur l'un ou l'autre problème particulièrement actuel.

Le livre du R. P. Lavaud, très bien écrit, d'une éloquence sobre et
captivante, n'est pas seulement le fruit de ses solides études théologiques.
L'ouvrage a toute la valeur d'une bonne action, qui vaudra au savant
auteur la respectueuse reconnaissance de tous ceux qui ont à cœur le
salut des âmes et l'honneur de l'humanité.

Fribourg. M. de Munnynck O. P.

H. Doms : Vom Sinn und Zweck der Ehe. — Breslau, Ostdeutsche
Verlagsanstalt. 1935. 199 SS.

H. Doms : Du sens et de la fin du mariage. — Paris, Desclée de Brouwer
1938. 241 pp. Traduction française revue et augmentée par l'auteur
avec Avant-propos des traducteurs, Paul et Marie-Simone Thisse.

Gegen die althergebrachte katholische Auffassung der Ehe wurden
in den letzten Jahrzehnten so viele und so schwierige Einwände vonseiten
der nichtchristlichen Ethik und der biologischen Forschung gemacht,



Literarische Besprechungen 253

daß es zu wünschen war, diese Fragen möchten eine gründliche
Überprüfung erfahren. D., der einmal wegen seiner langjährigen Beschäftigung
mit der Biologie und dann wegen seiner gründlichen Forschungen auf dem
Gebiete der scholastischen Theologie dazu besonders geeignet schien, hat
sich dieser Arbeit unterzogen. Er hat das Eheproblem neu zu beleuchten
versucht und glaubt durch das Ergebnis seiner Forschung, die Schwierigkeiten,

die ihm sonst fast unlösbar schienen, beseitigen zu können.
Nach der alten augustinisch-thomistischen Ansicht, die übrigens trotz

einiger Abweichungen im Ausdruck, die sich bei einzelnen Lehrern finden,
als die allgemeine Ansicht angesprochen werden muß, steht das bonum
prolis als primärer Zweck und prinzipielles Gut wesenbestimmend in der
Ehe ; nicht zwar das Kind, das tatsächlich aus der Ehe hervorgeht, sondern
die intentio prolis, als Recht auf die copula, die in dieser Richtung tendiert.
Um diesen Hauptzweck gruppieren sich weitere, aus denen zwei besonders
hervorgehoben werden : das mutuum adjutorium, das die gegenseitige
Hilfeleistung zur persönlichen Vollendung der Gatten einschließt, und
das remedium contra concupiscentiam. Bei dieser Auffassung, glaubt D.,
würde man dazu gedrängt, « Akte, die in der Ordnung des Wirklichen eben
nicht die Hinordnung auf die Fortpflanzung, die tatsächliche Unterordnung
unter das Wohl der Nachkommenschaft, haben und haben können, z. B.
bei der mulier excisa, als Zeugungsakte, als Akte, die auf das Ziel der
Fortpflanzung hingeordnet sind, aufzufassen und moraltheologisch zu
behandeln » (155). Er glaubt ferner, aus dem bonum prolis als Hauptzweck
der Ehe, deren Einheit und Unauflösbarkeit nicht genügend begründen
zu können. Fundiert sieht er diese Auffassung in den unvollkommenen
biologischen Kenntnissen des Mittelalters. Er beabsichtet aber nicht,
einen historischen Überblick über die Vertreter der alten Ansicht zu geben,
sondern betont : « Eine ausführliche Behandlung findet nur die Lehre des

hl. Thomas von Aquin » (13).
An die Stelle des bonum prolis als wesenbestimmendes Element der

Ehe und Hauptzweck stellt D. die « Zweieinigkeit ». Die Ehe ist ihm
« die lebendige, lebenslängliche Hinordnung eines Mannes und eines Weibes
aufeinander selbst bis zur Einswerdung » (93). Das tatsächliche Einswerden
vollzieht sich im Eheakt, der copula, die er in erster Linie aufgefaßt sehen

will als « die ganze ungeteilte Hingabe an die Person des Geschlechtspartners »

(50). In dieser Zweieinigkeit sieht er den Sinn der Ehe ; selbst die von ihm
wieder und wieder betonte gegenseitige Vollendung ist nur Ziel. « Ehe
ist daher Gemeinschaft völlig singulärer Art, und der zweieinige eheliche
Lebensstand ist aus dem metaphysischen Wesen der copula carnalis
heraus ohne jede weitere Zielsetzung, aber auch, was besonders betont
zu werden verdient, begrifflich unabhängig von aller persönlichen
Befriedigung und Vollendung der Ehegatten, die sie im Ehestande und durch
die copula etwa erlangen, eine Sache von höchstem Eigenwert, der in
dem tiefen metaphysischen und in der christlichen Ehe darüber hinaus
religiös-mystischen Sinngehalt der Wesenheit Ehe ruht » (60). Ausdrücklich

wird betont, daß damit die Beziehung auf das Kind nicht ausgeschaltet
werden soll ; er fördert im Gegenteil, daß vonseiten des Eheaktes nichts



254 Literarische Besprechungen

geschehe, was die Empfängnis verhindere. Aber die Beziehung zur proles
steht nicht mehr an erster ausschlaggebender Stelle. Zum Beweis für seine
Ansicht beruft D. sich auf die Ergebnisse der Biologie, wonach das
Verhältnis von Mann und Weib im ehelichen Akte nicht das des aktiven
und passiven Prinzips sei ; wonach vielmehr beide Keimzellen beisteuern.
Diese Ansicht soll zudem dem psychologischen Zustande der meisten und
vorallem auch hochstehender Brautleute entsprechen, die an das
Einswerden, aber nicht oder doch kaum an das Kind dächten. Sie soll endlich
die herrschenden Schwierigkeiten beseitigen.

Tatsächlich schwinden manche Schwierigkeiten ; aber doch lange
nicht alle, denn das Problem der Josephsehe besteht bei der neuen
Auffassung mit erhöhter Schärfe weiter. Über die Hauptschwierigkeit : « Das
Kind nicht wollen » hilft sie auch nicht hinweg. Zudem scheint sie auch
neue hervorzuführen. Wenn es S. 21 heißt, der Mensch sei in seinem

ganzen Wesen Mann oder Weib, und wenn S. 74 im Gegensatz zu der
durch die Berufshingabe bewirkten akzidentellen Vollendung der Persönlichkeit

betont wird, daß in der Ehe außerdem ein Gatte den Andern,
und dies nicht nur als akzidentelle Rückwirkung, sondern als primären
und wesentlichen Inhalt ehelichen Lebens selbst vollendet, so kann ich
nicht einsehen, wie dabei der Zölibat bestehen bleibt, ohne daß dadurch
der Mann in seiner Vollendung als Mann, und das Weib in seiner Vollendung
als Weib wesentlich beeinträchtigt werde.

Was nun die Darstellung der Lehre des hl. Thomas angeht, so will
mir scheinen, daß diese nicht erfolgt ist, wie man es von dem Darsteller
der Gnadenlehre des hl. Albert hätte erwarten dürfen. Die Darstellung
erscheint mir insofern unvollständig, als die quaestiones de amore und
de caritate nicht genügend ausgewertet sind. Thomas durfte diese Lehre
im Traktat de matrimonio voraussetzen, das er als specialis conjunctio
auffaßt. Aus der Lehre de caritate ergibt sich aber schon, daß den
Ehegatten auch die gegenseitige Vollendung als Ziel vorschweben muß.
Einseitig scheint mir die Darstellung zu sein, wenn behauptet wird (81), daß
bei Thomas Sein und Wesen der ehelichen Beziehung durch einen außerhalb

ihrer selbst gelegenen Zweck, den Nachkommen, konstituiert werde,
da doch Thomas selbst unterscheidet zwischen der intentio prolis, die in
der Ehe das essentialissimum sei, und dem Nachkommen, der tatsächlich
auf den Gebrauch der Ehe folge. Einseitig will mir auch die Darstellung
erscheinen (67, 77), als ob Thomas einzig aus der educatio prolis die Einheit
und Unauflöslichkeit der Ehe ableite, wo er doch in der Contra Gentes
III 123 ; 124 je 5 Gründe für die Unauflöslichkeit und Einheit anführt.
D. scheint selbst das Ungenügende seiner Darstellung empfunden zu haben,
denn in den bedeutend vermehrten Anmerkungen der französischen Ausgabe
ist Thomas viel häufiger angeführt. Einseitig scheint mir selbst die
Behauptung, die Ansicht des hl. Thomas von der Ehe fuße auf dem alten
biologischen Weltbilde (80). Gewiß, einzelne Folgerungen, so die Ansicht,
der Vater werde mehr geliebt als die Mutter, gehen auf diese Ansicht
zurück ; allein da auch nach dem heutigen Stande der Biologie die copula
ihrer ganzen Natur nach auf die Erzeugung der Nachkommenschaft zielt.



Literarische Besprechungen 255

so würde Thomas, auch wenn er das gasamte heutige biologische Wissen
besessen hätte, meines Erachtens genau so über das Wesen und die Güter
der Ehe gelehrt haben, wie er es getan hat. Ich halte daher bei aller
Anerkennung der Verdienste des V., durch seine Aufstellungen die alte
Lehre von der Ehe nicht im geringsten erschüttert.

Walberberg. P. Hieron. Wilms O. P.

Apologetik.

H. Felder 0. M. Cap. : Jesus von Nazareth. Ein Christusbuch. —
Paderborn, Schöningh. 1937. vin-392 SS.

Exzellenz Dr. Hilarin Felder O. M. Cap., Titularbischof von Gera,
hat in seinem neuen Christusbuche die bedeutsamen Ergebnisse seiner
umfassenden Jesusforschung, zu denen er in seinem zweibändigen Werke
« Jesus Christus, Apologie seiner Messianität und Gottheit gegenüber der
neuesten ungläubigen Jesusforschung », Paderborn 1911/14, 3. Aufl. 1923/24,
gelangt war, einem weiteren Leserkreise zugänglich gemacht. Wenn auch
das aus Christusvorträgen erwachsene neue Buch großenteils auf den
Forschungen des Hauptwerkes beruht, unterscheidet es sich doch von
diesem nach Inhalt, Aufbau und Darstellung. « Inhaltlich ist der Rahmen
beiderseits ein anderer : dort die Messianität und Gottheit Jesu im
weitesten Ausmaß ; hier die ganze Person Jesu von Nazareth in den
Grundlinien betrachtet. So kommt es, daß einzelne Abschnitte wesentlich
aus dem früheren Werke herübergenommen, andere umgearbeitet, wieder
andere hinzugefügt wurden » (S. vi). Was den Aufbau anlangt, « sollte
dort die Messianität und Gottheit Jesu gegenüber der negativen Jesus-
kritik gerechtfertigt, hier die Person des Gottheilandes im Lichte der
neutestamentlichen Geschichtsquellen positiv untersucht werden Das
bedingt auch eine beidseitig verschiedene Darstellung. Dort wurden die
einzelnen Positionen der Gegner stets ausdrücklich gekennzeichnet und
widerlegt ; hier werden sie nur sachlich berücksichtigt und bekämpft.
Dementsprechend sind jetzt, um uns so auszudrücken, die Gerüste des
früheren Werkes entfernt, bzw. die Verweise auf die einschlägige Literatur
beinahe verschwunden » (S. vu f.).

Die Vorträge, die in unserem Buche niedergelegt sind, werden in
sieben Abteilungen gegliedert, von denen sich die erste mit den
grundlegenden Vorfragen der Quellen des Lebens Jesu sowie der Zuverlässigkeit
des evangelischen Jesusbildes befaßt und uns den Zusammenbruch der
rationalistischen Evangelien- und Jesuskritik in ungemein packender Weise

vor Augen führt. « Zweihundert Jahre lang bemühte sich die ungläubige
Wissenschaft, Person und Religion Jesu Christi rein menschlich zu deuten
und zu diesem Behuf die Evangelien ihres historischen Charakters oder
doch ihres theologischen Inhaltes zu berauben Und der Erfolg Ein
vollendeter, auch vom Freisinn zugestandener Bankrott auf der ganzen
Linie. Sämtliche Versuche, ein rein natürliches Evangelium und ein
Jesusbild von bloß menschlichem Ausmaß zu finden, sind gescheitert.
Das kritische Babel, an dem viele Generationen rationalistischer Forscher



256 Literarische Besprechungen

ihre Kräfte erschöpften, ist in Trümmer gelegt. Von der Betrugshypothese
des Reimarus bis zur Legendentheorie der « historisch-kritischen » Theologen
der neuesten Zeit wurden die Gerüste und Fachwerke der Christusgegner
bis auf den Grund und Boden verschüttet. Es vollzog sich an ihnen ein
Gottesgericht, das Jesus, der Grundstein des Evangeliums und Christentums,

den Juden voraussagte : <c Habt ihr nie in der Schrift gelesen : Der
Stein, den die Bauleute weggeworfen haben, der ist zum Eckstein geworden...
Wer auf diesen Stein fällt, wird zerschmettert ; auf wen er fällt, den
zermalmt er» (Mt. 21. 42. 44) » (S. 67 f.).

In der zweiten Abteilung « Die Persönlichkeit Jesu » wird des Herrn
menschliche Erscheinung, prophetischer Geist und sündeloser Wandel
dargelegt. Der Tugendfülle Jesu ist die dritte Abteilung gewidmet, die im
einzelnen sein Innenleben — das häßliche Fremdwort « ipsistische » Tugenden
(S. 128) würde dabei wohl besser wegbleiben — seinen Umgang mit den
Menschen und sein Verhältnis zum Vater ins Auge faßt. Wird schon hier
Jesu herrliche Persönlichkeit ins volle Licht gestellt, so beschäftigt sich
die folgende Abteilung mit der « eigentlichen Lebensfrage des Christentums :

Ob Jesus von Nazareth der Christus sei, der Messias, der Gesalbte des

Herrn, der Heiland der Welt, und ob eben deshalb das Christentum die
unüberbietbare, ewig geltende, einzig wahre Religion darstelle» (S. 185).
Den Höhepunkt des Messianismus aber bildet Jesu Gottheit, « das Herz
und die Seele der Christologie » (S. 247) ; von ihr handelt die fünfte
Abteilung. An das gottmessianische Selbstzeugnis Jesu schließt sich eine
letzte Abteilung « Jesus in der Urkirche » : Die urchristliche Jesusbotschaft,
die paulinische Christologie und die johanneische Theologie.

Reichsten Gewinn für seine Glaubensüberzeugung, Glaubensfreudigkeit
und Glaubensbegeisterung wird jeder Leser aus der Lektüre dieser

wohldurchdachten, geistvoll aufgebauten und in lebensfrischer Sprache
geschriebenen Vorträge schöpfen. Nur einem Autor, der wie Felder,
infolge der Studien und Forschungen zu seinem Hauptwerke über Jesus
Christus den ganzen Stoff mit Überlegenheit beherrscht und die ganze
neuere rationalistische Jesuskritik kennt, war es möglich, solch ein gehaltvolles

und dabei doch nicht allzu umfangreiches Christusbuch zu schaffen,
das wohl nicht leicht seinesgleichen in der ganzen Jesusliteratur hat.
« Offen gestanden hat sich der Verfasser » — so bekennt er im Vorworte
selbst — « diese Vorträge von der Seele geschrieben. Nachdem er
jahrzehntelang die beinahe unübersehbare Flut moderner Jesusbücher
durchgearbeitet und den Zusammenbruch so vieler rationalistischer Bollwerke
mitangesehen hat, ist es für ihn ein unnennbares Glück, festzustellen,
daß Menschenwitz und Menschenwissenschaft auch nicht einen Zug des
neutestamentlichen Jesusbildes zu verwischen vermochten » (S. vm).

Bei dieser Gelegenheit möchten wir auch auf die eben erschienene,
dem Original vollauf ebenbürtige französische Uebersetzung des Werkes
von P. M. Vesin O. M. Cap. Jésus de Nazareth (St-Maurice, Œuvre
St-Augustin [1938], 484 pp.) hinweisen.

Wien. Dr. C. Jellouscheck O. S. B.


	Literarische Besprechungen

