
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 16 (1938)

Artikel: Beiträge zum Problem der Tradition [Fortsetzung und Schluss]

Autor: Ternus, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762323

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762323
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Beiträge zum Problem der Tradition.
Von J. TERNUS S.J., Valkenburg.

(Fortsetzung und Schluss.)

II. Tradition und Existenz.

Vorerst: Eine Feststellung. — Es ist befremdlich, daß noch in der
vierten, neubearbeiteten Auflage des Eisler'schen Wörterbuches der

philosophischen Begriffe (Bd. III, Berlin 1930) unter dem Stichwort
« Tradition » nur die magere Zeile steht : « Überlieferung, für die

Stetigkeit der Kulturentwicklung wichtig ». Genau so war es auch
schon in den älteren Auflagen zu lesen. Und doch war das Werk
inzwischen auf dickleibige, fast unhandlich gewordene Bände
angewachsen. Auf seinen rund 2500 Seiten unterrichtet es auch über
Dutzend und abermal Dutzend unbedeutendster Termini (wie «Behaf-

tung », « Justifizierung », « Isosthenie » und « Homophonie »). Um so

mehr befremdet die Schweigsamkeit zum Stichwort Überlieferung, wo
das ganze Werk doch wahrlich nicht wenig zehrt von seiner reichen
und bunten Überlieferung, die zu sondern und übersichtlich vorzulegen
ihm begreiflicherweise nicht recht gelingen will.

Man möchte vermuten, daß Wort und Begriff der Tradition,
bzw. Überlieferung, vielleicht in der pädagogischen Provinz heimischer
wären. In den 10 stattlichen Bänden des zum zweiten Mal
aufgelegten Enzyklopädischen Handbuches der Pädagogik (hg. von W. Rein ;

abgeschlossen 1910, bzw. für den Registerband 1911) war offenbar
kein Bedarf und Platz. Auch das neue vielbändige Pädagogische
Lexikon, das Ministerialrat a. D. Hermann Schwarz in Verbindung
mit der Gesellschaft für evangelische Pädagogik herausgegeben hat

(Bielefeld und Leipzig 1928 ; abgeschlossen 1931), schweigt sich über

Tradition (Überlieferung) aus. Wesentlich besser steht es bei den

katholischen Enzyklopädien. Schon im Lexikon der Pädagogik, das

Ernst M. Roloff bei Herder herausgegeben hat, war Tradition als

eigenes Stichwort von Wunderle bearbeitet worden. Im neuen
zweibändigen Handwörterbuch, das Stieler im Auftrag des Deutschen

Institutes für wissenschaftliche Pädagogik herausgebracht hat, stammt
die Bearbeitung des gleichen Stichwortes von Dyroff. Schon diese

nackte Feststellung ist in sich, rein kulturwissenschaftlich und kon-



Beiträge zum Problem der Tradition

fessionskundlich gesehen, belehrend und regt zum Nachdenken an.
Wollte man in dieser Linie weiterfahnden, kämen nächstfolgend
wohl Stichworte wie Autorität, Pietät und ähnliche zum prüfenden
Vergleich.

Aber auch die katholische Erziehungskunde nimmt anscheinend
viel klarer, bestimmter, man möchte sagen freudiger bejahende Stellung
ein zum erzieherisch unentbehrlichen Grundverhältnis der Autorität.
Schon dabei ist sie geflissentlich bemüht, die Vorzüge eines innerlich
ansprechenden Autoritätsverhältnisses gegenüber einem recht äußerlichen

Einsatz von Autorität stark herauszukehren. Bei der Tradition,
sofern dieser Begriff nicht einfach mit Unterricht gleichgesetzt wird,
ist die Befürchtung noch stärker wirksam, es möchte bei äußerlicher
Überantwortung von geistigem und sittlichem Erbgut und ebenso

äußerlicher Anerkennung und Aneignung bleiben. Eine eigentliche
positive Hochwertung und demgemäße bewußte Auswertung ist im
allgemeinen noch nicht in Erscheinung getreten, wenn auch vielleicht
der Genius einzelner Erzieher und Lehrer tiefer gesehen und den

Zusammenhang von Erziehung, Unterricht und Tradition organischer
an sich erfahren und beim Zögling in Erfahrung gebracht haben mag.

Zurück zur Theologie! — Wir knüpfen an unsere früheren
Darlegungen über « Tradition und Kirche » (in dieser Zeitschrift Bd. 16 S. 33)

an. Sie hatten uns zu einem Komplex von Fragen geführt, der uns
durch die besondere Note der « familiaritas traditionis », wie Thomas
sie nannte, aufgegeben ist. Dazu bedarf es einer Erweiterung des

Gesichtspunktes. Es kann nicht mehr allein von der Glaubenstradition,
von der dogmatischen Tradition im engern Sinne allein die Rede sein.

Die verschiedenen Sparten materialer Tradition, die dogmatische,
moralische, kultische, rechtliche, disziplinare usf. sollen künftig nur
dann gesondert werden, wenn es der Zusammenhang der Darlegung
klarheitshalber verlangt. Auch die Unterscheidung nach der autoritativen

Seite, nach dem Ursprung und der damit gegebenen Autorität
— die direkt göttliche und die apostolische Offenbarungstradition, die

apostolisch-pastorale, die rein kirchlich-nachapostolische Tradition, die

allgemein-kirchliche, die partikuläre Tradition — diese und ähnliche

Unterscheidungen sollen vorerst in den Hintergrund treten. Nicht
um in ihrer Bedeutung verkannt zu werden, sondern um die Gemeinsamkeit

eines durchgehenden Traditionsmomentes sichtbar werden zu
lassen. Daß es sich dann nicht mehr um einen eindeutigen Begriff



Beiträge zum Problem der Tradition 199

der Tradition handeln kann, versteht sich von selbst, erniedrigt aber
die Gemeinsamkeit nicht zu einer bloßen Namensgemeinschaft. Mit
Analogie im Traditionsbegriff muß sich ja die Theologie der Tradition
so wie so abfinden. Gerade darauf will ja die grundlegende
Unterscheidung nach dem Ursprung und der damit gegebenen Unterscheidung
nach Autorität hinweisen. Und wie groß ist schon die Analogieferne,
wenn man mit Deneffe nach Haupt- und Nebentradition unterscheiden
will : jene konstitutiv begründet in der apostolischen Sendung, autoritativ

fortgeführt in der Glaubensverkündigung des kirchlichen
Lehramtes ; diese hingegen fixiert in den Traditionsdenkmälern, abgerechnet
die Heiligen Schriften

Von einem allgemein gefaßten Traditionsbegriff war auch immer
schon im theologischen Traktat « De Traditione » die Rede. Diese

Ausgangshestimmung war allerdings vielfach dürr genug gefaßt und
belassen, so daß es nicht reizen konnte, ihrer im weiteren Verlauf der

Behandlung des Traditionsproblems zu gedenken. So heißt es z. B.
im IV. Band des großen und wahrhaft modern wissenschaftlichen
Dictionnaire d'Apologétique unter Spalte 1783 : Tradition im
allgemeinen Verstand sei « toute doctrine, toute institution, toute pratique
venue des anciens jusqu'à nous ». Kein Versuch einer Analyse dieses

soziologischen Grundbegriffs, keine Erörterung seiner Hauptmomente,
keine Andeutung der Probleme.

Ein paar Voraussetzungen, Abgrenzungen, Vorfragen. — Von der

sprachlichen Vielfalt im Wort, seiner wechselnden Bedeutung und
vielseitigen Anwendung soll nicht weiter gehandelt werden, weil längst
und oft gesagt, ist, was darüber zu sagen und in den geläufigen
Lehrmitteln zu finden ist. Auch die gewöhnlichen Unterscheidungen,
wie die nach Tradition im objektiven Sinn (als Traditionsgut) und
Tradition im subjektiven Sinn (aktivisch als Urheber, bzw. Träger,
und Tradent ; passivisch als Erbe, bzw. Träger durch Empfang)
u. ä. mehr werden als schulgeläufig hier unterstellt.

Nur an das sei kurz erinnert : Tradition meint einen personalen

Vorgang, ein Aktgeschehen zwischen Personen, das auch im Traditionsgut

immer « in obliquo » mitverstanden wird. Das « tradere » ist ein
« vernehmungsbedürftiger Akt », wie die modernen Phänomenologen
sich ausdrücken, und bleibt es auch dann, wenn es unter gegebenen

Umständen und entsprechend juridischen bzw. juristischen Folgen
nicht zur Erfüllung der Aktintention kommen sollte.



200 Beiträge zum Problem der Tradition

Es liegt nahe und ist durch die besondere Richtung unserer
Untersuchungen besonders nahegelegt, die inhaltliche Weite des

Allgemeinbegriffs Tradition dahin einzuschränken, daß der Überlieferungsakt

eines rein materiellen Gutes nicht darunter fällt. Auch die weitere

Einschränkung soll gemacht werden, daß die Übereignung von nicht
rein materiellen Gütern nicht unter Tradition in dem hier fälligen
Sinn miteinbegriffen sein soll, wenn sie rein gegenwärtige Übertragung
meint. Das Moment der Geschichtlichkeit, näherhin der Erbgeschichtlichkeit

ist für unsere Absicht der Untersuchung nicht zu entbehren.
Geschichtlichkeit als solche macht noch nicht Tradition, ist aber

Voraussetzung und Grundlage der Tradition und kann gegebenenfalls

Objekt der Tradition werden. Ja, in gewissem Sinn ist eine Note der
Geschichtlichkeit immer auch im Objekt der hier zu untersuchenden
Tradition miteinbeschlossen. Die Tradition vererbt Güter von
Geschlecht zu Geschlecht. Als Traditionsgut haftet diesen Gütern neben
dem innern Wert immer auch ein geschichtlicher Wert an. Also auch

wo Lehre im Erbgang einer Schultradition fortgepflanzt wird, ist es

Tradition in unserem Sinne nur insofern, als irgend eine Note der
auktoritätiven Herleitung in Nachfolge miteingeht. Es mag jeweils
zu innerer Selbsteinsicht in den überlieferten Lehrbestand kommen,
soll es nicht einfach Unterricht sein, muß durch esoterische Ab-
schließung oder rituelle Einweihung oder sonstige Bindung an
kanonisches Herkommen ein eigentlich erbgeschichtliches Moment
gewahrt sein und als Fortpflanzungswille zur Geltung kommen.
Tradition ist, um ein Wort von Otto Willmann zu gebrauchen,
« der Nerv des Erbganges » ; noch richtiger vielleicht : Tradition ist
ein je von Geschlecht zu Geschlecht sich schließender und im Weiterstrom

sich wieder öffnender Kreis von gebendem und empfangendem
Leben ï.

Das Entscheidende also am Begriff der Tradition ist jedenfalls
der Subjektsinn. An ihm wollen darum vor allem die drei
Grundmomente der Tradition untersucht sein : das auktoritative, das
geschichtliche und das soziale Moment.

1 Hier wird ersichtlich, daß sich das Traditionsproblem auch mit dem seit
Wilhelm Dilthey, Leopold von Ranke, Ottokar Lorenz und Wilhelm Scherer
in den Siebziger und Achtziger Jahren des vorigen Jahrhunderts vielerörterten,
aber gegenwärtig noch sehr schwankenden Generationsproblem überschneidet.
Unsere Untersuchungen dürfen sich hier damit nicht belasten. In einer späteren
Studie über « Tradition und Scholastik » ist dafür ein mehr geeigneter Ort.



Beiträge zum Problem der Tradition 201

Tradition und Autorität. — Bei der Tradition geht es um Pforten
und Adern des gesamtmenschlichen Lebens. Wie der Ursprung des

Lebens Bande der Pietät knüpft, so steht auch die lebendige Tradition
im Bunde mit der pietas, die ihrerseits wieder nächsten Bezug zur
religio einerseits, zur observantia andererseits hat. Mit dem

Lebensursprung hängt die moralische Macht der physischen und geistigen
Urheberschaft im Personenverkehr zusammen. Daher die enge Nachbarschaft

des Begriffspaares Tradition und Autorität im Sozialgefüge
des menschlichen Lebens. Autorität und Tradition sind geradezu
wesentlich notwendige (wenn auch nicht innerwesentliche) Grundlagen
der menschlichen Gesellschaft überhaupt. Auf der Autorität beruht
der Zusammenschluß in einem gesetzhaften Lebensgefüge ; auf der
Tradition beruht die Angliederung und Ausrichtung in der Zeit- und
Geschlechterfolge. « Autorität und Tradition halten das größte
Gesellschaftsgebilde wie das kleinste soziale Gewebe zusammen ; wo sie

sind, da liegen soziale Elemente vor, und insofern zeigen sie der Analyse,
wo sie Halt zu machen hat, um nicht das Lebendige zu zersetzen und
die keimbergenden Körner zu zerschneiden »1.

Man darf aber die Koppelung von Autorität und Tradition in
sozialer Funktion nicht als Parallele schlechthin verstehen wollen,
Das oberste umfassendste soziale Gebilde im rein natürlichen Bereich,
die « Menschheit », hat wohl Tradition, aber Autorität nur in einem

sehr sublimen Sinn, mehr transzendent als immanent, weil rein
religiössittliche, nicht aber gesellschaftlich-politische Bindung. Denn auch
die völkerrechtliche ist als solche nicht eine vom allgemein menschlichen

Verband ausstrahlende.
Da beide, Autorität sowohl als Tradition, auf höherer, geistiger

Stufe ohne Freiheit nicht zu denken sind, wenn sie auch nicht in
Freiheit allein gegründet sind, so ergibt sich die Möglichkeit eines

Widerstreites, indem die Freiheit wider die Bindung an Autorität
und Tradition aufbegehrt. Dabei kann dahin gestellt bleiben, ob und
wieweit dann Freiheit in Willkür, Selbstbehauptung gegen die Autorität
in Unbotmäßigkeit, Verlassen der Tradition in Überheblichkeit mit
Eigenmächtigkeit oder Haltlosigkeit entartet.

Der Sozialcharakter von Tradition läßt sich nur dann genauer
fassen, wenn auf die Sonderart sozialer Gebilde Bezug genommen wird.

1 Otto Willmann, Didaktik als Bildungslehre. II3 (Braunschweig 1903)
s- 5°5-



202 Beiträge zum Problem der Tradition

Die Lehre von den sozialen Gebilden war bis vor kurzem in einer
formalistischen Soziologie vielfach zu einer rein formalen Beziehungsund

Strukturenlehre abgesunken. Es war eine Folge des in der
Neuzeit immer stärker sich durchsetzenden nominalistischen Denkens.

Damit in eins ging eine krasse Realistik in der gegenständlichen
Sprechweise von Beziehungen, Strukturen und gesellschaftlichen
Vorgängen, als wären es in sich wesende « Objektive » nach Art der Plato
angedichteten Hypostasen. In der Wende von heute geht es nicht
zuletzt um die Rehabilitierung einer Realsoziologie, der aber von der

neuen « organischen Volkslehre » vielfach absolute Unterordnung
abgefordert wird.

Es gibt nicht nur soziale Gebilde verschiedener Stufen und

Ordnungen, sondern auch innerhalb ein und desselben realen Gebildes

grundverschiedene Schichten und Ebenen sozialen Seins, die nur mit
den Mitteln eines dem Sein entsprechenden Analogiedenkens richtig
darzustellen sind. An eine solche Stufenanalogie wird auch die Sozial-

metaphysik der Tradition anzuknüpfen haben, sowohl um der Sache

wie um der kritischen Auseinandersetzung willen.
Selbstverständlich kann hier nicht auf eine Gesamtübersicht der

sozialen Wesensstrukturen eingegangen werden. Aus der vierdimensio-
nalen Mannigfalt der vielfach — namentlich seit Scheler — beliebten
Aufarbeitung der Phänomene nach Masse, Gemeinschaft, Gesellschaft
und sogenannten Gesamtpersonen sei nur einmal die wichtige Doppelgruppe

Gemeinschaft-Gesellschaft herausgegriffen. Seit Lorenz von
Stein und vor allem Ferdinand Tönnies ist sie als eine der
bedeutsamsten Unterscheidungen sozialer Gebilde aufgekommen. Ihr Wert ist
an sich unabhängig von der Belastung, die vielfach noch immer von
positivistischen Unterstellungen her jener grundbegrifflichen
Unterscheidung umfassendsten sozialen Verbände nach ihrer inneren Struktur
und Dynamik anhaftet. Zu ihrer Begründung bedarf es nicht einer
so fragwürdigen philosophischen Psychologie, mit der Tönnies Wesenswille

und Kürwille einander gegenüberstellt, um auf dieser
Unterscheidung an der Wurzel die Scheidung der beiden Stämme Gemeinschaft

und Gesellschaft zu rechtfertigen. Die idealtypische Entgegensetzung

läßt die vitale Komponente am Pol der Gesellschaft, die

geistige Komponente am Pol der organischen Gemeinschaft schlechthin
zu Null werden, was eine positivistische Extrapolation ist, die auf
metaphysische Anthropologie vergißt. Geist und Seele sind nicht
einfach zwei energetische Faktoren im sozialen Kräftespiel, sondern



Beiträge zum Problem der Tradition 203

Ausdruck ein und derselben immanenten Wesensform des Menschen,
die als Geistseele mehr seelische oder mehr geistige Valenz zum
Ausdruck bringt, sei es im primären Individual-, oder sei es im
komplementären Sozialleben. Die positivistische Verzeichnung in der Charakteristik

von Gemeinschaft und Gesellschaft beruht zum großen Teil
in der Gleichachtung von Tatsachengesetz und Wesensgesetz, hinter
der wiederum vielfach die Entwicklungshypothese steht : Geist aus

ungeistigem Leben.
Der Unterschied von Gemeinschaft und Gesellschaft kann mehr

vom Ursprung und Endziel oder mehr vom Wesen her gekennzeichnet
werden. Dabei ist allerdings der ideellen Verwandtschaft dieser aristotelischen

Ursachendreiheit zu gedenken, die sich als inhaltliche
Verwandtschaft in der dreifachen Kennzeichnung geltend machen wird.

Die Gemeinschaft ist mehr eine natürliche, spontan auftretende,
gleichsam organisch entspringende und wachsende Form der
Verbindung von Menschen untereinander, während die Verbandsform der
Gesellschaft mehr gewollt und künstlich, mehr von außen organisiert
und gruppentechnisch bedingt ist. In der Gemeinschaft leben die
Glieder so elementar und wesentlich, daß sie im naiven Lebensvollzug
mehr aus dem Über-ich der Gemeinschaft als aus dem abgelösten
Selbst-ich heraus zu fühlen, zu werten, zu urteilen scheinen. Dabei
ist aber die organische Struktur der Gemeinschaft dennoch soweit im
Gemeinschaftserleben durchgeformt und durchgegliedert, daß die

Glieder der Gemeinschaft wahrhaft miteinander fühlen, erleben, werten,
urteilen, also gegenseitiges Verständnis in und aus ihrer gliedlichen
Gemeinschaft haben und betätigen, während z. B. in der suggestiven
Gefühlsansteckung der Masse gerade solche Gliedständigkeit und darin
gewährleistete Eigenständigkeit fehlt, eben darum aber auch das

Kollektivphänomen des Massenerlebens mehr eine Addition denn eine

Gemeinschaftssympathie darstellt.
Die Gesellschaft hat demgegenüber eine mehr bewußte, willentliche,

kunstmäßig aufgebaute Form der Struktur und Dynamik. Es ist
mehr ein Produkt der frei zusammentretenden und unter einem
erwählten Zweck sich willentlich verbindenden Menschen oder Menschengruppen.

Ein ausgesprochenes Selbstbewußtsein und gegenständliches
Fremdbewußtsein zueinander kennzeichnet die Individuen in der

Gesellschaft. Erscheinen in der Gemeinschaft die Glieder zuerst und
zunächst als Repräsentanten der Gemeinschaft, so erscheint hinwiederum
die Gesellschaft zuerst und zunächst als Representation ihrer Träger.



204 Beiträge zum Problem der Tradition

Jenes mehr im Innenaspekt derer, die in der Gemeinschaft leben und
weben ; dieses mehr im Außenaspekt der öffentlichen Geltung.

Das sind die wichtigsten Gesichtspunkte, unter denen sich die
mehr vital und irrational begründete Gemeinschaft von der mehr
rational und willentlich aufgebauten Gesellschaft voneinander abheben,
ohne doch jemals als reine Formen von Menschenverband auseinander

zu fallen. Ginge der von andern vorgeschlagene Ausdruck « Willensverband

» für die gesellschaftliche Form noch an, so ist hingegen der

Ausdruck « Wesensgemeinschaft » für die dem ursprünglichen Leben
und Erleben nähere Form zu leicht irreführend, der Ausdruck «

Erlebnisgemeinschaft » aber zu eng.
Damit ist eine notwendige (wenngleich nicht einzige) Voraussetzung

geschaffen für eine Unterscheidung von Tradition, die heute
besonders beachtet wird. Sie ist eine Unterscheidung nach dem

modernen Lieblingskriterium « echt-unecht », in dem sich der dynamisch-
existenzielle Zug der Zeit bekundet. Seit der Lebensphilosophie dient
als Folie der Anwendung jenes Kriteriums in mannigfachen Zusammenhängen

immer wieder die anthropologische Unterscheidung nach Seele

und Geist, die bald mehr feindgegensätzlich, bald mehr fremdgegensätzlich,

bald mehr komplementärgegensätzlich aufgefaßt wird.

Die eigentliche Strömung der Tradition untergeistig — Scheler hat
im Zusammenhang von Untersuchungen über sympathetische Phänomene

und solchen über Soziologie des Wissens und der Weltanschauung
wiederholt vom Phänomen der Tradition und Traditionsbildung gehandelt.

Als wichtigste Unterscheidung ist ihm die nach echter und
unechter Tradition erschienen.

Als Inhalt echter Tradition galt ihm nur jener, der zwar ursächlich

aus Tradition stammt, aber erlebnismäßig rein gegenwärtig und
anschaulich so erlebt wird, daß das Moment der Tradition unbewußt
und unerkannt bleibt. Alle sogenannten natürlichen Selbst-, Welt-,
und Gottesanschauungen sind von solchen lebendigen Traditionen im
echt-eigentlichen Sinn durchsetzt. Nicht Mitteilung und Fortpflanzung
von Lehre, nicht bewußte Nachahmung und Befolgung von Vätersitte
und -brauch ist gemeint, wenngleich solch gegenständlich bewußtes
Erbe ebenfalls da sein mag und weitergegeben wird. Aber die echte

Art der Tradition ist nicht Mitteilung, die mit Pietät gepflegt und als

heiliges Erbe wieder vermacht wird, sondern eine Übertragung von
Erleben, Denken, Fühlen, Handlungsimpulsen, die bei aller gegen-



Beiträge zum Problem der Tradition 205

wärtigen Anschaulichkeit und erlebten Wirksamkeit nichts von Alter
und Vergangenheit, nichts von Vermächtnis und Erbe an sich tragen,
obwohl sie ursprünglich und ursächlich aus Vergangenheit und
Überlieferung stammen. Überlieferung darf dabei allerdings nicht im Sinne

von gegenständlich bewußter Mitteilung genommen werden, sondern

einzig in der Sphäre des erlebnismäßig mitverstehenden Vollzuges,
ohne daß sich der Akt des erlebnismäßigen Verstehens vom schlicht
einfachen Mitvollzug abhebt und mein Fühlen oder Urteilen dem
Fühlen und Urteilen der andern gegenüberstellt.

Scheler hat zeitlebens viel Mühe darauf verwandt, die Eigenart
dieser Zwischenform sympathetischen Erlebens aufzuweisen und als

Mittleres zu erweisen gegen die rohe Erlebnisidentität der sog.
Einsfühlung und dem bewußten Mit- und Nachvollzug im gegenständlich-
gegenpersönlichen Erleben. Von dem komplexen Sonderfall der
Traditionsbildung mit ihrer Erstreckung zwischen Individuen in zeitlicher
Abfolge führt die einfache Linie hinab über das aus der
Massensuggestion wohlbekannte Phänomen der Gefühlsansteckung bis zu
Fällen einer glatten Einsfühlung im reinen Fall, wie ihn etwa
normalerweise schon der biopsychische Lebenszusammenhang von
Mutter und Kind in der Zone des eigentlichen Mutterinstinktes
— also unterhalb der der Sphäre des duopersonalen Mitfühlens und
Liebens — mit sich bringt und immer wieder zu Leistungen einer
staunenswerten Naturbegabung führt.

Im Hinblick auf die traditionsbildende Kraft, die gerade aus
dieser Sphäre des menschlichen Instinktlebens gespeist werden soll,
ist es der besonderen Beachtung wert, daß Scheler an Fällen typischer
Einsfühlungen mit an vorderster Stelle aufzählt : Identifikationserlebnisse

primitiver Völker mit dem Totem ihres Stammes,
ekstatischer Gottwerdung in antiken Mysterien raumhaft bacchantisches
Verströmen von Akt- und Personengeschiedenheit auf Höhepunkten
mystischer Erotik, Geistbesessenheit, massenseelischem Erleben usf.

Die drei wichtigsten Charakteristika solcher Einsfühlung sollen immer
sein : 1. ihr unterwachbewußter Vorgang ; 2. ihr unfreiwillig
automatisches Erfolgen ; 3. ihre subjektive und objektive Geschlossenheit

in der Sphäre des Vitalbewußtseins. Die Tatsachen der Einsfühlung
sollen ein empirischer Index sein für die metaphysische Einheit eines

übersingulären vitalpsychischen Lebens, das im untergeistigen
Vitalbewußtsein des Individuums gleichsam seinen Ableger mit je eigenem

Vitalzentrum eingesenkt hat, ohne jedoch die übergreifende vitale



2o6 Beiträge zum Problem der Tradition

Einheit zerreißen zu lassen. Die Eigenart dieses vitalpsychischen
Großbereichs ergäbe sich für uns aus der « mittleren » Art, wie das

Vitalbewußtsein zwischen personalem Geist und Geistesleben einerseits

und dem Organismus oder Leibkörper andererseits als seelische

Region innehat. In dieser mehr nachtseitigen Region quellen die

Dränge und Triebe des Lebens, darunter vor allem die drei Hauptäste
des trieblichen Instinktlebens : die Nahrungstriebe, die erotischen

Vitaltriebe, die Machttriebe, einbegriffen jeweils mannigfach
verzweigte Untertriebe, wie beim Machttrieb des Lebens, z. B. Triebe
des Wachsens, des gesteigerten Beherrschens usw., bis hinauf zum
eigentlichen Geltungstrieb.

Aus Drang und Trieb — jener mehr biologisch, dieser schon mehr
psychisch — leitet sich her : einslebige Verbundenheit mehrerer
Individuen in magisch naturhafter Einsfühligkeit, sodann auf einer schon
höheren Stufe gegenseitiger Abgrenzung die sogenannte Ansteckung,
bei noch deutlicherer Abhebung die Fälle unwillkürlicher Nachahmung
und — bei zeitlicher Erstreckung zwischen Individuen der einen zur
anderen Generation — das Leben und Stehen in Tradition (ohne
Wissen um die geschichtliche Abhängigkeit und Herleitung).

Das Subjekt der Tradition lebt also in einem übersingulär gebundenen

Lebenszusammenhang, dessen gruppenseelische Influenz sich

zwar in psychischen Erlebnissen darstellt, aber unerkannt bleibt.
Es ist der Einfluß eines anonym unpersönlichen Kollektivsubjekts,
der aus unbewußten Tiefen stammt, in dunkelbewußter Region sich

ausbreitet, mehr wächst als schafft, passiv sich gibt und doch
produktiv ist im bildnerisch mitbildenden Prozeß von Brauch, Sitte,
Tracht, Mythos, Märchen, Sage, Volkssprache, Volkslied. Die
Abhebung des echten Lebens aus Tradition ist darum so schwer, weil
die echte urtümliche Tradition sich der Überformung durch die

geistigen Akte der Anschauung und des Denkens, des Wertens und
Wählens, des Liebens und Schaffens, des Herrschens und Führens,
des Mitteilens und Vermachens unterworfen hat. Während das Kollek-
tivsubjekt der Gruppenseele unbewußt arbeitet, verborgen, unbenannt
und unbekannt bleibt, ist es dem ebenso übersingulären, aber bewußt
und gegenständlich arbeitenden Gruppengeist eigen, sich in öffentlicher
Meinung auf Grund rechtlicher, institutioneller Bindung kundzugeben.
Kommt die Wirksamkeit des gruppenseelischen Lebens und seiner

traditionbildenden Macht aus Nächten der Tiefe, so umgekehrt die
Herrschaft des Gruppengeistes aus dem Geltungsanspruch von oben,



Beiträge zum Problem der Tradition 207

sei es von starken Führernaturen, sei es von Personen des öffentlichen
Rechtes als Funktionären irgendeiner Hoheit oder Macht.

Wir hätten es also hier in aller Form mit einer doppelten Super-
existenz zu tun : mit einer Überseele und einem ebenso realen und
real davon geschiedenen Übergeist. Geist als persönliches Subjekt
entspringt als Hypothese einer zu allen Zeiten immer wieder
verführenden « averrhoistischen » Tendenz. Die Annahme einer
untergeistigen, übersingularen Kollektivseele könnte man mit Peter Wust
einen Averrhoismus in Umkehrung nennen. In der Weltseelenspekulation

der Antike und; beim deutsch-romantischen Idealismus ging
der Schnitt zwischen Seele und Geist jedenfalls nicht bis zur völligen
Zerfällung. Es ist auch bis heute noch fraglich, ob die in der

anthropologischen Reflexion immer wieder auftauchende Dreiteilung
nach Leib, Seele und Geist in der Antike tridynamistisch gemeint war
oder aber einen eigentlichen Trimerismus ontischer Zerfällung zum
Ausdruck bringen sollte. Heute aber wird von sehr weiten Kreisen
die substanzielle Anschauung einer rein dynamischen Auffassung
geopfert. Es gibt nur noch eine Sphäre seelischen Lebens und eine

Sphäre geistiger Akte, beide mit je ihrem eigenen Zentrum dynamischer
Ausstrahlung, untereinander und mit dem Leib gleichfalls nur
kausaldynamisch verbunden.

Diese Auffassung unterlegt Scheler bekanntlich — als Folie der

Deutung — seiner gesamten Soziologie. Deren Grundgedanken sind
heute durch die Volkslehre stärker ins Organische gewendet worden,
im übrigen aber noch ein wahrer Spiegel eines weitverbreiteten
zeitgenössischen Denkens, von dem sie vielfach mit dem Bewußtsein der

Selbstverständlichkeit vorgebracht werden. Wie stellt sich nun demnach

die Folgerung für die Soziologie von Wissen, Glaube und
Weltanschauung im natürlichen Bereich dar, namentlich in Hinsicht des

dabei beteiligten Faktors Tradition

Die These von der Ohnmacht des Geistes ohne die Triebe. — Grundlegend

ist die These von der Ohnmacht des Geistes. Macht meint
hier Realisierungsmacht, Macht der Daseinsverwirklichung. Geist aber

in allen seinen Formen, als individueller und kollektiver Geist, als

subjektiver und objektiver Geist hat von sich aus keine Spur Kraft,
über die Ideation hinaus seine ideellen Soseinsgehalte nun auch ins

Dasein zu setzen. Nur wenn es ihm gelingt, sich mit Trieben, Interessen

und ihren kollektiven Tendenzen zu vereinen, vermögen sie mit ihrem



2o8 Beiträge zum Problem der Tradition

So-gehalt eine bestimmende Wirkung auszuüben. Immer aber bleibt
ihr Einfluß auf So-bestimmung eingeschränkt. Ideen können immer

nur Determinationsfaktor, nie Realisationsfaktor sein. Ihr Feld ist
nicht die Realsoziologie, sondern immer nur die Kultursoziologie, in
der aber die realsoziologische Dynamik immer schon als das System
der treibenden Kräfte unterstellt und einbezogen ist. Was jeweils
zu realisieren möglich ist, entscheidet rahmenmäßig der objektive
Spielraum der hier und jetzt vorliegenden Konjunktur der triebhaft
bedingten Lebensverhältnisse. Als die drei großen Stämme der
Triebfaktoren in Individuum und Gesellschaft wurden oben schon genannt :

Nahrungstrieb, Sexus und Machttrieb des Lebens. Investiert in
Wirtschaft, Blut und Machtgebilden bestimmen sie in Konstellation den

derzeit möglichen Spielraum möglicher Realisierung von Ideen und
Zielen. Soll es aber tatsächlich zum Einsatz von Idee und Ziel in das

Spiel der Kräfte kommen, bedarf es dazu immer der einsatzfähigen
Persönlichkeit mit ihrer schöpferischen Kraft und freien Tat. Was

Pioniere, Führer, Vorbilder anbahnen, dient als Straße der Vielen
und der Masse, die nach den Gesetzen der bewußten Nachahmung,
der unwillkürlichen Angleichung, der unbewußten Ansteckung, der

Traditionsverhaftung nachfolgen. Die Verbreiterung der Kultur führt
dabei notwendig zu einer sozialen Senkung des hohen Niveaus, auf
dem die neuentdeckten und. realisierten Werte ursprünglich stehen.

Veräußerlichung zur Formsache, Verflachung zur Gewohnheit,
Technisierung und Überbürokratisierung sind die unausbleiblichen Folgen
auf dem Wege zur ausgehöhlten Zivilisation. Es ist der Weg, auf
dem die echte lebendige Tradition immer mehr erstirbt und
verkrustet, während die unechten Formen fixierter Überlieferung ihren
Anspruch auf Geltung immer mehr ausbauen und organisatorisch
befestigen.

Zusammenfassung. — Das Gesamtbild « Tradition » würde sich
also demnach so darstellen : Sie gründet primär in einem Strom von
instinktivem Lebensablauf der untergeistigen Zone. Was dort an

Bahnung und unwillkürlicher Nachahmung zum Gesetz tatsächlicher
Befolgung — ohne Bewußtsein der Erbfolge — sich ausbildet, unterliegt

einem Eigengesetz der Entwicklung, die in ihrem eigentlichen
tieferen « Trend » nicht durchschaubar ist, auch wenn gewisse Zyklen,
Phasen, Perioden sowie die Haupttriebkräfte und ihre Repräsentanz
im Bewußtsein und in typischen Gebilden der Öffentlichkeit erkennbar



Beiträge zum Problem der Tradition 209

sind. So lassen sich z. B. am Geschichtsablauf der Kulturen ablesen :

Primat des Blutes in erster Phase, Primat der politischen Macht in
zweiter, Primat der Wirtschaft in dritter Phase. Das Lebensgebiet
dieses vitalpsychischen Feldes liegt der Intention und Betätigung
gegenständlicher Akte und persönlicher Stellungnahme aus dem Zentrum
des Geistes her voraus. Am Materialfeld trieblicher Repräsentanz
setzen die gefühlsmäßigen Wertselektionen, die emotional bedingten
Erkenntnisse und die willentliche Stellungnahme an. Sucht der Geist

Idealfaktoren im realen Leben bestimmend einzuführen, so werden
sie sich wirksam nur dann durchsetzen, wenn sie auf eine echte

Möglichkeit im Spielfeld der vorgegebenen Realkonstellation treffen.
Andernfalls bleibt es bei leerer Ideologie, die allenfalls zum Spielball
andersgerichteter Kräfte oder auch zur List sich tarnender Interessen
herhalten. Geistig zu beherrschen sind die triebbedingten Tendenzen
des persönlichen wie des kollektiven Lebens nur im Wege hellsichtiger
Hemmung und Enthemmung im Ausleseverfahren innerhalb der
Spielbreite des realen Lebens. Alles andere führt zu Utopie und Leerlauf
ideellen Planens und willentlichen Aufgebots. Von einer « List der
Idee » im Hegel'schen Sinn, also unabhängig vom « Dampf der Triebe »

kann keine Rede sein. Wie andererseits allerdings auch die

realgeschichtliche Abfolge nicht den Sinn geistiger Ideen und Werte
bestimmt — wie die ökonomische Geschichtsauffassung wahrhaben
wollte —, sondern nur « die Schleusen für ihre Wirksamkeit öffnet
oder schließt ».

Im ungleichen Wechselspiel von Trieb und Geist, Natur und
Wille ist also der irrationale Lebensstrom, seine objektivierende und
traditionbildende Kraft das Vorentscheidende im Gesamt- und Einzelleben.

Vom Phasensinn des Stromes und der Struktur seines jeweiligen
Kraftfeldes hängt es ab, was zu gegebener Zeitstunde vom Geistigen
her an wertbetonter Idee vorgehalten und zugkräftig auf ein Ziel
hingesteuert werden kann. « Nur Leitung und Lenkung seiner

festgeordneten Phasenabfolge eigengesetzlicher, automatisch eintretender,

vom 'Willen' des Menschen unabhängiger und geistwertblinder Geschehnisse

und Zustände vermag der menschliche Geist und Wille gegenüber
dem Gang der Realgeschichte zu leisten » L (Man glaubt schon hier
den späten Scheler zu hören, der den Akt des persönlichen Einsatzes

für den werdenden Gott in der Welt und Mensch fordert

1 Max Scheler, Die Wissensformen und die Gesellschaft. Leipzig 1926. S. 31.

Divus Thomas. 14



210 Beiträge zum Problem der Tradition

Fließende Umbildung der vitalen Tradition. -— Schon die ursprüngliche

Traditionsbildung im Strom des Gemeinschaftslebens unterliegt
einer fließenden Umbildung, die notwendig zur Unstimmigkeit von
Überholung und verschleppten Restbeständen führt. Der Urstrom von
Lebensdrang und instinktivem Tierleben geht nach eigenen Gesetzen

über alle Sedimente von Gebilden sozialer Ansteckung, Übertragung,
Nachahmung hinweg und bildet je neu und anders. Elan und Gewöhnung

treten auseinander. Brauchtum und Sitte werden alt und als

alt empfunden. Tritt der wahrnehmende, wertende, urteilende, willentliche

Geist in Haft des Überkommenen und sucht ihm als Herkommen
geschichtliche Würde, rechtliche Kraft, sittlich-religiöse Bedeutung zu
verleihen, so gewinnt die unechte, weil nicht mehr lebendige Tradition
an geistigem Rang und schafft sich ihre weltanschauliche Position
und öffentliche Sicherung.

Bei der starken Überformung der sogenannten natürlichen
Weltanschauung mit Bestandteilen echter und unechter Tradition und
Reflexion würde demnach die offizielle Geltung vielfach zur Ver-

deckung der tatsächlich herrschenden Motive im öffentlichen und

privaten Leben einer Zeit. « Es ist sogar die Regel, daß die herrschenden

Weltanschauungsformen — .wenn überhaupt ausgesprochen — nur
von einer ganz kleinen Minorität ausgesprochen werden, während die

überwiegende Majorität zwar dieselbe Weltanschauung teilt, aber in
ihrer Urteilssphäre Überzeugungen anhängt, die überliefert sind und

zu dieser sie beherrschenden Weltanschauung nicht passen »1. Erst
wenn die ehemals lebendige Tradition tatsächlich schon gestorben
oder doch im Absterben begriffen ist, wird die Kritik daran
allgemeiner und öffentlicher, erfüllt aber eigentlich schon nur mehr «

Totengräberdienst ». Während im kleinen und einzelnen es gelingt, Fixierungen

im Unbewußten durch geeignete Technik der Bewußtmachung
und Objektivierung die bannende Macht des Komplexes zu brechen

und aufzulösen, will solche gewollte und kunstmäßige Auflösung bei

Gesamttraditionen ganzer Gruppen nicht gelingen. (In späteren Jahren
hat Scheler bekanntlich den großen « Psychoanalytiker der Historie »

herbeigewünscht, der den Menschen vom Alpdruck des christlichen
Erbsünde- und Erlösungsglaubens befreien würde.)

Die Entmächtigung einer herrschenden Idee oder einer

Weltanschauung bedeutet noch lange nicht die Ausräumung der ihr zu-

1 Max Scheler, Vom Ewigen im Menschen. Leipzig 1921. S. 411.



Beiträge zum Problem der Tradition 211

geordneten Lebensformen und darin gezüchteten Denkweisen und
Gefühle. Sowohl den objektiven Institutionen wie den subjektiven
Strukturen des Denkens, Fühlens, Urteilens, die aus dem Geist einer

Epoche geboren sind, wohnt eine eigene Beharrung und Gesetzlichkeit
inne. Es ist das Eigengesetz der Objektivationen des Geistes, die
meist in Objektivationen des gesellschaftlichen Trieblebens eingebettet
sind. Sie vermehren die Masse dessen, was von lebendig fortschreitenden
Leben und Bewußtsein als Ballast des Unechten noch lange
mitgeschleppt wird.

Es mag genügen, an diesem einem großen Beispiel die typische
Art dargetan zu haben, wie in weiten Kreisen der Gegenwart Wesen

und Macht der Tradition, das Gesetz ihrer Entstehung, Fortbildung
und Auflösung verstanden wird. Die notgedrungene Kürze verbietet
die Fortführung in das existenzphilosophische Denken mit ihren
Existenzialen der « Öffentlichkeit » und des « Manselbst » als alleinigem
Ort der Inexistenz, von der es eine Heimkehr zur selbsteigentlichen
Möglichkeit gibt. Das Dasein wächst zunächst in ein durchschnittliches

Verständnis von Welt und Selbst, das ihm vom Man des öffentlichen

Miteinander vor-ausgelegt ist. Selbst nachträglich vermag es

sich dieser existenziellen Tradition und ihrer verdeckenden Auslegung
nicht zu entziehen, «In ihr und aus ihr und gegen sie vollzieht sich
alles echte Verstehen, Auslegen und Mitteilen, Wiederentdecken und
Neuzueignen » L

Kritik. — Zwei Grundpfeiler jener ganzen phänomenologischen
Konstruktion, wie sie oben mit dem Willen zum Nachverstehen
herausgezeichnet worden sind, ruhen auf Moorgrund einer haltlosen
Metaphysik bzw. metaphysischen Anthropologie. Es ist die Doppelthese
vom direkten und inversen Averrhoismus und die These von den zwei

real geschiedenen und nur dynamisch verbundenen Sphären mit je
eigenem Zentrum « Leben » und « Geist ». Gewiß der Geist ist hier
nicht — wie bei Klages — jener Dämon einer leben- und
seelenzerstörenden Potenz, die zu einer Weltunglücksstunde in die
paradiesischen Gefilde des traumversonnenen Lebens eingebrochen ist.
Leben und Geist, Natur und Wille bleiben aufeinander bezogen und

angewiesen. Aber der Dämon sitzt hier in der Unterströmung des

Lebens. Sie ist es, die den Menschen hat und die Menschheit dionysisch

1 Martin Heidegger, Sein und Zeit. § 35.



212 •Beiträge zum Problem der Tradition

treibt, man weiß nicht wohin und wozu. Es ist die grundsätzliche
Entrechtung des Geistes, dem schließlich nur ein harmloses Spiel mit
idealen Formen und lebensuntüchtigen Wesenseinsichten verstattet
sein soll, die er allenfalls siebend in die Strömung des Lebens hineinhalten

mag, um « zu hemmen und enthemmen ». Man fragt, was
solches Bemühen um Leitung und Lenkung des eigengesetzlichen,

eigenwilligen und eigenmächtigen Lebens soll, wenn es so in sich von
allem Geist verlassen oder bar ist. So übertrieben es ist, in der Natur
nur den Geist in seinem Anderssein oder nur « gefrorene Intelligenz »

zu sehen, ein so geistloses Materialfeld ist sie nicht, daß dem Geist

schließlich nur Weichenstellung oder Bedienung von Kontakthebeln
am realen Weltgeschehen zugebilligt bliebe.

Es gibt nicht den überpersönlichen Gruppengeist als Realzentrum
und ausgliedernde Gesamtperson. Es gibt auch nicht ein übersinguläres
Vitalzentrum realseelischen Verbandslebens. Für beide Verneinungen,
die hier einfach als Bestreitung stehen, den anderwärts erbrachten
Beweis nochmals zu bringen, ist hier nicht Raum und Ort. Für die
besondere Absicht der gegenwärtigen Untersuchung kann es bei der
bestreitenden Unterstellung bleiben. Vom Standpunkt der « traditionellen

» Annahme der Scholastik auf Grund ihrer « traditionellen »

Beweise für die reale und substanziale Einselbigkeit von vitalpsychischer
« Seele » und organentbundenem « Geist », ihrer abgegrenzten Singularität

und in sich konnatural beschlossenen Individualität als Leibseele

und geistige Wesensform des Menschen muß sich selbstverständlich

auch die Existenz in Tradition wesentlich anders darstellen.

Der gegenseitige ungleiche Primat von Blut und Geist. Erbgang
des Blutes; Erbgang des Geistes. — Maßgebend ist der gegenseitig

ungleiche Primat von Blut und Geist, Organ und Seele, Pathos und
Logos. Das wechselseitige Ursachverhältnis läßt sich in seiner Dynamik
nicht seinsgerecht und sinngemäß auffassen, so lange man zwei

selbständige Seinsträger und Agentien in gegenseitige Konkurrenz und
beiderseits fremdständige und fremdeigen-gesetzliche Wechselwirkung
treten läßt, um das Resultat an solcher zufälligen Interferenz abzulesen.

In der unvergleichlich tieferen organischen Auffassung der aristotelisch-
thomistischen Anthropologie ist von vornherein auch schon Bein und
Fleisch, Blut und Trieb des Menschen im eigentlichen Sinne geist-
durchwest. Nicht etwa nur vom Schöpfergeist her als ausgeführte
geistige Schöpfungsidee. Nein, auch unmittelbar im zweitursächlichen



Beiträge zum Problem der Tradition 213

Seinsverhalt, sofern die geistige Seele als Leib-Seele das innere
seingebende, leibdurchwaltende Prinzip ist, nicht in formell geistigem Akt
(als ob denkend und wollend den Aufbau des Seins und Ausdruck des

Aktes formend), wohl aber nach der ungetrennten Wesensnatur ihres

geistigen Seins. Was sie im Primat der Wesensform an Herrschaft
innehat, wird noch ins Ungemessene gesteigert durch die rein inner-
geistige Lebensbetätigung, mit der die Seele jenseits aller stofflich
gebundenen Subsistenz in der freien Welt des Geistes sich bewegt
und geistig eine ganze Welt zu beherrschen vermag. Endlicher Geist

und endliche Natur sind transzendent zueinander und doch auch
wieder füreinander. Natur stammt aus Geist und bietet sich geist-
samenhaltig dem erkennenden Geist dar. Vom Geist aber sagt das

Axiom : natus fieri omnia, natus facere omnia. Der prozeßhafte
Aufstieg des Erkennens und Gestaltens bezeugt die von Potenzialität
und Endlichkeit gebrochene Aktmächtigkeit der Geistnatur. In ihr
gründet auch die menschliche Bedeutung der Tradition, die sich

— wie jetzt schon zu überschauen ist — in ganz anderer Weise über
die Breiten von Natur und Geist, über die Tiefen und Höhen von
Instinkt und Vernunft verteilt, als nach der einseitig vitalistischen
Traditionslehre scheinen mochte.

Nach Scheler wäre die eigentliche Tradition eine Übertragung
zwischen Individuen auf der Zeitbrücke der Generationen von der

unwillkürlichen, aber immerhin seelischen Art, daß sie gleichsam « ein

Mittleres wäre zwischen Vererbung psychischer Dispositionen und
bewußter Mitteilungen »1. Möge der Unterscheidungssinn nach
eigentlich-uneigentlich, echt-künstlich usf. vorderhand einmal zurückgestellt
bleiben, so bleibt zunächst nicht einzusehen, warum nicht der Strom
untergeistiger Tradition nicht auch den eigentlich keimplasmatischen
Erbgang miteinbegreifen sollte. Ob zugänglich oder nicht für «

peristatische Induktion », jedenfalls bestimmt er Leben und Erleben in so

unmittelbar wirksamer Übertragung, daß sie der unwillkürlichen
Erlebnisübertragung von Geschlechtern im Zeitabstand untereinander nicht
mehr so phänomenal nachsteht, wenn man einmal die Fiktion einer

Gruppenseele aufgegeben hat. Die in Individuen, Familien, Stämmen

geradezu erblich erscheinende Grundhaltung der Zu- oder Abneigung
zu gewissen Werten, Gütern, Menschen, Gruppen, Verhältnissen, Rassen,

Völkern usf., ferner was an scheinbar unbegründeter Vorbestimmtheit

1 So im Werk über « Wesen und Formen der Sympathie ». Bonn 1923. S. 42.



214 Beiträge zum Problem der Tradition

sich äußert im Werturteil des « ersten Eindrucks » bei Begegnung mit
Fremden oder in der sonderbaren Auslese und atypischen Reaktion
bei Idiosynkrasien im engeren und weiteren Sinn, und was dergleichen
irrationale Determinanten mehr sind, die das Erleben gegenwärtig
bestimmen, aber aus Vergangenheit stammen, ohne diese kausale

Abhängigkeit im Erleben zu erkennen zu geben, — läßt sich das alles

nicht ohne gruppenseelische Superexistenz und ursprünglicher,
einfacher aus dem geschichtlichen Erbgang des Keimgutes erklären,
wenn auch heute noch nicht konkret im einzelnen aufhellen

Und nun der extreme Gegenfall zu jenem festgefügten Erbgang
in der Keimbahn ; die Tatsache einer geistig vermittelten und als

Übermittelung klar bewußten Fortpflanzung von Anschauungen, Sitten,
Gebräuchen, Lehren, Zielen usf. Wer wollte sie bestreiten oder in ihrem
Wert für den Fortbestand und die Fortentwicklung der Menschheit
im großen und kleinen, im Ganzen und in Teilen verkennen Weder
der Generatianismus für « Mensch », noch der Kreatianismus für die
« Geistseele ». Wo leitet sich das Recht her, nur jenen verhältnismäßig

schmalen Strom von Übertragung an Dispositionen oder auch

Impulsen zu gewissen Erlebnisweisen, Haltungen, Wertungen,
Handlungen als « eigentliche », als « echte » Tradition herauszustellen, es

sei denn vom Standpunkt einer voreingenommenen « Sympathie » für
übersinguläre gruppenseelische Realgebilde und davon hergeleiteter
Realsoziologie des emotional bedingten Erkennens und Wertens

Die Anerkennung des geistigen Primats in der menschlichen
Tradition besagt darum noch nicht eine Verkennung der arationalen
Komponenten aus untergeistiger Region. Die Übertragung geistiger
Erkenntnisse, Güter und Werte erfolgt ja notwendig im Wege der

sogenannten Objektivationen des Geistes. Der anschaulichste und
bedeutungsvollste Fall ist die Sprache, jene Schatzkammer von Geist
und Gedächtnis über die Zonen und Zeiten hin, deren traditionbildende
und traditionbewahrende ein bevorzugtes Thema der Geisteswissenschaft

ist. Sie ist ja auch vielfach das Vehikel der Übertragung und
Überlieferung von Sitte und Brauch, Mythos und Sage, Märchen und

Lied, kurz all dessen, in dem jede menschliche Existenz naturhaft
und blutmäßig als Glied in Familie, Sippe, Volk von vornherein zu
stehen kommt.

Der Primat des Geistes in der sozialen Abfolge der Tradition ist
nicht so absolut und unvermischt rein, daß die untergeistigen Mächte

aus Blut und Trieb mit ihrer eigengesetzlichen Assoziation und Dis-



Beiträge zum Problem der Tradition 215

soziation, Wahlverwandtschaft und Auslese nicht wesentlichen Einfluß
darauf hätten, was in der Fortpflanzung geistiger Inhalte im Strombett
der Objektivationen und des zugeordneten Verstehens haftet und
nicht haftet, sich festigt oder nicht, in die Wirklichkeit des Lebens

eingeht oder nicht. Lebendige Tradition, echte Tradition, eigentliche
Tradition sind dehnbare Ausdrücke, die vielfach durch ihre leichte
Verschieblichkeit Eindeutigkeit vortäuschen, gerade wo sie solche

tatsächlich verleugnen. Eine Tradition kann durchaus echtes Gepräge

von Überlieferung haben und dabei längst entseelt und lebensunwirksam

geworden sein. Formalismus, Legalismus, Pharisäismus bleiben immer
die abschreckenden Beispiele. Es kann aber auch die volle geistige
Kraft in einer scheinbar lebensfremden Tradition erhalten sein, die
in verkannter Fernwirkung immer noch die Fahrt auf dem abseitigen
Lebensstrom stärker mitbestimmt, als die dort Fahrenden vielleicht
ahnen, aber vielleicht dann wieder notgedrungen anerkennen, wenn
der Phase der Entfremdung von aller Tradition wieder eine Phase

der Heimkehr zur lebendigen Stete der Tradition gefolgt sein wird.
Christentum und Kirche im Laufe der Jahrhunderte haben das oft
genug schon erlebt und in ihr Traditionwissen selber wieder einverleibt.

Was vor hundert Jahren in unserm deutschen Geistesleben vor
sich ging und in Pendelschlägen bis heute sich mehrfach wiederholt
hat, ist nur eine weitere Bestätigung und widerlegt ganz offenbar die
These von der realsoziologischen Ohnmacht des Geistes, wenn man
den Geist nicht von vornherein so denaturiert, daß man nur mehr
die das Haupt vom Rumpf trennende Zweiheit Geist und Seele hat,
deren gespaltener Sinn sich auch nicht mehr über die fingierten
Übergebilde von Übergeist und Überseele zu sinnvoller Ganzeinheit
heilen läßt.

Die emporbildenden Kräfte echt geistiger Tradition. — Die
traditionalistische Übertreibung. — Sofern in Tradition echte Kraft des Geistes

investiert ist, hat sie immer eine « emporbildende Kraft ». So hat
auch der Herr im Evangelium bei seiner oft wiederholten, scharfen

Absage an den Pharisäismus nicht den Lehrstuhl des Moses, nicht
die Überlieferung des Gesetzes und seine Auslegung verurteilt und

verworfen, sondern nur den Nomismus und Legalismus der Veräußer-

lichung und die anmaßende Gleichstellung von Menschensatzung mit
göttlichem Gesetz. Die Vertiefung, Verinnerlichung und
Vervollkommnung, die er auf dem Berge verkündete, knüpft ausdrücklich



2l6 Beiträge zum Problem der Tradition

an die Bewährung der Treue zum altüberkommenen Gesetz an. Und
was er in souveräner Machtvollkommenheit an Gültigkeit des Gesetzes

schließlich aufhob und im überhöhenden Gesetz des Neuen Bundes

ersetzte, tat er als Herr des Alten und des Neuen Bundes, ohne damit
auch nur den Schatten von falscher Freiheit bei seinen Jüngern, wie
sie die Apostel schon in den ersten Jahrzehnten des Christentums
geißelten, gutzuheißen.

Daß der Mensch an der geistigen Führung bewahrter und
bewahrender Tradition emporwachsen kann, ist nicht nur eine
wohltätige Erfahrung, sondern hat auch seine tiefe wesensgesetzliche

Begründung, die zugleich auch klar die Begrenzung zeigt. Das höhere
Leben des Menschen, das eigentlich menschliche Leben hat seine

Wurzel im sinneslebigen Erfahrungsansatz und in der Kraft ideeller
Abstraktion und prinzipiellen Erkennens. Schon in der sinnlich
wahrzunehmenden Welt tritt dem Menschen, wie Hegel sich ausdrückt,
eine Autorität entgegen, die sich dem Geiste auferlegt : « Das ist so,
und so wie es ist, so gilt es » L Was hier mit einem reduzierten
Autoritätsbegriff als seinsgeforderte Geltung an sinnfälligen Tatsachen

hervorgehoben wird, ist das, was sonst auch schon der Laune und
Willkür eines unsachlichen Denkens als « Majestät der Tatsachen »

entgegengehalten wird. Es ist die eine Seite der Verankerung
menschgeistigen Lebens. Die andere Seite ist die Befestigung nach oben im
« intellectus principiorum ». Ist einmal die Vernunft im Menschen

erwacht und hat die Idee von Sein und Wahrheit erfaßt, so ist der
Mensch damit unter ein Gesetz getreten, dessen Geltung er nicht
beugen, dessen Autorität er nicht verleugnen kann. Es bindet die
Menschen im Kosmos des Geistes zu unlöslicher Solidarität. Die
« ewigen Wahrheiten » sind ja auch das innerste Band im geistigen
Geflecht der Tradition, die tragenden Stützen, auf denen die Brücke
gültiger Überlieferung mit ihren Bögen von Geschlecht zu Geschlecht

aufruht.
Die Wahrheit tritt also an den Menschen immer zunächst von

außen und oben als Autorität in dem vorerwähnten weiteren Sinn

geistigen Geltungsanspruchs heran. Nicht so allgemein kann man

sagen : sie treten ebenso von außen als Tradition an ihn heran. Gewiß

ist das Materialfeld sinnlicher Erfahrung für den Nachgeborenen immer

1 Religionsphilosophie III. Teil. Die absolute Religion. C : Reich des
Geistes. Abschnitt 3.



Beiträge zum Problem der Tradition 217

schon weitgehend überformt mit Spuren und Bildern geistiger Arbeit,
ist gleichsam zweischichtig aufgebaut aus stofflichem Substrat, das

sich für die Sinne in den Vordergrund stellt, und anhaftender geistiger
Objektivation als mitentdecktem und weiterleitendem Hintergrund h

Und gewiß nimmt das Kind schon mit der Erlernung der Sprache
einen ungeheueren Schatz von geistigem Erwerb vieler Generationen
in sich auf. Von andern Formen direkter Mitteilung, wie sie vom
Mutterschoß an in die Seele des Kindes strömt, gar nicht zu reden.

Aber darum wird Sprache noch nicht zur Mutter der Begriffe schlechthin,

ist Sprache nicht das einzige Gefährt, mit dem alle oder

wenigstens die höheren Ideen von sittlich religiösem Belang ihren
Einzug in den Geist des einzelnen Gliedes in der Generationenreihe
halten. So wertvoll die Belege waren, die der Traditionalismus gegen
den aufklärerischen Individualismus und rationalistischen Liberalismus
ins Feld führte, es war eine gegen die revolutionäre Emanzipation
einseitig orientierte und übersteigernd angestrengte Reaktion, den

Ursprung alles menschlichen, oder wenigstens alles metaphysischen
oder doch wenigstens alles nicht rein profanmetaphysischen Wissens

auf Tradition und im Ursprung gar auf streng übernatürliche
Offenbarung zurückführen zu wollen. Es hätte bedenklich machen müssen,
daß der Positivismus die gleichen Belege für Tradition alles

metaphysischen Wissens anführte, um darzutun, daß die Zwischenperiode
Metaphysik nur von der Nachlassenschaft aus der religiösen Glaubensperiode

lebe und vor der Wahrheit der positiven Wissenschaft weichen
müsse. Gewiß, Voraussetzung, Absicht und Art der Beweisführung
waren grundverschieden, und es beruht auf geschichtlicher Verkennung,
wenn Scheler die These aufstellte : der glaubensfreundliche Traditionalismus

und der glaubensfeindliche Positivismus hätten die gleiche

a-metaphysische, zeitgenössisch-sensualistische Erkenntnistheorie zur
gemeinsamen Grundlage und Voraussetzung 2.

Weder beim streng fideistischen Traditionalismus eines de Bonald,
Bautain, de Lamennais noch in der Abschwächung zum sogenannten
Halbtraditionalismus bei Bonnetty, Ventura, Ubaghs und der von
ihm geführten Löwener Schule war man dem Sensualismus verfallen.
Bei jenem Streit in französischen und belgischen Kreisen von
katholischen Theologen, die sich vor bischöflichen Behörden und dem kirch-

1 Man vergleiche dazu das 46. Kapitel bei Nicolai Hartmann, Das Problem
des geistigen Seins. Berlin 1933.

2 Vom Ewigen im Menschen. Leipzig 1921. S. 332.



2l8 Beiträge zum Problem der Tradition

liehen Glaubensgericht in Rom verantworten mußten, wurden Thesen

zur Beurteilung und Verurteilung ausgewechselt, die erkennen lassen,

wie sehr auch von den Traditionalisten bei aller Überspannung des

Autoritätsprinzips für den Erkenntniserwerb die metaphysische
Verständniskraft des Geistes durchaus gewahrt sein sollte. In der

späteren Streitphase ist sogar bis zum Überdruß die Rede vom natürlichen

Selbsterwerb metaphysischer Stammbegriffe und Wesenswahrheiten.

Und wenn der religiös-sittliche Charakter, bzw. die fruchtbare
Anwendung metaphysischer Erkenntnisse auf die mehr als theoretisch
bedeutsamen Ideen « Gott-Welt-Seele » dem Umkreis rein profanmetaphysischer

Erkenntnis entzogen bleiben sollten, so war dafür ein

anthropologischer und ein theologischer Gedanke bestimmend. Aus
beiden geht klar hervor, wie himmelweit verschieden die positivistische
und die traditionalistische Voraussetzung war. Im Personenverkehr
der Menschen untereinander hat fremdseelisches Erkennen, sagte man,
immer fremdseelische Selbsterschließung in Ausdruck und Wort zur
Voraussetzung. Bei der Erkenntnis eines persönlichen Gottes kommt
noch hinzu, daß die Vernunft nur dann über den deistischen Gott
der Aufklärung hinauskomme und zum wahrhaft lebendigen Gott
ihr Auge emporrichte, wenn Gott selbst in Selbstoffenbarung dem
Menschen sich zu erkennen gebe.

Traditionalismus und Positivismus sind an der Wurzel und im
Ziel geschieden, sind namentlich auch in der Seele ihres Denkens
verschieden. Viel eher als zum Positivismus sind Beziehungen da

vom Traditionalismus zur common-sense-Philosophie und von da zur
Lehre vom Gefühlsglauben. Der Aufweis müßte aber mit solchem
Bedacht der Unterscheidung und mannigfaltigem Vorbehalt
durchgeführt werden, daß hier davon Abstand genommen werden muß.

Der biologische Traditionalismus. — Eine Art positivistischer
Traditionalismus aber ist der Bergsonianismus, von dem übrigens
Scheler nicht unbedeutende Anregungen übernommen hat. Während
die Außenwelt rein als solche und je im gegebenen Augenblick nur
Simultaneität des räumlichen Auseinander und rein quantitativer
Beziehungen ist, ist die innere Welt des Bewußtseins reine Dauer einer

Mannigfalt von rein qualitativer Art, die nicht nur stetig fließt, ohne
in zählbare Einheiten zu zerfallen, sondern auch stetig sich wandelt,
ohne Wiederkehr des Gleichen. Die Simultaneität der raumquantitativen

Außenwelt wird zur Zeitmannigfaltigkeit einer Aufeinander-



Beiträge zum Problem der Tradition 219

folge nur durch die Beziehung auf den Bewußtseinswandel in der Zeit.
Und umgekehrt, die rein qualitative innere Dauer kontinuierlicher
Verwandlung wird zur meßbaren Vielheit nur durch Einbeziehung
räumlich abzählbarer Grade an der Steigerung und Minderung von
Intensität der Empfindungen bei räumlich unterschiedener
Veranlassung von draußen. So kommt es zur verräumlichten, homogenisierten,

zählbar abgesetzten Dauer (zur « Zeit ») und umgekehrt zur
zeitlichen Aufeinanderfolge in räumlicher Bewegung. Und die Folge
für unser eigenes Ich : es gibt ein äußeres, verräumlichtes, in die
Außenwelt projiziertes, sozial repräsentatives Ich und ein eigentliches,
ursprüngliches, inneres, in stetigem Fluß, Wandel und Lebensdrang
vorantreibendes Ich. Nur durch eine rückholende Sammlung,
Konzentration, Reflexion und Versenkung erfassen wir dieses unser
tiefstes Wesen, das in steter Umbildung begriffen, nur in intuitivem
Mitvollzug für einen sehenden Lebenswillen zugänglich ist. « Die
Augenblicke aber, wo wir uns selbst wieder ergreifen, sind selten, und
deshalb sind wir selten frei. Meistenteils leben wir uns selbst gegenüber

äußerlich, und gewahren nur das gefärbte Phantom unsres Ich,
einen Schatten, den die reine Dauer in den homogenen Raum wirft.
Unsere Existenz spielt sich also mehr im Raum ab als in der Zeit »1.

In der Stärke von Lebensgedächtnis und Lebenswille offenbart sich
die ursprüngliche Kraft unserer eigentlichen Existenz. Wo sie in
Entspannung nachläßt, nähern wir uns der zerstreuten Existenz in
passiver Preisgegebenheit an die materielle Vielheit einer überlieferungsbaren

Gegenwart. Es ist die unlebendige, geistlose Existenz im
mechanischen Getriebe. Es ist der Abfall von Lebensaufschwung, der Niedergang

im Zug der Materialisierung und Schabionisierung. Unsei
Handeln entspringt nicht mehr der freien Spontaneität innern, indi-
vidual-persönlichen, unberechenbaren Lebens, sondern folgt der
Gewohnheit und dem Gesetz der exemplarisch wiederkehrenden Fälle.
In eins damit geht die Tendenz zu schematisierenden Allgemeinbegriffen.

Denn diesen Begriffen wohnt nicht eine von Haus aus
metaphysische Wesensbedeutung inne ; sie sind vielmehr die dienlichen

Werkzeuge des homo faber im Zeugverkehr des Lebens.

Aus Lebensgedächtnis und Lebenswille baut sich unsere Existenz

auf, sofern aus Vergangenheit heraus der gedächtnisbeladene, drängende

1 Henri Bergson, Zeit und Freiheit. Eine Abhandlung über die unmittelbaren

Bewußtseinstatsachen. Nach der Übers, bei Eugen Biederichs. Jena 1911.
S. 182.



220 Beiträge zum Problem der Tradition

Lebensstrom ein immer neues Stück Gegenwart sich einverleibt. Und
immer ist die Lebenstätigkeit ein Gegenwärtigen des Zukünftigen nach
Weise des Vergangenen. Wenn das Auge im Bruchteil seiner Sekunde

auf Millionen von Schwingungen antwortet, so beantwortet es diese

Anforderung des Lebens aus organdressierendem Gedächtnis. Das
immer tätige Leben verleibt sich in ununterbrochener sinnlicher
Erfahrung organische Dispositionen ein. Sie erzeugen die Gewöhnung
und damit den motorischen Wiederholungsmechanismus, eine niedere
Form des Gedächtnisses. Diese organisch gebundene Aufspeicherung
an Erfahrungsgedächtnis bewährt sich mehr und mehr in gesteigerter
Anpassung und Leistung. Sie garantiert dem Menschen ein Leben

aus Vergangenheit, gibt ihm aber kein vorstellungsmäßiges Bild der

Vergangenheit. Das aber leistet die zweite, die höhere und eigentliche
Form des Lebensgedächtnisses. Jenes organische Gedächtnis ist eigentlich

nur Resultat der Vergangenheit, dieses zweite, rein geistige, und
eigentlich erinnernde Gedächtnis lebt wirklich in Vergangenheit und
führt sie als Erinnerungsschatz dem blinden Gedächtnis der
Organdressur zu. So kommt im gegenwärtigen Erleben die beschauliche

Komponente des Bewußtseinsgedächtnisses und die Tätigkeitskomponente

des leibhaft spontanen Gedächtnisses zur Geltung, jene mehr
auf feste Koordinaten der Vergangenheit und auf individuelle Fälle
konkreten Erlebens bezogen, dieses gleichsam wandernd von je
nächstvergangenem Leben der Zukunft entgegen, auf die Wiederholung der
ähnlichen Fälle bedacht, um sich anpassend dem Leben gewachsen

zu zeigen. Beschauliches und motorisches Gedächtnis führen in ihrer
gegenseitigen Durchdringung im Leben zunächst zur Allgemein-
vorStellung, die einer Haltung entspringt, die sich immerfort zwischen
der Sphäre der Tätigkeit und der Sphäre des reinen Gedächtnisses
hält. Je nach der Näherung zum ein oder andern Pol hin tritt die

allgemeine oder die individuelle Note deutlicher hervor. Der Allgemein-
begriff aber ist schließlich nur eine Art Integral über solche möglichen
Bildentwürfe, die der Zwischenstellung des Intellektes zwischen tätiger
Wiederholung von Erfahrung an gegenwärtigem Leben und traumhafter

Erinnerung an zahllose Bilder des vergangenen Lebens

entsprächen. Sinn dieser Begriffe ist nicht eine theoretisch metaphysische
Bedeutung, sondern praktischer Lebenswert, darum so viel von
konkreten Zügen der Bildvorstellung und so viel von angleichender
Gemeinsamkeit, wie es der gegenwärtigen Lebenstätigkeit dienlich ist. Ein
umfassender Apparat solcher Mechanismen aber ist die artikulierte Sprache.



Beiträge zum Problem der Tradition 221

Es liegt dieser ganzen Konstruktion ein panvitalistisches Weltbild

zugrunde, in dem das ganze Universum lebt und wächst und
strebt und schafft, so recht nach Art einer romantisch gefaßten natura
naturans. Das pantheistische gefaßte Absolute ist Leben in
fortschreitender, schöpferischer Entwicklung. Sie spült auch über den
Menschen hinweg, der selber nur eine Woge ist in dieser wachsenden

Flut, nur ein Arm ist von der zweispaltigen Entwicklung des Lebens

in Instinkt und Intelligenz. Nicht Verzicht auf die Anstrengung des

Intellekts, aber größte Konzentration in seiner Zusammenfassung und
erinnernde Rückversenkung in den noch unzerteilten, nur intuitiv
mitzuerlebenden « élan vital » läßt ihn an der Wirklichkeit und
schöpferischen Freiheit der Entwicklung teilhaben.

Man erkennt unschwer, wie auch hier wieder ein übergreifender
realer Lebenszusammenhang den übersingulären Stetigkeitszusammenhang

gewährleisten hilft, der in der Selbsttranszendenz der Individuen
als Tradition wirksam ist. Die Fülle und Stärke des je aufgeholten
Lebensgedächtnisses und wieder aufgenommenen Erinnerung selbsteigen

gewordenen Lebens als Voraussetzung für Freiheit und
Entscheidung, für echtes Sein in Zeit bedarf kaum noch der sprachlichen
Übersetzung in existenzphilosophische Termini, um an Heidegger zu

gemahnen, dessen Auseinandersetzung mit Bergson gewiß nicht jede

Abhängigkeit verleugnen kann.

Die existenzbiologische Abwandlung des Traditionalismus. —
Überlieferung und Wiederholung sind mit allerwichtigste Existenzbestimmungen

des geschichtlichen Daseins in der Heideggerschen
Philosophie über Sein und Zeit. Im urtümlichsten Sinne geschichtlich ist
das Dasein, erst im abgeleiteten Sinn das innerweltlich Begegnende,

sogenannt weltgeschichtliche. Woher denn nun die Vorbetonung des

Vergangenen bzw. der Herkunft aus ihr, wenn von Geschichte und

geschichtlichem Sein die Rede ist Beim Dasein im existenzphilosophischen

Sinn kann man überhaupt nicht von Vergangenheit reden.

Nicht als ob Dasein deshalb als unvergänglich bezeichnet würde, wo

es doch gerade « Sein zum Tode », « Sein zum Ende » ist, dem es unter
solchem Druck des Endlichseins um das Seinkönnen geht — also,

wenn man will, Ausdruck für Kontingenz genug heraushören könnte.

Aber wie Dasein dort nicht verstanden sein will als Vorhandenheit,
so Gewesensein nicht als Vergangenheit. Gewesensein meint eine

Komponente der Zeitlichkeit des Daseins, die nicht additiv zu Gegen-



222 Beiträge zum Problem der Tradition

wart und Zukunft hinzugedacht werden will, sondern aus der ursprünglich

gegliederten Seinsstruktur des Daseins als « Sich-vorweg-sein »

(in der Sorge um das je Selbst-Seinkönnen) im « immer-schon Sein-inWelt

» und « Sein-bei-innerweltlich-Seiendem » genau so wenig
wegzudenken ist wie Gegenwart und Zukunft, und genau so wenig
abgetrennt sein will von Zukunft und Gegenwart, wie aus der Strukturganzheit

des Daseins die geworfene Faktizität der verfallenen Existenz
abgelöst zu denken wäre von der echten Möglichkeit, sein Dasein
illusionslos zu leben, furchtlos zu entwerfen und in die eigentliche
Existenz der frei ergriffenen und bejahten Schicksalhaftigkeit zu
bringen.

Es soll aber hier nicht die Darlegung mit der Schwerverständlichkeit

Heideggerscher Daseinsanalysen belastet werden. Die unentbehrliche

sprachliche und gedankliche Vertrautheit läßt sich nicht kurzerhand

vermitteln oder ersetzen. Nur darauf mag hingewiesen sein,
daß auch bei ihm Erbe und Wiederholung das Tor sind zur
freigewählten eigentlichen Existenz. Das im verfallenen Dasein
anheimgefallene Erbe übernimmt das Dasein, wenn es zum Selbst erwacht,
entschlossen auf sich als Schicksal. Das aber heißt : Das Sein, das

ich je selbst bin, erwacht auf der Daseinsbahn zum Tod zum eigentlichen

Daseinssinn. Aus der « vorlaufenden » Entschlossenheit zum
Tod kommt das Dasein zurück auf sich im « gegenwärtigen » Augenblick,

das sich im «Dagewesenen» auf seine eigentliche Existenzmöglichkeit

erschließt. « Die auf sich zurückkommende, sich überliefernde
Entschlossenheit wird dann zur Wiederholung einer überkommenen

Existenzmöglichkeit. Die Wiederholung ist die ausdrückliche
Überlieferung, das heißt der Rückgang in Möglichkeiten des dagewesenen
Daseins »1. Nimmt man hinzu, daß ja das Zurückkommen auf die
selbsteigentliche Existenzmöglichkeit notwendig immer schon den Weg
über das traditionell durchschnittliche Alltagsverständnis des « Man »

gegangen war und nur von ihm her in existenzieller Modifikation zur
Seinswahrheit und -Wahrhaftigkeit kommen kann, so erhellt daraus
noch einmal und mehr die Daseinverwurzelung in Erbe und
Überlieferung. Jenes « Man » ist ja nicht eine Art überindividuelles
Realsubjekt, sondern das Niemand und Jedermann eines überkommenen
« wie man so denkt und tut ». Diese Grundverfassung des Daseins

aus Tradition wird auch nicht etwa durchstoßen und verlassen, wenn

1 Heidegger, Sein und Zeit. § 74.



Beiträge zum Problem der Tradition 223

das Selbst zu sich erwacht, sich dem Man-selbst entnimmt und im
Todernst sich auf sich selbst hin entwirft. Damit zentriert und stellt
es sich existenziell anders, bleibt aber immer in Welt und mit Andern,
wenn auch nunmehr anders « in-seiend » und « mit-seiend ». Was

Verdeckung und Verdunkelung war, wird in solcher Selbst- und
Weltentdeckung weggeräumt, nicht aber die Überlieferung des Daseins

mitausgeräumt, sondern gerade erst recht an sich selbst überliefert.
Nur wäre es falsch in dem «wiederholenden Sichüberliefern einer

gewesenen Existenzmöglichkeit » so etwas sehen zu wollen wie eine

Repristination des Vergangenen, ein Perennieren des Überholten.
Kult des Vergangenen so gut wie Fortschrittsoptimismus liegen
zunächst außerhalb der Existenzialbesinnung, für die es einzig geht um
Wahrheit, Echtheit, Ursprünglichkeit eines eigentlichen Selbst und
Seinkönnens in der Welt.

Polaritätsbetrachtung. — Das Verhältnis von Tradition und
Fortschritt ist wie jenes von Autorität und Freiheit ein gegensätzlich polares,
im Leben gebundenes und selbst Leben entbindendes. In seiner Lehre

vom Gegensatz als der Philosophie des- Konkret-Lebendigen hat
Romano Guardini jenen Gegensatz von Beharrung und Fortschritt
als eine Grundbedingung des rhythmischen Lebens aufgewiesen und
ihm den systematischen Ort in der zweiten Gruppe der kategorialen
Gegensätze (d. h. inhaltsgegensätzlichen im Unterschied zu den rein
formalgegensätzlichen) angewiesen. Diese zweite Dreiergruppe (1.

Produktion-Disposition ; 2. Ursprünglichkeit-Regel ; 3. Selbstinnesein-

Selbsttranszendenz) liegt im Bereich jenseits der Erfahrbarkeit ; darum
wird sie zum Unterschied von der ersten intraempirischen Gruppe

(Dynamik-Statik; Fülle-Form; Einzelheit-Ganzheit) die transempirische
genannt. Nicht als ob sie rein transzendent wäre ; aber weil sie nicht
frontal in der empirischen Ebene liegen wie das Gegensatzspiel von
Stand und Wandel, Gestalt und Prozeß, sondern den Gegensatz spannen
zwischen dem Erfahrbaren am Leben und seinem verborgenen Innenpunkt

als eigentlichem Lebenspol, darum werden sie transempirisch

genannt.
Näherhin ist es der zweite in dem nun nicht mehr frontalen,

sondern in die Tiefe geführten Achsensystem von Gegensätzen, der

die konkrete Existenz des Lebendigen in der Tradition betrifft. Die

Ursprünglichkeit des Lebens ist nicht Sprunghaftigkeit ohne inneres

Gesetz, nicht Unberechenbarkeit aus Haltlosigkeit, nicht Schaffen aus



224 Beiträge zum Problem der Tradition

dem reinen Nichts. Immer neu und anders, ist es doch nie ohne
Stete und Selbsttreue, nie ohne Maß und Zucht, nie ohne Herkommen
und Überlieferung. Das Schöpfertum des Lebens geht ja selbst wieder
auf Herrschaft im Leben in Gestalt und Gesetz, in Kraft und
Konsequenz, im fordernden Sinn und Beispiel der Verantwortung.

Wo endliches Leben sich nicht maßlos überhebt, weiß es immer
um die Vorgabe und Traditionsverhaftung all seiner geschaffenen
Schaffensgaben. Damit ist dem bequemen Hang und Sicherungsdrang
einer Spießertugend nicht das Wort geredet. Es kann Instinkt für
Wahrheit und Gesundung sein, wenn wahre besonnene Lebenskraft
sich der Bürgschaft solch verbürgerlichten Lebens entschlägt und der
Gefährlichkeit des ungesicherten Lebens anvertraut. Doch wehe,

wenn Phrasen vom « Gefährlich leben » der Pose dienen, hinter der
sich innere Unfreiheit und libertine Abenteurerlust verbergen Wo
echte Kraft für Zukunftsgestaltung, da ist immer auch wohl
unterscheidender Geschmack für echtes Leben und Erbe aus Vergangenheit.

Der bloße laudator temporis acti ist das Gegenstück zum Fort-
schrittsrenomisten, beide recht subjektiv gefärbt in ihrem Geschmack,
während dort, wo wirklich objektiv kritischer Blick für Mangel der

Zeit, Schäden aus der Vergangenheit, Möglichkeiten der Zukunft da

ist, immer auch ein überlegen geistiger Standort eingenommen sein

muß, den Simmel nennt : Kraft der Übergegenwärtigkeit. Als solche

hat sie Augenmaß für ein richtig objektives Verhältnis zur Vergangenheit

und hellsichtige Kraft für echte zukünftige Möglichkeit. Gerade
weil die wahren Bahnbrecher der Menschheit immer auch durch
verhärtete Vorurteile durchgestoßen sind, haben sie um so tiefer erfaßt,
was es ist um Wahrheit und Wert echter Vergangenheit. Insofern
konnte Simmel in einer nachgelassenen Aufzeichnung sagen : « Nur
wer Kraft für die Zukunft hat, wird die eigentliche Würdigung für
die Vergangenheit haben »1.

Meist allerdings wird auf die andere Seite hingewiesen : daß
Traditionstreue zur Gewöhnung an Gewöhnlichkeit und kritikloser
Traditionsgläubigkeit, daß Pochen auf stolze Tradition zum
scheinheiligen Kult des Althergebrachten und Verwechslung von Besitzstand
und Rechtsstand der Behauptung führe, nichts aber einer neuen Wahrheit

so schädlich und hinderlich sei, als ein alter Irrtum. Aus Lessing,
Schiller, Goethe lassen sich bequem die schönstgeschliffenen Sprüche

1 Siehe « Logos » 8 (1919) 150.



Beiträge zum Problem der Tradition 225

dazu beibringen ; von Nietzsches Kunst des Aphorismus zu schweigen.
Und doch zeigt auch wieder Goethe, wie man gleichsam in einem Atem
beide Wahrheiten entgegenhalten muß, um die rechte Haltung zu
gewinnen in der organischen Verbindung von kritischem Vorbehalt
und bescheidener Dankbarkeit. Es war ein Lieblingsgedanke von ihm.
Denn es schien ihm der törichste von allen Irrtümern, wenn junge
Köpfe glauben ihre Originalität zu verlieren, wenn sie das Wahre
erkennen, das von andern schon erkannt worden.

Den Bildungswert der Tradition im Einzelleben und Leben der
Völker und Kulturen bejahen, heißt nicht den Fortschritt ganz oder
teilweise abriegeln. Beides bejahen heißt, dem Menschen eine schwere

und eigentlich dialektische Aufgabe zumuten. Zum Glück braucht
sie nicht rein willentlich bewußt gelöst zu werden, da das Leben selbst
den Phasenumschwung großenteils und namentlich im kollektiven
Ausgleich gewährleistet. Es bleibt aber immerhin eine reizvolle und
dankenswerte Bemühung, das Nacheinander, Ineinander und Aneinander

im dialektischen Ausgleich von Tradition und Fortschritt zur
Bewußtheit und methodisch zu handhabenden Selbstkritik
herauszuarbeiten l.

Von allen Grundregeln die wichtigste dürfte immer noch sein :

die auch sonst gültige asketische Regel der Affektläuterung. Sie ist
die Voraussetzung für den Freiheitsgebrauch einer diskretionären
Klugheit und offen stehenden Bereitschaft für « freundlich aufgefaßtes
Neue, Ältestes bewahrt mit Treue ». Darüber hinaus wird der Streit
als Vater der Dinge seine Rechte geltend machen.

Gesunde Spannung gehört zum Leben, und das Leben selbst hat
die Spannung zwischen Neu und Alt, Beharrung und Fortschritt
verteilt : einmal auf Phasen und Lebensalter im Einzelleben, sodann

auf Generationen und Epochen im Großen. Die Beobachtung der

Entwicklung nach den Lebensaltern hat geradezu von Temperamenten
sprechen wollen, die auf die biologische Zeitlinie sich verteilten.
Wie eng dieses Doppelgesetz des Lebens zusammenhängt und als

gemeinsamer Ausdruck ein und derselben Grundtendenz im
Lebensrhythmus gelten kann, ersieht man aus dem Begriff « Generation »,

1 Eine ganz wertvolle Arbeit liegt da aus der reifsten Zeit des verstorbenen
P. Stanislaus von Dunin-Borkowski («Stimmen der Zeit» 118 [i93°] 4I^> ®) vor,
die es übrigens verdiente mit andern verstreuten Aufsätzen dieses Meisters der
Wissenschaft und hohen Lebenskunst gesammelt und leichter zugänglich gemacht
zu werden.

Divus Thomas. 15



226 Beiträge zum Problem der Tradition

der heute wieder so ganz im Vordergrund geistesgeschichtlicher
Betrachtung steht. Dilthey hat sich dieses Schlüssels zu historischem
Verstehen bedient und Generation als Gleichzeitigkeit von Individuen
genommen, die gewissermaßen nebeneinander emporwachsen durch
gemeinsame Kindheit, Jugend, Manneszeit bis hin zum ringschließenden
Alter als zweiter Kindheit, neben dem jungen Kind. Sie bilden ein
Ganzes eigener Art, nicht im Sinne eines übersingularen Realsubjektes,
aber als dynamisches Ganzes eines biologischen Durchschnitts unter
relativ gleichen Bedingungen naturhafter, gesellschaftlicher, kultureller
und sonstiger Einflüsse. Scharf zu fassen ist der Begriff nicht, aber
in seiner Unschärfe doch immerhin ein empirisch brauchbarer geschichts-
soziologischer Ordnungsgedanke ; wie Dilthey sagt : « Generation als
eine Zusammenordnung von Erscheinungen zu einem dem erklärenden
Studium zu unterwerfenden Ganzen »1. Ein überkommener Besitzstand

an Kultur geht unter dem verjüngten Neuaufgriff einer
heranwachsenden Generation in Auslese und Abneigung, in Umbildung
und Neubildung über, die keineswegs in allem einen absoluten
Fortschritt bedeutet. Es können erworbene und überlieferte Kulturgüter
auf mangelnde Befähigung oder Bereitschaft stoßen und brach liegen
gelassen werden. Was im Wege der objektivierten Geistigkeit an sich

übertragbar war, kommt nicht alles zur wirksamen Überlieferung und

Aneignung. Goethe hat in seinem Fragment über die Natur — Tiefurter
Journal 1782 — dem summativ rechnenden Menschengeist eine nicht
nachzurechnende « Laune » der Natur entgegengehalten. Es gibt eben

nicht den stetig wachsenden Fortschritt, jedenfalls nicht den
ununterbrochenen wachsenden Fortschritt einer mathematisch-positivistischen
Denkweise der Neuzeit, die nicht einmal mehr um die metaphysischobjektiven

Maßstäbe von Gut und Besser klar Bescheid weiß. Und
über die historischen Verteilungsregeln der produktiven Begabungen
und der mitsprechenden Lagebedingungen wissen wir noch weniger
als der Mathematiker über das Austreuungsgesetz der Primzahlen.

« Tempus adinventor et cooperator ». — Kairos. — Das aristotelische

Motiv vom «tempus adinventor et cooperator» (Nikom. Ethik I 7)

ist von den scholastischen Kommentatoren mit Liebe aufgenommen
und auf seinen wahren Gehalt erörtert worden. Daß der Einzelne
mit der Zeit an Wissen wächst und reift, daß es auch ein solches

1 Gesammelte Schriften. V. Bd. Berlin 1924. S. 37.



Beiträge zum Problem der Tradition 227

Wachsen und ausgleichendes Reifen in sozialer Breite und Tiefe der
Generationen gibt, wer wollte es bezweifeln. Dem stand aber auch
die umgekehrte Tatsache des « Vergessens mit der Zeit » gegenüber.
Schon bei den Alten war es eine bekannte Streitfrage, was richtiger
wäre zu sagen : /pdvo; aocpwTato; oder /povoç iaaftiaxaTo; (siehe Arist.
Physic. II 13). Beides ist richtig, sagt Aristoteles, aber richtiger ist
doch das zweite. Das Vergessen bringt die Zeit wirklich von selber

mit. Denn sie ist das Zählmaß der sich folgenden Zustände in einer

Bewegung. Bewegung verändert. Veränderung ist immer Verlust,
nicht aber ohne weiteres Gewinn, wenn es nicht Veränderung unter
Antrieb auf ein Ziel hin ist. Verlust geht auf Konto der Veränderung
rein als solcher, wie sie in der Zeit vor sich geht ; Gewinn aber nur
unter Einsatz von Antrieb und Auftrieb. Sind suchende Kräfte des

Geistes am Werk, so kommt ihnen die Zeit mit gelegenem Angebot
entgegen. Sinds ihrer viele und folgen ihrer viele im Verlauf der Zeit,
so entwickelt sich wie von selbst eine kooperative Gemeinschaft im
Erwerb und vererbenden Besitz. Was der individuelle Geist eines

Menschen, was die individuelle Konstellation in einer Zeit zu erkennen,
zu entdecken, zu vertiefen, zu bereichern vermag, ist nicht ohne
weiteres wieder möglich bei einem anderen Individuum und in anderer
Geistkonstellation. Damit kommt ein Schöpfungsruf an den Einzelnen
und die solidare Gemeinschaft, das was sie ererbt, auch zu erwerben,

um es zu besitzen und zu eigenem Teil aus ihrer einmaligen Stunde
unwiederholbar vermehrt weiterzuvererben. Natur bleibt in aller
Veränderung doch immer eigentlich stehen, wo sie war, sagt Hegel.
Ein starres Gesetz bannt sie in festumschlossenen Rahmen. Der Geist
aber lebt und wächst in seinem geistigen Besitz. Geistiges Erbe ist ein

lebendiger Strom, der schwillt und steigt, ebbt und flutet. Tradition
ist mehr als Magazin und Speicher und papierenes Gedächtnis. « Was

jede Generation an Wissenschaft, an geistiger Produktion vor sich

gebracht hat, ist ein Erbstück, woran die ganze Vorwelt zusammengespart

hat, ein Heiligtum, worein alle Geschlechter der Menschen,

was ihnen durchs Leben geholfen, was sie der Tiefe der Natur und
des Geistes abgewonnen haben, dankbar und froh aufhingen »x.

Der Reichtum der Tradition ist ein Erbe, das nicht passiv

hingenommen, sondern lebendig angeeignet und weitergebildet werden

will. Wo der Erbanfall nicht in einem bewußten Erbantritt als Aufgabe

1 Hegel in der Einleitung in die Geschichte der Philosophie.



228 Beiträge zum Problem der Tradition

zu selbsttätigem Fortleben und Fortbilden des Überkommenen
aufgefaßt wird, ist die Gefahr der Erstarrung gegeben, die dem objektiven
Traditionsgut die weiterbildende Kraft versagt, nicht einmal Spreu
und Weizen zu trennen weiß. Was gegeben war zur Nährstätte eigenen
Lebens, wird zum Gehäuse hergebrachter Anschauungen, in das sich
Leben zur Ruhe legt, statt Kräfte zu regen und mit dem Pfunde zu
wirken. Ein geistiges Erbe sich wahrhaft aneignen, heißt immer :

einem Geistigen sich anbilden und aneignend es um- und weiterbilden.
Was Um- und Weiterbildung heißt und heischt, ist nicht auf

einen gemeinsamen Nenner zu bringen. Wer wollte die einmal erkannte
Wesenswahrheit umstoßen, wer die Ordnung von Dogma und Haeresie

umstoßen, wer die tatsächliche Wahrheit von Geschehen und
Geschichte verleugnen Immer aber heißt Um- und Weiterbilden, das

passiv Angeerbte umsetzen in ein aktives Haben und subjektives
Einleben und waches Mitgehen und fortschrittliches Fördern.

Der dialektische Drehpunkt. — Tradition und Fortschritt, Erbe
und Aufgabe haben einen gemeinsamen Drehpunkt in der Natur des

Geistes, so wie er im Individuum verkörpert ist. So wenig das
Fortschreiten des lebenden Geistes eine rein empirische Angelegenheit ist,
so wenig ist die Verwurzelung im Nährboden der Tradition eine rein
historisch-soziologische Angelegenheit. Beide ragen sie in das

metaphysische Wesen der menschlichen Geistigkeit hinein.
In seiner groß angelegten und tiefgehenden Untersuchung über

die « Dialektik des Geistes » (Augsburg 1928) mußte Peter Wust auch
auf die Dialektik stoßen, die uns hier beschäftigt. Das Auf und Ab,
das Hin und Her der Kollektivdynamik geistesgeschichtlichen Lebens
zwischen Übernehmen und Ablehnen, Bewahren und Abwerfen,
Fortführen und Neuansetzen ist ihm nur eine Projektion innerer
Zwiespältigkeit des Menschen selber. « Das 'Wir' um uns ist eine

Fortsetzung der Wechselgemeinschaft des 'Wir' in uns selbst, das sich

aus der metaphysischen Nahstellung unseres Menschentums zum
zeitlosen Grunde alles Daseins in unserer seelischen Tiefe herleitet »1.

Damit ist eine ganz neue Sicht in die Tiefe der Bedeutung echter
Tradition bloßgelegt. Nichts mehr von der vitalistischen Abbiendung
aufs untergeistige Strombett, nichts von fiktiver Realität eines über-

singularen Kollektivsubjektes, nichts auch von dem Bann befangenen

1 Peter Wust, Die Dialektik des Geistes. Augsburg 1928. S. 433.



Beiträge zum Problem der Tradition 229

Blicks, der im Wesen der Tradition immer nur den Unheilschoß
vererbter Vorurteile und erbgeheiligter Irrtümer sieht. Das Ich und Wir
von « Existenz und Tradition » ist ein komplementäres Verhältnis,
das sich über der inneren Spaltung nach zeitwandelbarem Leben und
Ewigkeitsgrund im Menschen aufbaut. « Wir selbst bringen schon
eine absolut unverjährbare Tradition aus unserer eigenen Ewigkeitstiefe

in den rollenden Strom des phänomenalen geschichtlichen Lebens

mit heraus, und einen Teil dieser überhistorischen Tradition gibt so

jedes einzelne Selbst, beim Eintritt in die allgemeinmenschliche
Wirverbundenheit mit hinein »1. Bei allem kritischen Bedacht zum
Teilhabebegriff, bleibt dennoch immer wahr : der Mensch ist nicht das

Menschsein, sondern hat je für sich Menschsein. Kein Individuum
Mensch lebt darum das volle Menschsein nach dem ganzen Reichtum,
den allein die Geschlechterfolge aus der species homo herauszuholen
bestimmt ist.

1 Peter Wust, a. a. O., S. 433.


	Beiträge zum Problem der Tradition [Fortsetzung und Schluss]

