Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 16 (1938)

Artikel: Beitrdge zum Problem der Tradition [Fortsetzung und Schluss]
Autor: Ternus, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762323

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762323
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Beitrdge zum Problem der Tradition.
Von J. TERNUS 8. ]., Valkenburg.

(Fortsetzung und Schluss.)

II. Tradition und Existenz.

Vorerst: Eine Feststellung. — Es ist befremdlich, daB noch in der
vierten, neubearbeiteten Auflage des Eisler'schen Waorterbuches der
philosophischen Begriffe (Bd. III, Berlin 1930) unter dem Stichwort
« Tradition » nur die magere Zeile steht: « Uberlieferung, fiir die
Stetigkeit der Kulturentwicklung wichtig». Genau so war es auch
schon in den idlteren Auflagen zu lesen. Und doch war das Werk
inzwischen auf dickleibige, fast unhandlich gewordene Binde ange-
wachsen. Auf seinen rund 2500 Seiten unterrichtet es auch iiber
Dutzend und abermal Dutzend unbedeutendster Termini (wie « Behaf-
tung », « Justifizierung », « Isosthenie » und « Homophonie»). Um so
mehr befremdet die Schweigsamkeit zum Stichwort Uberlieferung, wo
das ganze Werk doch wahrlich nicht wenig zehrt von seiner reichen
und bunten Uberlieferung, die zu sondern und iibersichtlich vorzulegen
ihm begreiflicherweise nicht recht gelingen will.

Man moéchte vermuten, daB Wort und Begriff der Tradition,
bzw. Uberlieferung, vielleicht in der pidagogischen Provinz heimischer
wiren. In den 10 stattlichen Binden des zum zweiten Mal aufge-
legten Enzyklopddischen Handbuches der Pidagogik (hg. von W. Rein ;
abgeschlossen 1910, bzw. fiir den Registerband 1911) war offenbar
kein Bedarf und Platz. Auch das neue vielbindige Pidagogische
Lexikon, das Ministerialrat a. D. Hermann Schwarz in Verbindung
mit der Gesellschaft fiir evangelische Piddagogik herausgegeben hat
(Bielefeld und Leipzig 1928 ; abgeschlossen 1931), schweigt sich iiber
Tradition (Uberlieferung) aus. Wesentlich besser steht es bei den
katholischen Enzyklopidien. Schon im Lexikon der Pidagogik, das
Ernst M. Roloff bei Herder herausgegeben hat, war Tradition als
eigenes Stichwort von Wunderle bearbeitet worden. Im neuen zwei-
bindigen Handworterbuch, das Stieler im Auftrag des Deutschen
Institutes fiir wissenschaftliche Pidagogik herausgebracht hat, stammt
die Bearbeitung des gleichen Stichwortes von Dyroff. Schon diese
nackte Feststellung ist in sich, rein kulturwissenschaftlich und kon-



198 Beitrige zum Problem der Tradition

fessionskundlich gesehen, belehrend und regt zum Nachdenken an.
Wollte man  in dieser Linie weiterfahnden, kdmen nichstfolgend
wohl Stichworte wie Autoritit, Pietit und dhnliche zum priifenden
Vergleich.

Aber auch die katholische Erziehungskunde nimmt anscheinend
viel klarer, bestimmter, man méchte sagen freudiger bejahende Stellung
ein zum erzieherisch unentbehrlichen Grundverhiltnis der Autoritit.
Schon dabei ist sie geflissentlich bemiiht, die Vorziige eines innerlich
ansprechenden Autorititsverhiltnisses gegeniiber einem recht duBer-
lichen Einsatz von Autoritit stark herauszukehren. Bei der Tradition,
sofern dieser Begriff nicht einfach mit Unterricht gleichgesetzt wird,
ist die Befiirchtung noch stirker wirksam, es méchte bei duBerlicher
Uberantwortung von geistigem und sittlichem Erbgut und ebenso
duBerlicher Anerkennung und Aneignung bleiben. Eine eigentliche
positive Hochwertung und demgemifBe bewuBte Auswertung ist im
allgemeinen noch nicht in Erscheinung getreten, wenn auch vielleicht
der Genius einzelner Erzieher und Lehrer tiefer gesehen und den
Zusammenhang von Erziehung, Unterricht und Tradition organischer
an sich erfahren und beim Zogling in Erfahrung gebracht haben mag.

Zuriick zur Theologie! — Wir kniipfen an unsere fritheren Dar-
legungen iiber « Tradition und Kirche » (in dieser Zeitschrift Bd. 16 S. 33)
an. Sie hatten uns zu einem Komplex von Fragen gefiihrt, der uns
durch die besondere Note der «familiaritas traditionis», wie Thomas
sie nannte, aufgegeben ist. Dazu bedarf es einer Erweiterung des
Gesichtspunktes. Es kann nicht mehr allein von der Glaubenstradition,
von der dogmatischen Tradition im engern Sinne allein die Rede sein.
Die verschiedenen Sparten materialer Tradition, die dogmatische,
moralische, kultische, rechtliche, disziplinire usf. sollen kiinftig nur
dann gesondert werden, wenn es der Zusammenhang der Darlegung
klarheitshalber verlangt. Auch die Unterscheidung nach der auktori-
tativen Seite, nach dem Ursprung und der damit gegebenen Autoritit
— die direkt gottliche und die apostolische Offenbarungstradition, die
apostolisch-pastorale, die rein kirchlich-nachapostolische Tradition, die
allgemein-kirchliche, die partikulire Tradition — diese und #hnliche
Unterscheidungen sollen vorerst in den Hintergrund treten. Nicht
um in ihrer Bedeutung verkannt zu werden, sondern um die Gemein-
samkeit eines durchgehenden Traditionsmomentes sichtbar werden zu
lassen. DaB es sich dann nicht mehr um einen eindeutigen Begriff



Beitrige zum Problem der Tradition 199

der Tradition handeln kann, versteht sich von selbst, erniedrigt aber
die Gemeinsamkeit nicht zu einer bloBen Namensgemeinschaft. Mit
Analogie im Traditionsbegriff muB sich ja die Theologie der Tradition
so wie so abfinden. Gerade darauf will ja die grundlegende Unter-
scheidung nach dem Ursprung und der damit gegebenen Unterscheidung
nach Autoritit hinweisen. Und wie groB ist schon die Analogieferne,
wenn man mit Deneffe nach Haupt- und Nebentradition unterscheiden
will : jene konstitutiv begriindet in der apostolischen Sendung, autori-
tativ fortgefiihrt in der Glaubensverkiindigung des kirchlichen Lehr-
amtes ; diese hingegen fixiert in den Traditionsdenkmailern, abgerechnet
die Heiligen Schriften ! ‘

Von einem allgemein gefaBten Traditionsbegriff war auch immer
schon im theologischen Traktat « De Traditione» die Rede. Diese
Ausgangsbestimmung war allerdings vielfach diirr genug gefaBt und
belassen, so daB es nicht reizen konnte, ihrer im weiteren Verlauf der
Behandlung des Traditionsproblems zu gedenken. So heiBt es z. B.
im IV. Band des groBen und wahrhaft modern wissenschaftlichen
Dictionnaire d’Apologétique unter Spalte 1783: Tradition im allge-
meinen Verstand sei « toute doctrine, toute institution, toute pratique
venue des anciens jusqu’a nous». Kein Versuch einer Analyse dieses
soziologischen Grundbegriffs, keine Erorterung seiner Hauptmomente,
keine Andeutung der Probleme.

Ein paar Voraussetzungen, Abgrenzungen, Vorfragen. — Von der
sprachlichen Vielfalt im Wort, seiner wechselnden Bedeutung und
vielseitigen Anwendung soll nicht weiter gehandelt werden, weil lingst
und oft gesagt, ist, was dariiber zu sagen und in den geldufigen
Lehrmitteln zu finden ist. Auch die gewohnlichen Unterscheidungen,
wie die nach Tradition im objektiven Sinn (als Traditionsgut) und
Tradition im subjektiven Sinn (aktivisch als Urheber, bzw. Triger,
und Tradent ; passivisch als Erbe, bzw. Triger durch Empfang)
u. 4. mehr werden als schulgeldufig hier unterstellt.

Nur an das sei kurz erinnert : Tradition meint einen personalen
Vorgang, ein Aktgeschehen zwischen Personen, das auch im Traditions-
gut immer «in obliquo » mitverstanden wird. Das «tradere» ist ein
« vernehmungsbediirftiger Akt », wie die modernen Phinomenologen
sich ausdriicken, und bleibt es auch dann, wenn es unter gegebenen
Umstinden und entsprechend juridischen bzw. juristischen Folgen
nicht zur Erfiillung der Aktintention kommen sollte.



200 Beitrige zum Problem der Tradition

Es liegt nahe und ist durch die besondere Richtung unserer
Untersuchungen besonders nahegelegt, die inhaltliche Weite des All-
gemeinbegriffs Tradition dahin einzuschrinken, daB der Uberlieferungs-
akt eines rein materiellen Gutes nicht darunter fillt. Auch die weitere
Einschrinkung soll gemacht werden, daB die Ubereignung von nicht
rein materiellen Giitern nicht unter Tradition in dem hier filligen
Sinn miteinbegriffen sein soll, wenn sie rein gegenwirtige Ubertragung
meint. Das Moment der Geschichtlichkeit, ndherhin der Erbgeschicht-
lichkeit ist fiir unsere Absicht der Untersuchung nicht zu entbehren.
Geschichtlichkeit als solche macht noch nicht Tradition, ist aber
Voraussetzung und Grundlage der Tradition und kann gegebenenfalls
Objekt der Tradition werden. Ja, in gewissem Sinn ist eine Note der
Geschichtlichkeit immer auch im Objekt der hier zu untersuchenden
Tradition miteinbeschlossen. Die Tradition vererbt Giiter von Ge-
schlecht zu Geschlecht. Als Traditionsgut haftet diesen Giitern neben
dem innern Wert immer auch ein geschichtlicher Wert an. Also auch
wo Lehre im Erbgang einer Schultradition fortgepflanzt wird, ist es
Tradition in unserem Sinne nur insofern, als irgend eine Note der
auktorititiven Herleitung in Nachfolge miteingeht. Es mag jeweils
zu innerer Selbsteinsicht in den iiberlieferten Lehrbestand kommen,
soll es nicht einfach Unterricht sein, mull durch esoterische Ab-
schlieBung oder rituelle Einweihung oder sonstige Bindung an
kanonisches Herkommen ein eigentlich erbgeschichtliches Moment
gewahrt sein und als Fortpflanzungswille zur Geltung kommen.
Tradition ist, um ein Wort von Otto Willmann zu gebrauchen,
«der Nerv des Erbganges»; noch richtiger vielleicht : Tradition ist
ein je von Geschlecht zu Geschlecht sich schlieBender und im Weiter-
strom sich wieder 6ffnender Kreis von gebendem und empfangendem
Leben 1.

Das Entscheidende also am Begriff der Tradition ist jedenfalls
der Subjektsinn. An ihm wollen darum vor allem die drei Grund-
momente der Tradition untersucht sein: das auktoritative, das ge-
schichtliche und das soziale Moment.

! Hier wird ersichtlich, daB sich das Traditionsproblem auch mit dem seit
Wilhelm Dilthey, Leopold von Ranke, Ottokar Lorenz und Wilhelm Scherer
in den Siebziger und Achtziger Jahren des vorigen Jahrhunderts vielerdrterten,
aber gegenwirtig noch sehr schwankenden Generationsproblem i{iberschneidet.
Unsere Untersuchungen diirfen sich hier damit nicht belasten. In einer spiteren
Studie iiber « Tradition und Scholastik » ist dafiir ein mehr geeigneter Ort.



Beitrige zum Problem der Tradition 201

Tradition und Aultoritit. — Bei der Tradition geht es um Pforten
und Adern des gesamtmenschlichen Lebens. Wie der Ursprung des
Lebens Bande der Pietdt kniipft, so steht auch die lebendige Tradition
im Bunde mit der pietas, die ihrerseits wieder nichsten Bezug zur
religio einerseits, zur observantia andererseits hat. Mit dem Lebens-
ursprung hingt die moralische Macht der physischen und geistigen
Urheberschaft im Personenverkehr zusammen. Daher die enge Nachbar-
schaft des Begriffspaares Tradition und Autoritit im Sozialgefiige
des menschlichen Lebens. Autoritit und Tradition sind geradezu
wesentlich notwendige (wenn auch nicht innerwesentliche) Grundlagen
der menschlichen Gesellschaft iiberhaupt. Auf der Autoritit beruht
der ZusammenschluB in einem gesetzhaften Lebensgefiige; auf der
Tradition beruht die Angliederung und Ausrichtung in der Zeit- und
Geschlechterfolge. « Autoritit und Tradition halten das groBte Gesell-
schaftsgebilde wie das kleinste soziale Gewebe zusammen; wo sie
sind, da liegen soziale Elemente vor, und insofern zeigen sie der Analyse,
wo sie Halt zu machen hat, um nicht das Lebendige zu zersetzen und
die keimbergenden Korner zu zerschneiden »!. _

Man darf aber die Koppelung von Autoritit und Tradition in
sozialer Funktion nicht als Parallele schlechthin verstehen wollen,
Das oberste umfassendste soziale Gebilde im rein natiirlichen Bereich.
die « Menschheit », hat wohl Tradition, aber Autoritit nur in einem
sehr sublimen Sinn, mehr transzendent als immanent, weil rein religi6s-
sittliche, nicht aber gesellschaftlich-politische Bindung. Denn auch
die volkerrechtliche ist als solche nicht eine vom allgemein mensch-
lichen Verband ausstrahlende.

Da beide, Autoritit sowohl als Tradition, auf hoherer, geistiger
Stufe ohne Freiheit nicht zu denken sind, wenn sie auch nicht in
Freiheit allein gegriindet sind, so ergibt sich die Mdoglichkeit eines
Widerstreites, indem die Freiheit wider die Bindung an Autoritit
und Tradition aufbegehrt. Dabei kann dahin gestellt bleiben, ob und
wieweit dann Freiheit in Willkiir, Selbstbehauptung gegen die Autoritét
in UnbotmiBigkeit, Verlassen der Tradition in Uberheblichkeit mit
Eigenmichtigkeit oder Haltlosigkeit entartet.

Der Sozialcharakter von Tradition 1iBt sich nur dann genauer

fassen, wenn auf die Sonderart sozialer Gebilde Bezug genommen wird.

1 Otto Willmann, Didaktik als Bildungslehre. II 3 (Braunschweig 1903)
S. 505.



202 Beitrige zum Problem der Tradition

Die Lehre von den sozialen Gebilden war bis vor kurzem in einer
formalistischen Soziologie vielfach zu einer rein formalen Beziehungs-
und Strukturenlehre abgesunken. Es war eine Folge des in der
Neuzeit immer stirker sich durchsetzenden nominalistischen Denkens.
Damit in eins ging eine krasse Realistik in der gegenstindlichen
Sprechweise von Beziehungen, Strukturen und gesellschaftlichen Vor-
gingen, als wiren es in sich wesende « Objektive » nach Art der Plato
angedichteten Hypostasen. In der Wende von heute geht es nicht
zuletzt um die Rehabilitierung einer Realsoziologie, der aber von der
neuen « organischen Volkslehre » vielfach absolute Unterordnung ab-
gefordert wird.

Es gibt nicht nur soziale Gebilde verschiedener Stufen und Ord-
nungen, sondern auch innerhalb ein und desselben realen Gebildes
grundverschiedene Schichten und Ebenen sozialen Seins, die nur mit
den Mitteln eines dem Sein entsprechenden Analogiedenkens richtig
darzustellen sind. An eine solche Stufenanalogie wird auch die Sozial-
metaphysik der Tradition anzukniipfen haben, sowohl um der Sache
wie um der kritischen Auseinandersetzung willen.

Selbstverstindlich kann hier nicht auf eine Gesamtiibersicht der
sozialen Wesensstrukturen eingegangen werden. Aus der vierdimensio-
nalen Mannigfalt der vielfach — namentlich seit Scheler — beliebten
Aufarbeitung der Phinomene nach Masse, Gemeinschaft, Gesellschaft
und sogenannten Gesamtpersonen sei nur einmal die wichtige Doppel-
gruppe Gemeinschaft-Gesellschaft herausgegriffen. Seit Lorenz von
Stein und vor allem Ferdinand Ténnies ist sie als eine der bedeut-
samsten Unterscheidungen sozialer Gebilde aufgekommen. IThr Wert ist
an sich unabhingig von der Belastung, die vielfach noch immer von
positivistischen Unterstellungen her jener grundbegrifflichen Unter-
scheidung umfassendsten sozialen Verbinde nach ihrer inneren Struktur
und Dynamik anhaftet. Zu ihrer Begriindung bedarf es nicht einer
so fragwiirdigen philosophischen Psychologie, mit der Ténnies Wesens-
wille und Kiirwille einander gegeniiberstellt, um auf dieser Unter-
scheidung an der Wurzel die Scheidung der beiden Stimme Gemein-
schaft und Gesellschaft zu rechtfertigen. Die idealtypische Entgegen-
setzung 148t die vitale Komponente am Pol der Gesellschaft, die
geistige Komponente am Pol der organischen Gemeinschaft schlechthin
zu Null werden, was eine positivistische Extrapolation ist, die auf
metaphysische Anthropologie vergiBt. Geist und Seele sind nicht
einfach zwei energetische Faktoren im sozialen Kriftespiel, sondern



Beitrige zum Problem der Tradition 203

Ausdruck ein und derselben immanenten Wesensform des Menschen,
die als Geistseele mehr seelische oder mehr geistige Valenz zum Aus-
druck bringt, sei es im primédren Individual-, oder sei es im komple-
mentidren Sozialleben. Die positivistische Verzeichnung in der Charak-
teristik von Gemeinschaft und Gesellschaft beruht zum groBen Teil
in der Gleichachtung von Tatsachengesetz und Wesensgesetz, hinter
der wiederum vielfach die Entwicklungshypothese steht: Geist aus
ungeistigem Leben.

Der Unterschied von Gemeinschaft und Gesellschaft kann mehr
vom Ursprung und Endziel oder mehr vom Wesen her gekennzeichnet
werden. Dabeli ist allerdings der ideellen Verwandtschaft dieser aristote-
lischen Ursachendreiheit zu gedenken, die sich als inhaltliche Ver-
wandtschaft in der dreifachen Kennzeichnung geltend machen wird.

Die Gemeinschaft ist mehr eine natiirliche, spontan auftretende,
gleichsam organisch entspringende und wachsende Form der Ver-
bindung von Menschen untereinander, wihrend die Verbandsform der
Gesellschaft mehr gewollt und kiinstlich, mehr von auBen organisiert
und gruppentechnisch bedingt ist. In der Gemeinschaft leben die
Glieder so elementar und wesentlich, daB sie im naiven Lebensvollzug
mehr aus dem Uber-ich der Gemeinschaft als aus dem abgeldsten
Selbst-ich heraus zu fiihlen, zu werten, zu urteilen scheinen. Dabei
ist aber die organische Struktur der Gemeinschaft dennoch soweit im
Gemeinschaftserleben durchgeformt und durchgegliedert, daB die
Glieder der Gemeinschaft wahrhaft miteinander fiihlen, erleben, werten,
urteilen, also gegenseitiges Verstdndnis in und aus ihrer gliedlichen
Gemeinschaft haben und betédtigen, wihrend z. B. in der suggestiven
Gefiihlsansteckung der Masse gerade solche Gliedstindigkeit und darin
gewihrleistete Eigenstindigkeit fehlt, eben darum aber auch das
Kollektivphdnomen des Massenerlebens mehr eine Addition denn eine
Gemeinschaftssympathie darstellt.

Die Gesellschaft hat demgegeniiber eine mehr bewuBte, willent-
liche, kunstmaBig aufgebaute Form der Struktur und Dynamik. Es ist
mehr ein Produkt der frei zusammentretenden und unter einem er-
withlten Zweck sich willentlich verbindenden Menschen oder Menschen-
gruppen. Ein ausgesprochenes SelbstbewuBtsein und gegensténdliches
FremdbewuBtsein zueinander kennzeichnet die Individuen in der
Gesellschaft. Erscheinen in der Gemeinschaft die Glieder zuerst und
zunichst als Reprisentanten der Gemeinschaft, so erscheint hinwiederum
die Gesellschaft zuerst und zunichst als Representation ihrer Trager.



204 Beitrige zum Problem der Tradition

Jenes mehr im Innenaspekt derer, die in der Gemeinschaft leben und
weben ; dieses mehr im AuBenaspekt der o6ffentlichen Geltung.

Das sind die wichtigsten Gesichtspunkte, unter denen sich die
mehr vital und irrational begriindete Gemeinschaft von der mehr
rational und willentlich aufgebauten Gesellschaft voneinander abheben,
ohne doch jemals als reine Formen von Menschenverband auseinander
zu fallen. Ginge der von andern vorgeschlagene Ausdruck « Willens-
verband » fiir die gesellschaftliche Form noch an, so ist hingegen der
Ausdruck « Wesensgemeinschaft » fiir die dem urspriinglichen Leben
und Erleben nihere Form zu leicht irrefithrend, der Ausdruck « Erlebnis-
gemeinschaft » aber zu eng.

Damit ist eine notwendige (wenngleich nicht einzige) Voraus-
setzung geschaffen fiir eine Unterscheidung von Tradition, die heute
besonders beachtet wird. Sie ist eine Unterscheidung nach dem
modernen Lieblingskriterium « echt-unecht », in dem sich der dynamisch-
existenzielle Zug der Zeit bekundet. Seit der Lebensphilosophie dient
als Folie der Anwendung jenes Kriteriums in mannigfachen Zusammen-
hingen immer wieder die anthropologische Unterscheidung nach Seele
und Geist, die bald mehr feindgegensitzlich, bald mehr fremdgegen-
sitzlich, bald mehr komplementirgegensitzlich aufgefalt wird.

Die ergentliche Stromung der Tradition untergeistig ? — Scheler hat
im Zusammenhang von Untersuchungen iiber sympathetische Phidno-
mene und solchen tiber Soziologie des Wissens und der Weltanschauung
wiederholt vom Phinomen der Tradition und Traditionsbildung gehan-
delt. Als wichtigste Unterscheidung ist ihm die nach echter und
unechter Tradition erschienen.

Als Inhalt echter Tradition galt ihm nur jener, der zwar ursichlich
aus Tradition stammt, aber erlebnismidBig rein gegenwirtig und an-
schaulich so erlebt wird, daB das Moment der Tradition unbewuBt
und unerkannt bleibt. Alle sogenannten natiirlichen Selbst-, Welt-,
und Gottesanschauungen sind von solchen lebendigen Traditionen im
echt-eigentlichen Sinn durchsetzt. Nicht Mitteilung und Fortpflanzung
von Lehre, nicht bewuBte Nachahmung und Befolgung von Vitersitte
und -brauch ist gemeint, wenngleich solch gegenstindlich bewuBtes
Erbe ebenfalls da sein mag und weitergegeben wird. Aber die echte
Art der Tradition ist nicht Mitteilung, die mit Pietit gepflegt und als
heiliges Erbe wieder vermacht wird, sondern eine Ubertragung von
Erleben, Denken, Fiihlen, Handlungsimpulsen, die bei aller gegen-



Beitrage zum Problem der Tradition 205

wirtigen Anschaulichkeit und erlebten Wirksamkeit nichts von Alter
und Vergangenheit, nichts von Vermichtnis und Erbe an sich tragen,
obwohl sie urspriinglich und ursichlich aus Vergangenheit und Uber-
lieferung stammen. Uberlieferung darf dabei allerdings nicht im Sinne
von gegenstindlich bewuBter Mitteilung genommen werden, sondern
einzig in der Sphidre des erlebnismidBig mitverstehenden Vollzuges,
ohne daB sich der Akt des erlebnismiBigen Verstehens vom schlicht
einfachen Mitvollzug abhebt und mein Fiihlen oder Urteilen dem
Fithlen und Urteilen der andern gegeniiberstellt.

Scheler hat zeitlebens viel Mithe darauf verwandt, die Eigenart
dieser Zwischenform sympathetischen Erlebens aufzuweisen und als
Mittleres zu erweisen gegen die rohe Erlebnisidentitit der sog. Eins-
fiihlung und dem bewuBten Mit- und Nachvollzug im gegenstindlich-
gegenpersonlichen Erleben. Von dem komplexen Sonderfall der Tradi-
tionsbildung mit ihrer Erstreckung zwischen Individuen in zeitlicher
Abfolge fithrt die einfache Linie hinab {iber das aus der Massen-
suggestion wohlbekannte Phinomen der Gefiihlsansteckung bis zu
Fillen einer glatten Einsfithlung im reinen Fall, wie ihn etwa
normalerweise schon der biopsychische Lebenszusammenhang von
Mutter und Kind in der Zone des eigentlichen Mutterinstinktes
— also unterhalb der der Sphiare des duopersonalen Mitfiithlens und
Liebens — mit sich bringt und immer wieder zu Leistungen einer
staunenswerten Naturbegabung fiihrt.

Im Hinblick auf die traditionsbildende Kraft, die gerade aus
dieser Sphire des menschlichen Instinktlebens gespeist werden soll,
ist es der besonderen Beachtung wert, daBB Scheler an Fillen typischer
Einsfithlungen mit an vorderster Stelle aufzdhlt: Identifikations-
erlebnisse primitiver Volker mit dem Totem ihres Stammes, eksta-
tischer Gottwerdung in antiken Mysterien raumhaft bacchantisches
Verstromen von Akt- und Personengeschiedenheit auf Hohepunkten
mystischer Erotik, Geistbesessenheit, massenseelischem Erleben usf.
Die drei wichtigsten Charakteristika solcher Einsfiihlung sollen immer
sein : I. ihr unterwachbewuBter Vorgang; 2. ihr unfreiwillig auto-
matisches Erfolgen ; 3. ihre subjektive und objektive Geschlossenheit
in der Sphire des VitalbewuBtseins. Die Tatsachen der Einsfithlung
sollen ein empirischer Index sein fiir die metaphysische Einheit eines
iibersinguldren vitalpsychischen Lebens, das im untergeistigen Vital-
bewuBtsein des Individuums gleichsam seinen Ableger mit je eigenem
Vitalzentrum eingesenkt hat, ohne jedoch die ibergreifende vitale



206 Beitrige zum Problem der Tradition

Einheit zerreiBen zu lassen. Die Eigenart dieses vitalpsychischen
GroB3bereichs ergibe sich fiir uns aus der «mittleren » Art, wie das
VitalbewuBtsein zwischen personalem Geist und Geistesleben einer-
seits und dem Organismus oder Leibkérper andererseits als seelische
Region innehat. In dieser mehr nachtseitigen Region quellen die
Dringe und Triebe des Lebens, darunter vor allem die drei Hauptiste
des trieblichen Instinktlebens: die Nahrungstriebe, die erotischen
Vitaltriebe, die Machttriebe, einbegriffen jeweils mannigfach ver-
zweigte Untertriebe, wie beim Machttrieb des Lebens, z. B. Triebe
des Wachsens, des gesteigerten Beherrschens usw., bis hinauf zum
eigentlichen Geltungstrieb.

Aus Drang und Trieb — jener mehr biologisch, dieser schon mehr
psychisch — leitet sich her : einslebige Verbundenheit mehrerer Indi-
viduen in magisch naturhafter Einsfiihligkeit, sodann auf einer schon
héheren Stufe gegenseitiger Abgrenzung die sogenannte Ansteckung,
bei noch deutlicherer Abhebung die Fille unwillkiirlicher Nachahmung
und — bei zeitlicher Erstreckung zwischen Individuen der einen zur
anderen Generation — das Leben und Stehen in Tradition (ohne
Wissen um die geschichtliche Abhingigkeit und Herleitung).

Das Subjekt der Tradition lebt also in einem iibersingulir gebun-
denen Lebenszusammenhang, dessen gruppenseelische Influenz sich
zwar in psychischen Erlebnissen darstellt, aber unerkannt bleibt.
Es ist der EinfluB eines anonym unpersonlichen Kollektivsubjekts,
der aus unbewuBten Tiefen stammt, in dunkelbewuBter Region sich
ausbreitet, mehr wichst als schafft, passiv sich gibt und doch pro-
duktiv ist im bildnerisch mitbildenden ProzeB von Brauch, Sitte,
Tracht, Mythos, Mérchen, Sage, Volkssprache, Volkslied. Die Ab-
hebung des echten Lebens aus Tradition ist darum so schwer, weil
die echte urtiimliche Tradition sich der Uberformung durch die
geistigen Akte der Anschauung und des Denkens, des Wertens und
Wiihlens, des Liebens und Schaffens, des Herrschens und Fiihrens,
des Mitteilens und Vermachens unterworfen hat. Wihrend das Kollek-
tivsubjekt der Gruppenseele unbewuBt arbeitet, verborgen, unbenannt
und unbekannt bleibt, ist es dem ebenso iibersinguliren, aber bewuBt
und gegenstindlich arbeitenden Gruppengeist eigen, sich in 6ffentlicher
Meinung auf Grund rechtlicher, institutioneller Bindung kundzugeben.
Kommt die Wirksamkeit des gruppenseelischen Lebens und seiner
traditionbildenden Macht aus Nichten der Tiefe, so umgekehrt die
Herrschaft des Gruppengeistes aus dem Geltungsanspruch von oben,



Beitrige zum Problem der Tradition 207

sei es von starken Fiihrernaturen, sei es von Personen des 6ffentlichen
Rechtes als Funktioniren irgendeiner Hoheit oder Macht.

Wir hitten es also hier in aller Form mit einer doppelten Super-
existenz zu tun: mit einer Uberseele und einem ebenso realen und
real davon geschiedenen Ubergeist. Geist als persénliches Subjekt
entspringt als Hypothese einer zu allen Zeiten immer wieder ver-
fithrenden «averrhoistischen » Tendenz. Die Annahme einer unter-
geistigen, iibersingularen Kollektivseele konnte man mit Peter Wust
einen Averrhoismus in Umkehrung nennen. In der Weltseelenspeku-
lation der Antike und. beim deutsch-romantischen Idealismus ging
der Schnitt zwischen Seele und Geist jedenfalls nicht bis zur vélligen
Zerfillung. Es ist auch bis heute noch fraglich, ob die in der
anthropologischen Reflexion immer wieder auftauchende Dreiteilung
nach Leib, Seele und Geist in der Antike tridynamistisch gemeint war
oder aber einen eigentlichen Trimerismus ontischer Zerfillung zum
Ausdruck bringen sollte. Heute aber wird von sehr weiten Kreisen
die substanzielle Anschauung einer rein dynamischen Auffassung
geopfert. Es gibt nur noch eine Sphire seelischen Lebens und eine
Sphiire geistiger Akte, beide mit je ihrem eigenen Zentrum dynamischer
Ausstrahlung, untereinander und mit dem Leib gleichfalls nur kausal-
dynamisch verbunden.

Diese Auffassung unterlegt Scheler bekanntlich — als Folie der
Deutung — seiner gesamten Soziologie. Deren Grundgedanken sind
heute durch die Volkslehre stirker ins Organische gewendet worden,
im iibrigen aber noch ein wahrer Spiegel eines weitverbreiteten zeit-
gendssischen Denkens, von dem sie vielfach mit dem BewuBtsein der
Selbstverstidndlichkeit vorgebracht werden. Wie stellt sich nun dem-
nach die Folgerung fiir die Soziologie von Wissen, Glaube und Welt-
anschauung im natiirlichen Bereich dar, namentlich in Hinsicht des
dabei beteiligten Faktors Tradition ?

Die These von der Ohnmacht des Geistes ohme die Triebe. — Grund-
legend ist die These von der Ohnmacht des Geistes. Macht meint
hier Realisierungsmacht, Macht der Daseinsverwirklichung. Geist aber
in allen seinen Formen, als individueller und kollektiver Geist, als
subjektiver und objektiver Geist hat von sich aus keine Spur Kraft,
iiber die Ideation hinaus seine ideellen Soseinsgehalte nun auch ins
Dasein zu setzen. Nur wenn es ihm gelingt, sich mit Trieben, Interessen
und ihren kollektiven Tendenzen zu vereinen, vermogen sie mit ihrem



208 Beitrige zum Problem der Tradition

So-gehalt eine bestimmende Wirkung auszuiiben. Immer aber bleibt
ihr EinfluB auf So-bestimmung eingeschrinkt. Ideen kénnen immer
nur Determinationsfaktor, nie Realisationsfaktor sein. Ihr Feld ist
nicht die Realsoziologie, sondern immer nur die Kultursoziologie, in
der aber die realsoziologische Dynamik immer schon als das System
der treibenden Krifte unterstellt und einbezogen ist. Was jeweils
zu realisieren moglich ist, entscheidet rahmenmiBig der objektive
Spielraum der hier und jetzt vorliegenden Konjunktur der triebhaft
bedingten Lebensverhiltnisse. Als die drei groBen Stimme der Trieb-
faktoren in Individuum und Gesellschaft wurden oben schon genannt :
Nahrungstrieb, Sexus und Machttrieb des Lebens. Investiert in Wirt-
schaft, Blut und Machtgebilden bestimmen sie in Konstellation den
derzeit moglichen Spielraum moglicher Realisierung von Ideen und
Zielen. Soll es aber tatsichlich zum Einsatz von Idee und Ziel in das
Spiel der Krifte kommen, bedarf es dazu immer der einsatzfihigen
Personlichkeit mit ihrer schopferischen Kraft und freien Tat. Was
Pioniere, Fiihrer, Vorbilder anbahnen, dient als Strafle der Vielen
und der Masse, die nach den Gesetzen der bewuBten Nachahmung,
der unwillkiirlichen Angleichung, der unbewuBten Ansteckung, der
Traditionsverhaftung nachfolgen. Die Verbreiterung der Kultur fiihrt
dabei notwendig zu einer sozialen Senkung des hohen Niveaus, auf
dem die neuentdeckten und .realisierten Werte urspriinglich stehen.
VeriduBerlichung zur Formsache, Verflachung zur Gewohnheit, Tech-
nisierung und Uberbiirokratisierung sind die unausbleiblichen Folgen
auf dem Wege zur ausgehohlten Zivilisation. Es ist der Weg, auf
dem die echte lebendige Tradition immer mehr erstirbt und ver-
krustet, wihrend die unechten Formen fixierter Uberlieferung ihren
Anspruch auf Geltung immer mehr ausbauen und organisatorisch
befestigen.

Zusammenfassung. — Das Gesamtbild « Tradition » wiirde sich
also demnach so darstellen : Sie griindet primir in einem Strom von
instinktivem Lebensablauf der untergeistigen Zone. Was dort an
Bahnung und unwillkiirlicher Nachahmung zum Gesetz tatsichlicher
Befolgung — ohne BewuBtsein der Erbfolge — sich ausbildet, unter-
liegt einem Eigengesetz der Entwicklung, die in ihrem eigentlichen
tieferen « Trend » nicht durchschaubar ist, auch wenn gewisse Zyklen,
Phasen, Perioden sowie die Haupttriebkrifte und ihre Reprisentanz
im BewuBtsein und in typischen Gebilden der Offentlichkeit erkennbar



Beitrige zum Problem der Tradition 209

sind. So lassen sich z. B. am Geschichtsablauf der Kulturen ablesen :
Primat des Blutes in erster Phase, Primat der politischen Macht in
zweiter, Primat der Wirtschaft in dritter Phase. Das Lebensgebiet
dieses vitalpsychischen Feldes liegt der Intention und Betétigung
gegenstdndlicher Akte und personlicher Stellungnahme aus dem Zentrum
des Geistes her voraus. Am Materialfeld trieblicher Reprisentanz
setzen die gefiihlsméiBigen Wertselektionen, die emotional bedingten
Erkenntnisse und die willentliche Stellungnahme an. Sucht der Geist
Idealfaktoren im realen Leben bestimmend einzufiihren, so werden
sie sich wirksam nur dann durchsetzen, wenn sie auf eine echte
Moglichkeit im Spielfeld der vorgegebenen Realkonstellation treffen.
Andernfalls bleibt es bei leerer Ideologie, die allenfalls zum Spielball
andersgerichteter Krifte oder auch zur List sich tarnender Interessen
herhalten. Geistig zu beherrschen sind die triebbedingten Tendenzen
des personlichen wie des kollektiven Lebens nur im Wege hellsichtiger
Hemmung und Enthemmung im Ausleseverfahren innerhalb der Spiel-
breite des realen Lebens. Alles andere fithrt zu Utopie und Leerlauf
ideellen Planens und willentlichen Aufgebots. Von einer « List der
Idee » im Hegel’schen Sinn, also unabhingig vom « Dampf der Triebe »
kann keine Rede sein. Wie andererseits allerdings auch die real-
geschichtliche Abfolge nicht den Sinn geistiger Ideen und Werte
bestimmt — wie die 6konomische Geschichtsauffassung wahrhaben
wollte —, sondern nur «die Schleusen fiir ihre Wirksamkeit offnet
oder schlieBt ».

Im ungleichen Wechselspiel von Trieb und Geist, Natur und
Wille ist also der irrationale Lebensstrom, seine objektivierende und
traditionbildende Kraft das Vorentscheidende im Gesamt- und Einzel-
leben. Vom Phasensinn des Stromes und der Struktur seines jeweiligen
Kraftfeldes hingt es ab, was zu gegebener Zeitstunde vom Geistigen
her an wertbetonter Idee vorgehalten und zugkriftig auf ein Ziel
hingesteuert werden kann. «Nur Leitung und Lenkung seiner fest-
geordneten Phasenabfolge eigengesetzlicher, automatisch eintretender,
vom ‘Willen’ des Menschen unabhingiger und geistwertblinder Gescheh-
nisse und Zustinde vermag der menschliche Geist und Wille gegeniiber
dem Gang der Realgeschichte zu leisten »!. (Man glaubt schon hier
den spiten Scheler zu héren, der den Akt des personlichen Einsatzes
fir den werdenden Gott in der Welt und Mensch fordert !)

1 Max Scheler, Die Wissensformen und die Gesellschaft. Leipzig 1926. S. 31.

Divus Thomas. 14



210 Beitrige zum Problem der Tradition

Fliefende Umbildung der vitalen Tradition. — Schon die urspriing-
liche Traditionsbildung im Strom des Gemeinschaftslebens unterliegt
einer flieBenden Umbildung, die notwendig zur Unstimmigkeit von
Uberholung und verschleppten Restbestinden fiihrt. Der Urstrom von
Lebensdrang und instinktivem Tierleben geht nach eigenen Gesetzen
iiber alle Sedimente von Gebilden sozialer Ansteckung, Ubertragung,
Nachahmung hinweg und bildet je neu und anders. Elan und Gewdoh-
nung treten auseinander. Brauchtum und Sitte werden alt und als
alt empfunden. Tritt der wahrnehmende, wertende, urteilende, willent-
liche Geist in Haft des Uberkommenen und sucht ihm als Herkommen
geschichtliche Wiirde, rechtliche Kraft, sittlich-religiése Bedeutung zu
verleihen, so gewinnt die unechte, weil nicht mehr lebendige Tradition
an geistigem Rang und schafft sich ihre weltanschauliche Position
und offentliche Sicherung.

Bei der starken Uberformung der sogenannten natiirlichen Welt-
anschauung mit Bestandteilen echter und unechter Tradition und
Reflexion wiirde demnach die offizielle Geltung vielfach zur Ver-
deckung der tatsdchlich herrschenden Motive im o&ffentlichen und
privaten Leben einer Zeit. « Es ist sogar die Regel, daB die herrschenden
Weltanschauungsformen — wenn {iberhaupt ausgesprochen — nur
von einer ganz kleinen Minoritit ausgesprochen werden, wihrend die
iiberwiegende Majoritit zwar dieselbe Weltanschauung teilt, aber in
ihrer Urteilssphire Uberzeugungen anhingt, die iiberliefert sind und
zu dieser sie beherrschenden Weltanschauung nicht passen»?!. Erst
wenn die ehemals lebendige Tradition tatsichlich schon gestorben
oder doch im Absterben begriffen ist, wird die Kritik daran allge-
meiner und 6ffentlicher, erfiillt aber eigentlich schon nur mehr « Toten-
griberdienst ». Wihrend im kleinen und einzelnen es gelingt, Fixier-
ungen im UnbewuBten durch geeignete Technik der BewuBtmachung
und Objektivierung die bannende Macht des Komplexes zu brechen
und aufzulésen, will solche gewollte und kunstmiBige Auflésung bei
Gesamttraditionen ganzer Gruppen nicht gelingen. (In spiteren Jahren
hat Scheler bekanntlich den groBen «Psychoanalytiker der Historie »
herbeigewiinscht, der den Menschen vom Alpdruck des christlichen
Erbsiinde- und Erlésungsglaubens befreien wiirde.)

Die Entmichtigung einer herrschenden Idee oder einer Welt-
anschauung bedeutet noch lange nicht die Ausriumung der ihr zu-

1 Max Scheler, Vom Ewigen im Menschen. Leipzig 1921. S. 411,



Beitrige zum Problem der Tradition 211

geordneten Lebensformen und darin geziichteten Denkweisen und
Gefithle. Sowohl den objektiven Institutionen wie den subjektiven
Strukturen des Denkens, Fiihlens, Urteilens, die aus dem Geist einer
Epoche geboren sind, wohnt eine eigene Beharrung und Gesetzlichkeit
inne. Es ist das Eigengesetz der Objektivationen des Geistes, die
meist in Objektivationen des gesellschaftlichen Trieblebens eingebettet
sind. Sie vermehren die Masse dessen, was von lebendig fortschreitenden
Leben und BewuBtsein als Ballast des Unechten noch lange mit-
geschleppt wird.

Es mag geniigen, an diesem einem groBen Beispiel die typische
Art dargetan zu haben, wie in weiten Kreisen der Gegenwart Wesen
und Macht der Tradition, das Gesetz ihrer Entstehung, Fortbildung
und Auflésung verstanden wird. Die notgedrungene Kiirze verbietet
die Fortfithrung in das existenzphilosophische Denken mit ihren
Existenzialen der « Offentlichkeit » und des « Manselbst » als alleinigem
Ort der Inexistenz, von der es eine Heimkehr zur selbsteigentlichen
Moglichkeit gibt. Das Dasein wichst zunidchst in ein durchschnitt-
liches Verstindnis von Welt und Selbst, das ihm vom Man des 6ffent-
lichen Miteinander vor-ausgelegt ist. Selbst nachtriglich vermag es
sich dieser existenziellen Tradition und ihrer verdeckenden Auslegung
nicht zu entziehen. «In ihr und aus ihr und gegen sie vollzieht sich
alles echte Verstehen, Auslegen und Mitteilen, Wiederentdecken und
Neuzueignen » 1.

Kritik. — Zwei Grundpfeiler jener ganzen phinomenologischen
Konstruktion, wie sie oben mit dem Willen zum Nachverstehen heraus-
gezeichnet worden sind, ruhen auf Moorgrund einer haltlosen Meta-
physik bzw. metaphysischen Anthropologie. Es ist die Doppelthese
vom direkten und inversen Averrhoismus und die These von den zwei
real geschiedenen und nur dynamisch verbundenen Sphiren mit je
eigenem Zentrum « Leben» und « Geist ». GewiB der Geist ist hier
nicht — wie bei Klages — jener Dimon einer leben- und seelen-
zerstorenden Potenz, die zu einer Weltungliicksstunde in die para-
dig:sischen Gefilde des traumversonnenen Lebens eingebrochen ist.
Leben und Geist, Natur und Wille bleiben aufeinander bezogen und
angewiesen. Aber der Didmon sitzt hier in der Unterstrémung des
Lebens. Sie ist es, die den Menschen hat und die Menschheit dionysisch

1 Martin Heidegger, Sein und Zeit. § 35.



212 : Beitrige zum Problem der Tradition

treibt, man weiB nicht wohin und wozu. Es ist die grundsitzliche
Entrechtung des Geistes, dem schlieBlich nur ein harmloses Spiel mit
idealen Formen und lebensuntiichtigen Wesenseinsichten verstattet
sein soll, die er allenfalls siebend in die Stromung des Lebens hinein-
halten mag, um «zu hemmen und enthemmen». Man fragt, was
solches Bemiihen um Leitung und Lenkung des eigengesetzlichen,
eigenwilligen und eigenmichtigen Lebens soll, wenn es so in sich von
allem Geist verlassen oder bar ist. So libertrieben es ist, in der Natur
nur den Geist in seinem Anderssein oder nur « gefrorene Intelligenz »
zu sehen, ein so geistloses Materialfeld ist sie nicht, daB dem Geist
schlieBlich nur Weichenstellung oder Bedienung von Kontakthebeln
am realen Weltgeschehen zugebilligt bliebe.

Es gibt nicht den iiberpersonlichen Gruppengeist als Realzentrum
und ausgliedernde Gesamtperson. Es gibt auch nicht ein iibersingulires
Vitalzentrum realseelischen Verbandslebens. Fiir beide Verneinungen,
die hier einfach als Bestreitung stehen, den anderwirts erbrachten
Beweis nochmals zu bringen, ist hier nicht Raum und Ort. Fiir die
besondere Absicht der gegenwirtigen Untersuchung kann es bei der
bestreitenden Unterstellung bleiben. Vom Standpunkt der «traditio-
nellen » Annahme der Scholastik auf Grund ihrer «traditionellen »
Beweise fiir die reale und substanziale Einselbigkeit von vitalpsychischer
« Seele » und organentbundenem « Geist », ihrer abgegrenzten Singu-
laritit und in sich konnatural beschlossenen Individualitit als Leib-
seele und geistige Wesensform des Menschen muB sich selbstverstdnd-
lich auch die Existenz in Tradition wesentlich anders darstellen.

Der gegenseitige ungleiche Primat von Blut und Geist. — Erbgang
des Blutes; Erbgang des Geistes. — MalBgebend ist der gegenseitig
ungleiche Primat von Blut und Geist, Organ und Seele, Pathos und
Logos. Das wechselseitige Ursachverhiltnis 1aBt sich in seiner Dynamik
nicht seinsgerecht und sinngemilB auffassen, so lange man zwei selb-
stindige Seinstriger und Agentien in gegenseitige Konkurrenz und
beiderseits fremdstindige und fremdeigen-gesetzliche Wechselwirkung
treten 1i8t, um das Resultat an solcher zufilligen Interferenz abzulesen.
In der unvergleichlich tieferen organischen Auffassung der aristotelisch-
thomistischen. Anthropologie ist von vornherein auch schon Bein und
Fleisch, Blut und Trieb des Menschen im eigentlichen Sinne geist-
durchwest. Nicht etwa nur vom Schopfergeist her als ausgefiihrte
geistige Schopfungsidee. Nein, auch unmittelbar im zweitursichlichen



Beitrige zum Problem der Tradition 213

Seinsverhalt, sofern die geistige Seele als Leib-Seele das innere sein-
gebende, leibdurchwaltende Prinzip ist, nicht in formell geistigem Akt
(als ob denkend und wollend den Aufbau des Seins und Ausdruck des
Aktes formend), wohl aber nach der ungetrennten Wesensnatur ihres
geistigen Seins. Was sie im Primat der Wesensform an Herrschaft
innehat, wird noch ins Ungemessene gesteigert durch die rein inner-
geistige Lebensbetdtigung, mit der die Seele jenseits aller stofflich
gebundenen Subsistenz in der freien Welt des Geistes sich bewegt
und geistig eine ganze Welt zu beherrschen vermag. Endlicher Geist
und endliche Natur sind transzendent zueinander und doch auch
wieder fiireinander. Natur stammt aus Geist und bietet sich geist-
samenhaltig dem erkennenden Geist dar. Vom Geist aber sagt das
Axiom : natus fieri omnia, natus facere omnia. Der prozeBhafte Auf-
stieg des Erkennens und Gestaltens bezeugt die von Potenzialitit
und Endlichkeit gebrochene Aktmichtigkeit der Geistnatur. In ihr
griindet auch die menschliche Bedeutung der Tradition, die sich
— wie jetzt schon zu iiberschauen ist — in ganz anderer Weise iiber
die Breiten von Natur und Geist, iiber die Tiefen und Héhen von
Instinkt und Vernunft verteilt, als nach der einseitig vitalistischen
Traditionslehre scheinen mochte.

Nach Scheler wire die eigentliche Tradition eine Ubertragung
zwischen Individuen auf der Zeitbriicke der Generationen von der
unwillkiirlichen, aber immerhin seelischen Art, daB sie gleichsam «ein
Mittleres wire zwischen Vererbung psychischer Dispositionen und
bewuBter Mitteilungen » . Mdge der Unterscheidungssinn nach eigent-
lich-uneigentlich, echt-kiinstlich usf. vorderhand einmal zuriickgestellt
bleiben, so bleibt zunichst nicht einzusehen, warum nicht der Strom
untergeistiger Tradition nicht auch den eigentlich keimplasmatischen
Erbgang miteinbegreifen sollte. Ob zuginglich oder nicht fiir « peri-
statische Induktion », jedenfalls bestimmt er Leben und Erleben in so
unmittelbar wirksamer Ubertragung, daB sie der unwillkiirlichen Erleb-
nisiibertragung von Geschlechtern im Zeitabstand untereinander nicht
mehr so phinomenal nachsteht, wenn man einmal die Fiktion einer
Gruppenseele aufgegeben hat. Die in Individuen, Familien, Stimmen
geradezu erblich erscheinende Grundhaltung der Zu- oder Abneigung
zu gewissen Werten, Giitern, Menschen, Gruppen, Verhiltnissen, Rassen,
Vélkern usf., ferner was an scheinbar unbegriindeter Vorbestimmtheit

1 So im Werk iiber « Wesen und Formen der Sympathie ». Bonn 1923. S. 42.



214 Beitrige zum Problem der Tradition

sich duBert im Werturteil des «ersten Eindrucks » bei Begegnung mit
Fremden oder in der sonderbaren Auslese und atypischen Reaktion
bei Idiosynkrasien im engeren und weiteren Sinn, und was dergleichen
irrationale Determinanten mehr sind, die das Erleben gegenwirtig
bestimmen, aber aus Vergangenheit stammen, ohne diese kausale
Abhingigkeit im Erleben zu erkennen zu geben, — ldBt sich das alles
nicht ohne gruppenseelische Superexistenz und urspriinglicher, ein-
facher aus dem geschichtlichen Erbgang des Keimgutes erkliren,
wenn auch heute noch nicht konkret im einzelnen aufhellen ?

Und nun der extreme Gegenfall zu jenem festgefiigten Erbgang
in der Keimbahn; die Tatsache einer geistig vermittelten und als
Ubermittelung klar bewuBten Fortpflanzung von Anschauungen, Sitten,
Gebriuchen, Lehren, Zielen usf. Wer wollte sie bestreiten oder in ihrem
Wert fiir den Fortbestand und die Fortentwicklung der Menschheit
im groBen und kleinen, im Ganzen und in Teilen verkennen ? Weder
der Generatianismus fiir « Mensch », noch der Kreatianismus fiir die
« Geistseele ». Wo leitet sich das Recht her, nur jenen verhiltnis-
miBig schmalen Strom von Ubertragung an Dispositionen oder auch
Impulsen zu gewissen Erlebnisweisen, Haltungen, Wertungen, Hand-
lungen als «eigentliche», als «echte» Tradition herauszustellen, es
sei denn vom Standpunkt einer voreingenommenen « Sympathie » fiir
iibersinguldre gruppenseelische Realgebilde und davon hergeleiteter
Realsoziologie des emotional bedingten Erkennens und Wertens ?

Die Anerkennung des geistigen Primats in der menschlichen
Tradition besagt darum noch nicht eine Verkennung der arationalen
Komponenten aus untergeistiger Region. Die Ubertragung geistiger
Erkenntnisse, Giiter und Werte erfolgt ja notwendig im Wege der
sogenannten Objektivationen des Geistes. Der anschaulichste und
bedeutungsvollste Fall ist die Sprache, jene Schatzkammer von Geist
und Gedéchtnis iiber die Zonen und Zeiten hin, deren traditionbildende
und traditionbewahrende ein bevorzugtes Thema der Geisteswissen-
schaft ist. Sie ist ja auch vielfach das Vehikel der Ubertragung und
Uberlieferung von Sitte und Brauch, Mythos und Sage, Marchen und
Lied, kurz all dessen, in dem jede menschliche Existenz naturhaft
und blutmiBig als Glied in Familie, Sippe, Volk von vornherein zu
stehen kommt.

Der Primat des Geistes in der sozialen Abfolge der Tradition ist
nicht so absolut und unvermischt rein, da8 die untergeistigen Méchte
aus Blut und Trieb mit ihrer eigengesetzlichen Assoziation und Dis-



Beitrige zum Problem der Tradition 215

soziation, Wahlverwandtschaft und Auslese nicht wesentlichen Einflul
darauf hdtten, was in der Fortpflanzung geistiger Inhalte im Strombett
der Objektivationen und des zugeordneten Verstehens haftet und
nicht haftet, sich festigt oder nicht, in die Wirklichkeit des Lebens
eingeht oder nicht. Lebendige Tradition, echte Tradition, eigentliche
Tradition sind dehnbare Ausdriicke, die vielfach durch ihre leichte
Verschieblichkeit Eindeutigkeit vortduschen, gerade wo sie solche
tatsichlich verleugnen. Eine Tradition kann durchaus echtes Geprige
von Uberlieferung haben und dabei lingst entseelt und lebensunwirksam
geworden sein. Formalismus, Legalismus, Pharisdismus bleiben immer
die abschreckenden Beispiele. Es kann aber auch die volle geistige
Kraft in einer scheinbar lebensfremden Tradition erhalten sein, die
in verkannter Fernwirkung immer noch die Fahrt auf dem abseitigen
Lebensstrom stidrker mitbestimmt, als die dort Fahrenden vielleicht
ahnen, aber vielleicht dann wieder notgedrungen anerkennen, wenn
der Phase der Entfremdung von aller Tradition wieder eine Phase
der Heimkehr zur lebendigen Stete der Tradition gefolgt sein wird.
Christentum und Kirche im Laufe der Jahrhunderte haben das oft
genug schon erlebt und in ihr Traditionwissen selber wieder einver-
leibt. Was vor hundert Jahren in unserm deutschen Geistesleben vor
sich ging und in Pendelschligen bis heute sich mehrfach wiederholt
hat, ist nur eine weitere Bestitigung und widerlegt ganz offenbar die
These von der realsoziologischen Ohnmacht des Geistes, wenn man
den Geist nicht von vornherein so denaturiert, da man nur mehr
die das Haupt vom Rumpf trennende Zweiheit Geist und Seele hat,
deren gespaltener Sinn sich auch nicht mehr tber die fingierten
Ubergebilde von Ubergeist und Uberseele zu sinnvoller Ganzeinheit
heilen 14dBt.

Die emporbildenden Kriifte echt geistiger Tradition. — Die traditio-
nalistische Ubertreibung. — Sofern in Tradition echte Kraft des Geistes
investiert ist, hat sie immer eine «emporbildende Kraft». So hat
auch der Herr im Evangelium bei seiner oft wiederholten, scharfen
Absage an den Pharisiismus nicht den Lehrstuhl des Moses, nicht
die Uberlieferung des Gesetzes und seine Auslegung verurteilt und
verworfen, sondern nur den Nomismus und Legalismus der VerduBer-
lichung und die anmaBende Gleichstellung von Menschensatzung mit
gottlichem Gesetz. Die Vertiefung, Verinnerlichung und Vervoll-
kommnung, die er auf dem Berge verkiindete, kniipft ausdriicklich



216 Beitrige zum Problem der Tradition

an die Bewihrung der Treue zum altiiberkommenen Gesetz an. Und
was er in souverdner Machtvollkommenheit an Giiltigkeit des Gesetzes
schlieBlich aufhob und im iiberh6henden Gesetz des Neuen Bundes
ersetzte, tat er als Herr des Alten und des Neuen Bundes, ohne damit
auch nur den Schatten von falscher Freiheit bei seinen Jiingern, wie
sie die Apostel schon in den ersten Jahrzehnten des Christentums
geiBelten, gutzuheiBen.

DaB der Mensch an der geistigen Fiihrung bewahrter und
bewahrender Tradition emporwachsen kann, ist nicht nur eine wohl-
tatige Erfahrung, sondern hat auch seine tiefe wesensgesetzliche
Begriindung, die zugleich auch klar die Begrenzung zeigt. Das hoéhere
Leben des Menschen, das eigentlich menschliche Leben hat seine
Wurzel im sinneslebigen Erfahrungsansatz und in der Kraft ideeller
Abstraktion und prinzipiellen Erkennens. Schon in der sinnlich wahr-
zunehmenden Welt tritt dem Menschen, wie Hegel sich ausdriickt,
eine Autoritit entgegen, die sich dem Geiste auferlegt: « Das ist so,
und so wie es ist, so gilt es»!. Was hier mit einem reduzierten
Autoritdtsbegriff als seinsgeforderte Geltung an sinnfilligen Tatsachen
hervorgehoben wird, ist das, was sonst auch schon der Laune und
Willkiir eines unsachlichen Denkens als « Majestdt der Tatsachen»
entgegengehalten wird. Es ist die eine Seite der Verankerung mensch-
geistigen Lebens. Die andere Seite ist die Befestigung nach oben im
«intellectus principiorum » Ist einmal die Vernunft im Menschen
erwacht und hat die Idee von Sein und Wahrheit erfaf3t, so ist der
Mensch damit unter ein Gesetz getreten, dessen Geltung er nicht
beugen, dessen Autoritit er nicht verleugnen kann. Es bindet die
Menschen im Kosmos des Geistes zu unloslicher Solidaritit. Die
«ewigen Wahrheiten » sind ja auch das innerste Band im geistigen
Geflecht der Tradition, die tragenden Stiitzen, auf denen die Briicke
giiltiger Uberlieferung mit ihren Bogen von Geschlecht zu Geschlecht
aufruht.

Die Wahrheit tritt also an den Menschen immer zunichst von
auBen und oben als Autoritit in dem vorerwihnten weiteren Sinn
geistigen Geltungsanspruchs heran. Nicht so allgemein kann man
sagen : sie treten ebenso von auBlen als Tradition an ihn heran. Gewil
ist das Materialfeld sinnlicher Erfahrung fiir den Nachgeborenen immer

1 Religionsphilosophie III. Teil. Die absolute Religion. C: Reich des
Geistes. Abschnitt 3. :



Beitrige zum Problem der Tradition 217

schon weitgehend iiberformt mit Spuren und Bildern geistiger Arbeit,
ist gleichsam zweischichtig aufgebaut aus stofflichem Substrat, das
sich fiir die Sinne in den Vordergrund stellt, und anhaftender geistiger
Objektivation als mitentdecktem und weiterleitendem Hintergrund *.
Und gewi nimmt das Kind schon mit der Erlernung der Sprache
einen ungeheueren Schatz von geistigem Erwerb vieler Generationen
in sich auf. Von andern Formen direkter Mitteilung, wie sie vom
Mutterscho8 an in die Seele des Kindes stromt, gar nicht zu reden.
Aber darum wird Sprache noch nicht zur Mutter der Begriffe schlecht-
hin, ist Sprache nicht das einzige Gefihrt, mit dem alle oder
wenigstens die hoheren Ideen von sittlich religiocsem Belang ihren
Einzug in den Geist des einzelnen Gliedes in der Generationenreihe
halten. So wertvoll die Belege waren, die der Traditionalismus gegen
den aufklirerischen Individualismus und rationalistischen Liberalismus
ins Feld fithrte, es war eine gegen die revolutionire Emanzipation
einseitig orientierte und {ibersteigernd angestrengte Reaktion, den
Ursprung alles menschlichen, oder wenigstens alles metaphysischen
oder doch wenigstens alles nicht rein profanmetaphysischen Wissens
auf Tradition und im Ursprung gar auf streng iibernatiirliche Offen-
barung zuriickfithren zu wollen. Es hitte bedenklich machen miissen,
daB der Positivismus die gleichen Belege fiir Tradition alles meta-
physischen Wissens anfiihrte, um darzutun, daB die Zwischenperiode
Metaphysik nur von der Nachlassenschaft aus der religiosen Glaubens-
periode lebe und vor der Wahrheit der positiven Wissenschaft weichen
miisse. GewilB, Voraussetzung, Absicht und Art der Beweisfiihrung
waren grundverschieden, und es beruht auf geschichtlicher Verkennung,
wenn Scheler die These aufstellte : der glaubensfreundliche Traditio-
nalismus und der glaubensfeindliche Positivismus hitten die gleiche
a-metaphysische, zeitgendssisch-sensualistische Erkenntnistheorie zur
gemeinsamen Grundlage und Voraussetzung 2.

Weder beim streng fideistischen Traditionalismus eines de Bonald,
Bautain, de Lamennais noch in der Abschwichung zum sogenannten
Halbtraditionalismus bei Bonnetty, Ventura, Ubaghs und der von
ihm gefithrten Léwener Schule war man dem Sensualismus verfallen.
Bei jenem Streit in franzésischen und belgischen Kreisen von katho-
lischen Theologen, die sich vor bischéflichen Behoérden und dem kirch-

I Man vergleiche dazu das 46. Kapitel bei Nicolai Hartmann, Das Problem
des geistigen Seins. Berlin 1933.
® Vom Ewigen im Menschen. Leipzig 1921. S. 332.



218 Beitrige zum Problem der Tradition

lichen Glaubensgericht in Rom verantworten muBten, wurden Thesen
zur Beurteilung und Verurteilung ausgewechselt, die erkennen lassen,
wie sehr auch von den Traditionalisten bei aller Uberspannung des
Autorititsprinzips fiir den Erkenntniserwerb die metaphysische Ver-
stindniskraft des Geistes durchaus gewahrt sein sollte. In der
spiteren Streitphase ist sogar bis zum UberdruB die Rede vom natiir-
lichen Selbsterwerb metaphysischer Stammbegriffe und Wesenswahr-
heiten. Und wenn der religios-sittliche Charakter, bzw. die fruchtbare
Anwendung metaphysischer Erkenntnisse auf die mehr als theoretisch
bedeutsamen Ideen « Gott-Welt-Seele » dem Umkreis rein profanmeta-
physischer Erkenntnis entzogen bleiben sollten, so war dafiir ein
anthropologischer und ein theologischer Gedanke bestimmend. Aus
beiden geht klar hervor, wie himmelweit verschieden die positivistische
und die traditionalistische Voraussetzung war. Im Personenverkehr
der Menschen untereinander hat fremdseelisches Erkennen, sagte man,
immer fremdseelische SelbsterschlieBung in Ausdruck und Wort zur
Voraussetzung. Bei der Erkenntnis eines personlichen Gottes kommt
noch hinzu, daBl die Vernunft nur dann i{iber den deistischen Gott
der Aufklirung hinauskomme und zum wahrhaft lebendigen Gott
ihr Auge emporrichte, wenn Gott selbst in Selbstoffenbarung dem
Menschen sich zu erkennen gebe.

Traditionalismus und Positivismus sind an der Wurzel und im
Ziel geschieden, sind namentlich auch in der Seele ihres Denkens
verschieden. Viel eher als zum Positivismus sind Beziehungen da
vom Traditionalismus zur common-sense-Philosophie und von da zur
Lehre vom Gefiihlsglauben. Der Aufweis miite aber mit solchem
Bedacht der Unterscheidung und mannigfaltigem Vorbehalt durch-
gefithrt werden, daB hier davon Abstand genommen werden muB.

Der biologische Traditionalismus. — Eine Art positivistischer
Traditionalismus aber ist der Bergsonianismus, von dem iibrigens
Scheler nicht unbedeutende Anregungen iibernommen hat. Wihrend
die AuBenwelt rein als solche und je im gegebenen Augenblick nur
Simultaneitit des riumlichen Auseinander und rein quantitativer
Beziehungen ist, ist die innere Welt des BewuBtseins reine Dauer einer
Mannigfalt von rein qualitativer Art, die nicht nur stetig flieBt, ohne
in zdhlbare Einheiten zu zerfallen, sondern auch stetig sich wandelt,
ohne Wiederkehr des Gleichen. Die Simultaneitit der raumquanti-
tativen AuBenwelt wird zur Zeitmannigfaltigkeit einer Aufeinander-



Beitrige zum Problem der Tradition 219

folge nur durch die Beziehung auf den BewuBtseinswandel in der Zeit.
Und umgekehrt, die rein qualitative innere Dauer kontinuierlicher
Verwandlung wird zur meBbaren Vielheit nur durch Einbeziehung
riumlich abzihlbarer Grade an der Steigerung und Minderung von
Intensitit der Empfindungen bei rdumlich unterschiedener Veran-
lassung von drauBen. So kommt es zur verrdumlichten, homogeni-
sierten, zdhlbar abgesetzten Dauer (zur «Zeit») und umgekehrt zur
zeitlichen Aufeinanderfolge in rdumlicher Bewegung. Und die Folge
fiir unser eigenes Ich: es gibt ein duBeres, verriumlichtes, in die
AuBenwelt projiziertes, sozial reprisentatives Ich und ein eigentliches,
urspriingliches, inneres, in stetigem FluB, Wandel und Lebensdrang
vorantreibendes Ich. Nur durch eine riickholende Sammlung, Kon-
zentration, Reflexion und Versenkung erfassen wir dieses unser
tiefstes Wesen, das in steter Umbildung begriffen, nur in intuitivem
Mitvollzug fiir einen sehenden Lebenswillen zuginglich ist. «Die
Augenblicke aber, wo wir uns selbst wieder ergreifen, sind selten, und
deshalb sind wir selten frei. Meistenteils leben wir uns selbst gegen-
iiber duBerlich, und gewahren nur das gefirbte Phantom unsres Ich,
einen Schatten, den die reine Dauer in den homogenen Raum wirft.
Unsere Existenz spielt sich also mehr im Raum ab als in der Zeit » '
In der Stirke von Lebensgedidchtnis und Lebenswille offenbart sich
die urspriingliche Kraft unserer eigentlichen Existenz. Wo sie in
Entspannung nachliBt, nihern wir uns der zerstreuten Existenz in
passiver Preisgegebenheit an die materielle Vielheit einer iiberlieferungs-
baren Gegenwart. Es ist die unlebendige, geistlose Existenz im mecha-
nischen Getriebe. Es ist der Abfall von Lebensaufschwung, der Nieder-
gang im Zug der Materialisierung und Schablonisierung. Unser
Handeln entspringt nicht mehr der freien Spontaneitit innern, indi-
vidual-personlichen, unberechenbaren Lebens, sondern folgt der Ge-
wohnheit und dem Gesetz der exemplarisch wiederkehrenden Fille.
In eins damit geht die Tendenz zu schematisierenden Allgemein-
begriffen. Denn diesen Begriffen wohnt nicht eine von Haus aus meta-
physische Wesensbedeutung inne; sie sind vielmehr die dienlichen
Werkzeuge des homo faber im Zeugverkehr des Lebens.

Aus Lebensgedichtnis und Lebenswille baut sich unsere Existenz
auf, sofern aus Vergangenheit heraus der gedichtnisbeladene, dringende

1 Henri Bergson, Zeit und Freiheit. Eine Abhandlung tiber die unmittel-
baren BewuBtseinstatsachen. Nach der Ubers. bei Eugen Diederichs. Jena 1911.
S. 182.



220 Beitrige zum Problem der Tradition

Lebensstrom ein immer neues Stiick Gegenwart sich einverleibt. Und
immer ist die Lebenstitigkeit ein Gegenwirtigen des Zukiinftigen nach
Weise des Vergangenen. Wenn das Auge im Bruchteil seiner Sekunde
auf Millionen von Schwingungen antwortet, so beantwortet es diese
Anforderung des Lebens aus organdressierendem Gedéichtnis. Das
immer titige Leben verleibt sich in ununterbrochener sinnlicher Er-
fahrung organische Dispositionen ein. Sie erzeugen die Gewohnung
und damit den motorischen Wiederholungsmechanismus, eine niedere
Form des Gedichtnisses. Diese organisch gebundene Aufspeicherung
an Erfahrungsgedichtnis bewihrt sich mehr und mehr in gesteigerter
Anpassung und Leistung. Sie garantiert dem Menschen ein Leben
aus Vergangenheit, gibt ihm aber kein vorstellungsmiBiges Bild der
Vergangenheit. Das aber leistet die zweite, die hohere und eigentliche
Form des Lebensgedichtnisses. Jenes organische Geddchtnis ist eigent-
lich nur Resultat der Vergangenheit, dieses zweite, rein geistige, und
eigentlich erinnernde Gedichtnis lebt wirklich in Vergangenheit und
fithrt sie als Erinnerungsschatz dem blinden Gedéichtnis der Organ-
dressur zu. So kommt im gegenwirtigen Erleben die beschauliche
Komponente des BewuBtseinsgedichtnisses und die Titigkeitskompo-
nente des leibhaft spontanen Gedichtnisses zur Geltung, jene mehr
auf feste Koordinaten der Vergangenheit und auf individuelle Fille
konkreten Erlebens bezogen, dieses gleichsam wandernd von je néchst-
vergangenem Leben der Zukunft entgegen, auf die Wiederholung der
dhnlichen Fille bedacht, um sich anpassend dem Leben gewachsen
zu zeigen. Beschauliches und motorisches Gedéichtnis fithren in ihrer
gegenseitigen Durchdringung im Leben zunichst zur Allgemein-
vorstellung, die einer Haltung entspringt, die sich immerfort zwischen
der Sphire der Titigkeit und der Sphire des reinen Gedichtnisses
hdlt. Je nach der Niherung zum ein oder andern Pol hin tritt die
allgemeine oder die individuelle Note deutlicher hervor. Der Allgemein-
begriff aber ist schlieBlich nur eine Art Integral iiber solche moglichen
Bildentwiirfe, die der Zwischenstellung des Intellektes zwischen titiger
Wiederholung von Erfahrung an gegenwirtigem Leben und traum-
hafter Erinnerung an zahllose Bilder des vergangenen Lebens ent-
sprichen. Sinn dieser Begriffe ist nicht eine theoretisch metaphysische
Bedeutung, sondern praktischer Lebenswert, darum so viel von kon-
kreten Ziigen der Bildvorstellung und so viel von angleichender Gemein-
samkeit, wie es der gegenwirtigen Lebenstitigkeit dienlich ist. Ein um-
fassender Apparat solcher Mechanismen aber ist die artikulierte Sprache.



Beitrige zum Problem der Tradition 221

Es liegt dieser ganzen Konstruktion ein panvitalistisches Welt-
bild zugrunde, in dem das ganze Universum lebt und wichst und
strebt und schafft, so recht nach Art einer romantisch gefaBten natura
naturans. Das pantheistische gefaBte Absolute ist Leben in fort-
schreitender, schopferischer Entwicklung. Sie spiilt auch iiber den
Menschen hinweg, der selber nur eine Woge ist in dieser wachsenden
Flut, nur ein Arm ist von der zweispiltigen Entwicklung des Lebens
in Instinkt und Intelligenz. Nicht Verzicht auf die Anstrengung des
Intellekts, aber groBte Konzentration in seiner Zusammenfassung und
erinnernde Riickversenkung in den noch unzerteilten, nur intuitiv
mitzuerlebenden « élan vital » 148t ihn an der Wirklichkeit und
schopferischen Freiheit der Entwicklung teilhaben.

Man erkennt unschwer, wie auch hier wieder ein iibergreifender
realer Lebenszusammenhang den iibersinguldren Stetigkeitszusammen-
hang gewihrleisten hilft, der in der Selbsttranszendenz der Individuen
als Tradition wirksam ist. Die Fiille und Stirke des je aufgeholten
Lebensgedichtnisses und wieder aufgenommenen Erinnerung selbst-
eigen gewordenen Lebens als Voraussetzung fiir Freiheit und Ent-
scheidung, fiir echtes Sein in Zeit bedarf kaum noch der sprachlichen
Ubersetzung in existenzphilosophische Termini, um an Heidegger zu
gemahnen, dessen Auseinandersetzung mit Bergson gewi nicht jede
Abhingigkeit verleugnen kann.

Die existenzbiologische Abwandlung des Traditionalismus. — Uber-
lieferung und Wiederholung sind mit allerwichtigste Existenzbestim-
mungen des geschichtlichen Daseins in der Heideggerschen Philo-
sophie tiber Sein und Zeit. Im urtiimlichsten Sinne geschichtlich ist
das Dasein, erst im abgeleiteten Sinn das innerweltlich Begegnende,
sogenannt weltgeschichtliche. Woher denn nun die Vorbetonung des
Vergangenen bzw. der Herkunft aus ihr, wenn von Geschichte und
geschichtlichem Sein die Rede ist? Beim Dasein im existenzphiloso-
phischen Sinn kann man iiberhaupt nicht von Vergangenheit reden.
Nicht als ob Dasein deshalb als unverginglich bezeichnet wiirde, wo
es doch gerade « Sein zum Tode », « Sein zum Ende » ist, dem es unter
solchem Druck des Endlichseins um das Seinkénnen geht — also,
wenn man will, Ausdruck fiir Kontingenz genug heraushéren kénnte.
Aber wie Dasein dort nicht verstanden sein will als Vorhandenheit,
so Gewesensein nicht als Vergangenheit. Gewesensein meint eine
Komponente der Zeitlichkeit des Daseins, die nicht additiv zu Gegen-



222 Beitrige zum Problem der Tradition

wart und Zukunft hinzugedacht werden will, sondern aus der urspriing-
lich gegliederten Seinsstruktur des Daseins als « Sich-vorweg-sein »
(in der Sorge um das je Selbst-Seinkénnen) im « immer-schon Sein-in-
Welt » und « Sein-bei-innerweltlich-Seiendem » genau so wenig weg-
zudenken ist wie Gegenwart und Zukunft, und genau so wenig abge-
trennt sein will von Zukunft und Gegenwart, wie aus der Struktur-
ganzheit des Daseins die geworfene Faktizitit der verfallenen Existenz
abgelost zu denken wire von der echten Moglichkeit, sein Dasein
illusionslos zu leben, furchtlos zu entwerfen und in die eigentliche
Existenz der frei ergriffenen und bejahten Schicksalhaftigkeit zu
bringen.

Es soll aber hier nicht die Darlegung mit der Schwerverstindlich-
keit Heideggerscher Daseinsanalysen belastet werden. Die unentbehr-
liche sprachliche und gedankliche Vertrautheit 1iBt sich nicht kurzer-
hand vermitteln oder ersetzen. Nur darauf mag hingewiesen sein,
daB auch bei ihm Erbe und Wiederholung das Tor sind zur frei-
gewihlten eigentlichen Existenz. Das im verfallenen Dasein anheim-
gefallene Erbe iibernimmt das Dasein, wenn es zum Selbst erwacht,
entschlossen auf sich als Schicksal. Das aber heilt : Das Sein, das
ich je selbst bin, erwacht auf der Daseinsbahn zum Tod zum eigent-
lichen Daseinssinn. Aus der «vorlaufenden » Entschlossenheit zum
Tod kommt das Dasein zuriick auf sich im « gegenwirtigen » Augen-
blick, das sich im « Dagewesenen » auf seine eigentliche Existenzmog-
lichkeit erschlieBt. « Die auf sich zuriickkommende, sich iiberliefernde
Entschlossenheit wird dann zur Wiederholung einer iiberkommenen
Existenzméglichkeit. Die Wiederholung ist die ausdriickliche Uber-
lieferung, das heiBt der Riickgang in Mdglichkeiten des dagewesenen
Daseins»'. Nimmt man hinzu, daB ja das Zuriickkommen auf die
selbsteigentliche Existenzmoglichkeit notwendig immer schon den Weg
iiber das traditionell durchschnittliche Alltagsverstindnis des « Man »
gegangen war und nur von ihm her in existenzieller Modifikation zur
Seinswahrheit und -wahrhaftigkeit kommen kann, so erhellt daraus
noch einmal und mehr die Daseinverwurzelung in Erbe und Uber-
lieferung. Jenes « Man» ist ja nicht eine Art iiberindividuelles Real-
subjekt, sondern das Niemand und Jedermann eines iiberkommenen
«wie man so denkt und tut». Diese Grundverfassung des Daseins
aus Tradition wird auch nicht etwa durchstoBen und verlassen, wenn

1 Heidegger, Sein und Zeit. § 74.



Beitrige zum Problem der Tradition 223

das Selbst zu sich erwacht, sich dem Man-selbst entnimmt und im
Todernst sich auf sich selbst hin entwirft. Damit zentriert und stellt
es sich existenziell anders, bleibt aber immer in Welt und mit Andern,
wenn auch nunmehr anders «in-seiend » und « mit-seiend ». Was
Verdeckung und Verdunkelung war, wird in solcher Selbst- und Welt-
entdeckung weggerdumt, nicht aber die Uberlieferung des Daseins
mitausgerdumt, sondern gerade erst recht an sich selbst iiberliefert.
Nur wire es falsch in dem «wiederholenden Sichiiberliefern einer
gewesenen Existenzmoglichkeit » so etwas sehen zu wollen wie eine
Repristination des Vergangenen, ein Perennieren des Uberholten.
Kult des Vergangenen so gut wie Fortschrittsoptimismus liegen zu-
nichst auBerhalb der Existenzialbesinnung, fiir die es einzig geht um
Wahrheit, Echtheit, Urspriinglichkeit eines eigentlichen Selbst und
Seinkoénnens in der Welt.

Polarititsbetrachtung. — Das Verhiltnis von Tradition und Fort-
schritt ist wie jenes von Autoritidt und Freiheit ein gegensitzlich polares,
im Leben gebundenes und selbst Leben entbindendes. In seiner Lehre
vom Gegensatz als der Philosophie des. Konkret-Lebendigen hat
Romano Guardini jenen Gegensatz von Beharrung und Fortschritt
als eine Grundbedingung des rhythmischen Lebens aufgewiesen und
ihm den systematischen Ort in der zweiten Gruppe der kategorialen
Gegensiitze (d. h. inhaltsgegensitzlichen im Unterschied zu den rein
formalgegensitzlichen) angewiesen. Diese zweite Dreiergruppe (1. Pro-
duktion-Disposition ; 2. Urspriinglichkeit-Regel; 3. Selbstinnesein-
Selbsttranszendenz) liegt im Bereich jenseits der Erfahrbarkeit ; darum
wird sie zum Unterschied von der ersten intraempirischen Gruppe
(Dynamik-Statik ; Fiille-Form ; Einzelheit-Ganzheit) die transempirische
genannt. Nicht als ob sie rein transzendent wire ; aber weil sie nicht
frontal in der empirischen Ebene liegen wie das Gegensatzspiel von
Stand und Wandel, Gestalt und ProzeB, sondern den Gegensatz spannen
zwischen dem Erfahrbaren am Leben und seinem verborgenen Innen-
punkt als eigentlichem Lebenspol, darum werden sie transempirisch
genannt.

Niherhin ist es der zweite in dem nun nicht mehr frontalen,
sondern in die Tiefe gefithrten Achsensystem von Gegensitzen, der
die konkrete Existenz des Lebendigen in der Tradition betrifft. Die
Urspriinglichkeit des Lebens ist nicht Sprunghaftigkeit ohne inneres
Gesetz, nicht Unberechenbarkeit aus Haltlosigkeit, nicht Schaffen aus



224 Beitrige zum Problem der Tradition

dem reinen Nichts. Immer neu und anders, ist es doch nie ohne
Stete und Selbsttreue, nie ohne MaB und Zucht, nie ohne Herkommen
und Uberlieferung. Das Schopfertum des Lebens geht ja selbst wieder
auf Herrschaft im Leben in Gestalt und Gesetz, in Kraft und Kon-
sequenz, im fordernden Sinn und Beispiel der Verantwortung.

Wo endliches Leben sich nicht maBlos iiberhebt, weill es immer
um die Vorgabe und Traditionsverhaftung all seiner geschaffenen
Schaffensgaben. Damit ist dem bequemen Hang und Sicherungsdrang
einer SpieBertugend nicht das Wort geredet. Es kann Instinkt fiir
Wahrheit und Gesundung sein, wenn wahre besonnene Lebenskraft
sich der Biirgschaft solch verbiirgerlichten Lebens entschligt und der
Gefihrlichkeit des ungesicherten Lebens anvertraut. Doch wehe,
wenn Phrasen vom « Gefihrlich leben » der Pose dienen, hinter der
sich innere Unfreiheit und libertine Abenteurerlust verbergen! Wo
echte Kraft fiir Zukunftsgestaltung, da ist immer auch wohl unter-
scheidender Geschmack fiir echtes Leben und Erbe aus Vergangen-
heit. Der bloBe laudator temporis acti ist das Gegenstiick zum Fort-
schrittsrenomisten, beide recht subjektiv gefdrbt in ihrem Geschmack,
wihrend dort, wo wirklich objektiv kritischer Blick fiir Mangel der
Zeit, Schiden aus der Vergangenheit, Méglichkeiten der Zukunft da
ist, immer auch ein iiberlegen geistiger Standort eingenommen sein
muB, den Simmel nennt : Kraft der Ubergegenwirtigkeit. Als solche
hat sie Augenmal fiir ein richtig objektives Verhiltnis zur Vergangen-
heit und hellsichtige Kraft fiir echte zukiinftige Moglichkeit. Gerade
weil die wahren Bahnbrecher der Menschheit immer auch durch ver-
hirtete Vorurteile durchgestoBen sind, haben sie um so tiefer erfaBt,
was es ist um Wahrheit und Wert echter Vergangenheit. Insofern
konnte Simmel in einer nachgelassenen Aufzeichnung sagen: « Nur
wer Kraft fir die Zukunft hat, wird die eigentliche Wiirdigung fiir
die Vergangenheit haben »!.

Meist allerdings wird auf die andere Seite hingewiesen: daB
Traditionstreue zur Gewohnung an Gewdhnlichkeit und kritikloser
Traditionsgliubigkeit, dal Pochen auf stolze Tradition zum schein-
heiligen Kult des Althergebrachten und Verwechslung von Besitzstand
und Rechtsstand der Behauptung fiihre, nichts aber einer neuen Wahr-
heit so schddlich und hinderlich sei, als ein alter Irrtum. Aus Lessing,
Schiller, Goethe lassen sich bequem die schénstgeschliffenen Spriiche

1 Siehe « Logos» 8 (1919) 150.



Beitrige zum Problem der Tradition 225

dazu beibringen ; von Nietzsches Kunst des Aphorismus zu schweigen.
Und doch zeigt auch wieder Goethe, wie man gleichsam in einem Atem
beide Wahrheiten entgegenhalten muB, um die rechte Haltung zu
gewinnen in der organischen Verbindung von kritischem Vorbehalt
und bescheidener Dankbarkeit. Es war ein Lieblingsgedanke von ihm.
Denn es schien ihm der térichste von allen Irrtiimern, wenn junge
Kopfe glauben ihre Originalitit zu verlieren, wenn sie das Wahre
erkennen, das von andern schon erkannt worden.

Den Bildungswert der Tradition im Einzelleben und Leben der
Volker und Kulturen bejahen, heiBt nicht den Fortschritt ganz oder
teilweise abriegeln. Beides bejahen heit, dem Menschen eine schwere
und eigentlich dialektische ‘Aufgabe zumuten. Zum Gliick braucht
sie nicht rein willentlich bewuBit gelost zu werden, da das Leben selbst
den Phasenumschwung groBenteils und namentlich im kollektiven
Ausgleich gewihrleistet. Es bleibt aber immerhin eine reizvolle und
dankenswerte Bemiihung, das Nacheinander, Ineinander und Anein-
ander im dialektischen Ausgleich von Tradition und Fortschritt zur
BewuBtheit und methodisch zu handhabenden Selbstkritik heraus-
zuarbeiten !,

Von allen Grundregeln die wichtigste diirfte immer noch sein :
die auch sonst giiltige asketische Regel der Affektliuterung. Sie ist
die Voraussetzung fiir den Freiheitsgebrauch einer diskretioniren
Klugheit und offen stehenden Bereitschaft fiir « freundlich aufgefaBtes
Neue, Altestes bewahrt mit Treue ». Dariiber hinaus wird der Streit
als Vater der Dinge seine Rechte geltend machen.

Gesunde Spannung gehort zum Leben, und das Leben selbst hat
die Spannung zwischen Neu und Alt, Beharrung und Fortschritt
verteilt : einmal auf Phasen und Lebensalter im Einzelleben, sodann
auf Generationen und Epochen im GroBen. Die Beobachtung der
Entwicklung nach den Lebensaltern hat geradezu von Temperamenten
sprechen wollen, die auf die biologische Zeitlinie sich verteilten.
Wie eng dieses Doppelgesetz des Lebens zusammenhingt und als
gemeinsamer Ausdruck ein und derselben Grundtendenz im Lebens-
rhythmus gelten kann, ersicht man aus dem Begriff « Generation »,

1 Eine ganz wertvolle Arbeit liegt da aus der reifsten Zeit des verstorbenen
P. Stanislaus von Dunin-Borkowski (« Stimmen der Zeit» 118 [1930] 416 ff) vor,
die es iibrigens verdiente mit andern verstreuten Aufsitzen dieses Meisters der
Wissenschaft und hohen Lebenskunst gesammelt und leichter zuganglich gemacht
zu werden.

Divus Thomas. 15



226 Beitrige zum Problem der Tradition

der heute wieder so ganz im Vordergrund geistesgeschichtlicher Be-
trachtung steht. Dilthey hat sich dieses Schliissels zu historischem
Verstehen bedient und Generation als Gleichzeitigkeit von Individuen
genommen, die gewissermalen nebeneinander emporwachsen durch
gemeinsame Kindheit, Jugend, Manneszeit bis hin zum ringschlieBenden
Alter als zweiter Kindheit, neben dem jungen Kind. Sie bilden ein
Ganzes eigener Art, nicht im Sinne eines iibersingularen Realsubjektes,
aber als dynamisches Ganzes eines biologischen Durchschnitts unter
relativ gleichen Bedingungen naturhafter, gesellschaftlicher, kultureller
und sonstiger Einfliisse. Scharf zu fassen ist der Begriff nicht, aber
in seiner Unschirfe doch immerhin ein empirisch brauchbarer geschichts-
soziologischer Ordnungsgedanke ; wie Dilthey sagt: « Generation als
eine Zusammenordnung von Erscheinungen zu einem dem erklirenden
Studium zu unterwerfenden Ganzen»!. Ein iiberkommener Besitz-
stand an Kultur geht unter dem verjiingten Neuaufgriff einer heran-
wachsenden Generation in Auslese und Abneigung, in Umbildung
und Neubildung iiber, die keineswegs in allem einen absoluten Fort-
schritt bedeutet. Es konnen erworbene und iiberlieferte Kulturgiiter
auf mangelnde Befihigung oder Bereitschaft stoBen und brach liegen
gelassen werden. Was im Wege der objektivierten Geistigkeit an sich
iibertragbar war, kommt nicht alles zur wirksamen Uberlieferung und
Aneignung. Goethe hat in seinem Fragment iiber die Natur — Tiefurter
Journal 1782 — dem summativ rechnenden Menschengeist eine nicht
nachzurechnende « Laune » der Natur entgegengehalten. Es gibt eben
nicht den stetig wachsenden Fortschritt, jedenfalls nicht den ununter-
brochenen wachsenden Fortschritt einer mathematisch-positivistischen
Denkweise der Neuzeit, die nicht einmal mehr um die metaphysisch-
objektiven MaBstibe von Gut und Besser klar Bescheid weil. Und
iiber die historischen Verteilungsregeln der produktiven Begabungen
und der mitsprechenden Lagebedingungen wissen wir noch weniger
als der Mathematiker iiber das Austreuungsgesetz der Primzahlen.

« Tempus adinventor et cooperator ». — Kairos. — Das aristote-
lische Motiv vom «tempus adinventor et cooperator» (Nikom. Ethik I 7)
ist von den scholastischen Kommentatoren mit Liebe aufgenommen
und auf seinen wahren Gehalt erdrtert worden. DaBl der Einzelne
mit der Zeit an Wissen wichst und reift, daB es auch ein solches

1 Gesammelte Schriften. V. Bd. Berlin 1924. .S. 37.



Beitrige zum Problem der Tradition 227

Wachsen und ausgleichendes Reifen in sozialer Breite und Tiefe der
Generationen gibt, wer wollte es bezweifeln. Dem stand aber auch
die umgekehrte Tatsache des « Vergessens mit der Zeit » gegeniiber.
Schon bei den Alten war es eine bekannte Streitfrage, was richtiger
wire zu sagen : ypdvos copmtates oder ypovos apabictatos (siche Arist.
Physic. IT 13). Beides ist richtig, sagt Aristoteles, aber richtiger ist
doch das zweite. Das Vergessen bringt die Zeit wirklich von selber
mit. Denn sie ist das ZdhlmaB der sich folgenden Zustinde in einer
Bewegung. Bewegung verdndert. Verinderung ist immer Verlust,
nicht aber ohne weiteres Gewinn, wenn es nicht Verdnderung unter
Antrieb auf ein Ziel hin ist. Verlust geht auf Konto der Verinderung
rein als solcher, wie sie in der Zeit vor sich geht ; Gewinn aber nur
unter Einsatz von Antrieb und Auftrieb. Sind suchende Krifte des
Geistes am Werk, so kommt ihnen die Zeit mit gelegenem Angebot
entgegen. Sinds ihrer viele und folgen ihrer viele im Verlauf der Zeit,
so entwickelt sich wie von selbst eine kooperative Gemeinschaft im
Erwerb und vererbenden Besitz. Was der individuelle Geist eines
Menschen, was die individuelle Konstellation in einer Zeit zu erkennen,
zu entdecken, zu vertiefen, zu bereichern vermag, ist nicht ohne
weiteres wieder moglich bei einem anderen Individuum und in anderer
Geistkonstellation. Damit kommt ein Schépfungsruf an den Einzelnen
und die solidare Gemeinschaft, das was sie ererbt, auch zu erwerben,
um es zu besitzen und zu eigenem Teil aus ihrer einmaligen Stunde
unwiederholbar vermehrt weiterzuvererben. Natur bleibt in aller
Verinderung doch immer eigentlich stehen, wo sie war, sagt Hegel.
Ein starres Gesetz bannt sie in festumschlossenen Rahmen. Der Geist
aber lebt und wichst in seinem geistigen Besitz. Geistiges Erbe ist ein
lebendiger Strom, der schwillt und steigt, ebbt und flutet. Tradition
ist mehr als Magazin und Speicher und papierenes Gedéichtnis. « Was
jede Generation an Wissenschaft, an geistiger Produktion vor sich
gebracht hat, ist ein Erbstiick, woran die ganze Vorwelt zusammen-
gespart hat, ein Heiligtum, worein alle Geschlechter der Menschen,
was ihnen durchs Leben geholfen, was sie der Tiefe der Natur und
des Geistes abgewonnen haben, dankbar und froh aufhingen »®.
Der Reichtum der Tradition ist ein Erbe, das nicht passiv hin-
genommen, sondern lebendig angeeignet und weitergebildet werden
will. Wo der Erbanfall nicht in einem bewuBten Erbantritt als Aufgabe

1 Hegel in der Einleitung in die Geschichte der Philosophie.



228 Beitrige zum Problem der Tradition

zu selbsttitigem Fortleben und Fortbilden des Uberkommenen auf-
gefaBt wird, ist die Gefahr der Erstarrung gegeben, die dem objektiven
Traditionsgut die weiterbildende Kraft versagt, nicht einmal Spreu
und Weizen zu trennen weil. Was gegeben war zur Nihrstiitte eigenen
Lebens, wird zum Gehduse hergebrachter Anschauungen, in das sich
Leben zur Ruhe legt, statt Krifte zu regen und mit dem Pfunde zu
wirken. Ein geistiges Erbe sich wahrhaft aneignen, heiBt immer :
einem Geistigen sich anbilden und aneignend es um- und weiterbilden.
Was Um- und Weiterbildung heiBt und heischt, ist nicht auf
einen gemeinsamen Nenner zu bringen. Wer wollte die einmal erkannte
Wesenswahrheit umstoBen, wer die Ordnung von Dogma und Haeresie
umstoBen, wer die tatsichliche Wahrheit von Geschehen und Ge-
schichte verleugnen ? Immer aber heiBt Um- und Weiterbilden, das
passiv Angeerbte umsetzen in ein aktives Haben und subjektives
Einleben und waches Mitgehen und fortschrittliches Fordern.

Der dialektische Drehpunkt. — Tradition und Fortschritt, Erbe
und Aufgabe haben einen gemeinsamen Drehpunkt in der Natur des
Geistes, so wie er im Individuum verkérpert ist. So wenig das Fort-
schreiten des lebenden Geistes eine rein empirische Angelegenheit ist,
so wenig ist die Verwurzelung im Nihrboden der Tradition eine rein
historisch-soziologische Angelegenheit. Beide ragen sie in das meta-
physische Wesen der menschlichen Geistigkeit hinein.

In seiner gro angelegten und tiefgehenden Untersuchung iiber
die « Dialektik des Geistes » (Augsburg 1928) mullte Peter Wust auch
auf die Dialektik stoBen, die uns hier beschiftigt. Das Auf und Ab,
das Hin und Her der Kollektivdynamik geistesgeschichtlichen Lebens
zwischen Ubernehmen und Ablehnen, Bewahren und Abwerfen, Fort-
fiihren und Neuansetzen ist ihm nur eine Projektion innerer Zwie-
spiltigkeit des Menschen selber. «Das ‘Wir’ um uns ist eine Fort-
setzung der Wechselgemeinschaft des ‘Wir’ in uns selbst, das sich
aus der metaphysischen Nahstellung unseres Menschentums zum
zeitlosen Grunde alles Daseins in unserer seelischen Tiefe herleitet » 1.

Damit ist eine ganz neue Sicht in die Tiefe der Bedeutung echter
Tradition bloBgelegt. Nichts mehr von der vitalistischen Abblendung
aufs untergeistige Strombett, nichts von fiktiver Realitit eines iiber-
singularen Kollektivsubjektes, nichts auch von dem Bann befangenen

1 Peter Wust, Die Dialektik des Geistes. Augsburg 1928. S. 433.



Beitrige zum Problem der Tradition 229

Blicks, der im Wesen der Tradition immer nur den UnheilschoB ver-
erbter Vorurteile und erbgeheiligter Irrtiimer sieht. Das Ich und Wir
von « Existenz und Tradition» ist ein komplementires Verhiltnis,
das sich iiber der inperen Spaltung nach zeitwandelbarem Leben und
Ewigkeitsgrund im Menschen aufbaut. « Wir selbst bringen schon
eine absolut unverjihrbare Tradition aus unserer eigenen Ewigkeits-
tiefe in den rollenden Strom des phidnomenalen geschichtlichen Lebens
mit heraus, und einen Teil dieser iiberhistorischen Tradition gibt so
jedes einzelne Selbst, beim Eintritt in die allgemeinmenschliche Wir-
verbundenheit mit hinein »!. Bei allem Kkritischen Bedacht zum Teil-
habebegriff, bleibt dennoch immer wahr: der Mensch ist nicht das
Menschsein, sondern hat je fiir sich Menschsein. Kein Individuum
Mensch lebt darum das volle Menschsein nach dem ganzen Reichtum,
den allein die Geschlechterfolge aus der species homo herauszuholen
bestimmt ist.

1 Peter Wust, a. a. 0., S. 433.



	Beiträge zum Problem der Tradition [Fortsetzung und Schluss]

