Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 16 (1938)

Artikel: Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin : ein Deutungsversuch
seiner Lehre auf ihrem geistesgeschichtlichen Hintergrund
[Fortsetzung]

Autor: Warnach, Viktor

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-762322

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762322
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Erkennen und Sprechen
bei Thomas von Aquin.

Ein Deutungsversuch seiner Lehre auf
ihrem geistesgeschichtlichen Hintergrund.

Von P. Viktor WARNACH O. S. B, Maria Laach.

(Fortsetgung.)

3. Die Bemiihungen um eine Synthese
in der vorthomistischen Scholastik.

Das mittelalterliche Denken kann nur aus seiner zweifachen
Quelle, dem antiken und dem friihchristlichen Geistesleben, verstanden
werden ; will es doch vorerst nichts weiter als die iiberlieferte Glaubens-
lehre lebendig bewahren und durch den «intellectus fidei» vertiefen.
Was aber diese spekulative Vertiefung betrifft, so macht sich trotz
des Festhaltens am bisherigen Lehrbestand ein gewisser Unterschied
zur Vitertheologie bemerkbar, insofern als nun die profane Philosophie,
namentlich die aristotelische, einen immer stirkeren EinfluB auf die
Ausgestaltung des theologischen Systems gewinnt.

Richtunggebend wurde in dieser Hinsicht 4. M. Severinus Boéthius
(480-525), «der letzte Romer und der erste Scholastiker », wie M. Grab-
mann ihn nennt!. Ohne groBe Bedenken wandte er logische Begriffe
und Methoden auf Fragen der Gotteswissenschaft an 2. Wenn er auch
durch eigene Untersuchungen der Folgezeit manche Anregung und
Klirung geboten hat, so besteht doch sein eigentliches Verdienst in
der Ubertragung und Auslegung von Schriften aus dem aristotelischen
Organon, wie auch der Isagoge des Porphyrius. Hierdurch ist er neben
Martianus Capella (um 430) und Cassiodor (+ nach 562) der einfluB-
reichste Vermittler der klassischen Schullogik an das abendlindische
Mittelalter geworden 3.

! Die Geschichte der scholastischen Methode I, Freiburg 1909, 148.

® Ebd. 163 ff.; B. Geyer, Die patristische und scholastische Philosophie,
in: F. Uberweg, GrundriB der Geschichte der Philosophie II, Berlin 1928 1!
(= - Uberweg-Geyer), 137 f.

3 E. Bickel, Lehrbuch der Geschichte der rémischen Literatur (Bibliothek
d. klass. Altertumswissenschaften 8), Heidelberg 1937, 415; vgl. C. Prantl,

Divus Thomas. 11



162 Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin.

Um die aristotelischen, stoischen oder neuplatonischen Gedanken
im Lateinischen prignant wiedergeben zu konnen, prigte Boéthius
zahlreiche termini technici, die dann wihrend des Mittelalters und
weit dariiber hinaus in der « Philosophia perennis» ihre Geltung
bewahrten. Das vieldeutige Wort Adyos iibersetzte er bald mit « oratio »,
bald mit «ratio», was dem niichternen Sprachgeist des Lateiners
entspricht, der zu einer schirferen Trennung von Sprechen und Denken
neigt. Zwar ist gerade der lateinischen Sprache ein ausgesprochen
logischer Zug eigen ; doch ist die Logik in der lateinischen Grammatik,
um mit E. Bickel zu sprechen, «kein Ergebnis abstrakter Besinnlich-
keit, sondern ein natiirliches Erlebnis des Volkstums »!.

Im eigentlichen Sprachgeschehen (« locutio » fiir das aristotelische
aéfic gegeniiber der mehr grammatischen gasic = «dictio», De in-
terpret. mai. comm. I P. L. 64, 393) unterscheidet Boéthius vier
Momente : die Sache (res), die vom Intellekt begriffen wird (concipitur),
den Begriff im Intellekt selbst (conceptio animi vel intellectus), ferner
den Laut, der diesen Begriff bezeichnet (significat) und schlieBlich
den geschriebenen Buchstaben (littera), wodurch der fliichtige Laut
selbst wiederum bezeichnet und festgehalten wird (ib. col. 402 ; De
interpret. min. comm. I P. L. 64, 297). Wihrend nun die Begriffe bei
allen Volkern die gleichen sind, treffen wir beziiglich der Laute und
Buchstaben eine gewisse Verschiedenheit an, weil sie nicht von Natur
aus (naturaliter), sondern auf Grund menschlicher Einsetzung (posi-
tione) bezeichnen (De interpret. mai. comm. I col. 403). Das begriff-
liche Denken muB also vom &duBeren Sprechen geschieden werden ;
aber zwischen diesen beiden Sphiren bildet das bedeutsame Wort
gleichsam die Briicke, da es als «interpretatio» eine Einheit von arti-
kuliertem Laut und begrifflicher Bedeutung und somit eine Darstellung
des inneren Begriffes im sinnlichen Laut ist (ib. col. 394 ss. ; 402 ss.) %

Durch diese grundlegenden Bestimmungen hat Boéthius einen
starken EinfluB auf die Logik und Sprachlehre des frithen Mittelalters

Geschichte der Logik im Abendlande I, Leipzig 1855, 679 ff.; 722 ff., mit dessen
abfilligen Urteilen wir uns freilich nicht identifizieren kénnen, wenn er z. B.
Boéthius « als die hauptsichliche Briicke zu dem Unverstande der mittelalter-
lichen Logik » bezeichnet (681).

L' A, a. O. 416.

? Vgl. zum Ganzen C. Prantl, a. a. O. 690 {.; C. Thurot, Notices et extraits
de divers manuscrits latins pour servir a l'histoire des doctrines grammaticales
du moyen é4ge (Notices et extraits des manuscrits de la Bibliothéque impériale . ..
XXII, 2), Paris 1868, 160 ff. ; H. Siebeck, Zur Psychologie der Scholastik, Archiv
f. Gesch. d. Philos. I (1888) 378.



Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin. 163

ausgeiibt, zumal seine Schriften diesem als unmittelbare Quellen des
Wissens dienten. Eine dhnliche Bedeutung hat fiir die weitere Lehr-
entwicklung Cassiodorus Senator. Im Gegensatz aber zu dem mehr
aristotelisch eingestellten Boéthius trigt Cassiodors Erkenntnislehre
einen wesentlich augustinischen Charakter. Sprechen und Erkennen
werden hier als einander verschwisterte Vorginge betrachtet. Beim
diskursiven Denken der Ratio iibernimmt die sprachliche Formulierung
eine ordnende Funktion (De anima 2 P.L. 70, 1285 A/B), wogegen
die hohere Wahrheitserkenntnis durch das erleuchtende Einsprechen
Gottes als des «inneren Lehrers» zustande kommt: «ipse enim
magister potens atque perfectus est, qui et vera dicit animae nostrae,
et quae dixerit, eam facit illuminata mente conspicere» (ib. 12 col.
1306 B) L.

Dementsprechend wird die Grammatik als «origo et fundamentum
liberalium litterarum » betrachtet (De artibus ac disciplinis lib. litterarum,
Praef. P. L. 70, 1151 B). Mit ihr stehen Rhetorik und Logik, die vor-
nehmlich « Dialektik » genannt wird, in innigstem Zusammenhang (ib. col.
1151 B/C; cf. ib. ¢. 3 col. 1168 A) und werden fiirderhin als « artes sermo-

cinales » im sog. « Trivium » getrennt von den « artes reales » des « Quadri-
viums » schulmiBig behandelt 2.

In dieser engen Verbindung mit der Grammatik, die selbst lediglich
in einer Kommentierung der Schriften des Donatus und Priscian
bestand, darf man wohl ein bezeichnendes Merkmal der frithmittel-
alterlichen Schullogik erblicken. Wenn man auch im allgemeinen,
Boéthius folgend, Sprechen und Denken theoretisch trennte, so ver-
quickte man diese Phdnomene im praktischen Lehrbetrieb doch allzu-
sehr.

Nicht weniger charakteristisch ist fiir die Logik und Grammatik,
wie sie in der karolingischen Renaissance gepflegt wurden, der nahe
Zusammenhang mit der Theologie, die ja damals im Vordergrund des
Geisteslebens stand, zumal da die gesamte Bildung in Hinden der
Kirche lag. Glaube und Wissen bilden fiir das BewuBtsein jener Zeit
des Uberganges und des Lernens eine lebendige Einheit. Nach dem
Vorbild des Boéthius sucht man auch die Profanwissenschaften, ins-

1 A. Schneider, Die Erkenntnislehre bei Beginn der Scholastik, Philos. Jb.
XXXIV (1921) 237, 245.

2 Vgl. C. Prantl, a. a. O. 722 ff. ; M. Grabmann, Scholast. Methode 1, 176 f. ;
M. Manitius, Geschichte der lateinischen Literatur des Mittelalters (Handbuch
d. Altertumswiss., hrg. von JTwan v. Miiller, 1X, 2) I, Miinchen 1911, 45 ff.;
Uberweg-Geyer, 138 f.



164 Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin.

besondere die Philosophie, fiir die Vertiefung der Glaubenslehre frucht-
bar zu machen. So bezeichnet Alkuin (+ 804) die «artes liberales»
als die sieben Sidulen, auf denen der Bau der Gottesweisheit ruht
(Gramm. P. L. 101, 853 C). Vor allem dienen Dialektik und Gram-
matik als unentbehrliche Propiddeutik der Theologie, die hauptsichlich
in der Exegese der Heiligen Schrift und der Viter bestand!.
Ihrerseits gab aber auch die Theologie zur Behandlung sprach-
licher Probleme reichlich AnlaB. Der Bericht iiber die Namengebung
durch Adam in Gen. 2, 19 f. stellte die Exegeten vor die Frage,
inwieweit die Namen den Dingen entsprechen. Im AnschluB an die
Viter lehnten sie fast einstimmig die «aristotelische » Lehre von der
rein willkiirlichen Einsetzung der Namen ab ; wenigstens die urspriing-
lichen Worte wiirden das Wesen oder eine Wesenseigenschaft der
Dinge wiedergeben 2, welcher Meinung z. B. der Monch Angelomus
von Luxeuil (Comm. in Gen. P. L. 115, 134) ist. Zahlreiche Erklirer
jener Schriftstelle betonten im Zusammenhang damit die hohe Wiirde
des Menschen, der gerade durch das Sprachvermégen vor den unver-
niinftigen Tieren ausgezeichnet sei, so nach Beda Venerabilis (Hexaé-
meron P. L. 91, 51 s.) Alkuin (Interrog. et resp. in Gen. 55 P. L.
100, 522) und Angelomus (l. c.). Auf Grund der Erzdihlung von der
babylonischen Sprachverwirrung (Gen. 11, 1-9) nahm man eine gemein-
same Ursprache, etwa das Hebrdische, an, die dann vornehmlich
durch die Bedeutungsverinderung der von Gott urspriinglich geschaf-
fenen Lautzeichen in eine Vielheit von Volkssprachen aufgelost wurde,
was auller Beda (1. c. col. 127 s.), Alkuin (l. c. interr. 147; 150 s.
col. 533 s.) und Hrabanus Maurus (Comm. in Gen. P. L. 107, 529 s.)
insbesondere der schon ofters genannte Angelomus (1. c. col. 166 ss.)
und Remigius von Auxerre (Comm. in Gen. P. L. 131, 62 s.) lehrten.
In ihren psychologischen Anschauungen erwiesen sich die Ver-
treter der karolingischen Reform allgemein als getreue Schiiler des
hl. Augustinus. Alkuin macht hierin keine Ausnahme 3, obwohl er
das Verhiltnis von Denken und Sprache mit Boéthius im aristotelischen

1 Vgl. O. Willmann, Geschichte des Idealismus II, Braunschweig 1907 2,
327 f.; M. Grabmann, Scholast. Methode I, 189 ff.; J. A. Endres, Forschungen
zur Geschichte der frithmittelalterlichen Philosophie (Beitr. z. Gesch. d. Philos.
d. M. A. XVII, 2/3), Miinster 1915, 1 ff.

2 P. Rotta, La filosofia del linguaggio nella Patristica e nella Scolastica,
Torino 1909, 86; vgl. 82 ff.; 87 fi.

3 E. Seydl, Alkuins Psychologie, Jb. f. spek. Philos. u. Theol. XXV (1911)
48 ff.; A. Schneider, a. a. O. 359 ff.



Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin. 165

Sinne auffaft!. Wihrend er in bezug auf das Problem des Nichts
das «nomine esse» vom «re esse» unterscheidet (Disput. Pippini
cum Albino P. L. 101, 980 A), neigt schon sein Schiiler Fredegisus
(t 838) zu einem iibertriebenen Realismus, bzw. Rationalismus, indem
er aus der Wortbedeutung auf das Dasein des bezeichneten Sach-
verhaltes schlieBt und deshalb das Nichts, da es ja einen Namen hat,
als eine «res existens» ansieht (Epist. de nihilo et tenebris P. L. 105,
752 B/C) 2. So sieht auch Hrabanus Maurus (1 856) in den Namen,
soweit sie «signa propria» im Gegensatz zu den «signa translata »
sind, eine «radix » und ein «initium discendi» (Instit. cler. 3, 8 P. L
107, 384 s.) und begriindet auf diesem Prinzip seine etymologische
oder mystische Deutung der Dinge (De rerum nat. praef. P. L. 111, 10;
praef. alt. col. 12 s.; c. 93 ‘col. 435) 3. Gegeniiber der bei Hrabanus
und den meisten seiner Zeitgenossen vorherrschenden enzyklopidi-
stischen Tendenz strebt der gelehrte Abt Servatus Lupus (1 862), der
als begeisteter Humanist auch kritische Philologie betrieb, nach einer
Forderung der Wissenschaft durch selbstindiges Schaffen 4.

Als den groten Denker des frithen Mittelalters muB8 man wohl
Johannes Scottus (Eriugena, 1 nach 877) bezeichnen. Wenngleich auch
er von seiner Vorzeit, insbesondere von Origenes und Ps. Dionysius
beeinfluBt ist, so ist er im Grunde doch ein hochst eigenschopferischer
Geist. In erster Linie tritt er uns als Metaphysiker und zwar neu-
platonischer Richtung entgegen ; aber das Grundprinzip seines meta-
physischen Systems ist ein dialektisches. Die Kunst der Dialektik
ist nach seiner Meinung kein willkiirliches Menschenwerk, sondern
in der Natur der Dinge durch den Schopfer aller Kiinste grundgelegt.
Das Schopfungsgeschehen versteht er nidmlich als ein dialektisches
Verfahren : durch Teilung (divisio) gliedert sich die urspriingliche
Einheit der héchsten Gattungen stufenweise in die Vielheit der indi-
viduellen Dinge aus, und diese kehren durch die Aufhebung (resolutio)
wieder zur Einheit in Gott zuriick (De divis. nat. IV, 4 P. L. 122,

1 C. Prantl, Geschichte der Logik II, Leipzig 1861, 13; 16 f.; C. Thurot,
Notices et extraits, 117.

2 C. Prantl, a. a. O. 11, 17 f.; A. Stickl, Geschichte der Philosophie des
Mittelalters I, Mainz 1864, 20 ff.; J. A. Endres, a. a. O. 4 f. ; 8 ff. ; A. Schneider,
a. a. O. 367.

8 E. Gilson - P. Béhner, Geschichte der christlichen Philosophie, Paderborn
1937, 247 1.

4 M. Grabmann, Scholast. Methode, 197 f.; M. Manitius, Lat. Liter. des
Mittelalters 1, 483 ff., bes. 489 f.; Uberweg-Geyer, 163.



166 Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin.

748 D s.). Eine besondere Rolle spielen in diesem Weltprozel die
gottlichen Ideen, die als die allgemeinen Urbilder der Dinge im Logos
geschaffen sind (ib. I1I, g col. 642 A ss.). So tritt der Logos als Ver-
mittler zwischen die goéttliche Ureinheit und die Vielfalt der Einzel-
wesen, wie sich auch in der Sprache, die eine Ausformung jener
metaphysischen Dialektik ist, das Allgemeine mit dem Individuellen
verbindet. Die Worte sind gleich den Dingen der im koérperlichen
Stoff sinnlich gestaltete Ausdruck der obersten Gattungen oder Ideen,
weshalb zwischen ihnen und den durch sie bezeichneten Sachverhalten
eine gewisse Entsprechung besteht!. Daher fiihrt die Erkenntnis
der Namen zu einem Wissen um die Dinge: «quod in nominibus
cognoscimus, necessarium, ut in his rebus, quae ab eis significantur,
cognoscamus » (ib. I, 14 col. 459 C). Gleichwohl werden Grammatik
und Rhetorik der Dialektik nur als véllig untergeordnete Glieder
beigesellt, weil sie nicht wie diese von der Natur der Dinge,
sondern von den Sprachregeln handeln, die auf menschliche Setzung
zuriickzufithren sind (ib. V, 4 col. 869 D ss.). Die verniinftige Seele
(rationalis anima) ist in ihrem Tun von der Sprache unabhingig (ib. col.
870 B/C) 2.

Wohl mit Unrecht sieht Prantl in der dargelegten Lehre des
Johannes Scottus den Ansatzpunkt des Nominalismus?® ; eher konnte
man sie als einen extremen Realismus platonisierender Richtung
bezeichnen, fiir den die allgemeinen Ideen wahrer als die an ihnen
teilnehmenden Dinge sind (cf. 1. c. IV, g col. 775 C ss.) 4, was bei den
meisten Denkern jener Zeit, wie z. B. bei dem als Grammatiker ange-
sehenen Remigius von Awuxerre (+ um 9o8), zutrifft. Auch Eric von
Auxerre (1 876) kann man hiervon nicht ausnehmen, obgleich er mit
Boéthius die Gattungen und Arten hauptsichlich als Worte (praedica-
bilia) behandelt 5. Es wire daher verfehlt, wollte man mit Prantl

1 J. J. Baebler, Beitrige zu einer Geschichte der lateinischen Grammatik
im Mittelalter, Halle 1885, 77 f.; A. Stockl, a. a. O. 1, 54 ff.; 72 ff.; A. Aall,
Der Logos II, Geschichte der Logosidee in der christl. Literatur, Leipzig 1899, 479 ;
Gilson-Bohner, 252 ; 254 fi.

2 C. Prantl, Geschichte der Logik II, 24 fi.

3 Ebd. 31; 34 ff.; vgl. 27 ff.; 76 f. Eine dhnliche Ansicht vertritt B. Hauréau,
De la philosophie scolastique, Paris 1850, 172 f. ; ders., Histoire de la philosophie
scolastique I, Paris 1872, 244 ff.

4 Vgl. Gilson-Bihner, 263.

5 A. Stockl, a. a. O. I, 129 f.; J. Reiners, Der Nominalismus in der Friih-
scholastik (Beitr. z. Gesch. d. Philos. d. M. A. VIII, 5), Miinster 1910, 6 ff.;
21 ff.; Uberweg-Geyer, 177 f.



Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin. 167

von einer « Parteispaltung» zwischen Nominalisten und Realisten
schon im IX. Jahrhundert sprechen !.

Vielmehr sollte zuerst ein anderer Gegensatz hervortreten, der
fiir uns insofern von Belang ist, als er wenigstens indirekt die Ent-
wicklung unserer Frage beeinfluBt hat. Im Zusammenhang mit der
Laisierung des Wissens zeigte sich wihrend des XI. Jahrhunderts
bei manchen eine starke Uberschitzung der Dialektik und Rhetorik.
Wies noch Fulbert, der gelehrte Begriinder der Schule von Chartres
(t 1028), der Dialektik eine zwar positive, aber doch untergeordnete
Aufgabe beziiglich der Theologie zu, so kehrte Anselm von Besate
(um 1050) ihren Wert einseitig hervor, und die sog. « Sophistae » oder
« Peripatetici » gingen sogar so weit, daB sie die dialektischen Gesetze
zu Normen der Offenbarungslehre erhoben. Durch einen solchen
Rationalismus wurde Berengar von Tours (1 1088), der im «ratione
agere » oder « ad dialecticam confugere » die Entscheidung theologischer
Probleme suchte, zu seinen irrigen Anschauungen in der Eucharistie-
lehre verleitet. Den Grund dieser Uberbetonung der Vernunft gegen-
iiber der Autoritit darf man wohl in einem naiven Realismus sehen,
der dem Denken wie dem sprachlichen Ausdruck einen absoluten Wert
zuschreibt, und deshalb eine vollkommene Ubereinstimmung zwischen
Wort, Begriff und Sache annimmt 2.

Eine starke Gegenbewegung konnte damals nicht ausbleiben. Sie
ging hauptsichlich von kirchlich gesinnten Kreisen aus. Jedoch fiel
man auch hier bald ins andere Extrem. So kamen Minner, wie Pefrus
Damianus (+ 1072), Otloh von St. Emmeran (t 1070) und Manegold
von Lautenbach (1 nach 1103) in der Unterwertung des menschlichen
Wissens einem gewissen Skeptizismus nahe. Petrus Damianus scheute
sich nicht, die absolute Geltung des Widerspruchsgesetzes gegeniiber
der gottlichen Allmacht in Frage zu stellen (De div. omnipot. c. 5
P. L. 145, 603 B ; c. 11 col. 612 A/B) 3. Zwar haben die Antidialektiker
relativ selten die Kontingenz der Sprache gegen die Uberschitzung
der natiirlichen Wissenschaft ins Feld gefiihrt ; doch zeigen sich bei

! Geschichte der Logik II, 46 ; auch J. J. Baebler, a. a. O. 78 f. Dagegen
J. Reiners, a. a. O. 10 ff.; Uberweg-Geyer, 179.

* M. Grabmann, Scholast. Methode I, 215-224 ; J. Endres, Forsch. z. Gesch.
d. frihmitt. Philos. 28-49; Uberweg-Geyer, 181 f.; 185 f.; vgl. auch J. de
Ghellink S. J., Le mouvement théologique du XIIme siécle, Paris 1914, 38-41 ;
54 ff.

3 J. A. Endres, a. a. O. 63 fi., bes. 73-77; 98-110; Uberweg - Geyer,
187-190.



168 Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin.

ihnen schon Ansitze zu einer Kritik der Verquickung von Denken
und Sprechen.

Zwischen den beiden Parteien suchte Lanfrank (1 1089) zu ver-
mitteln, indem er den hohen Wert der Dialektik fiir die Entfaltung
der Glaubenswahrheit anerkannte, aber zugleich jeden MiBbrauch
derselben im Sinne eines theologischen Rationalismus ausgeschlossen
wissen wollte !, Noch entschiedener vertritt diesen Standpunkt Anselm
von Canterbury, Lanfranks groBerer Schiiler (1 1109), der den Vernunft-
griimden neben der Autoritit einen weiteren Geltungsbereich anwies
und hierdurch zum « Vater der Scholastik » wurde.

Im Gebiet der duBeren Sprache beschiftigt den hl. Anselm am
meisten das Bedeutungsproblem (cf. Dial. de grammat. c. 12 ss.
P. L. 158, 570 ss.). Klar stellt er den Unterschied zwischen dem
bedeutsamen Laut (vox significans, nomen) und der bezeichneten
Sache (res) heraus (ib. ¢. 19 col. 578 A ss. ; cf. Proslog. c. 4 p. 12, 26s.,
ed. F. S. Schmitt) 2. Wie Augustinus, kennt auch er ein dreifaches
Sprechen :

« Aut enim res loquimur signis sensibilibus, id est, quae sensibus
corporeis sentiri possunt sensibiliter utendo ; aut eadem signa, quae foris
sensibilia sunt, intra nos insensibiliter cogitando; aut nec sensibiliter
nec insensibiliter his signis utendo, sed res ipsas vel corporum imagina-
tione vel rationis intellectu pro rerum ipsarum diversitate intus in nostra
mente dicendo. Aliter namque dico hominem, cum eum hoc nomine, quod
est homo, significo; aliter, cum idem nomen tacens cogito ; aliter, cum
eum ipsum hominem mens aut per corporis imaginem aut per rationem
intuetur. Per corporis quidem imaginem, ut cum eius sensibilem figuram
imaginatur ; per rationem vero, ut cum eius universalem essentiam, quae
est animal rationale mortale, cogitat » (Monolog. ¢. 10 p. 16, 37; 17, 9,
ed. F. S. Schmitt).

Es gibt demnach neben dem lauthaften Wortzeichen und der
Wortvorstellung in der Seele des Sprechenden noch ein « Wort der
Sache » (verbum rei, ib. p. 17, 23), das im Innern der Mens ausge-
gesprochen wird. Jedoch macht sich in dieser Einteilung der Sprach-
phidnomene eine fiir die frithmittelalterliche Geisteshaltung ganz be-
zeichnende Umbildung der augustinischen Lehre bemerkbar, inso-
fern als Anselm das innere Sprechen nicht in ein vorgestelltes und ein
rein geistiges einteilt, sondern von der bloBen Vorstellung des Wort-
lautes ein Sagen der Sachen selbst unterscheidet, das entweder durch

1 J. A. Endres, a. a. O. 118-129.
1 Vgl. C. Prantl, a. a. O. 11, 86 f.; 96.



Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin 169

die konkreten Sachwvorstellungen oder durch die allgemeinen Sach-
begriffe geschieht. Das «mente » oder « corde dicere » ist ndmlich mit
dem « cogitare rem » identisch (cf. ib. c. 48 p. 47, 28 ss. ; Proslog. c. 4
p. 12, 22 ss.), das sowohl die anschauliche Vorstellung als auch das
abstrakte Begreifen, also jedwedes GegenstandsbewufBtsein bedeutet,
soweit es nicht unmittelbar auf sinnlicher Wahrnehmung beruht ?.
Hier zeigt sich die groBe Bedeutung der « imaginatio » und iiberhaupt
der «imago » oder «similitudo » fiir die Erkenntnis- bzw. Sprachlehre
des Mittelalters. Das Denken besteht fiir Anselm wesentlich in der
aktiven Hervorbringung eines Gleichbildes vom Gegenstand (= « simi-
litudo rei» oder « species expressa » der spiteren Scholastik) : « quam-
cumque enim rem mens seu per corporis imaginationem seu per
rationem cupit veraciter cogitare, eius utique similitudinem, quantum
valet, in ipsa sua cogitatione conatur exprimere» (Monolog. c. 33
p- 39, 7 ss.) 2. Daher ist auch jedes innerlich gesprochene Wort ein
derartiges Gleichbild der erkannten Sache (ib. c¢. 32 p. 37, 28 s.),
zumal es immer einen sachlichen Inhalt haben muB (ib. p. 37, 31:
«omne verbum alicuius rei verbum est »). Ja, es besteht zwischen ihm
und dem bezeichneten Gegenstand die gréBte Ahnlichkeit, weshalb
es auch als das « maxime proprium et principale rei verbum » im Gegen-
satz zu dem lautlichen und vorgestellten Wort anzusehen ist (ib. c. 10
p. 17, 20 sS).

Aus dem Gesagten diirfte erhellen, wie sehr gerade die ansel-
mianische Sprachlehre objektiv-sachlich orientiert ist; doch zeigen
sich hier ebensogut ihre Mingel, die spiter ein Thomas von Aquin
zum Ansatzpunkt seiner Kritik machen sollte. Obwohl nimlich Anselm
zugibt, daB die Wortvorstellung als solche noch kein echtes Sinn-
verstehen einschlieBt (Proslog. c. 4 p. 12, 25-30), so wird bei ihm doch
das Phidnomen der «inneren Sprache» durch die Verbindung des
begrifflichen Denkens mit der Sachvorstellung in ein unklares Licht
geriickt 3.

Andererseits hat aber Anselm nicht Geringes zur Vertiefung der
Sprachphilosophie beigetragen, indem er den Aktaufbau des inneren

1 R. Allers, Anselm von Canterbury, Wien 1936, 617 ; vgl. J. Fischer, Die
Erkenntnislehre Anselms von Canterbury (Beitr. z. Gesch. d. Philos. d. M. A.
X, 3), Miinster 1911, 24 f.

2 R. Allers, a. a. O. 613 ; J. Fischer, a. a. O. 25 f. Allers betont mit vollem
Recht den Unterschied der anselmianischen Gnoseologie von der sog. « Abbild-
theorie » (a. a. O.).

3 Vgl. R. Allers, a. a. O. 86 ff.; 617 f.



170 Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin

Sprechens eingehender beschreibt und hierzu vor allem den wichtigen
Begriff des «exprimere » verwendet. Schon durch den Gebrauch des
Terminus «locutio» fiir das augustinische «dicere» deutet Anselm
auf den dynamischen Charakter der Sprache hin (Monol. c. 10 p. 16, 31
et passim ; locutio = facere ib. c. 29 p. 35, 6), der noch stirker durch
das Wort «exprimere» hervorgehoben wird. Freilich kommt «ex-
primere » nicht selten in dem allgemeinen Sinn von « significare » vor ;
aber auch dann besitzt es meist schon eine erfiilltere Bedeutung, wenn
es z. B. heiBt « verbum rem exprimit » (ib. ¢. 10 p. 17, 21; cf. c. 38;
c. 65). Vor allem ist das innere Wort selbst eine « similitudo, quae
in acie mentis rem ipsam cogitantis exprimitur » (ib. c. 10 p. 17, 21 s.).
GewiB handelt es sich hier nicht um eine Gestaltung nach auBen hin,
da das geistige Sprechen im Innern der Mens geschieht, und doch
liegt hier ein echtes Ausdrucksphidnomen vor, weil der Geist auf einen
von der zu erkennenden Sache empfangenen Eindruck (impressio) hin
deren Gleichbild (imago, similitudo) in sich formt und sich so jenen
Eindruck objektiv, d. h. als ein «anderes » gegeniiberstellt (ib. c. 33
P- 39, 4 ss.) 1. Deshalb besteht das Denken als ein «inneres Sprechen »
in der ausdruckshaften Gestaltung eines Gleichbildes, die gleichsam
die spontane Antwort, eben das « Wort» des Erkennenden auf die
im Eindrucksbild (similitudo impressa) zu ihm «sprechende » Sache
darstellt. In jenem Ausdrucksbild schaut (intuitur, conspicit) er dann
die Sache selbst (l. c. c. 63 p. 55, 6 s.: «dicere, id est, semper

1 R. Allers iibersetzt den Terminus « exprimere» des zitierten Textes mit
« herstellen » (a. a. O. 307) und macht in der diesbeziiglichen Anmerkung darauf
aufmerksam, daB man hier nur in einem uneigentlichen Sinn von « Ausdruck »
reden kann, « sofern dies eine Titigkeit des Geistes ist, der gewissermallen seine
Erkenntnis vor sich hinstellt » (eb. 617). Unter Berufung auf E. Husser! (Logische
Untersuchungen II, 1, Halle 19284, 32 ff.) meint Allers: « Ausdruck ist unserm
Empfinden nach immer schon auf Mitteilung — vollzogene oder mdogliche —
hingeordnet » (eb.). Wir konnen uns an dieser Stelle unméglich eingehender mit
Husserls Auffassung des Ausdrucksphinomens auseinandersetzen, méchten aber
doch Bedenken gegen die von ihm befiirwortete Subsumierung des Ausdrucks
unter den Begriff des « Zeichens» (a. a. O. 23 f.; 30 f.) anmelden, da Ausdruck
und Zeichen zwei grundverschiedene Arten der « Darstellung» sind. Uberdies
scheint Allers das fiir den echten Ausdruck charakteristische Moment der Spon-
taneitit zu iibersehen. Freilich bezeichnet auch Anselm das Ausdriicken des
Gleichbildes als ein « facere » (1. ¢. ¢. 33 p. 39, 1); aber ganz unzweideutig weist
er auf den spontanen Hervorgang des Verbum als eines Bildes der Sache hin,
wenn er von dem «imaginem nasci» (ib. 39, 5) oder von der «imago nata »
(ib. p. 39, 17 ; cf. c. 30-42) spricht. Zudem werden die innerlich gezeugten Verba
als « naturalia » gekennzeichnet im Unterschied von den «erfundenen » duBeren
Worten (ib. c. 10 p. 17, 12 ss.).



Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin 7§

praesens intueri, quod scit et intelligit»; cf. ib. ¢. 10 p. 16, 35;
p. 17, 6 s.) 1,

Den metaphysischen Hintergrund dieser an sich psychologischen
Erérterungen bildet eine groB angelegte Sprachtheologie, in der das
Schépfungsgeschehen durch den Akt des geistigen Sprechens ver-
deutlicht wird (Monol. c. 10-12 ; c. 29-33) ; denn in dem gleichwesent-
lichen « Wort» hat Gott nicht nur sich selbst, sondern auch alle
Geschopfe ausgesprochen (ib. c. 33). Indessen unterliBt es Anselm
nicht, die UnfaBbarkeit dieses Vorganges eigens zu unterstreichen
(ib. c. 36) 2.

Man hat den hl. Anselm des ofteren als einen einseitigen « Rea-
listen » hingestellt. DaB diese Meinung unzutreffend ist, diirfte schon
im Vorhergehenden wenigstens indirekt dargetan worden sein, zumal
nach Anselm unser Begriff nur anndherungsweise (« quantum valet »)
den Gegenstand wiedergibt (Monol. ¢. 33 p. 39, 7 ss.). GewiB steht
Anselm noch ganz auf dem Boden der traditionellen realistischen
Anschauungen ; so spricht auch er von den Ideen (Gottes) als den
«universales substantiae» und wendet sich entschieden gegen die

! Die Anklinge an die augustinische Erleuchtungslehre sind unverkennbar,
vgl. J. Fischer, a. a. O. 27 ff.; 47-49.

? Von diesem sprachpsychologischen bzw. -metaphysischen Gesichtspunkt
aus diirfte auch einiges Licht auf den vielumstrittenen anselmianischen « Gottes-
beweis » im Proslogion (c. 2-4) fallen. Wie immer es auch um den Charakter
dieses « intellectus fidei » bestellt sein mag (vgl. hierzu K. Barth, Fides quaerens
intellectum, Anselms Beweis der Existenz Gottes, Miinchen 1931, bes. 63-75 ;
A. Stolz O. S. B., Zur Theologie Anselms im Proslogion, Catholica II [1933] 1-24,
bes. 23 f.; E. Gilson, Sens et nature de I’'argument de saint Anselme, Archives
d’histoire doctr. et littér. du moyen age IX [1934] 5-51), so wird man von einem
« ontologischen Sprung» im kantischen Sinne kaum sprechen kdnnen, sobald
man diese Ausfilhrungen vom Standpunkt der augustinisch-anselmianischen
Erkenntnismetaphysik her betrachtet, worauf Anselm (ib. c. 4 p. 12, 21 ss.; 33 s.)
selbst hinweist. Hiernach setzt namlich die im geoffenbarten Begriff des «id,
quo maius cogitari nequit » liegende Denknotwendigkeit des Daseins — falls es
sich um ein echtes « cogitare » oder « intelligere » der Sache (= « dicere in corde »)
handelt (cf.c. 4 p. 12, 22-33) — eine (exemplarische) Seinsnotwendigkeit (Wahrheit)
voraus, sodaB Anselm sehr wohl von der begrifflichen Gegebenheit des «id, quo
maius cogitari nequit » auf dessen reales (c. 2 p. 11, 28-34), ja sogar notwendiges
Sein (« vere esse », ib. ¢. 3 p. 12, 3-10) schlieBen konnte ; vgl. 4. Daniels O.S.B.,
Quellenbeitrige und Untersuchungen zur Geschichte der Gottesbeweise im drei-
zehnten Jh. mit bes. Beriicksichtigung des Arguments im Proslogion des hl. Anselm
(Beitr. z. Gesch. d. Philos. d. M. A. VIII, 1-2), Miinster 1909, 154-156 ; K. Heim,
Das GewiBheitsproblem in der systematischen Theologie bis zu Schleiermacher,
Leipzig 1911, 77-85; Gilson-Bohner, 279-284 ; dagegen Uberweg-Geyer, 198-202 ;
R. Allers, a. a. O. 166-205 ; bes. 598.



172 Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin

« dialectici, immo dialectice haeretici », womit er Roscelin und seine
Gesinnungsgenossen meint, die jene Ideen als « flatus vocis » bezeichnen
(Epist. de incarn. Verbi 1 p. g, 28 ss., ed. F. S. Schmitt). Aber er teilt
keineswegs die extremen Meinungen eines Wilhelm wvon Champeaux
(+ 1121), demzufolge die universale Substanz als « essentialiter » gleiche
in den individuellen Dingen wire .

Es war ndamlich inzwischen im AnschluB an die Erklirung einiger
Stellen des Boéthius, bzw. Porphyrius, die Frage wach geworden, ob
die allgemeinen Arten und Gattungen « res » oder « voces » seien. Daraus
entstand der beriihmt gewordene Universalienstreit, der die Geister
jahrhundertelang aufs heftigste erregte. Roscelin (1 zwischen 1123
und 1125) war jedoch nicht der erste Vertreter der nominalistischen
Richtung gewesen. Schon sein Lehrer, ein gewisser Johannes Sophista,
hatte mit anderen « moderni» die Dialektik als eine «ars vocalis»
betrieben. Hier scheint die Logik (= Dialektik) in vollkommene
Abhingigkeit von der Sprache geraten zu sein, und so kam Roscelin
zu der Behauptung, daB die Universalien bloBe Wortgebilde (voces,
praedicata) seien, die einzig realen Individuen wiirden nur unter
einem gemeinsamen « Namen » zusammengefaBt werden 2. Deshalb hat
der hl. Anselm nicht ganz unrecht, wenn er diese Anschauung auf
einen gewissen Sensualismus zuriickfiihrt (Epist. de incarn. Verbi 1
p- 9, 32-36).

Wihrend die Realisten im allgemeinen die augustinische Tradition
aufrechthielten, tritt bei den Nominalisten eine véllig neuartige Geistes-
haltung in Erscheinung. Erstere verstanden das Denken als ein
inneres Sprechen, das auf gottlicher Erleuchtung beruhe und wegen
dieses immanent objektiven Grundes den Gegenstinden entsprechen
muB. Daher schieden sie das Denken scharf von der kontingenten
Lautsprache. Hingegen finden wir bei den Nominalisten eine stirkere
Trennung der intentionalen (subjektiven) Denk- oder Sprachsphire
von der realen Dingwelt vor, weil sie das Denken sehr eng mit der
duBeren Sprache verkniipften. War die Gnoseologie vordem immer
metaphysisch unterbaut, indem sich die subjektive Innenwelt des

1 J. Fischer, a. a. O. 72 ff., 75 ff.; F. Brunstdd, Logik, in: Handbuch d.
Philos. I A, Miinchen-Berlin 1934, 38 f.; Uberweg-Geyer, 196 ; 201 f.; 210 f.;
R. Allers, a. a. O. 143 fi.; 151 f.

2 C. Prantl, Gesch. d. Logik II, 77-83 ; 118-124 ; J. Reiners, Der Nominalismus
in der Friihscholastik, 25-33; J. 4. Endres, Forsch. z. Gesch. d. friithmittelalterl.
Philos. 130-149 ; Uberweg-Geyer, 205-209.



Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin 173

Geistes ins objektiv Gottliche ausweitete und von daher ihre Formung
(Wahrheit) erhielt, so wurden jetzt die allgemeinen Begriffe als rein
subjektive Gebilde unseres Verstandes aufgefaBt und aus dem objek-
tiven Seinszusammenhang der Wirklichkeit herausgel6st, welche als
solche stets einzelhaft sei und deshalb nur durch die Sinne wahr-
genommen werden koénne. Nachdem man das Phinomen des inneren
Sprechens immer mehr aus dem Blickfeld verloren hatte, sank das
auf die dullere Sprache angewiesene Denken zu einem blo8 klassifi-
zierenden Benennen (designare) der sinnlich erfahrbaren Einzeldinge
herab 1.

Diese Momente zeigen sich deutlich in der Philosophie eines
Petrus Abaelardus (t 1142), der zwar manches alte Erbgut bewahrt
hat, sich aber schon ganz in den Bahnen des neuen Denkens bewegt.
Seine Logik ist wesentlich von der Sprache abhingig, insofern als sie
auf der kritischen Analyse des Sprachsausdrucks beruht 2. Das sein
Denken grundlegend bestimmende Prinzip lautet : « Sermo generatur
ab intellectu et generat intellectum » (Theol. Christ. I, 5 P. L. 148,
1161 D s.).

Dieses Verhaftetsein im Sprachlichen macht sich auch in Abaelards
Stellung zum Universalienproblem geltend. Er geht nimlich von der
aristotelischen Bestimmung aus, daB jedes Universale etwas von
mehreren Aussagbares ist (Logica « Ingredientibus» p. 9, 18 s.,
ed. B. Geyer: «quod de pluribus natum est aptum praedicari». Nun
kann aber keine Sache (res), sondern nur der Name (nomen, vox)
von etwas anderem ausgesagt werden (ib. p. 16, 19 ss.). Also ist das
Universale ein « vocabulum quod de pluribus singillatim habile est
ex inventione sua praedicari» (ib. p. 16, 25 s.). Da die zuerst auf-
gestellte und von Roscelin iibernommene Formel : « Universale est vox »
miBverstindlich ist, weil unter « vox » auch der duBerlich gesprochene
Laut, also doch eine « res » verstanden werden kann, definiert er spiter
in den Luneler Glossen Nostrorum petitioni sociorum das Universale
als «sermo», welcher Terminus im Gegensatz zur materiellen « vox »
das Wort als Bedeutungstriger bezeichnet, der seinen Sinn mensch-

1 Vgl. C. Prantl, a. a. O. 122 f.; 211; H. Siebeck, Psychologie der
Scholast. I, 386 ; J. Reiners, a. a. O. 20 ff.; Uberweg-Geyer, 208 {.; F. Brunstdd,
Logik, 39.

1 H. Siebeck, a. a. O. 387 f.; Uberweg-Geyer, 216 ; B. Geyer kennzeichnet
daher die abaelardische Logik als « Sprachlogik » (ebd. 216) ; zu Abaelards Ratio-
nalismus vgl. M. Grabmann, Scholast. Methode II, Freiburg 1911, 177-199.



174 Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin

licher Festlegung (institutio) verdankt (Nostr. pet. p. 522, 10-32,
ed. B. Geyer; p. 523, 5-8) 1. Durch seine Bedeutung (significatio) wird
also das Wort (vox) zum Universale.

Was ist nun eine « significatio » ? Im frithmittelalterlichen Sprach-
gebrauch mufl man «significatio » meist mit « Bezeichnung » im Sinne
einer Funktion, nicht aber mit « Bedeutung » als Inhalt wiedergeben 2.
Dies vorausgesetzt, haben die Worte eine zweifache « significatio »:
sie bezeichnen 1. die Sachen (res) und 2. die Begriffe (intellectus,
conceptus), und zwar liegt die « prima et principalis significatio » in
den Begriffen, wenngleich sie in der natiirlichen Ordnung (naturaliter)
spiter als die Dinge sind (Ingred. p. 112, 29-113, 3 ; cf. 307, 26-308, 1).
Wihrend nimlich die Bezeichnung der Dinge vergiinglich ist, bleibt
die Bedeutung der Begriffe immer, da sie ja von den kontingenten
Dingen unabhingig ist (ib. p. 309, 4 ss.). Diese Begriffe kommen
aber erst durch die Wortbildung zustande : « (inventio vocis) ad nil
aliud facta est, nisi propter intellectum constituendum » (ib. p. 309,
18 s.; cf. 136, 31 s.; 307, 33 ss.) 3. Das begriffliche Denken ist
also auf die Sprache angewiesen, die Begriffsbildung hingt von der
Wortbildung ab.

Das Wesen der Bedeutung eines allgemeinen Namens besteht
demnach in der durch den allgemeinen (abstrakten) Begriff vermittelten
Beziehung auf die Dinge, genauerhin auf deren «status» Durch die
Bedeutung wird die « vox » zum « sermo universalis », und diese Bedeu-
tung ist selbst wesenhaft eine begriffliche Beziehung auf die dar-
gestellten Dinge 4. Es geht also die abaelardische Kritik im Grunde
doch auf eine realistische Losung hinaus. Uberdies bildet die plato-

1 B. Geyer, Peter Abaelards philosophische Schriften (Beitr. z. Gesch. d.
Philos. d. M. A. XXI), Miinchen 1919-1933, 509 f.; 627; 628 f.; vgl. Th. Zichen,
Lehrbuch der Logik, Bonn 1920, 65. J. J. Baebler, Geschichte der lat. Gram-
matik, 79 f., hilt «sermo» fiir das Urteil; vgl. Prantl, a. a. O. 184 f. Wohl
ist in « sermo» die Beziehung der Pridikabilitit enthalten, aber von Abaelard
nicht in erster Linie gemeint worden. Ubrigens ist beachtenswert, daB der
Terminus « sermo» schon vor Abaelard, z. B. in der Schrift De syllogismis
aus St. Gallen (1. Halfte des XI. Jh.), eine spezifisch philosophische Bedeutung
gegeniiber dem rhetorisch-grammatischen Terminus « dictio » erhalten hat ; siehe
C. Prantl, ebd. 66 f. Vgl. zum Ganzen J. Reiners, Der Nominalismus in der Friih-
scholastik, 41-59; F. Brunstdd, Logik, 39 f.

® L. Weisgerber, Sprachwissenschaft und Philosophie zum Bedeutungspro-
blem, Blitter fiir Deutsche Philosophie IV (1930/31) 30 f.

3 Vgl. C. Prantl, a. a. O. 11, 187 f.; 204; 207 f.; Uberweg-Geyer, 218 ;
H. Siebeck, a. a. O. I, 387.

4 Vgl. J. Reiners, a. a. O. 49 ff.; L. Weisgerber, a. a. O. 31.



Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin 175

nische Ideenlehre auch fiir Abaelard die metaphysische Begriindung
seiner Anschauung iiber die Universalien 1. :

So hat Abaelard beziiglich des Universalproblems Einsichten
gewonnen, die in der Folgezeit, so besonders vom hl. Thomas, fruchtbar
verwandt wurden. Hierdurch, wie namentlich durch die Wiederein-
fithrung der peripatetischen Abstraktionslehre, ist er der einfluBBreichste
Wegbereiter des Aristotelismus geworden, der freilich erst im XIII. Jahr-
hundert zur Vorherrschaft kommen sollte. Noch in anderer Hinsicht
hat Abaelard einen groBen EinfluB auf die Entwicklung des mittel-
alterlichen Denkens ausgeiibt, indem er ndmlich durch seine meister-
haften Analysen der sprachlichen Gebilde und Funktionen, insbesondere
der significatio, einer der Begriinder der damals aufkommenden Sprach-
philosophie geworden ist, wovon weiter unten die Rede sein wird.

Eine wichtige Stellung nahm in den Bestrebungen jener Zeit. die
Schule von Chartres ein. Wihrend in Paris unter dem EinfluB der
Streitigkeiten um Abaelard die Grammatik und Rhetorik durch die
Dialektik unterdriickt wurden, betrieb man in Chartres alle drei Teile
des Triviums gleicherweise nebeneinander 2. Jedoch schon bei Bernhard
von Chartres zeigen sich Tendenzen zu einer stirkeren Betonung des
Sprachlichen. So soll er behauptet haben, daB eine Aussage (ennuntia-
bile), wenn sie einmal wahr ist, immer wahr bleibt, daB also ihr
Wahrheitswert absolut sei, eine Theorie, mit der sich noch Thomas
(Quodl. 4 a. 17) auseinandersetzen muBte3 Im Hintergrund dieser
Anschauungen scheint ein platonischer Realismus zu stehen, der die
Universalien mit den Ideen im Geiste Gottes gleichsetzt ¢, Einen
solchen vertritt auch Gilbert de la Porrée (T 1154), wenngleich er sich
bemiiht, seine Anschauungen mit den Lehren des Aristoteles in Ein-
klang zu bringen. Die allgemeinen Begriffe leitet er, wie Abaelard,
von der Abstraktion (colligere, abstractim, attendere) her, die das
gemeinsame « Eidos» aus den materiellen Dingen heraushebt. Den
Begriffen entspricht ndmlich in den Dingen eine « conformitas», die

1 4. Aall, Logos 11, 478 ; Uberweg-Geyer, 219. Ein nominalistischer Ein-
schlag ist indessen deutlich verspiirbar, weil fiir Abaelard nur die Erkenntnis
der Einzeldinge als eigentliches Wissen gilt, wogegen die allgemeine Erkenntnis
lediglich in einem Meinen (opinio, existimatio) besteht, vgl. Gilson-Béhner, 317 1.

2 M. De Wulf, Geschichte der mittelalterlichen Philosophie, {ibersetzt von
R. Eisler, Tubingen 1913, 110 f.

8 M.-D. Chenu O. P., Grammaire et Théologie aux XIIme et XIIIme siécles.
Archives d’histoire doctr. et littér. du moyen age X/XI (1935/36) 15 f.; 12 ff.

4 Joh. v. Salisbury, Metalog. 11, 17 P. L. 199, 875 A ; Uberweg-Geyer, 233.



176 Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin

durch die Nachahmung der universalen Ideen zustande kommt 1.
Nicht geringe Verdienste hat sich Gilbert um die Logik erworben,
in der sein Traktat De sex principiis ein volles Jahrhundert hindurch
eine beherrschende Autoritit genielen sollte.

Abgesehen von den fruchtbaren naturphilosophischen und meta-
physischen Forschungen, zeichnet sich diese Schule vor allem durch
einen fein gebildeten Humanismus aus, als dessen hervorragendsten
Vertreter wir Johannes von Salisbury (1 1180) ansehen diirfen 2. Diese
humanistische Tendenz hatte allen Mitgliedern der Schule eine hohe
Wertschitzung der Grammatik eingegeben. Bei Johannes aber er-
scheint diese sogar als «totius philosophiae cunabulum, et, ut ita
dixerim, totius litteratorii studii altrix prima» (Metalogicus I, 13
P. L. 199, 840 A); denn Sprechen und Denken schaut er in einem
sehr engen Verhiltnis: « Dulcis et fructuosa conjugatio rationis et
verbi» (ib. I, 1 col. 827 B). Daher definiert er die Logik als « loquendi
vel disserendi ratio» und iibergibt ihr das « magisterium sermonum »
(ib. I, 10 col. 837 B/C)32 Obwohl seiner Meinung nach die Sprache
durch willkiirliche Nachbildung der Dinge im Laut zustande kommt
und deshalb kontingent ist (ib. I, 14 col. 840 C s.), so gilt ihm doch
die « philologia » als ein Hauptmittel der wissenschaftlichen Forschung
(ib. IV, 14 col. 924 B-C) 4. Gerade hierin kommt ihm sein scharfer
Sinn fiir sprachlich-historische Kritik sehr zustatten. Eine kritische,
aber zugleich unentschiedene Haltung macht sich auch in seiner
Stellung zur Universalienfrage bemerkbar, wennschon er mehr als
Gilbert dem Aristoteles zuneigt 5. Auch ihm ist das Erkennen (opinio)
zunidchst ein Leiden %, und, wie der Stagyrite, bemiiht er sich um
eine empirisch begriindete Psychologie ?. Dennoch faBt er die Ab-
straktion als einen komplexen Akt auf, der sich aus der «collatio »
des Allgemeinen durch die Ratio und aus der SchluBfolgerung durch

1 Ebd. 239; Gilson-Bihner, 334-336.

? Vgl. K. Norden, Die antike Kunstprosa II, Leipzig 1898, 712 ff.

3 C. Prantl, a. a. O. 11, 235-241; M. Grabmann, Mittelalterliches Geistes-
leben I, Miinchen 1926, 114 f.

4 H. Siebeck, a. a. O. 1, 520 f.; M. Grabmann, Scholast. Methode II,
441-443.

5 Siehe H. Siebeck, a. a. O. 1, 518 f.; Uberweg-Geyer, 243 ; Gilson-Bihner,
345-348.

8 A. Schneider, Die Erkenntnispsychologie des Johann von Salisbury, in:
Abhandlungen aus dem Gebiete der Philosophie und ihrer Geschichte (Festgabe
fir G. v. Hertling), Freiburg 1913, 315; vgl. 324 f.

7 H. Siebeck, a. a. 0. I, 520.



Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin 177

den Intellekt zusammensetzt (ib. II, 20 col. 878 A/B ; Policrat. II, 18
P. L. 199, 436 C ss.), und durch die Erleuchtung von seiten Gottes
erginzt werden muB'. Wichtig ist fiir unseren Gesichtspunkt auch
die Lehre, daB die Universalien bezeichnet (significare = praedicare)
und die Einzeldinge benannt (nominare) werden  (Metalog. II, 2o
col. 880 D s.)?2

Noch maBgebender als bei Johannes ist der EinfluB der Seelen-
metaphysik Augustins bei den Viktorinern gewesen. Allerdings ver-
legt Hugo von St. Viktor (+ 1141) den Ausgangspunkt des Denkens mit
Aristoteles in die sinnliche Vorstellung ; daraus abstrahiert (attendere,
considerare) die «ratio agens in imaginationem », die {iibrigens nicht
mit dem Intellectus agens der Aristoteliker zu verwechseln ist 3, den
Begriff, der das Wesen der Dinge wiedergibt ¢ Das augustinische
Moment tritt dagegen sehr stark in der Betonung der Innerlichkeit
des geistigen Erkennens zutage, das in einer Berithrung mit dem auf-
genommenen Bilde und dessen Erleuchtung durch das Licht der Ratio
besteht 8. Den Erkenntnisakt selbst faBt Hugo nicht nur nach Analogie
der Sprache auf; sondern er erklirt ihn auch als ein Begreifen
(concipere) der Bedeutung (ratio, significatio) des wahrgenommenen
Dinges, die, obwohl sie als solche naturhaft ist, doch erlernt werden
muB (Didasc. VII, 4 P. L. 176, 814 B/C ; cf. Sacram. I, 6, 5 P. L. 176,
266 D s.) . Das sichtbare Universum ist ihm gleichsam ein von Gottes
Finger geschriebenes Buch, in dem der Weise den inneren Sinn der
Dinge zu lesen vermag (l. ¢.). Vor allem die iibersinnliche und néherhin
die Gotteserkenntnis ist eng mit der Sprache verkniipft (Didasc. I, 4
col. 744 A/B)".

Wohl noch stirkeren augustinischen Einschlag verrit die Erkenntnis-
lehre Richards von St. Viktor (+ 1173), insofern als er den Ursprung
aller geistigen Erkenntnis in der Vernunft selbst sucht und die Begriffe
von dem Licht der ewigen Wahrheit ableitet 8. Thm liegt viel daran,

1 A. Schneider, a. a. O. 324 f.

2 Ebd. 327 f.

3 H. Ostler, Die Psychologie des Hugo von St. Viktor (Beitr. z. Gesch.
d. Philos. d. M. A. VI, 1), Miinster 1906, 128-130; vgl. 125 ff.

4 H. Ostler, a. a. O. 124 fi.; Uberweg-Geyer, 264.

5 H. Ostler, a. a. O. 132 ff.; vgl. 128 f.; Gilson-Bihner, 352 f.

6 Vgl. H. Ostler, a. a. O. 134.

7 Gilson-Bihner, 352.

8 J. Ebner, Die Erkenntnislehre Richards von St. Viktor (Beitr. z. Gesch.
d. Philos. d. M. A. XIX, 4), Miinster 1917, 48-50; 52 f.

Divus Thomas. 12



178 Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin

mit den Platonikern die geistige Spontanitidt des Erkennens im Gegen-
satz zur aristotelischen Auffassung von dessen Rezeptivitit klar her-
auszustellen, wobei er auf das ihm von Augustinus her bekannte
Phinomen des inneren Sprechens zuriickgreift. Daher erscheint ihm
der Begriff als ein « verbum cordis» (De Trinitate VI, 12 P. L. 196,
976 C/D), das die «intentio» des Erkennenden in einem geistigen
Ausdruck darstellt und offenbart. Diese Intentio tritt durch die Ver-
mittlung des lautlichen Wortes nach auBlen in Erscheinung, sodaB
sie von anderen erkannt und verstanden werden kann. Dieses duBere
Wort ist nur ein « vehiculum verbi» oder dessen « indumentum »;
das eigentliche Wort ist der Begriff, der als die Bedeutung im duBeren
Worte enthalten ist, und deshalb gilt: «idem verbum est oris quod
cordis, sed in corde est sine voce, in ore vero cum voce » (ib. col. g77 A ;
cf. ib. col. 976 D-g77 C) L

Betrachtet Richard die Funktion des Begriffes bzw. Wortes mit
einer gewissen Einseitigkeit vom Subjekt aus, so finden wir diese
Ansicht bei Alanus von Lille (t um 1203) durch den Bezug auf den
Gegenstand ergidnzt, weil dieser den Begriff als ein innerlich geistiges
Ergreifen der substantiellen und akzidentellen Formen an den Dingen
auffaBt. Der geistige Begriff ist das eigentliche Wort, das seinen Aus-
druck im #uBeren Laut findet: «verbum dicitur proprie interior
mentis conceptus, exteriore voce expressus» (Sententiae 26 P. L. 210,
243 B). Wenn auch Alanus den aktiven Charakter des Erkennens
als eines Ergreifens der dinglichen Formen betont, so iibersieht er
doch keinesfalls das passive Moment (ib. col. 243 B/C) %.. Wir sehen
also, wie noch gegen Ende des XII. Jahrhunderts augustinische und
aristotelische Ansichten ziemlich unvermittelt nebeneinander stehen.

Der mystische Zug, der bei den Viktorinern eine bedeutsame Rolle
gespielt hat, gibt sich besonders in der Lehre Achards von St. Viktor
(t+ 1171) iiber die « locutio spiritualis » kund, die durch der Engel Dienst
im Geiste (spiritus) gebildet (formata) und vernommen wird (De discret.
animae, spiritus et mentis, p. 259, ed. G. Morin) 3. Wie konkret gerade
in den Kreisen der Mystiker die Sprache aufgefaBt wird, zeigt uns

1 J. Ebner, a. a. O. 58 f{.

2 M. Baumgariner, Die Philosophie des Alanus de Insulis (Beitr. z. Gesch.
d. Philos. d. M. A. II, 4), Miinster 1896, 20-22.

3 G. Morin O.S.B., Un traité inédit d’Achard de Saint-Victor, in : Aus
der Geisteswelt des M. A. (Beitr. z. Gesch. d. Philos. d. M. A. Suppl. III),
Miinster 1935, 251 f.



Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin 179

die Seherin Hildegard von Bingen, die das Verbum in drei Elemente
aufgliedert : sonus, virtus und flatus, und diese mit den Personen der
Trinitdt in Parallele setzt (Scivias II, 2 P. L. 197, 451 D).

Der mittelalterliche Denker wollte die Dinge und Geschehnisse
nicht nur von auBlen her beschreiben oder erkliren, sondern vor allem
in ihrem inneren Sinngehalt verstehen. Die Dinge sind ihm, wie die
Worte, Zeichen einer héheren, geistig-idealen Wirklichkeit, die eben
ihren « Sinn » ausmacht. Da aber « die Sprachkunde die naturgeméaBe
Propéddeutik der auf den Sinn der Dinge ausgehenden Forschung » ist 1,
war es fiir das frithe Mittelalter fast selbstverstindlich, daB die Gram-
matik nicht nur fiir die philosophische (logische), sondern auch fiir
die theologische Wissenschaft den Ausgangspunkt.der Spekulation bil-
dete. So galt insbesondere die Etymologie als « veriloquium, quoniam
qui ethimologizat veram, id est primam vocabuli originem assignat » 2,
Die kritische Reflexion setzte vornehmlich bei den Sprachgebilden
ein, und so entwickelte sich «un premier type de spéculation scolastique
a base de la grammaire » 3.

Andererseits lieferte gerade die traditionsbewuBte Theologie jener
Zeit zahlreiche Ankniipfungspunkte zu Betrachtungen iiber das Wesen
der Sprache. Abgesehen von den Genesiskommentaren, wie sie z. B.
durch Rupert von Deutz (1 1135), Honorius von Autun (1 nach 1130),
Petrus Abaelard, Hugo von St. Viktor und vor allem von Thierry von
Chartres (1 um 1150) verfaBt wurden, gab die Exegese dunkler Bibel-
oder Viterstellen hiufig Gelegenheit sprachphilosophische Kenntnisse
anzuwenden, was wir bei Odo von Ourscamp (t um 1150) und dem
Magister Martin von Paris (1 um 1200) feststellen kénnen 4. Der seit
dem XII. Jahrhundert immer dringlicher geforderte Ausbau einer
festen theologischen Terminologie warf im Zusammenhang mit der
aufkommenden Disputationstechnik zahlreiche Fragen sprachlogischen
Charakters auf, wofiir wir Beispiele in den Sentenzen des Pefrus von
Poitiers (vor 1175 geschrieben) besitzen, der auf Grund semantischer
« distinctiones » Schwierigkeiten zu losen versucht ®.

1 0. Willmann, Gesch. d. Idealismus II, 328.

2 Petrus Heliae, zit. bei C. Thurot, Notices et extraits, 146 f.

8 M.-D. Chenu, Grammaire et théologie, 28 ; vgl. O. Willmann, a. a. O. 1I,
402 f.; 411 f.; G. Robert, Les écoles et l'enseignement de la théologie pendant
la premiére moitié du XIIme siécle, Paris 1909, 44-46.

4 M. Grabmann, Scholast. Methode II, 27 f.; vgl. 339 f.; 529.

5 Ebd. II, 517 f. Vgl. zum Ganzen auch F. Manthey, Die Sprachphilosophie
des hl. Thomas von Aquin, Paderborn 1937, 46-53.



180 Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin

Mit besonderem Eifer wurde die Grammatik von den italienischen
Juristen des ausgehenden XI. und beginnenden XII. Jahrhunderts
nach dem Vorbild des Papias (f um 1060) gepflegt. Bei ihnen sind
zwar auch Logik und Rhetorik unter der Herrschaft der Grammatik
als « ars dictandi » eng verpflochten ; aber es machen sich schon gewisse
sprachphilosophische Gesichtspunkte in ihren Darlegungen bemerkbar,
wie bei Boncampagnus von Bologna, Huguccio (1 1210) und Johannes
de Pignal.

So finden sich schon f{rith Ansdtze zu einer Sprachphilosophie
bei Anselm von Canterbury, der bei Besprechung der « veritas enuntia-
tionis » zwischen dem «ad quod significandum facta est » (« secundum
usum ») und « quod .accepit significare » (= «significatio naturalis et
immutabilis ») unterscheidet (Dialog. de Verit. 2 P. L. 158, 470 C ss.),
wihrend er die «significatio nominis» oder « veritas significationis »
mit den Kategorien in Zusammenhang bringt (Dialog. de Grammat. 12 ss.
P. L. 158, 570 ss.). Ebenso forscht Adelhard von Bath (1 um 1100)
nach dem Sprachursprung (p. 18, 7 ss.), nach der « impositio nominum »
(p. 18, 11 ss.) und nach der Bedeutungserfiillung der Worte im Satz
(«in conjunctione » p. 18, 14) ®. Auch die damals hdufigen Kommentare
zur aristotelischen Perithermenias regten zu #dhnlichen Fragen an 3.

Vor allem gaben die Auseinandersetzungen iiber das Universalien-
problem manche Gelegenheit hierzu. Durch sie sah sich schon Abae-
lard zur Trennung von «vox» und «sermo» veranlaBt. Beziiglich
des mit dem letzteren zusammenhingenden Bedeutungsproblems trat
immer klarer die Unterscheidung der «significatio» des Wortes
(dictio) von den «modi significandi » (dieser Terminus von Boéthius ;
bei Priscian = « proprietas significationis») hervor. Hier darf man
mit C. Baeumker die Anfinge der terministischen Logik des XIII. Jahr-
hunderts erblicken ¢. Keimhaft findet sich diese Lehre auch bei
Abaelard, der die « principalis significatio » (10 Priddikamente) von den
« accidentia » der Redeteile trennt 5. In #hnlicher Weise stellt Pefrus

1 M. Grabmann, Mittelalterl. Geistesleben I, 109 ff.; vgl. C. Prantl, Gesch.
d. Logik II, 69 f.; M. Manitius, Lat. Literatur d. M. A. II, 717-724; III,
Miinchen 1931, 19I-1I93.

2 H. Willner, Des Adelhard von Bath Traktat De eodem et diverso (Beitr.
z. Gesch. d. Philos. d. M. A. 1V, 1), Miinster 1903, 90-93.

3 C. Prantl, a. a. O. 11, 62 f.; 204 f.

4 Die europ. Philosophie des Mittelalters, in: Kultur der Gegenwart I, 5,
Berlin 1915, 416 f.; Uberweg-Geyer, 445 fi. '

5 C. Thurot, a. a. O. 154 ; vgl. 150 ff.



Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin 181

Heliae die «significatio principalis » (des Verbums : agere) der « signi-
ficatio secundaria » (tempus) gegeniiber 1. Sein Kommentar zu Priscian
major und minor, der eine « spekulative Grammatik » darstellt, zeigt
schon ganz deutlich sprachlogische Tendenzen und die Einfliisse der
immer mehr an Ubergewicht gewinnenden aristotelischen Logik 2.

Inzwischen war namlich ein grundlegender Wandel in den Anschau-
ungen iiber das Verhiltnis von Logik und Grammatik eingetreten.
Befand sich vordem das Denken in Abhingigkeit von der Sprache,
so neigte man jetzt dazu, umgekehrt die Sprache von den logischen
Gesetzen des Denkens her zu bestimmen, was zu einer immer stirkeren
Logifizierung der Sprachlehre im Sinne des aristotelischen Intellektua-
lismus fiihrte, der gerade damals groBeres Ansehen gewann. Dieser
Wandel, den M.-D. Chenu treffend als «critique dialectique » bezeichnet 3,
wird durch den Gegensatz zwischen der «logica vetus» und der
« logica nova » bedingt, welch letztere auf dem Bekanntwerden weiterer
logischer Schriften des Aristoteles (der beiden Analytiken, der Topik
und Elenchi sophistici) seit Thierry von Chartres (um 1140) beruht.
So hatte das Studium der Logik einen neuen Antrieb erhalten und
wollte nun in aristotelischem Gewande, insbesondere an der Pariser
Artisten-Fakultdt, zu absoluter Herrschaft gelangen. In-ihr war der
humanistisch-augustinischen Richtung ein immer michtiger werdender
Gegner erwachsen, dem sie schlieBlich im Laufe des XIII. Jahrhunderts
den Vorrang abtreten mubBte .

An dieser Umstellung des Denkens waren nicht zuletzt die
Araber beteiligt, die einen mit neuplatonischen Elementen durchsetzten
Aristotelismus pflegten . Zwar hatte Alfarabi (+ 950) die Logik, weil

1 Ebd. 155.

2 Ebd. 117 ; M. Manitius, Lat. Literatur d. M. A. I1I, Miinchen 1931, 184 {. ;
M. Grabmann, Mittelalterl. Geistesleben I, 114.

3 M.-D. Chenu O.P., a. a. O. 23; vgl. hierzu G. Robert, Les écoles et
I’enseignement de la théologie, 71 ff. ; M. De Wulf, Gesch. d. mittelalterl. Philos. 111.

4 Vgl. P. Rotta, La filosofia del linguaggio, 247 f.; A. Schneider, Die abend-
lindische Spekulation des zwo6lften Jahrhunderts in ihrem Verhéltnis zur aristote-
lischen und jiidisch-arabischen Philosophie (Beitr. z. Gesch. d. Philos. d. M. A.
XVII, 4), Miinster 1915, 11 ff. ; M. Grabmann, Mittelalterl. Geistesleben, 115 f. ;
Ders., Gesch. d. kath. Theol. seit dem Ausgang der Viterzeit, Freiburg 1933, 49 ff.

5 Was den EinfluB der byzantinischen Philosophie betrifft, so ist er von
C. Prantl (Gesch. d. Logik 1I, 261 ff.) unstreitig zu hoch eingeschitzt worden,
weil er die Zuvolis el; v 'Apiostotéhous hoyudy Ematquny falschlicherweise als
ein von den mittelalterlichen Logikern benutztes Werk des Psellus hielt, wahrend
sie in Wirklichkeit eine Ubersetzung der Summulae logicales des Petrus Hispanus
darstellt, die Georgios Scholarios im XV. Jahrh. angefertigt hat (sieche Uberweg-



182 Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin

sie vom «inneren Logos» handle, zur «scientia de lingua » gerechnet
(De ortu scient. p. 22, 6 ss., ed. C. Baeumker) ; aber schon bei Avicenna
(t 1037) macht sich die Neigung bemerkbar, die sprachlichen Erschei-
nungen, die freilich noch den Ausgangspunkt des Forschens bilden,
unter die Herrschaft der logischen Normen zu zwingen!. Ahnlich
betrachtet Algazel (+ 1111) die « significatio dictionum » als die « materia
prima » der Logik 2. Stehen noch bei Alfarabi und Avicenna aristote-
lische Abstraktionslehre und neuplatonische Erleuchtungstheorie un-
versohnt nebeneinander 3, so wendet sich Averroés (+ 1198) mit groBerer
Entschiedenheit der reinen Lehre des Stagyriten zu. Scharf trennt er
den logischen vom grammatischen Bereich . Vor allem aber gewann
er durch seine Lehre vom gemeinsamen Intellectus agens, der als
AusfluB der Gottheit von den individuellen Erkenntnisvermdgen
getrennt sei, auf die abendlindische Philosophie einen tiefgehenden
EinfluB . Eine eigenartig voluntaristische Prigung zeigt die jiidische
Sprachphilosophie etwa bei Avencebrol (Gebirol 1 um 1069), der den
Logos als Gottes Kraft und Weisheit ansieht und die Schépfung als
ein Hineinsprechen der Formen in die Materie versteht, gleichwie die
Bedeutung dem Laute eingedriickt wird (Fons vitae V, 43 p. 336, 4,
ed. C. Baeumker)®.

Das Eindringen der arabischen und jiidischen Lehren in die
christliche Geisteswelt machte sich zuerst auf dem Gebiete der Psycho-
logie bemerkbar. So war es zunichst das von Averroés aufgeworfene
Problem, ob das Erkennen eine Titigkeit der Seele selbst oder eines
getrennten, iiberindividuellen Intellektes sei, das damals die Geister

Geyer, 284 ; 456; M. Grabmann, Handschriftl. Forschungen und Funde zu den
philosophischen Schriften des Petrus Hispanus, des spiteren Papstes Johannes XXI.
[Sitzungsber. d. Bayer. Akad. d. Wiss., Philos.-hist. Abtlg. Jahrg. 1936], Miinchen
1936, 8-14).

1 Vgl. C. Prantl, a. a. O. II, 302 f.; 322; 324 ff.; 330; 338 ff.

? Ebd. 363. '

3 Uberweg-Geyer, 305 ; 309 ; J. Gefiner, Die Abstraktionslehre in der Scholastik
bis Thomas von Aquin, Philos. Jb. XLIV (1931) 458 f.; 450 f.

4 C. Prantl, a. a. O. 11, 375-378.

5 H. Siebeck, a. a. O. II, 521 f.; Uberweg-Geyer, 317-319; J. Gefiner,
a. a. O. 426 {.; P. Wilpert, Die Ausgestaltung der aristotelischen Lehre vom
Intellectus agens bei den griechischen Kommentatoren und in der Scholastik
des XIII. Jahrhunderts, in : Aus der Geisteswelt des Mittelalters (Beitr. z. Gesch.
d. Philos. d. M. A. Suppl. III), Miinster 1035, 451 f.

$ M. Wittmann, Zur Stellung Avencebrols (Ibn Gebirol's) im Entwicklungs-
gange der arabischen Philosophie (Beitr. z. Gesch. d. Philos. d. M. A. V, 1),
Miinster 1905, 29 fi.



Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin 183

beunruhigte. Kennzeichnend ist fiir die erste Hilfte des XIII. Jahr-
hunderts insbesondere das Ringen zwischen der augustinischen Auf-
fassung des intellektuellen Erkennens als einer spontanen Aktivitit
und der aristotelischen Lehre von der Rezeptivitit desselben!. Trotz
eines starken arabisch-aristotelischen Einschlags ist z. B. die Erkenntnis-
lehre des Wilhelm von Awuvergne (1 1249) im wesentlichen von plato-
nisch-augustinischen Denkmotiven beherrscht. Mit Augustinus betont
er den aktiven Charakter der Intellektualerkenntnis, die in einer
Angleichung (assimilare) an die Dinge und in einer Erzeugung (formare,
generare) der ihnen entsprechenden Gleichbilder (similitudines, species,
signa) besteht (De univ. II, 3, 3 p. 1018, ed. B. Leféron,; De an. VII,
9 p. 215 s.) und einen inneren «sermo» darstellt (De univ. II, 2,
65 p. 914)*.

Auch Robert Grosseteste (1 1253) aus der Oxforder Schule bewegte
sich, soweit er auf gnoseologische Fragen einging, noch in augustinischen
Bahnen, wiewohl er sich um die Ubersetzung und Auslegung des
Aristoteles sehr verdient gemacht hat. Er definiert die « veritas ora-
tionis enuntiativae » als «adaequatio sermonis interioris et rei» (De
verit. p. 134, ed. L. Baur) und verschiebt so die Wahrheitsdefinition
aus der formal-logischen in die sprachpsychologische Sphire, weil
der « sermo interior » als das innerlich bewuBte Denken zu fassen ist.
Noch stirker tritt das sprachphilosophische Moment in der Definition
der ontischen Wahrheit hervor, die er im AnschluB an St. Anselm
als eine « rectitudo et conformitas Verbo, quo (res) aeternaliter dicuntur »
auffaBt (ib. p. 133, 4). Der Logos ist demnach der Urquell aller Wahr-
heit in den Dingen, die dann wahr sind, wenn sie den Ideen im schépfe-
rischen Worte Gottes entsprechen. Wihrend Robert die Erkenntnis
der Wahrheit durch die augustinische Erleuchtungslehre zu erkliren
sucht (ib. p. 138, 11-23) 3, bemiiht er sich in De gemeratione sonorum
(p. 7 ss., ed. Baur) um eine an Aristoteles ankniipfende Phonetik oder
Sprachphysiologie *.

1 C. Baeumker, Witelo (Beitr. z. Gesch. d. Philos. d. M. A. III, 2),
Miinster 1908, 471-474 ; 482-490 ; 492 f.; F. Ehrle S. J., L’ Agostinismo e 1’Aristo-
telismo nella Scolastica del secolo XIII, in: Xenia thomistica III, Roma 1925,
517-588 ; P. Wilpert, a. a. O. 452-458.

® M. Baumgariner, Die Erkenntnislehre des Wilhelm von Auvergne (Beitr.
z. Gesch. d. Philos. d. M. A. II, 1), Miinster 1893, 54-57; vgl. 42 ff.; Uberweg-
Geyer, 364 f.

8 L. Baur, Die Philosophie des Robert Grosseteste (Beitr. z. Gesch. d.

Philos. d. M. A. XVIII, 4-6), Miinster 1917, 203-206.
4 1. Baur, a. a. O. 168 f.



184 Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin

Ebenso hilt sein Schiiller Roger Bacon (t nach 1292) an der
augustinischen Tradition fest, obgleich auch er Aristoteles in vielem
bejahend gegeniiber steht. In diesem genialen Englinder lernen wir
schon einen freilich ganz anders gearteten Zeitgenossen des hl. Thomas
kennen ; vertritt er doch am klarsten das mathematisch-naturwissen-
schaftliche Ideal einer «scientia experimentalis », die sich in entschie-
denem Gegensatz zur philosophisch-theologischen Spekulation der
Pariser Schule weiBl. Eine hohe Bedeutung legte er vor allem der
Sprachenkunde (philologia) als Grundlage des historischen Forschens
bei, da sie uns iiber den Ursprung und die Entwicklung des mensch-
lichen Denkens aufkliren kann (Opus maius IIT p. 66 ss., ed. G. Bridges).
Nach ihm schlieBt die Logik die Grammatik als Wesensbestandteil
in sich und ist selbst eine « sermocinalis scientia » (Opus tert. 28 p. 104,
ed. J. S. Brewer)'. Bacon war auch einer der ersten, die eine Summa
de grammatica geschrieben haben. Diese zeigt eine groBe Verwandt-
schaft mit den weiter unten zu besprechenden Tractatus de modis
significandi .

Auch die mit der dlteren Franziskanerschule wieder stark auflebende
augustinisch-viktorinische Richtung konnte sich dem EinfluB des
Aristotelismus nicht verschlieBen?® Der Begriinder dieser Schule
Alexander Halensis (t 1245) nimmt zwar einen Intellectus possibilis
und Intellectus agens als zwei «differentiae in anima rationali» an
(Sum. theol. P. IT n. 372 p. 452, ed. Quar.), fordert aber bei der
hoheren Erkenntnis ein erleuchtendes «agens separatum»?.  Sein
Schiiler Johannes von Rupella (1 1245) steht ebenfalls auf dem Boden
der augustinischen Gnoseologie, in die er wenigstens fiir den Bereich
der Sinnendinge die Abstraktionslehre des Stagyriten einzubauen ver-
sucht (Sum. de anima II, 37 p. 292 s., ed. Domenichelli) ®,

1 K. Werner, Die Psychologie, Erkenntnis- und Wissenschaftslehre des
Roger Baco, Wien 1879, 74 ; vgl. 50 ff. ; 73 ff.; 110 f. ; C. Prantl, Gesch. d. Logik I1I,
Leipzig 1867, 122-124 ; H. Siebeck, Psychol. d. Scholastik III (1890) 180; 185 f. ;
Gilson-Biohner, 406 f. )

2 M. Grabmann, Mittelalter]l. Geistesleben I, 118.

3 F. Ehle S. ], a. a. O. 574 fi.

4 0. Keicher O.F. M., Zur Lehre der iltesten Franziskanertheologen vom
« intellectus agens », in: Abhandl. aus dem Gebiete d. Philos. u. ihrer Gesch.
(Festgabe fiir G. v. Hertling), Freiburg i. Br. 1913, 175-177 ; Uberweg-Geyer, 384 ;
J. Gefner, a. a. O. 463-470.

5 G. M. Manser O. P., Johann von Rupella, Jb. f. Philos. u. spek. Theol.
XXVI (1912) 301 ff. ; 309-315; 316-324 ; J. Gefiner, a. a. O. 470-473 ; P. Wilpert,
a. a. 0. 455.



Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin 185

Der bedeutendste und zugleich markanteste Vertreter des mittel-
alterlichen Augustinismus ist der hl. Bonaventura (Johannes Fidanza
t 1274). Auch er spricht vom Intellectus agens und possibilis als
zwei Differenzen in der Seele oder genauer als zwei verschiedenen
Funktionen einer und derselben Erkenntnistitigkeit (II Sent. d. 24
P. 1 a. 2 q. 4 p. 571, ed. Quar.)!. Indessen nimmt er eine nicht
unwesentliche Modifikation der aristotelischen Lehre vor, indem er
den Intellectus possibilis nicht als rein passives Vermdgen auffaBt,
vielmehr ihm eine dreifache Titigkeit zuschreibt : 1. die Hinwendung
auf die «species»; 2. deren Aufnahme und 3. das Urteilen iiber sie
(ib. p. 569, ed. Quar.) 2.

In ihrer Gegenstidndlichkeit kommt die niedere Verstandeserkenntnis
(ratio inferior) durch Abstraktion (diiudicatio) der «species intelligi-
bilis » aus dem Phantasma zustande und ist somit von der Sinnes-
wahrnehmung abhingig3. Die hohere Erkenntnis (ratio superior)
erklirt Bonaventura hingegen durch die Einkehr der Seele in sich
selbst (Reflexion), wodurch diese sich unmittelbar erfihrt (III Sent.
d. 23 dub. 4 p. 503 s., ed. Quar.; cf. II Sent. d. 39 a. 1 q. 2
p. 903 s., ed. Quar.) und in sich die anderen geistigen Wirklichkeiten
erfaBt 4. Was aber die GewiBheit sowohl der niederen als auch der
hoheren Vernunftserkenntnis betrifft, so schlieBt diese die Erfassung
einer unverinderlichen Wahrheit ein, die nur im unwandelbaren Lichte
der ewigen Wahrheit selbst («in arte divina ») geschaut werden kann 5.
So leitet Bonaventura die inhaltliche Bestimmtheit der Erkenntnis
aus der Abstraktion, bzw. Reflexion, ihren GewiBheitscharakter aber
aus der gottlichen Erleuchtung ab.

Die Eigenart der hier nur kurz skizzierten Gnoseologie des Doctor
seraphicus wird erst auf ihrem metaphysischen Untergrund deutlich,

1 0. Keicher O.F.M., a. a. O. 180-182; Gilson-Béhner, 460 f.

2 0. Keicher, O.F. M., a. a. O. 181; vgl. B. A. Luyckx O. P., Die Er-
kenntnislehre Bonaventuras (Beitr. z. Gesch. d. Philos. d. M. A. XXIII, 3-4),
Miinster 1923, 79.

3 B. A. Luyckx O.P., ebd. 125-131.

8 B. A. Luyckx O.P., a. a. O. 171-179 ; 193-196 ; 197-200; vgl. 179 ff.;
E. Gilson, La philosophie de saint Bonaventure, Paris 1924, 346-362.

5 B. A. Luyckx O. P., a. a. O. 205-226 ; E. Gilson, a. a. O. 362-387 ; M. Grab-
mann, Der gottliche Grund menschlicher Wahrheitserkenntnis nach Augustinus und
Thomas von Aquin (Ver6ff. d. kath. Institutes f. Philos. Albertus-Magnus-Akademie
zu Koln, I, 4), Miinster 1924, 31-33; Uberweg-Geyer, 300-393; Gilson-Bihner,
460-465; vgl. B. Rosenmdller, Religiose Erkenntnis nach Bonaventura (Beitr.
z. Gesch. d. Philos. d. M. A. XXV, 3-4), Miinster 1925, 24-32.



186 Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin

dessen Kern ein ausdruckshafter Exemplarismus bildet : « haec est
tota nostra metaphysica : de emanatione, de exemplaritate, de con-
summatione » (Hexaémer. III, 2 p. 343, ed. Quar.) . Als christlicher
Denker glaubt Bonaventura den Zugang zu den Urgriinden der Welt
und der Dinge nur durch den «intellectus Verbi incarnati, qui est
radix intelligentiae omnium » zu finden (ib. 4 p. 343). Darum steht
im Mittelpunkt seiner Spekulation das « Wort », das der Vater, sich
selbst erkennend, von Ewigkeit her gezeugt hat (concepit), und in dem
er sich selbst, sowie alles, was er weill und vermag, ausdriickt (ib. I,
13-17 p. 33 s.; ib. III, 4 et 8 p. 343 s.; cf. Brev. I, 3 p. 212,
ed. Quar.). Dieses gottliche Wort ist als «ratio cognoscendi in Deo »
vollkommenster Ausdruck Gottes (summe expressiva) und enthilt
zugleich alle Ideen in sich, die selbst wiederum « similitudines expres-
sivae » sind (I Sent. d. 35 a. un. q. I concl. 2 p. 601, ed. Quar.)*.
Der metaphysische Charakter der Ausdrucksfunktion liegt eben in
der Verihnlichung (assimilatio) mit der gottlichen Wahrheit (= Licht)
(De scientia Christi q. 2 concl. p. 9, ed. Quar.), und somit sind auch
die geschaffenen Dinge in ihrem innersten Wesen nichts anderes als
ausdruckshafte Abbilder (similitudines imitativae et exprimentes) jener
ewigen Ideen (ib.) und zwar in dreifacher Stufung : als Schatten (umbra),
als Spur (vestigium) und als (geistiges) Bild (imago) (I Sent. d. 3 P. 1
a. un. q. 2 ad 4 p. 73) %

Den metaphysischen Grund der Dinge und ihrer Erkennbarkeit
bildet demnach die «similitudo exemplativa et expressiva » oder die
Idee im schopferischen Denken Gottes, und dieser entspricht in unserm
Erkennen eine « similitudo exprimens », die das Ding addquat darstellt
(De scientia Christi q. 2 concl. p. 9; cf. I Sent. d. 35 a. un. q. 1 ad 2
p. 6or). Da aber Bonaventura die Sicherheit der Erkenntnis von
dem gottlichen Lichte der Wahrheit, genauerhin von einer unmittel-
baren Beriihrung mit den «rationes aeternae» herleitet, und diese
« rationes », wie wir schon sahen, im Verbum sind, so ist dieses zugleich
der « Magister interius», ohne dessen Licht wir nichts mit GewiBheit
zu erkennen vermogen (Sermo 4, 2-10 p. 568-570, ed. Quar., cf. Itine-
rarium c¢. 3, 3 pP. 304, ed. Quar.)*

1 Vgl. E. Gilson, a. a. O. 141 ff.

2 E. Gilson, a. a. O. 144-159.

3 Ebd. 151 ff. ; 203-206; 217; vgl. B. A. Luyckx O.P., a. a. O. 125 f.;
211 f.; 269-274; B. Rosemmdller, a. a. O. 2 ff.

$B. A. Luychs O. P, a. a. O. 210 {.; 217 £



Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin 18y

Hier offenbart sich uns der innere Wesenszusammenhang zwischen
Erkenntnis bzw. Erleuchtung und Sprache, auf Grund dessen der
menschliche Geist eine tiefe Analogie mit dem sich selbst und die
Dinge ausdriickenden Sprechen Gottes in sich birgt, zumal das Denken
auf seiner hochsten Stufe als « concipere » selbst zu einem echten,
wenn auch innerlichen Sprechen wird. Das Wort ist nimlich etwas
«quo res manifestatur et exprimitur» (I Sent. d. 27 P. 2 a. un. q. 1
arg. I p. 481). Mit Augustinus glaubt Bonaventura aber ein dreifaches
Wort unterscheiden zu miissen : das duBere oder sinnliche (sensibile),
das geistige (intelligibile) und das vorgestellte (medium in cogitatione
vocis) Wort (ib. q. 4 concl. p. 489). Das duBere Wort ist kein eigent-
liches « verbum, sed verbi signum » (ib. q. 4 ad obi. p. 490), weil es
nur eine Kundgabe des inneren Wortes ist, indem allein das Wesen
des Wortes vollkommen gewahrt bleibt (ib. q. 4 concl. p. 490). Denn
dazu gehort nicht nur die einfache Erkenntnis (notitia) und deren
Kundgabe, sondern notwendig eine «notitia concepta et manifestatio
per conceptum» (ib. q. T ad 1 et 2 p. 483; cf. ib. concl. p. 482).
Somit besteht zwischen der inneren und 4duBeren Sprache folgender
Unterschied : « Dicere enim apud se est cogitando sive intelligendo se
conceptum gignere ... Dicere exterius est se vel conceptum declarando
aliquid extra formare» (ib. q. 1 ad 5 p. 483). Das Wort ist also
wesensgemidlB eine «similitudo expressa et expressiva, concepta vi
spiritus intelligentis, secundum quod se vel aliud intuetur» (ib. q. 3
concl. p. 488). Drei Momente machen daher das Wesen des Wortes
aus : «intelligentis cognitio, similitudinis conceptio [generatio imaginis]
et alicuius expressio» (ib. p. 487).

Indessen ist das Sprechen als «actus ad alterum» im mensch-
lichen Bereich nicht einfach mit dem Denken (cogitatio) identisch,
sondern fiigt diesem auBer dem «effectus» der Kundgabe (revelatio)
den Akt der «conversio ad alterum» hinzu, sowie das sinnliche
Zeichen (vox), da unsere Erkenntnis durch die Sinne vermittelt wird
(IT Sent. d. 10 a. 3 q. I concl. p. 26g). Das Sprechen kommt nimlich
dadurch zustande, daB der Begriff mit dem durch die Organe gebildeten
sinnlichen Laut unter Vermittlung der Einbildungskraft verbunden
wird, «et sic similitudo intelligibilis sive signatum intelligibile per
illud suum sensibile, mediantibus virtutibus sensitivis, ad intellectum
alterius animae ascendat» (ib.). Diese meisterhafte Beschreibung des
Sprachgeschehens schlieBt der hl. Bonaventura mit dem Hinweis auf
die leib-seelische Doppelnatur des Menschen, deretwegen es angemessen



188 Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin

(conveniens) ist, daB auch die Sprache zugleich geistig und korperlich
sei (ib.).

Ein stirkerer Zug zur peripatetischen Philosophie macht sich bei
den Dominikanern geltend. Nach dem Vorgang Rolands von Cremona
(t um 1259) war es namentlich der hl. Albertus Magnus (1 1280), der
sich zu einem entschiedenen Aristotelismus bekannte und diesen mit
den iiberkommenen augustinischen Lehren zu einer Synthese zu ver-
einigen suchte!. Den Ausgangspunkt der intellektuellen Erkenntnis
bildet nach Albert die Sinneserfahrung, die sog. « cognitio experimen-
talis ». Zunichst stellt die folgernde Ratio auf induktivem Wege (col-
latio) 2 das Allgemeine in den Dingen fest. Dann abstrahiert der
Intellectus agens die «species intelligibilis» aus den Phantasmen,
indem er die intelligible Form von den materiellen Anhdngseln (appen-
dices materiae) befreit und zugleich erleuchtet, damit sie den Intellectus
possibilis bewegen kann, was jedoch nicht ohne den EinfluB der
transzendenten « prima intelligentia » (Gott) geschieht. Der Intellectus
possibilis nimmt nun seinerseits mit den erleuchteten « species» auch
das Licht des Intellectus agens in sich auf und wird so zum « intellectus
speculativus » oder « formalis» (Sum. de hom. q. 55 a. 6 p. 258, ed.
S. Borgnet)®. Sind aber die allgemeinen Begriffe gewonnen, so folgt
als Akt des formalen Intellekts das eigentliche «intelligere» und
« discernere » des begrifflichen Gehaltes oder das aktuelle Betrachten
(considerare) desselben, worin sich der Verstand auf die empfangene
« species » hinwendet, um in ihr den « gemeinten » (intentum) Gegen-
stand zu erfassen (Sum. de creat. II tr. 1 q. 57 a. 5 p. 496-498,
ed. S. Borgnet). Dieses gegenstandsbezogene oder «intentionale »
Denken, das sich im Urteil vollendet 4, schlieBt aber noch eine andere
wichtige Funktion, ndmlich die «significatio», ein, da der Intellekt
den Begriffsgehalt nicht betrachten kann, wenn er ihn nicht in einem
« Zeichen » festhilt, das zwar zunichst die « species intelligibilis » dar-

1 Vgl. hierzu A. Schneider, Die Psychologie Alberts des GroBen (Beitr. z.
Gesch. d. Philos. d. M. A. IV, 5-6), Miinster 1903 u. 1906, 532-548.

2 Diese «collatio» ist als Folgerung durch Vergleich verwandt mit der
« collectio », d. h. dem Sammeln des Allgemeinen aus den konkreten Vorstellungen ;
siehe U. Ddhnert, Die Erkenntnislehre des Albertus Magnus (Stud. u. Bibliogr.
z. Gegenwartsphilos. 4), Leipzig 1034, 174 ; vgl. M.-D. Chenu O. P., Notes de
lexicographie philosophique médiévale, Rev. sc. ph. th. XVI (1927) 444-446.

3 A. Schneider, a. a. O. 187 ; 341 ff.; 351 f.; P. Wilpert, a. a. O. 456-459 ;
Gilson-Bdohner, 435 f.

4 U. Dihnert, a.a. 0. 190 f.; vgl. 87-8¢.



Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin 189

stellt, aber doch einen Wesensbezug auf die Sache besitzt. Daher ist
der Intellekt in jedem aktuellen Erkennen «considerans per modum
loquendi » (ib. a. 1 p. 489 ; cf. q. 25 a. 2 p. 246 ; Periherm. I tr. 2 ¢. 1
p- 1380, ed. S. Borgnet), und das Denken selbst wird zu einem « Deuten »
(interpretari) des begrifflichen Zeichens, wodurch der Gegenstand erst
tatsichlich erfaBt wird (Periherm. I tr. 1 ¢. 1 p. 375) L

Aus dieser kurzen Analyse des Erkenntnisvorganges ersehen wir,
in welch nahe Verbindung Albert das Denken mit dem Sprechen bringt.
Ohne die gestaltende Mitwirkung der Sprache wiirde das Denken
nicht zu einer klaren Gegenstandserfassung gelangen 2. Ja, in gewisser
Hinsicht ist es selbst ein innerliches Sprechen, was Albert vornehmlich
in seinen Trinitdtsspekulationen ausfiihrt. Hier -unterscheidet er vom
duBeren Wort das innere, das aus dem Intellectus agens geformt,
gleichsam gezeugt wird (Sum. theol. I tr. 7 q. 30 m. 1 p. 308,
ed. S. Borgnet). Es ist jedoch nur « quasi conceptus cordis sive scientia »
(ib. tr. 8 q. 35 m. 3 a. 1 p. 365). Das Denken scheint hier nicht, wie
bei Augustinus, von Natur aus ein inneres Sprechen zu sein (vgl. Log. I
tr. T c. 4 p. 7, ed. S. Borgnet). In drei Stufen entwickelt sich nun
das « Aussprechen des Wortes». Zuerst muBl es durch den Intellekt
begriffen werden (concipi) ; dann miissen die Tone, durch die es aus-
driickbar (exprimi) ist, bzw. die Tonbilder in der Vorstellung « cogi-
tando quasi coagitando » zurechtgelegt werden, damit es endlich, mit
dem Ton bekleidet, ausgesprochen und von den Hérern vernommen
werden kann (Sum. theol. I tr. 8 q. 35 m. 3 a. 1 p. 365). Zwischen
dem #uBeren und dem inneren Wort besteht aber eine inhaltliche
Ubereinstimmung, da der Ton die «intentio» des Wortes, d. h. den
Sachbegriff nicht verindert, sondern nur an andere vermittelt (ib.).
Niherhin wird dieser eine Wesenheit (quidditas) darstellende Begrifi
(ratio) «implicite » durch das «nomen », «explicite», aber durch die
« diffinitio » ausgedriickt (ib.). Trotz jener Entsprechung bzgl. des
Darstellungsgehaltes trennt Albert das Wort als Lautgebilde oder
Lautvorstellung scharf vom Begriff, wie er auch an der Definition die
logische von der sprachlichen Seite scheidet, weil die logische Einheit
des Begriffes durch eine Mehrzahl von Worten wiedergegeben wird ®.

War der hl. Albert bestrebt einen christlichen Aristotelismus zu
pflegen und diesen, soweit als moglich, mit der augustinischen Tradition

1 Ebd. 86 ff.; 175; 189 f.
? Vgl. auch H. Wilms, Albert der GroBe, Miinchen 1930, 116.
8 Vgl. U. Ddhnert, a. a. O. 14 f.; 108; 112; 133-135; 2IL.



190 Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin

in Einklang zu bringen, so gingen einige Vertreter der Pariser Artisten-
fakultit in der Bejahung des Stagyriten viel weiter und suchten ihn,
losgelost von der kirchlichen Lehre, ganz im Sinne seiner arabischen
Kommentatoren, vor allem des Averroés, zu verstehen, weshalb diese
Richtung auch als lateinischer Averroismus gekennzeichnet wird. So
behauptet Siger von Brabant, der Gegner des Aquinaten im sog.
« Averroismusstreit » (1266-1270), die Einheit des allgemeinen Intellekts,
mit dem die Einzelseele nur durch die Tétigkeit verbunden sei!. Thm
schloB sich hierin Boétius von Dacien an, der mit Roger Bacon einer
der bedeutendsten Sprachlogiker des XIII. Jahrhunderts ist und eine
Schrift «de modis significandi» verfaBt hat 2. Uberhaupt liegen die
Verdienste der Pariser Artisten gerade auf dem Gebiete der Logik,
wo sich damals ein tiefgehender Wandel vollzogen hatte.

Zwei verschiedene Richtungen lassen sich in der Logik jener
Epoche feststellen. Als erste trat die « terministische Logik » in Er-
scheinung, die neben stoischen Elementen einen starken arabischen
Einschlag aufweist. Thr begegnen wir hauptsichlich in den Kompendien
des Wilhelm Shyreswood (1 1249) und Lambert von Auxerre (um 1250),
sowie in den Swummulae logicales des Petrus Hispanus (1 1277 als
Papst Johannes XXI.), die fiir die spitere Schullogik bis auf unsere
Gegenwart (Neuscholastik) groBenteils maBgebend blieben 3. Der enge
Zusammenhang mit dem Sprachlichen zeigt sich schon in der Zuordnung
der Logik zur « scientia sermocinalis », da sie nach Wilhelm von Shyres-
wood iiber das wahre Sprechen handelt («quae docet vere loqui») 4
ja, von Lambert wird sie sogar einfachhin als « scientia de sermone »
bezeichnet, die « circa sermonem considerat verum et falsum » ®, Daher

1 M. Grabmann, Der gottliche Grund menschl. Wahrheitserkenntnis, 71-74 ;
vgl. Uberweg-Geyer, 452-454.

2 Uberweg-Geyer, 454.

3 Uber die geschichtliche Stellung der Summulae logicales des Petrus
Hispanus unterrichtet uns M. Grabmann, Handschriftl. Forschungen, 26 fi.;
50 ff.; 81-85. Grabmann ist der Ansicht, daB die Summulae nicht, wie man
bisher vielfach annahm, eine Abhingigkeit von Lambert aufweisen ; vielmehr
habe Lambert die Summulae des Petrus beniitzt (ebd. 41 f). Auch andere
logische bzw. sprachlogische Schriften sind neuerdings durch Grabmann entdeckt
oder als authentisch erkannt worden, wie der Tractatus maiorem fallaciarum
(ebd. 86 ff.) und die Syncategoremata (ebd. 127-130).

4 C. Prantl, Geschichte der Logik III, 11 Anm. 32.

5 Ebd. 26 Anm. 100; vgl. 25 Anm. 99. Dal jene Auffassung der Logik
die damals herrschende war, dafiir zeugt auch Nikolaus von Paris ; s. M. Grabmann,
Mittelalterl. Geistesleben I, 247 ; vgl. M. De Wulf, Geschichte der mittelalterl.
Philosophie, 338.



Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin 191

bildet, wie bei Aristoteles und Boéthius, das sprachliche Lautzeichen
den Ausgangspunkt der Erdrterungen, und die Denkformeln werden
nach dem Schema der Grammatik dargelegt!. Wegen dieser Ver-
quickung von Wort und Begriff wurde die Frage dringlich : wie verhilt
sich das Begriffswort als vieldeutiges « Zeichen» zu den gemeinten
Gegenstinden, zumal wenn seine Bedeutungsfunktionen von der Satz-
ganzheit abhidngig ist? Daraus erwuchsen die Abhandlungen iiber die
« proprietates terminorum», von denen neben der «significatio »,
welche z. B. Lambert in boéthianischer Weise als «intellectus rei,
ad quem vox imponitur» definiert 2, insbesondere die «suppositio »
behandelt wurde3. Diese Bemiihungen beweisen zur Geniige, daB
die scholastische Sprachlehre das Wort nicht als «starres Zeichen »
betrachtet 4, vielmehr den mannigfachen Beziehungsmoglichkeiten
zwischen Wort und Sache gerecht zu werden versucht. Andererseits
14Bt sich eine immer mehr fortschreitende Logisierung der Grammatik
nicht in Abrede stellen ; man will das Leben der Sprache mdglichst
lickenlos in die Gesetze der Logik einfangen ®.

Diese sprachlogische Tendenz wurde in der zweiten Hilfte des
XIII. Jahrhunderts namentlich von der sog. «spekulativen» oder
« philosophischen Grammatik » aufgenommen, als deren iltestes Bei-
spiel wir die Summa de grammatica des Roger Bacon erwihnten. Nicht
zuletzt gibt sie sich in den Tractatus de modis significandi kund, wie
sie auBer Boéthius von Dacien auch Robert Kilwardby und Johannes
von Dacien zu Verfassern haben . Stand schon bei Bacon das Bedeu-
tungsproblem im Mittelpunkt des grammatischen Studiums (Opus
tert. 27 p. 100), so gilt dies in noch ausgezeichneterem Male von
jenen Traktaten. Man verglich jedoch nicht nur die Bedeutungsformen
(modi significandi) mit den Denkformen (modi intelligendi), sondern
bezog auch die Seinweisen (modi essendi) als deren Normen in die
Betrachtung ein, woraus sich dann eine Metaphysik der « allgemeinen
Grammatik » entwickelte ?. Auf Einzelheiten brauchen wir hier nicht

1 C. Prantl, a. a. O. 11 f.; 25 ff.; 41 f.

2 Ebd. 31 Anm. 125. 3 Ebd. 17-24; 31; 50-74.

* Diese bei den Historikern des XIX. Jahrhunderts weit verbreitete An-
sicht wird noch von P. Rotta, La filosofia del linguaggio, 245, geteilt.

5 Vgl. C. Thurot, Notices et extraits, 120 ff. ; M.-D. Chenu O. P., Grammaire
et Théologie, 10 ff.; O. Willmann, Gesch. d. Idealismus II, 414 f.

¢ C. Prantl, a.a.O. 111, 185-188 ; C. Thurot, a. a. O. 148 {. ; vgl. 95; 127 £.;
Uberweg-Geyer, 456.

7 C. Thurot, 123 ff.; O. Willmann, a. a. O. 415 f.; M. Grabmann, Mittel-
alterl. Geistesleben I, 117 f.; 136 f.



192 Erkernen und Sprechen bei Thomas von Aquin

niher einzugehen, da diese Richtung erst nach dem Tode des hl. Thomas
ihren literarischen Niederschlag fand. Dennoch miissen wir annehmen,
daB derartige Anschauungen schon zu Lebzeiten des Aquinaten ver-
breitet waren, weshalb wir sie nicht unbeachtet lassen diirfen !.
Eine nicht unbedeutende Gegenbewegung erwuchs dieser logi-
sierenden Sprachphilosophie von der Theologie her. Allerdings war
auch diese im frithen Mittelalter einen engen Bund mit der Grammatik
eingegangen, was sich noch bei den «Nominales» (Bernhard von
Chartres) und bei den Sententiariern auswirkt. Vielfach wurden die
Regeln des Donatus und Priscian ohne weiteres auf die Heilige Schrift
und auf theologische Fragen angewandt? Doch zu Beginn des
XIII. Jahrhunderts traten namhafte Theologen, wie Alanus von Lille,
Radulfus de Longo Campo, Nikolaus von Amiens und Wilhelm von
Awuxerre fiir eine deduktive Methode gegeniiber der grammatisch-etymo-
logischen mit der Begriindung ein, daB die Regeln der Grammatik
«in sola hominum positione » ihren Ursprung hitten (Alanus, Reg. de
s. theol. prol. P. L. 210, 621 ; cf. ib. reg. 12 col. 629 ; reg. 26 col. 638) 3.
Insbesondere waren es St. Albert und Bonaventura, die als Theologen
eine entschiedene Kritik an der Sprache iibten und eine schirfere
Trennung von Logik und Grammatik befiirworteten (Log.I tr.1c.4 p.7;
cf. Bonaventura, Itinerarium c. 3, 6 p. 305). Aufmerksame Pflege
fand auch hier die Bedeutungslehre, die trotz der Ubernahme meta-
physischer Unterscheidungen einen viel niichterneren Charakter als bei
den zeitgendssigen Grammatikern trdgt und eher eine Neigung zum
Relativismus verrit, da man den «modus significandi» von den sub-
jektiven Bedingungen des Erkennens (modus intelligendi) bestimmt
sein lieB. Indessen blieb auch bei den Theologen die Grammatik ein
wichtiges Hilfsmittel des Forschens (Terminologie), und die von ihnen
gepflegten Spekulationen iiber das Geheimnis des « Verbum» in der
Trinitdt trugen viel zur Vertiefung der Sprachlehre bei. Sie verliehen

1 M. Grabmann macht zudem darauf aufmerksam, daB Martinus Dacus,
der Verfasser eines Tractatus de modis significandi, wahrscheinlich mit Magister
Martinus identisch ist, welcher zu den Lehrern des Aquinaten in Neapel gehort
(Handschriftl. Forschungen, 4 ; vgl. Mittelalterl. Geistesleben I, 127-132 ; ebd. II,
198 f.). In jiingster Zeit hat Grabmann diese Fragen in einer Abhandlung iiber
« Die geschichtlichen Quellen der Logik des hl. Thomas von Aquin» (Sitzung
der Bayer. Akad. der Wiss., philos.-hist. Abtlg. am 2. Febr. 1938) beriihrt,
woriiber in der Deutschen Literaturzeitung LIX (1938) 541 berichtet wird.

2 M.-D. Chenu O.P., Grammaire et Théologie, 5-8; 19 ff.

3 Uberweg-Geyer, 245-248; M.-D. Chenu, a. a. O. 7 f.; 26 {.; ders., Essai
de méthode théologique au XIIme siécle, Rev. sc. ph. th. XXIV (1035) 258-267.



Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin 103

ihr gewissermaBen den metaphysisch-theologischen Hintergrund und
regten zugleich zu psychologischen Betrachtungen iiber das innere
Sprechen als Analogie zur Zeugung des gottlichen Wortes an. Wihrend
sich aber Alexander Halensis (S. theol. I n. 419-423 p. 610 ss., ed.
Quar.) und Bonaventura (s. oben S. 187) hierin enger an Augustinus an-
schlieBen, schwicht Albert, wie wir sahen, diese Lehre zu Gunsten einer
mehr empirisch-aristotelischen Auffassung ab, liBt sie aber nicht un-
beachtet beiseite, wie das in der damaligen Sprachlogik der Fall war.

Verschiedenartig sind also die Geistesstromungen, denen sich
Thomas von Aquin zu Anfang seiner wissenschaftlichen Titigkeit
gegeniibergestellt sah. Zusammenfassend kénnen wir im Hinblick auf
unseren Fragepunkt drei Denkrichtungen als die wichtigsten heraus-
stellen. In erster Linie ist der Awugustinismus zu nennen, der sich aber
auch dem arabisch-peripatetischen EinfluB weithin gedffnet hatte und
durch die Pariser Franziskanertheologen in spekulativer Weise aus-
gebaut wurde, wogegen die Oxforder Schule mehr um seine empirische
Grundlegung bemiiht war. Dieser Richtung stand diametral der
«reine » Aristotelismus oder « lateinische Averroismus» entgegen, dem
auch zahlreiche Sprachlogiker anhingen. Eine Mittelstellung nahm
Albertus Magnus mit den meisten Dominikanern ein, indem er einen
reiferen « christlichen Aristotelismus » anstrebte, der auch platonisch-
augustinischen Denkmotiven gerecht zu werden versuchte. Gerade
in diese Zeit hochster Spannung zwischen dem Augustinismus und
Aristotelismus fillt nun das Wirken des Aquinaten, welcher Umstand
fiir sein geistiges Schaffen von entscheidender Bedeutung geworden ist.

Wie stellt sich der hl. Thomas selbst zu diesen verschiedenen
Richtungen im Denken seiner Zeit und iiberhaupt zur philosophischen
Uberlieferung ? Von Natur aus auf klares, systematisches Denken
angelegt, neigte der Aquinate mehr dem Aristotelismus zu, wie er ihn
schon bei seinem Jugendlehrer Petrus von Hibernia und vor allem
bei Albertus Magnus kennen lernte. Durch beide Lehrer wurde er
aber nicht nur mit dem «christlichen » Aristoteles bekannt, sondern
auch mit der arabisch-jiidischen Auffassung der peripatetischen Lehre *.
So treffen wir unter den « Autorititen» in einer seiner frithesten
Schriften De ente et essentia (um 1252/53) neben dem « Philosophus»
vor allem den « Commentator » (Averroés) und Avicenna an, wéihrend

1 M. Grabmann, Mittelalter]l. Geistesleben I, 249-265, bes. 258 ff. ; vgl. zur
neueren Literatur Bull. thom. XIV (1937) 125-132.

Diyus Thomas. 3



104 Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin

Boéthius und Porphyrius nur selten zitiert werden. Im Verlaufe seiner
weiteren Geistesentwicklung sucht jedoch Thomas zu einem von
arabisch-neuplatonischen Elementen gereinigten Aristotelismus vor-
zudringen !, und in der Tat hat kein mittelalterlicher Denker Aristoteles
so gut wie er verstanden. Das beweisen genugsam seine kongenialen
Kommentare zu den aristotelischen Schriften. Die Treffsicherheit
seiner Aristotelesdeutung fithrt F. Brentano wohl nicht mit Unrecht
auf «die innige Geistesverwandtschaft » der beiden Midnner zuriick 2.

Andererseits war Thomas weit davon entfernt, mit dem lateinischen
Averroismus den Wert der aristotelischen Philosophie zu verabsolutieren
und ihr zuliebe die Einheit des christlichen Geisteslebens in Gefahr
zu bringen. Mit groBter Schirfe wendet er sich vornehmlich in seiner
Schrift De wunitate intellectus contra Averroistas (1270) gegen diese
Richtung und fiihrt ihr gegeniiber sogar die Autoritit des Aristoteles
selbst, sowie seiner Kommentatoren (Themistios) ins Feld 3. Wie sehr
er auch die Lehren des «groBen Heiden » fiir das christliche Denken
fruchtbar machen wollte, so bewahrte er sich doch ihm gegen-
iitber die Eigenstindigkeit des Urteils, und von daher sind nicht
unwesentliche Divergenzen zwischen seiner und der aristotelischen
Lehre zu erkliren 4.

Es wiire deshalb vollkommen verfehlt, wollte man in Thomas
einen einseitigen Aristoteliker erblicken. Im Gegenteil fiihlt sich gerade
sein weiter und synthetischer Geist angetrieben, auch aus anderen
Schulen Gedanken zu entlehnen, ohne dabei einem Ekklektizismus zu
huldigen. Man braucht bloB das fiir ihn so wichtige Motiv der « parti-
cipatio » anzufithren, um den platonischen EinfluB zu kennzeichnen .
Von Platon selbst hat er wohl nur wenige Schriften gelesen, lernte aber
seine Kerngedanken durch die Vermittlung des hl. Augustinus und der
Viter kennen. Neuplatonische Anschauungen begegneten ihm zudem

1 Vgl. M. De Wulf, Courants doctrinaux dans la philosophie européenne
du XIIIme siecle, Rev. néoscol. XXXIV (1932) 11 ff.

2 Die Psychologie des Aristoteles, Mainz 1867, 228 ; vgl. M. Grabmann,
a. a. O. 306 ff. ; ders., Einfithrung in die Summa theologica des hl. Thomas
von Aquin, Freiburg 1928%, 208 f.; E. Gilson, Le Thomisme, Paris 1922% 14 ff.

3 Vgl. P. Wilpert, a. a. O. 459 ff. ; auch E. Gilson, Saint Bonaventure, 29-34.

¢ Darauf haben vornehmlich neuere Forscher aufmerksam gemacht, wie
Th. Philippe O.P., in : Bull. thom. XI (1034) 181-184 ; vgl. auch H. Meyer, Thomas
von Aquin als Interpret der aristotelischen Gotteslehre, in: Aus der Geisteswelt
des Mittelalters (Beitr. z. Gesch. d. Philos. d. M. A. Suppl. III), 682-687.

5 R. Arnou, Platonisme des Péres, in: Dict, théol. cath. XII, Paris 1935,
Sp. 2287-2293; 2337 f.; E. Gilson, Thomisme, 212 fi.



Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin 105

vor allem in dem Liber de causis und in De divinis nominibus des
Ps. Dionysius, wozu er selbst einen ausfiihrlichen Kommentar schrieb?.
Die Kenntnis stoischer Lehren wurde ihm durch die Klassiker und
« Grammatici » ermdglicht. DaB diese vornehmlich in unserer Materie
bedeutsam wurden, braucht kaum erwihnt zu werden. Ebenso emp-
fing er von Boéthius als Logiker manche Anregung. Eine in unserer
Frage besonders wichtige Quelle stellt die Bibel und die kirchliche
Tradition dar, zumal, wie schon eingangs erwdhnt wurde, gerade
theologische Erorterungen dem hl. Thomas AnlaB zu linguistischen
Betrachtungen gaben. Uberhaupt muB man sich bei der Deutung
der thomistischen Lehre stets bewuB3t bleiben, daB der Aquinate selten
als reiner Philosoph an die Probleme herantritt, obwohl er methodisch
das philosophische und theologische Gebiet trennt. Neben den « Philo-
sophi » werden daher die «Sancti», d. h. die Kirchenviter, zur
Bekriftigung der eigenen Thesen hiufig zitiert 2. Insbesondere mubBte
er sich mit Augustinus und seiner Schule, die zu seiner Zeit in hoher
Bliite stand, auseinandersetzen. Die Autoritidt des Bischofs von Hippo
durfte er namentlich auf theologischem Gebiete nicht vernachlissigen,
wenn er sich nicht den groBten Schwierigkeiten aussetzen wollte.
Macht sich der augustinische EinfluB in den frithen Schriften des
Aquinaten stirker geltend, so zeigt sich doch schon hier seine aristote-
lische Grundeinstellung, weil er die Worte des hl. Augustinus um jeden
Preis mit den Prinzipien des Stagyriten in Einklang bringen will, sei
es auch durch stillschweigende oder gar gewaltmiBige Umdeutung 2.
Eine dhnliche Haltung nahm Thomas gegeniiber den iibrigen Vitern*
und den Schriftstellern des frithen Mittelalters ein. Trotz tiefgehen-
der Lehrunterschiede verbindet ihn eine personliche Freundschaft

1 M. Grabmann, Gesch. d. kath. Theologie, 52; A. Feder, Des Aquinaten
Kommentar zu Pseudo-Dionysius’ « De Divinis Nominibus », Scholastik I (1926)
321-351.

2 M.-D. Chenu O.P., Les « Philosophes» dans la philosophie chrétienne
médiévale, Rev. sc. ph. th. XXVI (1937) 28 fi.

3 G. v. Hertling, Augustinus-Zitate bei Thomas von Aquin, Miinchen 1904,
541 ff. ; 557 f.; 563 ff. ; vgl. W. Schneider, Die Quaestiones disputatae de Veritate
des Thomas von Aquin in ihrer philosophiegeschichtl. Beziehung zu Augustinus
(Beitr. z. Gesch. d. Philos. d. M. A. XXVII, 3), Miinster 1930, bes. 93 f,
auch 44 ff.

4 Bzgl. der Beziehungen zu den griechischen Vitern vgl. I. Backes, Die
Christologie des hl. Thomas von Aquin und die griechischen Kirchenviter (Forsch.
z. christl. Literatur- und Dogmengesch. XVII 3/4), Paderborn 1931, 11 ff.;
55 £.; 123



196 ‘ Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin

mit dem hl. Bonaventura. Das Verhiltnis beider Anschauungen hat
E. Gilson folgendermaBen bestimmt : « La philosophie de saint Thomas
et celle de saint Bonaventure se complétent comme les deux inter-
prétations les plus universelles du christianisme, et c’est parce qu’elles
se complétent qu’elles ne peuvent ni s’exclure ni coincider » 1.

Im ganzen gesehen steht also die iiberragende Bedeutung des
Aristoteles fiir die thomistische Philosophie auBer jedem Zweifel.
Noch entschiedener als sein Lehrer Albert hat Thomas die aristote-
lische Lehre zur tragenden Grundlage seines kiihnen Geistesbaues
gemacht, dessen innere Struktur gerade dadurch gekennzeichnet ist,
daB ihm das geschlossenere System des Stagyriten gleichsam als Geriist
dient, in das eingefiigt wird, was eben mit den peripetetischen Prin-
zipien vereinbar ist. So hat der Aquinate den in sich schon groBen,
damals aber besonders dringlich geforderten Versuch unternommen,
eine Synthese zwischen augustinischem und aristotelischem Denken
herzustellen. Er wollte die christliche Lehre im Geiste des Aristoteles
erneuern, um sie so zum Siege iiber den michtig andringenden ara-
bischen EinfluB zu fiihren.

Was ndherhin unser Thema betrifft, so hielt der hl. Thomas
unbedingt an dem christlichen Lehrgut fest. Der Logos konnte ihm
deshalb keine unpersonliche oder rein «logische » Gegebenheit sein ;
vielmehr bedeutete er fiir ihn die lebendig-konkrete Existenz der
zweiten gottlichen Person. Darum sah er sich vor die gewiB nicht
leichte Aufgabe gestellt, die im Sinne des hl. Augustinus entwickelte
theologische Analogielehre nach den Grundsitzen der aristotelischen
Psychologie und Metaphysik weiter auszubauen. Wie sich diese Syn-
these im einzelnen gestaltet, sollen die folgenden mehr systematischen
Darlegungen zeigen. Von hier aus wird vielleicht auch einiges Licht
auf die geistesgeschichtliche Stellung des hl. Thomas als eines christ-
lichen Denkers zwischen dem Gegensatz von Aristotelismus und
Augustinismus fallen.

(Fortsetzung folgt.)

1 Saint Bonaventure, 473.



	Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin : ein Deutungsversuch seiner Lehre auf ihrem geistesgeschichtlichen Hintergrund [Fortsetzung]

