
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 16 (1938)

Artikel: Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin : ein Deutungsversuch
seiner Lehre auf ihrem geistesgeschichtlichen Hintergrund
[Fortsetzung]

Autor: Warnach, Viktor

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762322

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762322
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Erkennen und Sprechen
bei Thomas von Aquin.

Ein Deutungsversuch seiner Lehre auf
ihrem geistesgeschichtlichen Hintergrund.

Von P. Viktor WARNACH 0. S. B., Maria Laach.

(Fortsetzung.)

3. Die Bemühungen um eine Synthese
in der vorthomistischen Scholastik.

Das mittelalterliche Denken kann nur aus seiner zweifachen

Quelle, dem antiken und dem frühchristlichen Geistesleben, verstanden
werden ; will es doch vorerst nichts weiter als die überlieferte Glaubenslehre

lebendig bewahren und durch den « intellectus fidei » vertiefen.
Was aber diese spekulative Vertiefung betrifft, so macht sich trotz
des Festhaltens am bisherigen Lehrbestand ein gewisser Unterschied

zur Vätertheologie bemerkbar, insofern als nun die profane Philosophie,
namentlich die aristotelische, einen immer stärkeren Einfluß auf die

Ausgestaltung des theologischen Systems gewinnt.
Richtunggebend wurde in dieser Hinsicht A. M. Severinus Boëthius

(480-525), « der letzte Römer und der erste Scholastiker », wie M. Grabmann

ihn nenntx. Ohne große Bedenken wandte er logische Begriffe
und Methoden auf Fragen der Gotteswissenschaft an2. Wenn er auch
durch eigene Untersuchungen der Folgezeit manche Anregung und

Klärung geboten hat, so besteht doch sein eigentliches Verdienst in
der Übertragung und Auslegung von Schriften aus dem aristotelischen
Organon, wie auch der Isagoge des Porphyrius. Hierdurch ist er neben

Martianus Capella (um 430) und Cassiodor (f nach 562) der
einflußreichste Vermittler der klassischen Schullogik an das abendländische

Mittelalter geworden 3.

1 Die Geschichte der scholastischen Methode I, Freiburg 1909, 148.
3 Ebd. 163 ff. ; B. Geyer, Die patristische und scholastische Philosophie,

in : F. Überweg, Grundriß der Geschichte der Philosophie XI, Berlin 1928 11

Überweg-Geyer), 137 f.
3 E. Bichel, Lehrbuch der Geschichte der römischen Literatur (Bibliothek

d. klass. Altertumswissenschaften 8), Heidelberg 1937, 415 ; vgl. C. Prantl,

Divus Thomas. 11



IÔ2 Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin.

Um die aristotelischen, stoischen oder neuplatonischen Gedanken

im Lateinischen prägnant wiedergeben zu können, prägte Boëthius
zahlreiche termini technici, die dann während des Mittelalters und
weit darüber hinaus in der « Philosophia perennis » ihre Geltung
bewahrten. Das vieldeutige Wort Xöyo? übersetzte er bald mit « oratio »,

bald mit « ratio », was dem nüchternen Sprachgeist des Lateiners

entspricht, der zu einer schärferen Trennung von Sprechen und Denken

neigt. Zwar ist gerade der lateinischen Sprache ein ausgesprochen

logischer Zug eigen ; doch ist die Logik in der lateinischen Grammatik,
um mit E. Bickel zu sprechen, « kein Ergebnis abstrakter Besinnlichkeit,

sondern ein natürliches Erlebnis des Volkstums » L
Im eigentlichen Sprachgeschehen (« locutio » für das aristotelische

Àé?tç gegenüber der mehr grammatischen faut; « dictio », De

interpret. mai. comm. I P. L. 64, 393) unterscheidet Boëthius vier
Momente : die Sache (res), die vom Intellekt begriffen wird (concipitur),
den Begriff im Intellekt selbst (conceptio animi vel intellectus), ferner
den Laut, der diesen Begriff bezeichnet (significat) und schließlich
den geschriebenen Buchstaben (littera), wodurch der flüchtige Laut
selbst wiederum bezeichnet und festgehalten wird (ib. col. 402 ; De

interpret, min. comm. I P. L. 64, 297). Während nun die Begriffe bei

allen Völkern die gleichen sind, treffen wir bezüglich der Laute und
Buchstaben eine gewisse Verschiedenheit an, weil sie nicht von Natur
aus (naturaliter), sondern auf Grund menschlicher Einsetzung (posi-

tione) bezeichnen (De interpret, mai. comm. I col. 403). Das begriffliche

Denken muß also vom äußeren Sprechen geschieden werden ;

aber zwischen diesen beiden Sphären bildet das bedeutsame Wort
gleichsam die Brücke, da es als « interpretatio » eine Einheit von
artikuliertem Laut und begrifflicher Bedeutung und somit eine Darstellung
des inneren Begriffes im sinnlichen Laut ist (ib. col. 394 ss. ; 402 ss.)2.

Durch diese grundlegenden Bestimmungen hat Boëthius einen

starken Einfluß auf die Logik und Sprachlehre des frühen Mittelalters

Geschichte der Logik im Abendlande I, Leipzig 1855, 679 ff. ; 722 ff., mit dessen

abfälligen Urteilen wir uns freilich nicht identifizieren können, wenn er z. B.
Boëthius « als die hauptsächliche Brücke zu dem Unverstände der mittelalterlichen

Logik» bezeichnet (681).
1 A. a. O. 416.
2 Vgl. zum Ganzen C. Prantl, a. a. O. 690 f. ; C. Thurot, Notices et extraits

de divers manuscrits latins pour servir à l'histoire des doctrines grammaticales
du moyen âge (Notices et extraits des manuscrits de la Bibliothèque impériale
XXII, 2), Paris 1868, 160 ff. ; H. Siebech, Zur Psychologie der Scholastik, Archiv
f. Gesch. d. Philos. I (1888) 378.



Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin. 163

ausgeübt, zumal seine Schriften diesem als unmittelbare Quellen des

Wissens dienten. Eine ähnliche Bedeutung hat für die weitere
Lehrentwicklung Cassiodorus Senator. Im Gegensatz aber zu dem mehr
aristotelisch eingestellten Boëthius trägt Cassiodors Erkenntnislehre
einen wesentlich augustinischen Charakter. Sprechen und Erkennen
werden hier als einander verschwisterte Vorgänge betrachtet. Beim
diskursiven Denken der Ratio übernimmt die sprachliche Formulierung
eine ordnende Funktion (De anima 2 P. L. 70, 1285 A/B), wogegen
die höhere Wahrheitserkenntnis durch das erleuchtende Einsprechen
Gottes als des « inneren Lehrers » zustande kommt : « ipse enim

magister potens atque perfectus est, qui et vera dicit animae nostrae,
et quae dixerit, eam facit illuminata mente conspicere » (ib. 12 col.

1306 B)1.
Dementsprechend wird die Grammatik als « origo et fundamentum

liberalium litterarum » betrachtet (De artibus ac disciplinis lib. litterarum,
Praef. P. L. 70, 1151 B). Mit ihr stehen Rhetorik und Logik, die
vornehmlich « Dialektik » genannt wird, in innigstem Zusammenhang (ib. col.
1151 B/C ; cf. ib. c. 3 col. 1168 A) und werden fürderhin als « artes sermo-
cinales » im sog. « Trivium » getrennt von den « artes reales » des « Quadri-
viums » schulmäßig behandelt 2.

In dieser engen Verbindung mit der Grammatik, die selbst lediglich
in einer Kommentierung der Schriften des Donatus und Priscian
bestand, darf man wohl ein bezeichnendes Merkmal der frühmittelalterlichen

Schullogik erblicken. Wenn man auch im allgemeinen,
Boëthius folgend, Sprechen und Denken theoretisch trennte, so

verquickte man diese Phänomene im praktischen Lehrbetrieb doch allzusehr.

Nicht weniger charakteristisch ist für die Logik und Grammatik,
wie sie in der karolingischen Renaissance gepflegt wurden, der nahe

Zusammenhang mit der Theologie, die ja damals im Vordergrund des

Geisteslebens stand, zumal da die gesamte Bildung in Händen der
Kirche lag. Glaube und Wissen bilden für das Bewußtsein jener Zeit
des Überganges und des Lernens eine lebendige Einheit. Nach dem

Vorbild des Boëthius sucht man auch die Profanwissenschaften, ins-

1 A. Schneider, Die Erkenntnislehre bei Beginn der Scholastik, Philos. Jb.
XXXIV (mar) 237, 245.

2 Vgl. C. Prantl, a. a. O. 722 ff. ; M. Grabmann, Scholast. Methode I, 176 f. ;

M. Manitius, Geschichte der lateinischen Literatur des Mittelalters (Handbuch
d. Altertumswiss., hrg. von Iwan v. Müller, IX, 2)1, München 1911, 45 ff.;
Überweg-Geyer, 138 f.



164 Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin.

besondere die Philosophie, für die Vertiefung der Glaubenslehre fruchtbar

zu machen. So bezeichnet Alkuin (f 804) die « artes liberales »

als die sieben Säulen, auf denen der Bau der Gottesweisheit ruht
(Gramm. P. L. 101, 853 C). Vor allem dienen Dialektik und Grammatik

als unentbehrliche Propädeutik der Theologie, die hauptsächlich
in der Exegese der Heiligen Schrift und der Väter bestand1.

Ihrerseits gab aber auch die Theologie zur Behandlung sprachlicher

Probleme reichlich Anlaß. Der Bericht über die Namengebung
durch Adam in Gen. 2, 19 f. stellte die Exegeten vor die Frage,
inwieweit die Namen den Dingen entsprechen. Im Anschluß an die
Väter lehnten sie fast einstimmig die « aristotelische » Lehre von der
rein willkürlichen Einsetzung der Namen ab ; wenigstens die ursprünglichen

Worte würden das Wesen oder eine Wesenseigenschaft der

Dinge wiedergeben2, welcher Meinung z. B. der Mönch Angelomus

von Luxeuil (Comm. in Gen. P. L. 115, 134) ist. Zahlreiche Erklärer
jener Schriftstelle betonten im Zusammenhang damit die hohe Würde
des Menschen, der gerade durch das Sprachvermögen vor den

unvernünftigen Tieren ausgezeichnet sei, so nach Beda Venerabiiis (Hexaë-

meron P. L. 91, 51 s.) Alkuin (Interrog. et resp. in Gen. 55 P. L.

100, 522) und Angelomus (1. c.). Auf Grund der Erzählung von der

babylonischen Sprachverwirrung (Gen. 11, 1-9) nahm man eine gemeinsame

Ursprache, etwa das Hebräische, an, die dann vornehmlich
durch die Bedeutungsveränderung der von Gott ursprünglich geschaffenen

Lautzeichen in eine Vielheit von Volkssprachen aufgelöst wurde,
was außer Beda (1. c. col. 127 s.), Alkuin (1. c. interr. 147 ; 150 s.

col. 533 s.) und Hrabanus Maurus (Comm. in Gen. P. L. 107, 529 s.)

insbesondere der schon öfters genannte Angelomus (1. c. col. 166 ss.)

und Remigius von Auxerre (Comm. in Gen. P. L. 131, 62 s.) lehrten.
In ihren psychologischen Anschauungen erwiesen sich die

Vertreter der karolingischen Reform allgemein als getreue Schüler des

hl. Augustinus. Alkuin macht hierin keine Ausnahme3, obwohl er
das Verhältnis von Denken und Sprache mit Boëthius im aristotelischen

1 Vgl. O. Willmann, Geschichte des Idealismus II, Braunschweig 19072,

327 f. ; M. Grabmann, Scholast. Methode I, 189 ff. ; J. A. Endres, Forschungen
zur Geschichte der frühmittelalterlichen Philosophie (Beitr. z. Gesch. d. Philos,
d. M. A. XVII, 2/3), Münster 1915. 1 ff-

2 P. Rotta, La filosofia del linguaggio nella Patristica e nella Scolastica,
Torino 1909, 86 ; vgl. 82 ff. ; 87 ff.

3 E. Seydl, Alkuins Psychologie, Jb. f. spek. Philos, u. Theol. XXV (1911)
48 ff. ; A. Schneider, a. a. O. 359 ff.



Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin. ; 165

Sinne auffaßt1. Während er in bezug auf das Problem des Nichts
das « nomine esse » vom « re esse » unterscheidet (Disput. Pippini
cum Albino P. L. ioi, 980 A), neigt schon sein Schüler Fredegisus

(f 838) zu einem übertriebenen Realismus, bzw. Rationalismus, indem

er aus der Wortbedeutung auf das Dasein des bezeichneten
Sachverhaltes schließt und deshalb das Nichts, da es ja einen Namen hat,
als eine « res existens » ansieht (Epist. de nihilo et tenebris P. L. 105,

752 B/C)2. So sieht auch Hrabanus Maurus (f 856) in den Namen,
soweit sie « signa propria » im Gegensatz zu den « signa translata »

sind, eine « radix » und ein « initium discendi » (Instit. cler. 3, 8 P. L
107, 384 s.) und begründet auf diesem Prinzip seine etymologische
oder mystische Deutung der Dinge (De rerum nat. praef. P. L. in, 10;
praef. alt. col. 12 s. ; c. 93 col. 435)3. Gegenüber der bei Hrabanus
und den meisten seiner Zeitgenossen vorherrschenden enzyklopädi-
stischen Tendenz strebt der gelehrte Abt Servatus Lupus (f 862), der
als begeisteter Humanist auch kritische Philologie betrieb, nach einer

Förderung der Wissenschaft durch selbständiges Schaffen4.
Als den größten Denker des frühen Mittelalters muß man wohl

Johannes Scottus (Eriugena, f nach 877) bezeichnen. Wenngleich auch

er von seiner Vorzeit, insbesondere von Origenes und Ps. Dionysius
beeinflußt ist, so ist er im Grunde doch ein höchst eigenschöpferischer
Geist. In erster Linie tritt er uns als Metaphysiker und zwar
neuplatonischer Richtung entgegen ; aber das Grundprinzip seines

metaphysischen Systems ist ein dialektisches. Die Kunst der Dialektik
ist nach seiner Meinung kein willkürliches Menschenwerk, sondern
in der Natur der Dinge durch den Schöpfer aller Künste grundgelegt.
Das Schöpfungsgeschehen versteht er nämlich als ein dialektisches
Verfahren : durch Teilung (divisio) gliedert sich die ursprüngliche
Einheit der höchsten Gattungen stufenweise in die Vielheit der
individuellen Dinge aus, und diese kehren durch die Aufhebung (resolutio)
wieder zur Einheit in Gott zurück (De divis. nat. IV, 4 P. L. 122,

1 C. Prantl, Geschichte der Logik II, Leipzig 1861, 13 ; 16 f. ; C. Thurot,
Notices et extraits, 117.

2 C. Prantl, a. a. O. II, 17 f. ; A. Stöckl, Geschichte der Philosophie des

Mittelalters I, Mainz 1864, 20 ff. ; /. A. Endres, a. a. O. 4 f. ; 8 ff. ; A. Schneider,
a. a. O. 367.

3 E. Gilson - P. Böhner, Geschichte der christlichen Philosophie, Paderborn
!937. 247 t-

4 M. Grabmann, Scholast. Methode, 197 f. ; M. Manitius, Lat. Liter, des
Mittelalters I, 483 fi., bes. 489 f. ; Überweg-Geyer, 163.



i66 Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin.

748 D s.). Eine besondere Rolle spielen in diesem Weltprozeß die

göttlichen Ideen, die als die allgemeinen Urbilder der Dinge im Logos

geschaffen sind (ib. III, 9 col. 642 A ss.). So tritt der Logos als

Vermittler zwischen die göttliche Ureinheit und die Vielfalt der Einzelwesen,

wie sich auch in der Sprache, die eine Ausformung jener
metaphysischen Dialektik ist, das Allgemeine mit dem Individuellen
verbindet. Die Worte sind gleich den Dingen der im körperlichen
Stoff sinnlich gestaltete Ausdruck der obersten Gattungen oder Ideen,
weshalb zwischen ihnen und den durch sie bezeichneten Sachverhalten
eine gewisse Entsprechung besteht L Daher führt die Erkenntnis
der Namen zu einem Wissen um die Dinge : « quod in nominibus
cognoscimus, necessarium, ut in his rebus, quae ab eis significantur,
cognoscamus » (ib. I, 14 col. 459 C). Gleichwohl werden Grammatik
und Rhetorik der Dialektik nur als völlig untergeordnete Glieder

beigesellt, weil sie nicht wie diese von der Natur der Dinge,
sondern von den Sprachregeln handeln, die auf menschliche Setzung
zurückzuführen sind (ib. V, 4 col. 869 D ss.). Die vernünftige Seele

(rationalis anima) ist in ihrem Tun von der Sprache unabhängig (ib. col.

870 B/C)2.
Wohl mit Unrecht sieht Prantl in der dargelegten Lehre des

Johannes Scottus den Ansatzpunkt des Nominalismus3 ; eher könnte

man sie als einen extremen Realismus platonisierender Richtung
bezeichnen, für den die allgemeinen Ideen wahrer als die an ihnen
teilnehmenden Dinge sind (cf. 1. c. IV, 9 col. 775 C ss.) 4, was bei den
meisten Denkern jener Zeit, wie z. B. bei dem als Grammatiker
angesehenen Remigius von Auxerre (f um 908), zutrifft. Auch Eric von
Auxerre (f 876) kann man hiervon nicht ausnehmen, obgleich er mit
Boëthius die Gattungen und Arten hauptsächlich als Worte (praedica-
bilia) behandelt5. Es wäre daher verfehlt, wollte man mit Prantl

1 J. J. Baebler, Beiträge zu einer Geschichte der lateinischen Grammatik
im Mittelalter, Halle 1885, 77 f. ; A. Stöckl, a. a. O. I, 54 ff. ; 72 ff. ; A. AM,
Der Logos II, Geschichte der Logosidee in der christl. Literatur, Leipzig 1899, 479 ;

Gilson-Böhner, 252 ; 254 ff.
2 C. Prantl, Geschichte der Logik II, 24 ff.
3 Ebd. 31 ; 34 ff. ; vgl. 27 ff. ; 76 f. Eine ähnliche Ansicht vertritt B. Hauréau,

De la philosophie scolastique, Paris 1850, 172 ff. ; ders., Histoire de la philosophie
scolastique I, Paris 1872, 244 ff.

1 Vgl. Gilson-Böhner, 263.
3 A. Stöckl, a. a. O. I, 129 f. ; /. Reiners, Der Nominalismus in der

Frühscholastik (Beitr. z. Gesch. d. Philos, d. M. A. VIII, 3), Münster 1910, 6 ff. ;

21 ff. ; Überweg-Geyer, 177 f.



Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin. 167

von einer « Parteispaltung » zwischen Nominalisten und Realisten
schon im IX. Jahrhundert sprechen I.

Vielmehr sollte zuerst ein anderer Gegensatz hervortreten, der
für uns insofern von Belang ist, als er wenigstens indirekt die
Entwicklung unserer Frage beeinflußt hat. Im Zusammenhang mit der
Laisierung des Wissens zeigte sich während des XI. Jahrhunderts
bei manchen eine starke Überschätzung der Dialektik und Rhetorik.
Wies noch Fulbert, der gelehrte Begründer der Schule von Chartres

(f 1028), der Dialektik eine zwar positive, aber doch untergeordnete
Aufgabe bezüglich der Theologie zu, so kehrte Anselm von Besäte

(um 1050) ihren Wert einseitig hervor, und die sog. « Sophistae » oder
« Peripatetici » gingen sogar so weit, daß sie die dialektischen Gesetze

zu Normen der Offenbarungslehre erhoben. Durch einen solchen

Rationalismus wurde Berengar von Tours (f 1088), der im «ratione

agere » oder « ad dialecticam confugere » die Entscheidung theologischer
Probleme suchte, zu seinen irrigen Anschauungen in der Eucharistielehre

verleitet. Den Grund dieser Überbetonung der Vernunft gegenüber

der Autorität darf man wohl in einem naiven Realismus sehen,

der dem Denken wie dem sprachlichen Ausdruck einen absoluten Wert
zuschreibt, und deshalb eine vollkommene Übereinstimmung zwischen

Wort, Begriff und Sache annimmt2.
Eine starke Gegenbewegung konnte damals nicht ausbleiben. Sie

ging hauptsächlich von kirchlich gesinnten Kreisen aus. Jedoch fiel

man auch hier bald ins andere Extrem. So kamen Männer, wie Petrus
Damianus (f 1072), Otloh von St. Emmeran (f 1070) und Manegold
von Lautenbach (f nach 1103) in der Unterwertung des menschlichen
Wissens einem gewissen Skeptizismus nahe. Petrus Damianus scheute

sich nicht, die absolute Geltung des Widerspruchsgesetzes gegenüber
der göttlichen Allmacht in Frage zu stellen (De div. omnipot. c. 5

P. L. 145, 603 B ; c. 11 col. 612 A/B)3. Zwar haben die Antidialektiker
relativ selten die Kontingenz der Sprache gegen die Überschätzung
der natürlichen Wissenschaft ins Feld geführt ; doch zeigen sich bei

1 Geschichte der Logik II, 46 ; auch J. J. Baebler, a. a. O. 78 f. Dagegen
J. Heiners, a. a. O. 10 ff. ; Überweg-Geyer, 179.

2 M. Grabmann, Scholast. Methode I, 215-224 ; J. Endres, Forsch, z. Gesch.

d. frühmitt. Philos. 28-49 ; Überweg-Geyer, 181 f. ; 185 f. ; vgl. auch J. de

Ghellink S. J., Le mouvement théologique du XIIme siècle, Paris 1914. 38-41 ;

54 ff-
3 J. A. Endres, a. a. O. 63 ff., bes. 73-77; 98-110; Überweg-Geyer,

187-190.



i68 Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin.

ihnen schon Ansätze zu einer Kritik der Verquickung von Denken
und Sprechen.

Zwischen den beiden Parteien suchte Lanfrank j 1089) zu
vermitteln, indem er den hohen Wert der Dialektik für die Entfaltung
der Glaubenswahrheit anerkannte, aber zugleich jeden Mißbrauch
derselben im Sinne eines theologischen Rationalismus ausgeschlossen
wissen wollte1. Noch entschiedener vertritt diesen Standpunkt Anselm

von Canterbury, Lanfranks größerer Schüler (f 1109), der den Vernunftgründen

neben der Autorität einen weiteren Geltungsbereich anwies

und hierdurch zum « Vater der Scholastik » wurde.
Im Gebiet der äußeren Sprache beschäftigt den hl. Anselm am

meisten das Bedeutungsproblem (cf. Dial, de grammat. c. 12 ss.

P. L. 158, 570 ss.). Klar stellt er den Unterschied zwischen dem
bedeutsamen Laut (vox significans, nomen) und der bezeichneten
Sache (res) heraus (ib. c. 19 col. 578 A ss. ; cf. Proslog. c. 4 p. 12, 26 s.,
ed. F. S. Schmitt)2. Wie Augustinus, kennt auch er ein dreifaches

Sprechen :

« Aut enim res loquimur signis sensibilibus, id est, quae sensibus
corporeis sentiri possunt sensibiliter utendo ; aut eadem signa, quae foris
sensibilia sunt, intra nos insensibiliter cogitando ; aut nec sensibiliter
nec insensibiliter his signis utendo, sed res ipsas vel corporum imagina-
tione vel rationis intellectu pro rerum ipsarum diversitate intus in nostra
mente dicendo. Aliter namque dico hominem, cum eum hoc nomine, quod
est homo, significo ; aliter, cum idem nomen tacens cogito ; aliter, cum
eum ipsum hominem mens aut per corporis imaginem aut per rationem
intuetur. Per corporis quidem imaginem, ut cum eius sensibilem figuram
imaginatur ; per rationem vero, ut cum eius universalem essentiam, quae
est animal rationale mortale, cogitat » (Monolog, c. 10 p. 16, 37; 17, 9,
ed. F. S. Schmitt).

Es gibt demnach neben dem lauthaften Wortzeichen und der
Wortvorstellung in der Seele des Sprechenden noch ein « Wort der
Sache » (verbum rei, ib. p. 17, 23), das im Innern der Mens ausge-
gesprochen wird. Jedoch macht sich in dieser Einteilung der
Sprachphänomene eine für die frühmittelalterliche Geisteshaltung ganz
bezeichnende Umbildung der augustinischen Lehre bemerkbar, insofern

als Anselm das innere Sprechen nicht in ein vorgestelltes und ein
rein geistiges einteilt, sondern von der bloßen Vorstellung des Wortlautes

ein Sagen der Sachen selbst unterscheidet, das entweder durch

1 J. A. Entires, a. a. O. 118-129.
1 Vgl. C. Prantl, a. a. O. II, 86 I. ; 96.



Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin 169

die konkreten SachVorstellungen oder durch die allgemeinen Sach-

begriffe geschieht. Das « mente » oder « corde dicere » ist nämlich mit
dem « cogitare rem » identisch (cf. ib. c. 48 p. 47, 28 ss. ; Proslog. c. 4

p. 12, 22 ss.), das sowohl die anschauliche Vorstellung als auch das

abstrakte Begreifen, also jedwedes Gegenstandsbewußtsein bedeutet,
soweit es nicht unmittelbar auf sinnlicher Wahrnehmung beruht1.
Hier zeigt sich die große Bedeutung der « imaginatio » und überhaupt
der « imago » oder « similitudo » für die Erkenntnis- bzw. Sprachlehre
des Mittelalters. Das Denken besteht für Anselm wesentlich in der

aktiven Hervorbringung eines Gleichbildes vom Gegenstand «

similitudo rei » oder « species expressa » der späteren Scholastik) : « quam-
cumque enim rem mens seu per corporis imaginationem seu per
rationem cupit veraciter cogitare, eius utique similitudinem, quantum
valet, in ipsa sua cogitatione conatur exprimere » (Monolog, c. 33

P- 39» 7 ss.)2. Daher ist auch jedes innerlich gesprochene Wort ein

derartiges Gleichbild der erkannten Sache (ib. c. 32 p. 37, 28 s.),
zumal es immer einen sachlichen Inhalt haben muß (ib. p. 37, 31 :

« omne verbum alicuius rei verbum est »). Ja, es besteht zwischen ihm
und dem bezeichneten Gegenstand die größte Ähnlichkeit, weshalb

es auch als das « maxime proprium et principale rei verbum » im Gegensatz

zu dem lautlichen und vorgestellten Wort anzusehen ist (ib. c. 10

p. 17, 20 ss).

Aus dem Gesagten dürfte erhellen, wie sehr gerade die ansel-

mianische Sprachlehre objektiv-sachlich orientiert ist ; doch zeigen
sich hier ebensogut ihre Mängel, die später ein Thomas von Aquin
zum Ansatzpunkt seiner Kritik machen sollte. Obwohl nämlich Anselm

zugibt, daß die Wortvorstellung als solche noch kein echtes
Sinnverstehen einschließt (Proslog. c. 4 p. 12, 25-30), so wird bei ihm doch
das Phänomen der « inneren Sprache » durch die Verbindung des

begrifflichen Denkens mit der Sachvorstellung in ein unklares Licht
gerückt3.

Andererseits hat aber Anselm nicht Geringes zur Vertiefung der

Sprachphilosophie beigetragen, indem er den Aktaufbau des inneren

1 R. Allers, Anselm von Canterbury, Wien 1936, 617 ; vgl. /. Fischer, Die
Erkenntnislehre Anselms von Canterbury (Beitr. z. Gesch. d. Philos, d. M. A.
X, 3), Münster 1911, 24 f.

2 R. Allers, a. a. O. 613 ; J. Fischer, a. a. O. 25 f. Allers betont mit vollem
Recht den Unterschied der anselmianischen Gnoseologie von der sog. « Abbildtheorie

» (a. a. O.).
3 Vgl. R. Allers, a. a. O. 86 ff. ; 617 f.



170 Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin

Sprechens eingehender beschreibt und hierzu vor allem den wichtigen
Begriff des « exprimere » verwendet. Schon durch den Gebrauch des

Terminus « locutio » für das augustinische « dicere » deutet Anselm
auf den dynamischen Charakter der Sprache hin (Monol. c. 10 p. 16, 31

et passim ; locutio facere ib. c. 29 p. 35, 6), der noch stärker durch
das Wort « exprimere » hervorgehoben wird. Freilich kommt «

exprimere » nicht selten in dem allgemeinen Sinn von « significare » vor ;

aber auch dann besitzt es meist schon eine erfülltem Bedeutung, wenn
es z. B. heißt « verbum rem exprimit » (ib. c. 10 p. 17, 21 ; cf. c. 38 ;

c. 65). Vor allem ist das innere Wort selbst eine «similitudo, quae
in acie mentis rem ipsam cogitantis exprimitur » (ib. c. 10 p. 17, 21 s.).

Gewiß handelt es sich hier nicht um eine Gestaltung nach außen hin,
da das geistige Sprechen im Innern der Mens geschieht, und doch

liegt hier ein echtes Ausdrucksphänomen vor, weil der Geist auf einen

von der zu erkennenden Sache empfangenen Eindruck (impressio) hin
deren Gleichbild (imago, similitudo) in sich formt und sich so jenen
Eindruck objektiv, d. h. als ein « anderes » gegenüberstellt (ib. c. 33

p. 39, 4 ss.)x. Deshalb besteht das Denken als ein « inneres Sprechen »

in der ausdruckshaften Gestaltung eines Gleichbildes, die gleichsam
die spontane Antwort, eben das « Wort » des Erkennenden auf die

im Eindrucksbild (similitudo impressa) zu ihm « sprechende » Sache

darstellt. In jenem Ausdrucksbild schaut (intuitur, conspicit) er dann
die Sache selbst (1. c. c. 63 p. 55, 6 s. : « dicere, id est, semper

1 R. Allers übersetzt den Terminus « exprimere » des zitierten Textes mit
« herstellen » (a. a. O. 307) und macht in der diesbezüglichen Anmerkung darauf
aufmerksam, daß man hier nur in einem uneigentlichen Sinn von « Ausdruck »

reden kann, « sofern dies eine Tätigkeit des Geistes ist, der gewissermaßen seine
Erkenntnis vor sich hinstellt » (eb. 617). Unter Berufung auf E. Husserl (Logische
Untersuchungen II, 1. Halle 1928 4, 32 ff.) meint Allers: «Ausdruck ist unserm
Empfinden nach immer schon auf Mitteilung — vollzogene oder mögliche —
hingeordnet» (eb.). Wir können uns an dieser Stelle unmöglich eingehender mit
Husserls Auffassung des Ausdrucksphänomens auseinandersetzen, möchten aber
doch Bedenken gegen die von ihm befürwortete Subsumierung des Ausdrucks
unter den Begriff des « Zeichens » (a. a. O. 23 f. ; 30 f.) anmelden, da Ausdruck
und Zeichen zwei grundverschiedene Arten der « Darstellung » sind. Überdies
scheint Allers das für den echten Ausdruck charakteristische Moment der
Spontaneität zu übersehen. Freilich bezeichnet auch Anselm das Ausdrücken des
Gleichbildes als ein « facere » (1. c. c. 33 p. 39, 1) ; aber ganz unzweideutig weist
er auf den spontanen Hervorgang des Verbum als eines Bildes der Sache hin,
wenn er von dem « imaginem nasci » (ib. 39, 5) oder von der « imago nata »

(ib. p. 39, 17 ; cf. c. 39-42) spricht. Zudem werden die innerlich gezeugten Verba
als « naturalia » gekennzeichnet im Unterschied von den « erfundenen » äußeren
Worten (ib. c. 10 p. 17, 12 ss.).



Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin 171

praesens intueri, quod seit et intelligit » ; cf. ib. c. 10 p. 16, 35 ;

p. 17, 6 s.) *.

Den metaphysischen Hintergrund dieser an sich psychologischen
Erörterungen bildet eine groß angelegte Sprachtheologie, in der das

Schöpfungsgeschehen durch den Akt des geistigen Sprechens
verdeutlicht wird (Monol. c. 10-12 ; c. 29-33) ; denn in dem gleichwesentlichen

« Wort » hat Gott nicht nur sich selbst, sondern auch alle
Geschöpfe ausgesprochen (ib. c. 33). Indessen unterläßt es Anselm
nicht, die Unfaßbarkeit dieses Vorganges eigens zu unterstreichen
(ib. c. 36)2.

Man hat den hl. Anselm des öfteren als einen einseitigen «

Realisten » hingestellt. Daß diese Meinung unzutreffend ist, dürfte schon

im Vorhergehenden wenigstens indirekt dargetan worden sein, zumal
nach Anselm unser Begriff nur annäherungsweise (« quantum valet »)

den Gegenstand wiedergibt (Monol. c. 33 p. 39, 7 ss.). Gewiß steht
Anselm noch ganz auf dem Boden der traditionellen realistischen

Anschauungen ; so spricht auch er von den Ideen (Gottes) als den
« universales substantiae » und wendet sich entschieden gegen die

1 Die Anklänge an die augustinische Erleuchtungslehre sind unverkennbar,
vgl. J. Fischer, a. a. O. 27 ff. ; 47-49.

2 Von diesem sprachpsychologischen bzw. -metaphysischen Gesichtspunkt
aus dürfte auch einiges Licht auf den vielumstrittenen anselmianischen « Gottesbeweis

» im Proslogion (c. 2-4) fallen. Wie immer es auch um den Charakter
dieses « intellectus fidei » bestellt sein mag (vgl. hierzu K. Barth, Fides quaerens
intellectum, Anselms Beweis der Existenz Gottes, München 1931, bes. 63-75
A. Stolz O. S. B., Zur Theologie Anselms im Proslogion, Catholica II [1933] 1-24,
bes. 23 f. ; E. Gilson, Sens et nature de l'argument de saint Anselme, Archives
d'histoire doctr. et littér. du moyen âge IX [1934] 5-51), so wird man von einem
« ontologischen Sprung » im kantischen Sinne kaum sprechen können, sobald
man diese Ausführungen vom Standpunkt der augustinisch-anselmianischen
Erkenntnismetaphysik her betrachtet, worauf Anselm (ib. c. 4 p. 12, 21 ss. ; 33 s.)

selbst hinweist. Hiernach setzt nämlich die im geoffenbarten Begriff des « id,
quo maius cogitari nequit » liegende Denknotwendigkeit des Daseins — falls es

sich um ein echtes « cogitare » oder « intelligere » der Sache « dicere in corde »)

handelt (cf. c. 4 p. 12, 22-33) — eine (exemplarische) Seinsnotwendigkeit (Wahrheit)
voraus, sodaß Anselm sehr wohl von der begrifflichen Gegebenheit des « id, quo
maius cogitari nequit » auf dessen reales (c. 2 p. 11, 28-34), ja sogar notwendiges
Sein (« vere esse », ib. c. 3 p. 12, 3-10) schließen konnte ; vgl. A. Daniels O. S. B.,
Quellenbeiträge und Untersuchungen zur Geschichte der Gottesbeweise im
dreizehnten Jh. mit bes. Berücksichtigung des Arguments im Proslogion des hl. Anselm
(Beitr. z. Gesch. d. Philos, d. M. A. VIII, 1-2), Münster 1909, 154-156 ; K. Heim,
Das Gewißheitsproblem in der systematischen Theologie bis zu Schleiermacher,
Leipzig 1911, 77-85; Gilson-Böhner, 279-284; dagegen Überweg-Geyer, 198-202;
ff. Allers, a. a. O. 166-205 '• bes. 598.



172 Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin

« dialectici, immo dialectice haeretici », womit er Roscelin und seine

Gesinnungsgenossen meint, die jene Ideen als « flatus vocis » bezeichnen

(Epist. de incarn. Verbi i p. 9, 28 ss., ed. F. S. Schmitt). Aber er teilt
keineswegs die extremen Meinungen eines Wilhelm von Champeaux

(f 1121), demzufolge die universale Substanz als « essentialiter » gleiche
in den individuellen Dingen wäre 1.

Es war nämlich inzwischen im Anschluß an die Erklärung einiger
Stellen des Boëthius, bzw. Porphyrius, die Frage wach geworden, ob
die allgemeinen Arten und Gattungen « res » oder « voces » seien. Daraus
entstand der berühmt gewordene Universalienstreit, der die Geister

jahrhundertelang aufs heftigste erregte. Roscelin (f zwischen 1123
und 1125) war jedoch nicht der erste Vertreter der nominalistischen
Richtung gewesen. Schon sein Lehrer, ein gewisser Johannes Sophista,
hatte mit anderen « moderni » die Dialektik als eine « ars vocalis »

betrieben. Hier scheint die Logik Dialektik) in vollkommene
Abhängigkeit von der Sprache geraten zu sein, und so kam Roscelin

zu der Behauptung, daß die Universalien bloße Wortgebilde (voces,

praedicata) seien, die einzig realen Individuen würden nur unter
einem gemeinsamen « Namen » zusammengefaßt werden 2. Deshalb hat
der hl. Anselm nicht ganz unrecht, wenn er diese Anschauung auf
einen gewissen Sensualismus zurückführt (Epist. de incarn. Verbi 1

P- 9. 32-36).
Während die Realisten im allgemeinen die augustinische Tradition

aufrechthielten, tritt bei den Nominalisten eine völlig neuartige Geisteshaltung

in Erscheinung. Erstere verstanden das Denken als ein
inneres Sprechen, das auf göttlicher Erleuchtung beruhe und wegen
dieses immanent objektiven Grundes den Gegenständen entsprechen
muß. Daher schieden sie das Denken scharf von der kontingenten
Lautsprache. Hingegen finden wir bei den Nominalisten eine stärkere
Trennung der intentionalen (subjektiven) Denk- oder Sprachsphäre
von der realen Dingwelt vor, weil sie das Denken sehr eng mit der
äußeren Sprache verknüpften. War die Gnoseologie vordem immer
metaphysisch unterbaut, indem sich die subjektive Innenwelt des

1 /. Fischer, a. a. O. 72 ff., 75 ff. ; F. Brunstäd, Logik, in : Handbuch d.
Philos. I A, München-Berlin 1934. 38 f. ; Überweg-Geyer, 196 ; 201 f. ; 210 f. ;
R. Allers, a. a. O. 143 ff. ; 151 f.

2 C. Prantl, Gesch. d. Logik II, 77-83 ; 118-124 i J- Reiners, Der Nominalismus
in der Frühscholastik, 25-33 J- A. Endres, Forsch, z. Gesch. d. frühmittelalterl.
Philos. 130-149 ; Überweg-Geyer, 205-209.



Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin 173

Geistes ins objektiv Göttliche ausweitete und von daher ihre Formung
(Wahrheit) erhielt, so wurden jetzt die allgemeinen Begriffe als rein
subjektive Gebilde unseres Verstandes aufgefaßt und aus dem objektiven

Seinszusammenhang der Wirklichkeit herausgelöst, welche als
solche stets einzelhaft sei und deshalb nur durch die Sinne

wahrgenommen werden könne. Nachdem man das Phänomen des inneren
Sprechens immer mehr aus dem Blickfeld verloren hatte, sank das

auf die äußere Sprache angewiesene Denken zu einem bloß
klassifizierenden Benennen (designare) der sinnlich erfahrbaren Einzeldinge
herab 1.

Diese Momente zeigen sich deutlich in der Philosophie eines

Petrus Abaelardus (f 1142), der zwar manches alte Erbgut bewahrt
hat, sich aber schon ganz in den Bahnen des neuen Denkens bewegt.
Seine Logik ist wesentlich von der Sprache abhängig, insofern als sie

auf der kritischen Analyse des Sprachsausdrucks beruht2. Das sein

Denken grundlegend bestimmende Prinzip lautet : « Sermo generatur
ab intellectu et generat intellectum » (Theol. Christ. I, 5 P. L. 178,
1161 D s.).

Dieses Verhaftetsein im Sprachlichen macht sich auch in Abaelards

Stellung zum Universalienproblem geltend. Er geht nämlich von der
aristotelischen Bestimmung aus, daß jedes Universale etwas von
mehreren Aussagbares ist (Logica « Ingredientibus » p. 9, 18 s.,
ed. B. Geyer: «quod de pluribus natum est aptum praedicari »). Nun
kann aber keine Sache (res), sondern nur der Name (nomen, vox)
von etwas anderem ausgesagt werden (ib. p. 16, 19 ss.). Also ist das

Universale ein « vocabulum quod de pluribus singillatim habile est

ex inventione sua praedicari» (ib. p. 16, 25 s.). Da die zuerst
aufgestellte und von Roscelin übernommene Formel : « Universale est vox »

mißverständlich ist, weil unter « vox » auch der äußerlich gesprochene

Laut, also doch eine « res » verstanden werden kann, definiert er später
in den Luneler Glossen Nostrorum petitioni sociorum das Universale
als « sermo », welcher Terminus im Gegensatz zur materiellen « vox »

das Wort als Bedeutungsträger bezeichnet, der seinen Sinn mensch-

1 Vgl. C. Prantl, a. a. O. 122 f. ; 211 ; H. Siebeck, Psychologie der
Scholast. I, 386 ; J. Reinere, a. a. O. 20 ff.; Überweg-Geyer, 208 f.; F. Brunstäd,
Logik, 39.

1 H. Siebeck, a. a. O. 387 f. ; Überweg-Geyer, 216 ; B. Geyer kennzeichnet
daher die abaelardische Logik als « Sprachlogik » (ebd. 216) ; zu Abaelards
Rationalismus vgl. M. Grabmann, Scholast. Methode II, Freiburg 1911, 177-199.



174 Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin

licher Festlegung (institutio) verdankt (Nostr. pet. p. 522, 10-32,
ed. B. Geyer; p. 523, 5-8)x. Durch seine Bedeutung (significatio) wird
also das Wort (vox) zum Universale.

Was ist nun eine « significatio » Im frühmittelalterlichen
Sprachgebrauch muß man « significatio » meist mit « Bezeichnung » im Sinne
einer Funktion, nicht aber mit « Bedeutung » als Inhalt wiedergeben 2.

Dies vorausgesetzt, haben die Worte eine zweifache « significatio » :

sie bezeichnen 1. die Sachen (res) und 2. die Begriffe (intellectus,
conceptus), und zwar liegt die « prima et principalis significatio » in
den Begriffen, wenngleich sie in der natürlichen Ordnung (naturaliter)
später als die Dinge sind (Ingred. p. 112, 29-113, 3 ; cf. 307, 26-308, 1).
Während nämlich die Bezeichnung der Dinge vergänglich ist, bleibt
die Bedeutung der Begriffe immer, da sie ja von den kontingenten
Dingen unabhängig ist (ib. p. 309, 4 ss.). Diese Begriffe kommen
aber erst durch die Wortbildung zustande : « (inventio vocis) ad nil
aliud facta est, nisi propter intellectum constituendum » (ib. p. 309,
18 s. ; cf. 136, 31 s. ; 307, 33 ss.)3. Das begriffliche Denken ist
also auf die Sprache angewiesen, die Begriffsbildung hängt von der

Wortbildung ab.

Das Wesen der Bedeutung eines allgemeinen Namens besteht
demnach in der durch den allgemeinen (abstrakten) Begriff vermittelten
Beziehung auf die Dinge, genauerhin auf deren « status ». Durch die

Bedeutung wird die « vox » zum « sermo universalis », und diese Bedeutung

ist selbst wesenhaft eine begriffliche Beziehung auf die
dargestellten Dinge 4. Es geht also die abaelardische Kritik im Grunde
doch auf eine realistische Lösung hinaus. Überdies bildet die plato-

1 B. Geyer, Peter Abaelards philosophische Schriften (Beitr. z. Gesch. d.
Philos, d. M. A. XXI), München 1919-1933, 599 f.; 627; 628 f.; vgl. Th. Ziehen,
Lehrbuch der Logik, Bonn 1920, 65. J. J. Baebler, Geschichte der lat.
Grammatik, 79 f., hält « sermo » für das Urteil ; vgl. Prantl, a. a. O. 184 f. Wohl
ist in « sermo » die Beziehung der Prädikabilität enthalten, aber von Abaelard
nicht in erster Linie gemeint worden. Übrigens ist beachtenswert, daß der
Terminus « sermo » schon vor Abaelard, z. B. in der Schrift De syllogismis
aus St. Gallen (1. Hälfte des XI. Jh.), eine spezifisch philosophische Bedeutung
gegenüber dem rhetorisch-grammatischen Terminus « dictio » erhalten hat ; siehe
C. Prantl, ebd. 66 f. Vgl. zum Ganzen /. Peiners, Der Nominalismus in der
Frühscholastik, 41-59 ; F. Brunstäd, Logik, 39 f.

2 L. Weisgerber, Sprachwissenschaft und Philosophie zum Bedeutungsproblem,

Blätter für Deutsche Philosophie IV (1930/31) 30 f.
3 Vgl. C. Prantl, a. a. O. II, 187 f. ; 204 ; 207 f. ; Überweg-Geyer, 218 ;

H. Siebeck, a. a. O. I, 387.
4 Vgl. J. Peiners, a. a. O. 49 ff. ; L. Weisgerber, a. a. O. 31.



Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin 175

nische Ideenlehre auch für Abaelard die metaphysische Begründung
seiner Anschauung über die UniVersalienI.

So hat Abaelard bezüglich des Universalproblems Einsichten

gewonnen, die in der Folgezeit, so besonders vom hl. Thomas, fruchtbar
verwandt wurden. Hierdurch, wie namentlich durch die Wiedereinführung

der peripatetischen Abstraktionslehre, ist er der einflußreichste
Wegbereiter des Aristotelismus geworden, der freilich erst im XIII.
Jahrhundert zur Vorherrschaft kommen sollte. Noch in anderer Hinsicht
hat Abaelard einen großen Einfluß auf die Entwicklung des

mittelalterlichen Denkens ausgeübt, indem er nämlich durch seine meisterhaften

Analysen der sprachlichen Gebilde und Funktionen, insbesondere
der significatio, einer der Begründer der damals aufkommenden
Sprachphilosophie geworden ist, wovon weiter unten die Rede sein wird.

Eine wichtige Stellung nahm in den Bestrebungen jener Zeit die
Schule von Chartres ein. Während in Paris unter dem Einfluß der

Streitigkeiten um Abaelard die Grammatik und Rhetorik durch die
Dialektik unterdrückt wurden, betrieb man in Chartres alle drei Teile
des Triviums gleicherweise nebeneinander 2. Jedoch schon bei Bernhard

von Chartres zeigen sich Tendenzen zu einer stärkeren Betonung des

Sprachlichen. So soll er behauptet haben, daß eine Aussage (ennuntia-
bile), wenn sie einmal wahr ist, immer wahr bleibt, daß also ihr
Wahrheitswert absolut sei, eine Theorie, mit der sich noch Thomas

(Quodl. 4 a. 17) auseinandersetzen mußte3. Im Hintergrund dieser

Anschauungen scheint ein platonischer Realismus zu stehen, der die
Universalien mit den Ideen im Geiste Gottes gleichsetzt4. Einen
solchen vertritt auch Gilbert de la Porree (f 1154), wenngleich er sich

bemüht, seine Anschauungen mit den Lehren des Aristoteles in
Einklang zu bringen. Die allgemeinen Begriffe leitet er, wie Abaelard,
von der Abstraktion (colligere, abstractim, attendere) her, die das

gemeinsame « Eidos » aus den materiellen Dingen heraushebt. Den

Begriffen entspricht nämlich in den Dingen eine « conformitas », die

1 A. Aall, Logos II, 478; Überweg-Geyer, 219. Ein nominalistischer
Einschlag ist indessen deutlich verspürbar, weil für Abaelard nur die Erkenntnis
der Einzeldinge als eigentliches Wissen gilt, wogegen die allgemeine Erkenntnis
lediglich in einem Meinen (opinio, existimatio) besteht, vgl. Gilson-Böhner, 317 f.

2 M. De Wulf, Geschichte der mittelalterlichen Philosophie, übersetzt von
Ii. Eisler, Tübingen 1913, 110 f.

3 M.-D. Chenu O. P., Grammaire et Théologie aux XIIme et XIIIme siècles.
Archives d'histoire doctr. et littér. du moyen âge X/XI (1935/36) 15 b I 12 fi.

4 Joh. v. Salisbury, Metalog. II, 17 P. L. 199, 875 A ; Überweg-Geyer, 233.



176 Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin

durch die Nachahmung der universalen Ideen zustande kommtL
Nicht geringe Verdienste hat sich Gilbert um die Logik erworben,
in der sein Traktat De sex principiis ein volles Jahrhundert hindurch
eine beherrschende Autorität genießen sollte.

Abgesehen von den fruchtbaren naturphilosophischen und
metaphysischen Forschungen, zeichnet sich diese Schule vor allem durch
einen fein gebildeten Humanismus aus, als dessen hervorragendsten
Vertreter wir Johannes von Salisbury (f 1180) ansehen dürfen 2. Diese

humanistische Tendenz hatte allen Mitgliedern der Schule eine hohe

Wertschätzung der Grammatik eingegeben. Bei Johannes aber
erscheint diese sogar als « totius philosophiae cunabulum, et, ut ita
dixerim, totius litteratorii studii altrix prima » (Metalogicus I, 13

P. L. 199, 840 A) ; denn Sprechen und Denken schaut er in einem
sehr engen Verhältnis : « Dulcis et fructuosa conjugatio rationis et
verbi » (ib. I, 1 col. 827 B). Daher definiert er die Logik als « loquendi
vel disserendi ratio » und übergibt ihr das « magisterium sermonum »

(ib. I, 10 col. 837 B/C) 3. Obwohl seiner Meinung nach die Sprache
durch willkürliche Nachbildung der Dinge im Laut zustande kommt
und deshalb kontingent ist (ib. I, 14 col. 840 C s.), so gilt ihm doch
die « philologia » als ein Hauptmittel der wissenschaftlichen Forschung
(ib. IV, 14 col. 924 B-C)4. Gerade hierin kommt ihm sein scharfer
Sinn für sprachlich-historische Kritik sehr zustatten. Eine kritische,
aber zugleich unentschiedene Haltung macht sich auch in seiner

Stellung zur Universalienfrage bemerkbar, wennschon er mehr als

Gilbert dem Aristoteles zuneigt5. Auch ihm ist das Erkennen (opinio)
zunächst ein Leiden6, und, wie der Stagyrite, bemüht er sich um
eine empirisch begründete Psychologie7. Dennoch faßt er die
Abstraktion als einen komplexen Akt auf, der sich aus der « collatio »

des Allgemeinen durch die Ratio und aus der Schlußfolgerung durch

1 Ebd. 239 ; Gilson-Böhner, 334-336.
2 Vgl. K. Norden, Die antike Kunstprosa II, Leipzig 1898, 712 ff.
3 C. Prantl, a. a. O. II, 235-241 ; M. Grabmann, Mittelalterliches Geistesleben

I, München 1926, 114 f.
4 H. Siebeck, a. a. O. I, 520 f. ; M. Grabmann, Scholast. Methode II,

441-443-
5 Siehe H. Siebeck, a. a. O. I, 518 f. ; Überweg-Geyer, 243 ; Gilson-Böhner,

345-348.
6 A. Schneider, Die Erkenntnispsychologie des Johann von Salisbury, in:

Abhandlungen aus dem Gebiete der Philosophie und ihrer Geschichte (Festgabe
für G. v. Hertling), Freiburg 1913, 315 : vgl. 324 f.

7 H. Siebeck, a. a. O. I, 520.



Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin 177

den Intellekt zusammensetzt (ib. II, 20 col. 878 A/B ; Policrat. II, 18

P. L. 199, 436 C ss.), und durch die Erleuchtung von Seiten Gottes

ergänzt werden muß1. Wichtig ist für unseren Gesichtspunkt auch
die Lehre, daß die Universalien bezeichnet (significare praedicare)
und die Einzeldinge benannt (nominare) werden (Metalog. II, 20

col. 880 D s.) 2.

Noch maßgebender als bei Johannes ist der Einfluß der
Seelenmetaphysik Augustins bei den Viktorinern gewesen. Allerdings verlegt

Hugo von St. Viktor (f 1141) den Ausgangspunkt des Denkens mit
Aristoteles in die sinnliche Vorstellung ; daraus abstrahiert (attendere,
considerare) die « ratio agens in imaginationem », die übrigens nicht
mit dem Intellectus agens der Aristoteliker zu verwechseln ist3, den

Begriff, der das Wesen der Dinge wiedergibt4. Das augustinische
Moment tritt dagegen sehr stark in der Betonung der Innerlichkeit
des geistigen Erkennens zutage, das in einer Berührung mit dem

aufgenommenen Bilde und dessen Erleuchtung durch das Licht der Ratio
besteht 5. Den Erkenntnisakt selbst faßt Hugo nicht nur nach Analogie
der Sprache auf ; sondern er erklärt ihn auch als ein Begreifen
(concipere) der Bedeutung (ratio, significatio) des wahrgenommenen
Dinges, die, obwohl sie als solche naturhaft ist, doch erlernt werden

muß (Didasc. VII, 4 P. L. 176, 814 B/C ; cf. Sacram. I, 6, 5 P. L. 176,

266 D s.)8. Das sichtbare Universum ist ihm gleichsam ein von Gottes

Finger geschriebenes Buch, in dem der Weise den inneren Sinn der

Dinge zu lesen vermag (1. c.). Vor allem die übersinnliche und näherhin
die Gotteserkenntnis ist eng mit der Sprache verknüpft (Didasc. I, 4
col. 744 A/B)7.

Wohl noch stärkeren augustinischen Einschlag verrät die Erkenntnislehre

Richards von St. Viktor (f 1173), insofern als er den Ursprung
aller geistigen Erkenntnis in der Vernunft selbst sucht und die Begriffe
von dem Licht der ewigen Wahrheit ableitet8. Ihm liegt viel daran,

1 A. Schneider, a. a. O. 324 f.
2 Ebd. 327 f.
3 H. Ostler, Die Psychologie des Hugo von St. Viktor (Beitr. z. Gesch.

d. Philos, d. M. A. VI, 1), Münster 1906, 128-130 ; vgl. 125 fi.
4 H. Ostler, a. a. O. 124 ff. ; Überweg-Geyer, 264.
5 H. Ostler, a. a. O. 132 ff. ; vgl. 128 f. ; Gilson-Böhner, 352 f.
6 Vgl. H. Ostler, a. a. O. 134.
7 Gilson-Böhner, 352.
8 J. Ebner, Die Erkenntnislehre Richards von St. Viktor (Beitr. z. Gesch.

d. Philos, d. M. A. XIX, 4), Münster 1917, 48-50 ; 52 f.

Divus Thomas. 12



178 Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin

mit den Piatonikern die geistige Spontanität des Erkennens im Gegensatz

zur aristotelischen Auffassung von dessen Rezeptivität klar
herauszustellen, wobei er auf das ihm von Augustinus her bekannte
Phänomen des inneren Sprechens zurückgreift. Daher erscheint ihm
der Begriff als ein « verbum cordis » (De Trinitate VI, 12 P. L. 196,

976 C/D), das die « intentio » des Erkennenden in einem geistigen
Ausdruck darstellt und offenbart. Diese Intentio tritt durch die
Vermittlung des lautlichen Wortes nach außen in Erscheinung, sodaß

sie von anderen erkannt und verstanden werden kann. Dieses äußere

Wort ist nur ein « vehiculum verbi » oder dessen « indumentum » ;

das eigentliche Wort ist der Begriff, der als die Bedeutung im äußeren

Worte enthalten ist, und deshalb gilt : « idem verbum est oris quod
cordis, sed in corde est sine voce, in ore vero cum voce » (ib. col. 977 A ;

cf. ib. col. 976 D - 977 C)x.
Betrachtet Richard die Funktion des Begriffes bzw. Wortes mit

einer gewissen Einseitigkeit vom Subjekt aus, so finden wir diese

Ansicht bei Alanus von Lille (f um 1203) durch den Bezug auf den

Gegenstand ergänzt, weil dieser den Begriff als ein innerlich geistiges

Ergreifen der substantiellen und akzidentellen Formen an den Dingen
auffaßt. Der geistige Begriff ist das eigentliche Wort, das seinen
Ausdruck im äußeren Laut findet : « verbum dicitur proprie interior
mentis conceptus, exteriore voce expressus » (Sententiae 26 P. L. 210,

243 B). Wenn auch Alanus den aktiven Charakter des Erkennens
als eines Ergreifens der dinglichen Formen betont, so übersieht er
doch keinesfalls das passive Moment (ib. col. 243 B/C)2. Wir sehen

also, wie noch gegen Ende des XII. Jahrhunderts augustinische und
aristotelische Ansichten ziemlich unvermittelt nebeneinander stehen.

Der mystische Zug, der bei den Viktorinern eine bedeutsame Rolle
gespielt hat, gibt sich besonders in der Lehre Achards von St. Viktor
(f 1171) über die « locutio spiritualis » kund, die durch der Engel Dienst
im Geiste (spiritus) gebildet (formata) und vernommen wird (De discret,
animae, spiritus et mentis, p. 259, ed. G. Morin) 3. Wie konkret gerade
in den Kreisen der Mystiker die Sprache aufgefaßt wird, zeigt uns

1 J. Ebner, a. a. O. 58 f.
2 M. Baumgartner, Die Philosophie des Alanus de Insulis (Beitr. z. Gesch.

d. Philos, d. M. A. II, 4), Münster 1896, 20-22.
3 G. Morin O.S.B., Un traité inédit d'Achard de Saint-Victor, in : Aus

der Geisteswelt des M. A. (Beitr. z. Gesch. d. Philos, d. M. A. Suppl. III),
Münster 1935, 251 f.



Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin 179

die Seherin Hildegard von Bingen, die das Verbum in drei Elemente

aufgliedert : sonus, virtus und flatus, und diese mit den Personen der

Trinität in Parallele setzt (Scivias II, 2 P. L. 197, 451 D).
Der mittelalterliche Denker wollte die Dinge und Geschehnisse

nicht nur von außen her beschreiben oder erklären, sondern vor allem

in ihrem inneren Sinngehalt verstehen. Die Dinge sind ihm, wie die

Worte, Zeichen einer höheren, geistig-idealen Wirklichkeit, die eben

ihren « Sinn » ausmacht. Da aber « die Sprachkunde die naturgemäße
Propädeutik der auf den Sinn der Dinge ausgehenden Forschung » ist
war es für das frühe Mittelalter fast selbstverständlich, daß die Grammatik

nicht nur für die philosophische (logische), sondern auch für
die theologische Wissenschaft den Ausgangspunkt .der Spekulation
bildete. So galt insbesondere die Etymologie als « veriloquium, quoniam
qui ethimologizat veram, id est primam vocabuli originem assignat »2.

Die kritische Reflexion setzte vornehmlich bei den Sprachgebilden
ein, und so entwickelte sich « un premier type de spéculation scolastique
à base de la grammaire »3.

Andererseits lieferte gerade die traditionsbewußte Theologie jener
Zeit zahlreiche Anknüpfungspunkte zu Betrachtungen über das Wesen

der Sprache. Abgesehen von den Genesiskommentaren, wie sie z. B.
durch Rupert von Deutz (f 1135), Honorius von Autun (f nach 1x30),
Petrus Abaelard, Hugo von St. Viktor und vor allem von Thierry von
Chartres (f um 1150) verfaßt wurden, gab die Exegese dunkler Bibeloder

Väterstellen häufig Gelegenheit sprachphilosophische Kenntnisse
anzuwenden, was wir bei Odo von Ourscamp (f um 1150) und dem

Magister Martin von Paris j um 1200) feststellen können 4. Der seit

dem XII. Jahrhundert immer dringlicher geforderte Ausbau einer

festen theologischen Terminologie warf im Zusammenhang mit der

aufkommenden Disputationstechnik zahlreiche Fragen sprachlogischen
Charakters auf, wofür wir Beispiele in den Sentenzen des Petrus von

Poitiers (vor 1175 geschrieben) besitzen, der auf Grund semantischer
« distinctiones » Schwierigkeiten zu lösen versucht 5.

1 O. Willmann, Gesch. d. Idealismus II, 328.
2 Petrus Heliae, zit. bei C. Thurot, Notices et extraits, 146 f.
3 M.-D. Chenu, Grammaire et théologie, 28 ; vgl. O. Willmann, a. a. O. II,

402 f. ; 411 f. ; G. Robert, Les écoles et l'enseignement de la théologie pendant
la première moitié du XIIme siècle, Paris 1909, 44-46.

4 M. Grabmann, Scholast. Methode II, 27 f. ; vgl. 339 f. ; 529.
6 Ebd. II, 517 f. Vgl. zum Ganzen auch F. Manthey, Die Sprachphilosophie

des hl. Thomas von Aquin, Paderborn 1937, 46-53.



l8o Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin

Mit besonderem Eifer wurde die Grammatik von den italienischen
Juristen des ausgehenden XI. und beginnenden XII. Jahrhunderts
nach dem Vorbild des Papias (f um 1060) gepflegt. Bei ihnen sind
zwar auch Logik und Rhetorik unter der Herrschaft der Grammatik
als « ars dictandi » eng verpflochten ; aber es machen sich schon gewisse

sprachphilosophische Gesichtspunkte in ihren Darlegungen bemerkbar,
wie bei Boncampagnus von Bologna, Huguccio (f 1210) und Johannes
de Pigna l.

So finden sich schon früh Ansätze zu einer Sprachphilosophie
bei Anselm von Canterbury, der bei Besprechung der « Veritas enuntia-
tionis » zwischen dem « ad quod significandum facta est » (« secundum

usum ») und « quod accepit significare » « significatio naturalis et
immutabilis ») unterscheidet (Dialog, de Verit. 2 P. L. 158, 470 C ss.),
während er die « significatio nominis » oder « Veritas signification^ »

mit den Kategorien in Zusammenhang bringt (Dialog, de Grammat. 12 ss.

P. L. 158, 570 ss.). Ebenso forscht Adelhard von Bath (f um 1100)
nach dem Sprachursprung (p. 18, 7 ss.), nach der « impositio nominum »

(p. 18, 11 ss.) und nach der Bedeutungserfüllung der Worte im Satz

(« in conjunctione » p. 18, 14)2. Auch die damals häufigen Kommentare

zur aristotelischen Perihermenias regten zu ähnlichen Fragen an3.
Vor allem gaben die Auseinandersetzungen über das Universalienproblem

manche Gelegenheit hierzu. Durch sie sah sich schon Abae-
lard zur Trennung von « vox » und « sermo » veranlaßt. Bezüglich
des mit dem letzteren zusammenhängenden Bedeutungsproblems trat
immer klarer die Unterscheidung der « significatio » des Wortes
(dictio) von den « modi significandi » (dieser Terminus von Boëthius ;

bei Priscian « proprietas signification^ ») hervor. Hier darf man
mit C. Baeumker die Anfänge der terministischen Logik des XIII.
Jahrhunderts erblicken4. Keimhaft findet sich diese Lehre auch bei

Abaelard, der die « principalis significatio » (10 Prädikamente) von den

« accidentia » der Redeteile trennt5. In ähnlicher Weise stellt Petrus

1 M. Grabmann, Mittelalterl. Geistesleben I, 109 ff. ; vgl. C. Prantl, Gesch.
d. Logik II, 69 f. ; M. Manitius, Lat. Literatur d. M. A. II, 717-724 ; III,
München 1931, 191-193.

2 H. Willner, Des Adelhard von Bath Traktat De eodem et diverso (Beitr.
z. Gesch. d. Philos, d. M. A. IV, 1), Münster 1903, 90-93.

3 C. Prantl, a. a. O. II, 62 f. ; 204 f.
4 Die europ. Philosophie des Mittelalters, in : Kultur der Gegenwart I, 5,

Berlin 1915, 416 f. ; Uberweg-Geyer, 445 ff.
5 C. Thurot, a. a. O. 154 ; vgl. 150 ff.



Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin l8l
Heliae die « significatio principalis » (des Verbums : agere) der « signi-
ficatio secundaria » (tempus) gegenüber1. Sein Kommentar zu Priscian
major und minor, der eine « spekulative Grammatik » darstellt, zeigt
schon ganz deutlich sprachlogische Tendenzen und die Einflüsse der
immer mehr an Übergewicht gewinnenden aristotelischen Logik2.

Inzwischen war nämlich ein grundlegender Wandel in den Anschauungen

über das Verhältnis von Logik und Grammatik eingetreten.
Befand sich vordem das Denken in Abhängigkeit von der Sprache,
so neigte man jetzt dazu, umgekehrt die Sprache von den logischen
Gesetzen des Denkens her zu bestimmen, was zu einer immer stärkeren
Logifizierung der Sprachlehre im Sinne des aristotelischen Intellektualismus

führte, der gerade damals größeres Ansehen gewann. Dieser

Wandel, den M.-D. Chenu treffend als «critique dialectique» bezeichnet3,
wird durch den Gegensatz zwischen der « logica vetus » und der
« logica nova » bedingt, welch letztere auf dem Bekanntwerden weiterer
logischer Schriften des Aristoteles (der beiden Analytiken, der Topik
und Elenchi sophistici) seit Thierry von Chartres (um 1140) beruht.
So hatte das Studium der Logik einen neuen Antrieb erhalten und
wollte nun in aristotelischem Gewände, insbesondere an der Pariser

Artisten-Fakultät, zu absoluter Herrschaft gelangen. In ihr war der

humanistisch-augustinischen Richtung ein immer mächtiger werdender

Gegner erwachsen, dem sie schließlich im Laufe des XIII. Jahrhunderts
den Vorrang abtreten mußte 4.

An dieser Umstellung des Denkens waren nicht zuletzt die

Araber beteiligt, die einen mit neuplatonischen Elementen durchsetzten
Aristotelismus pflegten 5. Zwar hatte Alfarabi (f 950) die Logik, weil

1 Ebd. 155.
2 Ebd. 117 ; M. Manitius, Lat. Literatur d. M. A. III, München 1931, 184 f. ;

M. Grabmann, Mittelalterl. Geistesleben I, 114.
3 M.-D. Chenu O. P., a. a. O. 23 ; vgl. hierzu G. Robert, Les écoles et

l'enseignement de la théologie, 71 ff. ; M. De Wulf, Gesch. d. mittelalterl. Philos, in.
4 Vgl. P. Rotta, La filosofia del linguaggio, 247 f. ; A. Schneider, Die

abendländische Spekulation des zwölften Jahrhunderts in ihrem Verhältnis zur aristotelischen

und jüdisch-arabischen Philosophie (Beitr. z. Gesch. d. Philos, d. M. A.
XVII, 4), Münster 1915, 11 ff. ; M. Grabmann, Mittelalterl. Geistesleben, 115 f. ;

Ders., Gesch. d. kath. Theol. seit dem Ausgang der Väterzeit, Freiburg 1933. 49 ff.
5 Was den Einfluß der byzantinischen Philosophie betrifft, so ist er von

C. Prantl (Gesch. d. Logik II, 261 ff.) unstreitig zu hoch eingeschätzt worden,
weil er die S'jvojuc ei; tijv 'AptTro-éXoyç Xo"pxr,v èittoT^jiriv fälschlicherweise als
ein von den mittelalterlichen Logikern benutztes Werk des Psellus hielt, während
sie in Wirklichkeit eine Übersetzung der Summulae logicales des Petrus Hispanus
darstellt, die Georgios Scholarios im XV. Jahrh. angefertigt hat (siehe Überweg-



i82 Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin

sie vom « inneren Logos » handle, zur « scientia de lingua » gerechnet
(De ortu scient, p. 22, 6 ss., ed. C. Baeumker) ; aber schon bei Avicenna

(f 1037) macht sich die Neigung bemerkbar, die sprachlichen Erscheinungen,

die freilich noch den Ausgangspunkt des Forschens bilden,
unter die Herrschaft der logischen Normen zu zwingen b Ähnlich
betrachtet Algazel (f im) die « significatio dictionum » als die « materia
prima » der Logik b Stehen noch bei Alfarabi und Avicenna aristotelische

Abstraktionslehre und neuplatonische Erleuchtungstheorie
unversöhnt nebeneinander3, so wendet sich Averroes (f 1198) mit größerer
Entschiedenheit der reinen Lehre des Stagyriten zu. Scharf trennt er
den logischen vom grammatischen Bereich b Vor allem aber gewann
er durch seine Lehre vom gemeinsamen Intellectus agens, der als

Ausfluß der Gottheit von den individuellen Erkenntnisvermögen
getrennt sei, auf die abendländische Philosophie einen tiefgehenden
Einfluß 5. Eine eigenartig voluntaristische Prägung zeigt die jüdische
Sprachphilosophie etwa bei Avencebrol (Gebirol f um 1069), der den

Logos als Gottes Kraft und Weisheit ansieht und die Schöpfung als

ein Hineinsprechen der Formen in die Materie versteht, gleichwie die

Bedeutung dem Laute eingedrückt wird (Fons vitae V, 43 p. 336, 4,
ed. C. Baeumker) 6.

Das Eindringen der arabischen und jüdischen Lehren in die

christliche Geisteswelt machte sich zuerst auf dem Gebiete der Psychologie

bemerkbar. So war es zunächst das von Averroës aufgeworfene
Problem, ob das Erkennen eine Tätigkeit der Seele selbst oder eines

getrennten, überindividuellen Intellektes sei, das damals die Geister

Geyer, 284 ; 456 ; M. Grabmann, Handschriftl. Forschungen und Funde zu den
philosophischen Schriften des Petrus Hispanus, des späteren Papstes Johannes XXI.
[Sitzungsber. d. Bayer. Akad. d. Wiss., Philos.-hist. Abtlg. Jahrg. 1936], München
1936, 8-14).

1 Vgl. C. Prantl, a. a. O. II, 302 f. ; 322 ; 324 ff. ; 330 ; 338 ff.
2 Ebd. 363.
3 Überweg-Geyer, 305 ; 309 ; /. Geßner, Die Abstraktionslehre in der Scholastik

bis Thomas von Aquin, Philos. Jb. XLIV (1931) 458 f. ; 459 f.
4 C. Prantl, a. a. O. II, 375-378.
5 H. Siebeck, a. a. O. II, 521 f. ; Überweg-Geyer, 317-319 ; J. Geßner,

a. a. O. 426 f. ; P. Wilpert, Die Ausgestaltung der aristotelischen Lehre vom
Intellectus agens bei den griechischen Kommentatoren und in der Scholastik
des XIII. Jahrhunderts, in : Aus der Geisteswelt des Mittelalters (Beitr. z. Gesch.
d. Philos, d. M. A. Suppl. III), Münster 1935, 451 f.

6 M. Wittmann, Zur Stellung Avencebrols (Ibn Gebirol's) im Entwicklungsgange

der arabischen Philosophie (Beitr. z. Gesch. d. Philos, d. M. A. V, 1),
Münster 1905, 29 ff.



Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin 183

beunruhigte. Kennzeichnend ist für die erste Hälfte des XIII.
Jahrhunderts insbesondere das Ringen zwischen der augustinischen
Auffassung des intellektuellen Erkennens als einer spontanen Aktivität
und der aristotelischen Lehre von der Rezeptivität desselben 1. Trotz
eines starken arabisch-aristotelischen Einschlags ist z. B. die Erkenntnislehre

des Wilhelm von Auvergne (f 1249) im wesentlichen von plato-
nisch-augustinischen Denkmotiven beherrscht. Mit Augustinus betont
er den aktiven Charakter der Intellektualerkenntnis, die in einer

Angleichung (assimilare) an die Dinge und in einer Erzeugung (formare,
generare) der ihnen entsprechenden Gleichbilder (similitudines, species,

signa) besteht (De univ. II, 3, 3 p. 1018, ed. B. Leféron; De an. VII,
9 p. 215 s.) und einen inneren « sermo » darstellt (De univ. II, 2,

65 P- 9*4)2-
Auch Robert Grosseteste (f 1253) aus der Oxforder Schule bewegte

sich, soweit er auf gnoseologische Fragen einging, noch in augustinischen
Bahnen, wiewohl er sich um die Übersetzung und Auslegung des

Aristoteles sehr verdient gemacht hat. Er definiert die « Veritas ora-
tionis enuntiativae » als « adaequatio sermonis interioris et rei » (De
verit. p. 134, ed. L. Baur) und verschiebt so die Wahrheitsdefinition
aus der formal-logischen in die sprachpsychologische Sphäre, weil
der « sermo interior » als das innerlich bewußte Denken zu fassen ist.
Noch stärker tritt das sprachphilosophische Moment in der Definition
der ontischen Wahrheit hervor, die er im Anschluß an St. Anselm
als eine « rectitudo et conformitas Verbo, quo (res) aeternaliter dicuntur »

auffaßt (ib. p. 133, 4). Der Logos ist demnach der Urquell aller Wahrheit

in den Dingen, die dann wahr sind, wenn sie den Ideen im schöpferischen

Worte Gottes entsprechen. Während Robert die Erkenntnis
der Wahrheit durch die augustinische Erleuchtungslehre zu erklären
sucht (ib. p. 138, 11-23) 3> bemüht er sich in De generatione sonorum

(p. 7 ss., ed. Baur) um eine an Aristoteles anknüpfende Phonetik oder

Sprachphysiologie 4.

1 C. Baeumker, Witçlo (Beitr. z. Gesch. d. Philos, d. M. A. III, 2),
Münster 1908, 471-474 ; 482-490 ; 492 f. ; F. Ehrte S. J., L'Agostinismo e l'Aristo-
telismo nella Scolastica del secolo XIII, in : Xenia thomistica III, Roma 1925,
517-588 ; P. Wilpert, a. a. O. 452-458.

2 M. Baumgartner, Die Erkenntnislehre des Wilhelm von Auvergne (Beitr.
z. Gesch. d. Philos, d. M. A. II, 1), Münster 1893, 54-57 ; vgl. 42 fi. ; Überweg-

Geyer, 364 f.
3 L. Baur, Die Philosophie des Robert Grosseteste (Beitr. z. Gesch. d.

Philos, d. M. A. XVIII, 4-6), Münster 1917, 203-206.
4 L. Baur, a. a. O. 168 f.



184 Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin

Ebenso hält sein Schüler Roger Bacon (f nach 1292) an der

augustinischen Tradition fest, obgleich auch er Aristoteles in vielem

bejahend gegenüber steht. In diesem genialen Engländer lernen wir
schon einen freilich ganz anders gearteten Zeitgenossen des hl. Thomas
kennen ; vertritt er doch am klarsten das mathematisch-naturwissenschaftliche

Ideal einer « scientia experimental is », die sich in entschiedenem

Gegensatz zur philosophisch-theologischen Spekulation der
Pariser Schule weiß. Eine hohe Bedeutung legte er vor allem der

Sprachenkunde (philologia) als Grundlage des historischen Forschens

bei, da sie uns über den Ursprung und die Entwicklung des menschlichen

Denkens aufklären kann (Opus maius III p. 66 ss., ed. G. Bridges).
Nach ihm schließt die Logik die Grammatik als Wesensbestandteil
in sich und ist selbst eine « sermocinalis scientia » (Opus tert. 28 p. 104,
ed. /. S. Brewer) L Bacon war auch einer der ersten, die eine Summa
de grammatica geschrieben haben. Diese zeigt eine große Verwandtschaft

mit den weiter unten zu besprechenden Tractatus de modis

significandi2.
Auch die mit der älteren Franziskanerschule wieder stark auflebende

augustinisch-viktorinische Richtung konnte sich dem Einfluß des

Aristotelismus nicht verschließen3. Der Begründer dieser Schule

Alexander Halensis (f 1245) nimmt zwar einen Intellectus possibilis
und Intellectus agens als zwei « differentiae in anima rationali » an
(Sum. theol. P. II n. 372 p. 452, ed. Quar.), fordert aber bei der
höheren Erkenntnis ein erleuchtendes « agens separatum »4. Sein

Schüler Johannes von Rupella (f 1245) steht ebenfalls auf dem Boden
der augustinischen Gnoseologie, in die er wenigstens für den Bereich
der Sinnendinge die Abstraktionslehre des Stagyriten einzubauen
versucht (Sum. de anima II, 37 p. 292 s., ed. Domenichelli) 5.

1 K. Werner, Die Psychologie, Erkenntnis- und Wissenschaftslehre des

Roger Baco, Wien 1879, 74 ; vgl. 50 ff. ; 73 ff. ; 110 f. ; C. Prantl, Gesch. d. Logik III,
Leipzig 1867, 122-124 ; H. Siebeck, Psychol, d. Scholastik III (1890) 180 ; 185 f. ;

Gilson-Böhner, 406 f.
2 M. Grabmann, Mittelalterl. Geistesleben I, 118.
3 F. Ehrle S. J., a. a. O. 574 ff-
4 O. Keicher O. F. M., Zur Lehre der ältesten Franziskanertheologen vom

« intellectus agens », in : Abhandl. aus dem Gebiete d. Philos, u. ihrer Gesch.

(Festgabe für G. v. Hertling), Freiburg i. Br. 1913, 175-177 ; Überweg-Geyer, 384 ;

J. Geßner, a. a. O. 463-470.
6 G. M. Manser O. P., Johann von Rupella, Jb. f. Philos, u. spek. Theol.

XXVI (1912) 301 ff. ; 309-315 ; 316-324 ; /. Geßner, a. a. O. 470-473 ; P. Wilpert,
a. a. O. 455.



Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin 185

Der bedeutendste und zugleich markanteste Vertreter des
mittelalterlichen Augustinismus ist der hl. Bonaventura (Johannes Fidanza

f 1274). Auch er spricht vom Intellectus agens und possibilis als

zwei Differenzen in der Seele oder genauer als zwei verschiedenen
Funktionen einer und derselben Erkenntnistätigkeit (II Sent. d. 24
P. 1 a. 2 q. 4 p. 571, ed. Quar.) h Indessen nimmt er eine nicht
unwesentliche Modifikation der aristotelischen Lehre vor, indem er
den Intellectus possibilis nicht als rein passives Vermögen auffaßt,
vielmehr ihm eine dreifache Tätigkeit zuschreibt : 1. die Hinwendung
auf die « species » ; 2. deren Aufnahme und 3. das Urteilen über sie

(ib. p. 569, ed. Quar.)2.
In ihrer Gegenständlichkeit kommt die niedere Verstandeserkenntnis

(ratio inferior) durch Abstraktion (diiudicatio) der « species intelligi-
bilis » aus dem Phantasma zustande und ist somit von der
Sinneswahrnehmung abhängig3. Die höhere Erkenntnis (ratio superior)
erklärt Bonaventura hingegen durch die Einkehr der Seele in sich
selbst (Reflexion), wodurch diese sich unmittelbar erfährt (III Sent,

d. 23 dub. 4 p. 503 s., ed. Quar.; cf. II Sent. d. 39 a. 1 q. 2

p. 903 s., ed. Quar.) und in sich die anderen geistigen Wirklichkeiten
erfaßt 4. Was aber die Gewißheit sowohl der niederen als auch der
höheren Vernunftserkenntnis betrifft, so schließt diese die Erfassung
einer unveränderlichen Wahrheit ein, die nur im unwandelbaren Lichte
der ewigen Wahrheit selbst (« in arte divina ») geschaut werden kann 5.

So leitet Bonaventura die inhaltliche Bestimmtheit der Erkenntnis
aus der Abstraktion, bzw. Reflexion, ihren Gewißheitscharakter aber

aus der göttlichen Erleuchtung ab.

Die Eigenart der hier nur kurz skizzierten Gnoseologie des Doctor
seraphicus wird erst auf ihrem metaphysischen Untergrund deutlich,

1 O. Keicher O. F. M., a. a. O. 180-182 ; Gilson-Böhner, 460 f.
2 O. Keicher, O. F. M., a. a. O. 181; vgl. B. A. Luyckx O. P., Die

Erkenntnislehre Bonaventuras (Beitr. z. Gesch. d. Philos, d. M. A. XXIII, 3-4),
Münster 1923, 79.

3 B. A. Luyckx O.P., ebd. 125-131.
4 B. A. Luyckx O.P., a. a. O. 171-179 ; 193-196; 197-200; vgl. 179 ff.;

E. Gilson, La philosophie de saint Bonaventure, Paris 1924, 346-362.
6 B. A. Luyckx O. P., a. a. O. 205-226 ; E. Gilson, a. a. O. 362-387 ; M. Grab-

mann, Der göttliche Grund menschlicher Wahrheitserkenntnis nach Augustinus und
Thomas von Aquin (Veröff. d. kath. Institutes f. Philos. Albertus-Magnus-Akademie
zu Köln, I, 4), Münster 1924, 31-33 ; Überweg-Geyer, 390-393 ; Gilson-Böhner,
460-465 ; vgl. B. Rosenmöller, Religiöse Erkenntnis nach Bonaventura (Beitr.
z. Gesch. d. Philos, d. M. A. XXV, 3-4), Münster 1925, 24-32.



i86 Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin

dessen Kern ein ausdruckshafter Exemplarismus bildet : « haec est

tota nostra metaphysica : de emanatione, de exemplaritate, de con-
summatione » (Hexaëmer. III, 2 p. 343, ed. Quar.) 1. Als christlicher
Denker glaubt Bonaventura den Zugang zu den Urgründen der Welt
und der Dinge nur durch den « intellectus Verbi incarnati, qui est

radix intelligentiae omnium » zu finden (ib. 4 p. 343). Darum steht
im Mittelpunkt seiner Spekulation das « Wort », das der Vater, sich
selbst erkennend, von Ewigkeit her gezeugt hat (concepit), und in dem

er sich selbst, sowie alles, was er weiß und vermag, ausdrückt (ib. I,
13-17 P- 331 s. ; ib. III, 4 et 8 p. 343 s. ; cf. Brev. I, 3 p. 212,
ed. Quar.). Dieses göttliche Wort ist als «ratio cognoscendi in Deo »

vollkommenster Ausdruck Gottes (summe expressiva) und enthält
zugleich alle Ideen in sich, die selbst wiederum « similitudines expres-
sivae » sind (I Sent. d. 35 a. un. q. 1 concl. 2 p. 601, ed. Quar.)2.
Der metaphysische Charakter der Ausdrucksfunktion liegt eben in
der Verähnlichung (assimilatio) mit der göttlichen Wahrheit Licht)
(De scientia Christi q. 2 concl. p. 9, ed. Quar.), und somit sind auch
die geschaffenen Dinge in ihrem innersten Wesen nichts anderes als

ausdruckshafte Abbilder (similitudines imitativae et exprimentes) jener
ewigen Ideen (ib.) und zwar in dreifacher Stufung : als Schatten (umbra),
als Spur (vestigium) und als (geistiges) Bild (imago) (I Sent. d. 3 P. i
a. un. q. 2 ad 4 p. 73) 3.

Den metaphysischen Grund der Dinge und ihrer Erkennbarkeit
bildet demnach die « similitudo exemplativa et expressiva » oder die
Idee im schöpferischen Denken Gottes, und dieser entspricht in unserm
Erkennen eine « similitudo exprimens », die das Ding adäquat darstellt
(De scientia Christi q. 2 concl. p. 9 ; cf. I Sent. d. 35 a. un. q. 1 ad 2

p. 601). Da aber Bonaventura die Sicherheit der Erkenntnis von
dem göttlichen Lichte der Wahrheit, genauerhin von einer unmittelbaren

Berührung mit den « rationes aeternae » herleitet, und diese

« rationes », wie wir schon sahen, im Verbum sind, so ist dieses zugleich
der « Magister interius », ohne dessen Licht wir nichts mit Gewißheit

zu erkennen vermögen (Sermo 4, 2-10 p. 568-570, ed. Quar. ; cf. Itine-
rarium c. 3, 3 p. 304, ed. Quar.) \

1 Vgl. E. Gilson, a. a. O. 141 ff.
2 E. Gilson, a. a. O. 144-159.
3 Ebd. 151 ff. ; 203-206 ; 217; vgl. B. A. Luyckx O.P., a. a. O. 125 f.;

211 f. ; 269-274 ; B. Rosenmöller, a. a. O. 2 ff.
4 B. A. Luyckx O.P., a. a. O. 210 f.; 217 f.



Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin 187

Hier offenbart sich uns der innere Wesenszusammenhang zwischen
Erkenntnis bzw. Erleuchtung und Sprache, auf Grund dessen der
menschliche Geist eine tiefe Analogie mit dem sich selbst und die

Dinge ausdrückenden Sprechen Gottes in sich birgt, zumal das Denken
auf seiner höchsten Stufe als « concipere » selbst zu einem echten,
wenn auch innerlichen Sprechen wird. Das Wort ist nämlich etwas
« quo res manifestatur et exprimitur » (I Sent. d. 27 P. 2 a. un. q. 1

arg. 1 p. 481). Mit Augustinus glaubt Bonaventura aber ein dreifaches
Wort unterscheiden zu müssen : das äußere oder sinnliche (sensibile),
das geistige (intelligibile) und das vorgestellte (medium in cogitatione
vocis) Wort (ib. q. 4 concl. p. 489). Das äußere Wort ist kein eigentliches

« verbum, sed verbi signum » (ib. q. 4 ad obi. p. 490), weil es

nur eine Kundgabe des inneren Wortes ist, indem allein das Wesen
des Wortes vollkommen gewahrt bleibt (ib. q. 4 concl. p. 490). Denn
dazu gehört nicht nur die einfache Erkenntnis (notitia) und deren

Kundgabe, sondern notwendig eine « notitia concepta et manifestatio

per conceptum » (ib. q. 1 ad 1 et 2 p. 483 ; cf. ib. concl. p. 482).
Somit besteht zwischen der inneren und äußeren Sprache folgender
Unterschied : « Dicere enim apud se est cogitando sive intelligendo se

conceptum gignere Dicere exterius est se vel conceptum declarando

aliquid extra formare » (ib. q. 1 ad 5 p. 483). Das Wort ist also

wesensgemäß eine « similitudo expressa et expressiva, concepta vi
spiritus intelligentis, secundum quod se vel aliud intuetur » (ib. q. 3
concl. p. 488). Drei Momente machen daher das Wesen des Wortes

aus : « intelligentis cognitio, similitudinis conceptio [generatio imaginis]
et alicuius expressio » (ib. p. 487).

Indessen ist das Sprechen als « actus ad alterum » im menschlichen

Bereich nicht einfach mit dem Denken (cogitatio) identisch,
sondern fügt diesem außer dem « effectus » der Kundgabe (revelatio)
den Akt der « conversio ad alterum » hinzu, sowie das sinnliche
Zeichen (vox), da unsere Erkenntnis durch die Sinne vermittelt wird

(II Sent. d. 10 a. 3 q. 1 concl. p. 269). Das Sprechen kommt nämlich
dadurch zustande, daß der Begriff mit dem durch die Organe gebildeten
sinnlichen Laut unter Vermittlung der Einbildungskraft verbunden

wird, « et sie similitudo intelligibilis sive signatum intelligibile per
illud suum sensibile, mediantibus virtutibus sensitivis, ad intellectum
alterius animae ascendat » (ib.). Diese meisterhafte Beschreibung des

Sprachgeschehens schließt der hl. Bonaventura mit dem Hinweis auf
die leib-seelische Doppelnatur des Menschen, deretwegen es angemessen



i88 Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin

(conveniens) ist, daß auch die Sprache zugleich geistig und körperlich
sei (ib.).

Ein stärkerer Zug zur peripatetischen Philosophie macht sich bei
den Dominikanern geltend. Nach dem Vorgang Rolands von Cremona

(f um 1259) war es namentlich der hl. Albertus Magnus (f 1280), der
sich zu einem entschiedenen Aristotelismus bekannte und diesen mit
den überkommenen augustinischen Lehren zu einer Synthese zu
vereinigen suchte h Den Ausgangspunkt der intellektuellen Erkenntnis
bildet nach Albert die Sinneserfahrung, die sog. « cognitio experimen-
talis ». Zunächst stellt die folgernde Ratio auf induktivem Wege (col-
latio) 2 das Allgemeine in den Dingen fest. Dann abstrahiert der
Intellectus agens die « species intelligibilis » aus den Phantasmen,
indem er die intelligible Form von den materiellen Anhängseln (appendices

materiae) befreit und zugleich erleuchtet, damit sie den Intellectus
possibilis bewegen kann, was jedoch nicht ohne den Einfluß der
transzendenten « prima intelligentia » (Gott) geschieht. Der Intellectus
possibilis nimmt nun seinerseits mit den erleuchteten « species » auch
das Licht des Intellectus agens in sich auf und wird so zum « intellectus
speculativus » oder « formalis » (Sum. de hom. q. 55 a. 6 p. 258, ed.

S. Borgnet) 3. Sind aber die allgemeinen Begriffe gewonnen, so folgt
als Akt des formalen Intellekts das eigentliche « intelligere » und
« discernere » des begrifflichen Gehaltes oder das aktuelle Betrachten
(considerare) desselben, worin sich der Verstand auf die empfangene
« species » hinwendet, um in ihr den « gemeinten » (intentum) Gegenstand

zu erfassen (Sum. de créât. II tr. 1 q. 57 a. 5 p. 496-498,
ed. S. Borgnet). Dieses gegenstandsbezogene oder « intentionale »

Denken, das sich im Urteil vollendet4, schließt aber noch eine andere

wichtige Funktion, nämlich die « significatio », ein, da der Intellekt
den Begriffsgehalt nicht betrachten kann, wenn er ihn nicht in einem
« Zeichen » festhält, das zwar zunächst die « species intelligibilis » dar-

1 Vgl. hierzu A. Schneider, Die Psychologie Alberts des Großen (Beitr. z.
Gesch. d. Philos, d. M. A. IV, 5-6), Münster 1903 u. 1906, 532-548.

2 Diese « collatio » ist als Folgerung durch Vergleich verwandt mit der
« collectio », d. h. dem Sammeln des Allgemeinen aus den konkreten Vorstellungen ;

siehe U. Dähnert, Die Erkenntnislehre des Albertus Magnus (Stud. u. Bibliogr.
z. Gegenwartsphilos. 4), Leipzig 1934, J74 î vfd- M.-D. Chenu O.P., Notes de
lexicographie philosophique médiévale, Rev. sc. ph. th. XVI (1927) 444-446.

3 A. Schneider, a. a. O. 187 ; 341 ff. ; 351 f. ; P. Wilperl, a. a. O. 456-459 ;

Gilson-Böhner, 435 f.
* U. Dähnert, a. a. O. 190 f. ; vgl. 87-89.



Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin

stellt, aber doch einen Wesensbezug auf die Sache besitzt. Daher ist
der Intellekt in jedem aktuellen Erkennen « considerans per modum
loquendi » (ib. a. i p. 489 ; cf. q. 25 a. 2 p. 246 ; Periherm. I tr. 2 c. 1

p. 1380, ed. S. Borgnet), und das Denken selbst wird zu einem « Deuten »

(interpretari) des begrifflichen Zeichens, wodurch der Gegenstand erst
tatsächlich erfaßt wird (Periherm. I tr. 1 c. 1 p. 375) 1.

Aus dieser kurzen Analyse des Erkenntnisvorganges ersehen wir,
in welch nahe Verbindung Albert das Denken mit dem Sprechen bringt.
Ohne die gestaltende Mitwirkung der Sprache würde das Denken
nicht zu einer klaren Gegenstandserfassung gelangen a. Ja, in gewisser
Hinsicht ist es selbst ein innerliches Sprechen, was Albert vornehmlich
in seinen Trinitätsspekulationen ausführt. Hier unterscheidet er vom
äußeren Wort das innere, das aus dem Intellectus agens geformt,
gleichsam gezeugt wird (Sum. theol. I tr. 7 q. 30 m. 1 p. 308,
ed. S. Borgnet). Es ist jedoch nur « quasi conceptus cordis sive scientia »

(ib. tr. 8 q. 35 m. 3 a. 1 p. 365). Das Denken scheint hier nicht, wie
bei Augustinus, von Natur aus ein inneres Sprechen zu sein (vgl. Log. I
tr. 1 c. 4 p. 7, ed. S. Borgnet). In drei Stufen entwickelt sich nun
das « Aussprechen des Wortes ». Zuerst muß es durch den Intellekt
begriffen werden (concipi) ; dann müssen die Töne, durch die es

ausdrückbar (exprimi) ist, bzw. die Tonbilder in der Vorstellung « cogi-
tando quasi coagitando » zurechtgelegt werden, damit es endlich, mit
dem Ton bekleidet, ausgesprochen und von den Hörern vernommen
werden kann (Sum. theol. I tr. 8 q. 35 m. 3 a. 1 p. 365). Zwischen
dem äußeren und dem inneren Wort besteht aber eine inhaltliche
Übereinstimmung, da der Ton die « intentio » des Wortes, d. h. den

Sachbegriff nicht verändert, sondern nur an andere vermittelt (ib.).
Näherhin wird dieser eine Wesenheit (quidditas) darstellende Begriff
(ratio) « implicite » durch das « nomen », « explicite », aber durch die

« difflnitio » ausgedrückt (ib.). Trotz jener Entsprechung bzgl. des

Darstellungsgehaltes trennt Albert das Wort als Lautgebilde oder

Lautvorstellung scharf vom Begriff, wie er auch an der Definition die

logische von der sprachlichen Seite scheidet, weil die logische Einheit
des Begriffes durch eine Mehrzahl von Worten wiedergegeben wird 3.

War der hl. Albert bestrebt einen christlichen Aristotelismus zu

pflegen und diesen, soweit als möglich, mit der augustinischen Tradition

1 Ebd. 86 ff. ; 175 ; 189 f.
2 Vgl. auch H. Wilms, Albert der Große, München i93°> Il&-
3 Vgl. U. Dähnert, a. a. O. 14 f.; 108; 112; 133-135 ; 211.



IQO Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin

in Einklang zu bringen, so gingen einige Vertreter der Pariser Artistenfakultät

in der Bejahung des Stagyriten viel weiter und suchten ihn,
losgelöst von der kirchlichen Lehre, ganz im Sinne seiner arabischen

Kommentatoren, vor allem des Averroës, zu verstehen, weshalb diese

Richtung auch als lateinischer Averroismus gekennzeichnet wird. So

behauptet Siger von Brabant, der Gegner des Aquinaten im sog.
« Averroismusstreit » (1266-1270), die Einheit des allgemeinen Intellekts,
mit dem die Einzelseele nur durch die Tätigkeit verbunden sei L Ihm
schloß sich hierin Boëtius von Dacien an, der mit Roger Bacon einer
der bedeutendsten Sprachlogiker des XIII. Jahrhunderts ist und eine

Schrift « de modis significandi » verfaßt hat2. Überhaupt liegen die
Verdienste der Pariser Artisten gerade auf dem Gebiete der Logik,
wo sich damals ein tiefgehender Wandel vollzogen hatte.

Zwei verschiedene Richtungen lassen sich in der Logik jener
Epoche feststellen. Als erste trat die « terministische Logik » in
Erscheinung, die neben stoischen Elementen einen starken arabischen

Einschlag aufweist. Ihr begegnen wir hauptsächlich in den Kompendien
des Wilhelm Shyreswood (f 1249) und Lambert von Auxerre (um 1250),
sowie in den Summulae logicales des Petrus Hispanus (f 1277 als

Papst Johannes XXI.), die für die spätere Schullogik bis auf unsere

Gegenwart (Neuscholastik) großenteils maßgebend blieben 3. Der enge
Zusammenhang mit dem Sprachlichen zeigt sich schon in der Zuordnung
der Logik zur « scientia sermocinalis », da sie nach Wilhelm von Shyreswood

über das wahre Sprechen handelt (« quae docet vere loqui ») 4

ja, von Lambert wird sie sogar einfachhin als « scientia de sermone »

bezeichnet, die « circa sermonem considérât verum et falsum »5. Daher

1 M. Grabmann, Der göttliche Grund menschl. Wahrheitserkenntnis, 71-74 ;

vgl. Überweg-Geyer, 452-454.
2 Überweg-Geyer, 454.
3 Über die geschichtliche Stellung der Summulae logicales des Petrus

Hispanus unterrichtet uns M. Grabmann, Handschrift! Forschungen, 26 ff. ;

59 ff. ; 81-85. Grabmann ist der Ansicht, daß die Summulae nicht, wie man
bisher vielfach annahm, eine Abhängigkeit von Lambert aufweisen ; vielmehr
habe Lambert die Summulae des Petrus benützt (ebd. 41 f.). Auch andere
logische bzw. sprachlogische Schriften sind neuerdings durch Grabmann entdeckt
oder als authentisch erkannt worden, wie der Tractatus maiorem fallaciarum
(ebd. 86 ff.) und die Syncategoremata (ebd. 127-130).

4 C. Prantl, Geschichte der Logik III, 11 Anm. 32.
8 Ebd. 26 Anm. 100 ; vgl. 25 Anm. 99. Daß jene Auffassung der Logik

die damals herrschende war, dafür zeugt auch Nikolaus von Paris ; s. M. Grabmann,
Mittelalterl. Geistesleben I, 247 ; vgl. M. De Wulf, Geschichte der mittelalterl.
Philosophie, 338.



Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin 191

bildet, wie bei Aristoteles und Boëthius, das sprachliche Lautzeichen
den Ausgangspunkt der Erörterungen, und die Denkformeln werden
nach dem Schema der Grammatik dargelegt L Wegen dieser

Verquickung von Wort und Begriff wurde die Frage dringlich : wie verhält
sich das Begriffswort als vieldeutiges « Zeichen » zu den gemeinten
Gegenständen, zumal wenn seine Bedeutungsfunktionen von der
Satzganzheit abhängig ist Daraus erwuchsen die Abhandlungen über die
« proprietates terminorum », von denen neben der « significatio »,

welche z. B. Lambert in boëthianischer Weise als « intellectus rei,
ad quem vox imponitur » definiert2, insbesondere die « suppositio »

behandelt wurde3. Diese Bemühungen beweisen zur Genüge, daß
die scholastische Sprachlehre das Wort nicht als « starres Zeichen »

betrachtet4, vielmehr den mannigfachen Beziehungsmöglichkeiten
zwischen Wort und Sache gerecht zu werden versucht. Andererseits
läßt sich eine immer mehr fortschreitende Logisierung der Grammatik
nicht in Abrede stellen ; man will das Leben der Sprache möglichst
lückenlos in die Gesetze der Logik einfangen5.

Diese sprachlogische Tendenz wurde in der zweiten Hälfte des

XIII. Jahrhunderts namentlich von der sog. « spekulativen » oder
« philosophischen Grammatik » aufgenommen, als deren ältestes
Beispiel wir die Summa de grammatica des Roger Bacon erwähnten. Nicht
zuletzt gibt sie sich in den Tractatus de modis significandi kund, wie
sie außer Boëthius von Dacien auch Robert Kilwardby und Johannes

von Dacien zu Verfassern haben 6. Stand schon bei Bacon das

Bedeutungsproblem im Mittelpunkt des grammatischen Studiums (Opus

tert. 27 p. 100), so gilt dies in noch ausgezeichneterem Maße von
jenen Traktaten. Man verglich jedoch nicht nur die Bedeutungsformen
(modi significandi) mit den Denkformen (modi intelligendi), sondern

bezog auch die Seinweisen (modi essendi) als deren Normen in die

Betrachtung ein, woraus sich dann eine Metaphysik der « allgemeinen
Grammatik » entwickelte '. Auf Einzelheiten brauchen wir hier nicht

1 C. Prantl, a. a. O. 11 f. ; 25 ff. ; 41 f.
2 Ebd. 31 Anm. 125. 3 Ebd. 17-24 ; 31 ; 5°-74-
4 Diese bei den Historikern des XIX. Jahrhunderts weit verbreitete

Ansicht wird noch von P. Rotta, La filosofia del linguaggio, 245, geteilt.
5 Vgl. C. Thurot, Notices et extraits, 120 ff. ; M.-D. Chenu O. P., Grammaire

et Théologie, 10 ff. ; O. Willmann, Gesch. d. Idealismus II, 414 f.
6 C. Prantl, a. a. O. III, 185-188 ; C. Thurot, a. a. O. 148 f. ; vgl. 95 ; 127 f. ;

Überweg-Geyer, 456.
7 C. Thurot, 123 ff. ; O. Willmann, a. a. O. 415 f. ; M. Grabmann, Mittelalterl.

Geistesleben I, 117 f. ; 136 f.



192 Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin

näher einzugehen, da diese Richtung erst nach dem Tode des hl. Thomas
ihren literarischen Niederschlag fand. Dennoch müssen wir annehmen,
daß derartige Anschauungen schon zu Lebzeiten des Aquinaten
verbreitet waren, weshalb wir sie nicht unbeachtet lassen dürfen L

Eine nicht unbedeutende Gegenbewegung erwuchs dieser logi-
sierenden Sprachphilosophie von der Theologie her. Allerdings war
auch diese im frühen Mittelalter einen engen Bund mit der Grammatik
eingegangen, was sich noch bei den « Nominales » (Bernhard von
Chartres) und bei den Sententiariern auswirkt. Vielfach wurden die

Regeln des Donatus und Priscian ohne weiteres auf die Heilige Schrift
und auf theologische Fragen angewandt2. Doch zu Beginn des

XIII. Jahrhunderts traten namhafte Theologen, wie Alanus von Lille,
Radulfus de Longo Campo, Nikolaus von Amiens und Wilhelm von
Auxene für eine deduktive Methode gegenüber der grammatisch-etymologischen

mit der Begründung ein, daß die Regeln der Grammatik
« in sola hominum positione » ihren Ursprung hätten (Alanus, Reg. de

s. theol. prol. P. L. 210, 621 ; cf. ib. reg. 12 col. 629 ; reg. 26 col. 638) 3.

Insbesondere waren es St. Albert und Bonaventura, die als Theologen
eine entschiedene Kritik an der Sprache übten und eine schärfere

Trennung von Logik und Grammatik befürworteten (Log. I tr. 1 c. 4 p. 7 ;

cf. Bonaventura, Itinerarium c. 3, 6 p. 305). Aufmerksame Pflege
fand auch hier die Bedeutungslehre, die trotz der Übernahme

metaphysischer Unterscheidungen einen viel nüchterneren Charakter als bei
den zeitgenössigen Grammatikern trägt und eher eine Neigung zum
Relativismus verrät, da man den « modus significandi » von den
subjektiven Bedingungen des Erkennens (modus intelligendi) bestimmt
sein ließ. Indessen blieb auch bei den Theologen die Grammatik ein

wichtiges Hilfsmittel des Forschens (Terminologie), und die von ihnen

gepflegten Spekulationen über das Geheimnis des « Verbum » in der
Trinität trugen viel zur Vertiefung der Sprachlehre bei. Sie verliehen

1 M. Grabmann macht zudem darauf aufmerksam, daß Martinus Dacus,
der Verfasser eines Tractatus de modis significandi, wahrscheinlich mit Magister
Martinus identisch ist, welcher zu den Lehrern des Aquinaten in Neapel gehört
(Handschriftl. Forschungen, 4 ; vgl. Mittelalterl. Geistesleben I, 127-132 ; ebd. II,
198 f.). In jüngster Zeit hat Grabmann diese Fragen in einer Abhandlung über
« Die geschichtlichen Quellen der Logik des hl. Thomas von Aquin » (Sitzung
der Bayer. Akad. der Wiss., philos.-hist. Abtlg. am 2. Febr. 1938) berührt,
worüber in der Deutschen Literaturzeitung LIX (1938) 541 berichtet wird.

2 M.-D. Chenu O. P., Grammaire et Théologie, 5-8 ; 19 ff.
3 Überweg-Geyer, 245-248 ; M.-D. Chenu, a. a. O. 7 f. ; 26 f. ; ders., Essai

de méthode théologique au XIInlc siècle, Rev. sc. ph. th. XXIV (1935) 258-267.



Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin 193

ihr gewissermaßen den metaphysisch-theologischen Hintergrund und

regten zugleich zu psychologischen Betrachtungen über das innere

Sprechen als Analogie zur Zeugung des göttlichen Wortes an. Während
sich aber Alexander Halensis (S. theol. I n. 419-423 p. 610 ss., ed.

Quar.) und Bonaventura (s. oben S. 187) hierin enger an Augustinus
anschließen, schwächt Albert, wie wir sahen, diese Lehre zu Gunsten einer
mehr empirisch-aristotelischen Auffassung ab, läßt sie aber nicht
unbeachtet beiseite, wie das in der damaligen Sprachlogik der Fall war.

Verschiedenartig sind also die Geistesströmungen, denen sich

Thomas von Aquin zu Anfang seiner wissenschaftlichen Tätigkeit
gegenübergestellt sah. Zusammenfassend können wir im Hinblick auf

unseren Fragepunkt drei Denkrichtungen als die wichtigsten herausstellen.

In erster Linie ist der Augustinismus zu nennen, der sich aber

auch dem arabisch-peripatetischen Einfluß weithin geöffnet hatte und
durch die Pariser Franziskanertheologen in spekulativer Weise

ausgebaut wurde, wogegen die Oxforder Schule mehr um seine empirische

Grundlegung bemüht war. Dieser Richtung stand diametral der
« reine » Aristotelismus oder « lateinische Averroismus » entgegen, dem

auch zahlreiche Sprachlogiker anhingen. Eine Mittelstellung nahm

Albertus Magnus mit den meisten Dominikanern ein, indem er einen

reiferen « christlichen Aristotelismus » anstrebte, der auch platonisch-
augustinischen Denkmotiven gerecht zu werden versuchte. Gerade

in diese Zeit höchster Spannung zwischen dem Augustinismus und
Aristotelismus fällt nun das Wirken des Aquinaten, welcher Umstand
für sein geistiges Schaffen von entscheidender Bedeutung geworden ist.

Wie stellt sich der hl. Thomas selbst zu diesen verschiedenen

Richtungen im Denken seiner Zeit und überhaupt zur philosophischen
Überlieferung Von Natur aus auf klares, systematisches Denken

angelegt, neigte der Aquinate mehr dem Aristotelismus zu, wie er ihn
schon bei seinem Jugendlehrer Petrus von Hibernia und vor allem
bei Albertus Magnus kennen lernte. Durch beide Lehrer wurde er

aber nicht nur mit dem « christlichen » Aristoteles bekannt, sondern

auch mit der arabisch-jüdischen Auffassung der peripatetischen Lehre h

So treffen wir unter den « Autoritäten » in einer seiner frühesten

Schriften De ente et essentia (um 1252/53) neben dem « Philosophus »

vor allem den « Commentator » (Averroës) und Avicenna an, während

1 M. Grabmann, Mittelalterl. Geistesleben I, 249-265, bes. 258 ff. ; vgl. zur
neueren Literatur Bull. thom. XIV (1937) 125-132.

Dipus Thomas, 13



194 Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin

Boëthius und Porphyrius nur selten zitiert werden. Im Verlaufe seiner

weiteren Geistesentwicklung sucht jedoch Thomas zu einem von
arabisch-neuplatonischen Elementen gereinigten Aristotelismus
vorzudringen 1, und in der Tat hat kein mittelalterlicher Denker Aristoteles
so gut wie er verstanden. Das beweisen genugsam seine kongenialen
Kommentare zu den aristotelischen Schriften. Die Treffsicherheit
seiner Aristotelesdeutung führt F. Brentano wohl nicht mit Unrecht
auf « die innige Geistesverwandtschaft » der beiden Männer zurück 2.

Andererseits war Thomas weit davon entfernt, mit dem lateinischen
Averroismus den Wert der aristotelischen Philosophie zu verabsolutieren
und ihr zuliebe die Einheit des christlichen Geisteslebens in Gefahr

zu bringen. Mit größter Schärfe wendet er sich vornehmlich in seiner

Schrift De unitate intellectus contra Averroistas (1270) gegen diese

Richtung und führt ihr gegenüber sogar die Autorität des Aristoteles
selbst, sowie seiner Kommentatoren (Themistios) ins Feld 3. Wie sehr

er auch die Lehren des « großen Heiden » für das christliche Denken
fruchtbar machen wollte, so bewahrte er sich doch ihm gegenüber

die Eigenständigkeit des Urteils, und von daher sind nicht
unwesentliche Divergenzen zwischen seiner und der aristotelischen
Lehre zu erklären 4.

Es wäre deshalb vollkommen verfehlt, wollte man in Thomas
einen einseitigen Aristoteliker erblicken. Im Gegenteil fühlt sich gerade
sein weiter und synthetischer Geist angetrieben, auch aus anderen
Schulen Gedanken zu entlehnen, ohne dabei einem Ekklektizismus zu
huldigen. Man braucht bloß das für ihn so wichtige Motiv der «

participate » anzuführen, um den platonischen Einfluß zu kennzeichnen 6.

Von Piaton selbst hat er wohl nur wenige Schriften gelesen, lernte aber
seine Kerngedanken durch die Vermittlung des hl. Augustinus und der
Väter kennen. Neuplatonische Anschauungen begegneten ihm zudem

1 Vgl. M. De Wulf, Courants doctrinaux dans la philosophie européenne
du XIIIme siècle, Rev. néoscol. XXXIV (1932) 11 ff.

2 Die Psychologie des Aristoteles, Mainz 1867, 228 ; vgl. M. Grabmann,
a. a. O. 306 fï. ; ders., Einführung in die Summa theologica des hl. Thomas
von Aquin, Freiburg 19282, 208 f. ; E. Gilson, Le Thomisme, Paris 19222, 14 ff.

3 Vgl. P. Wilpert, a. a. O. 459 fi. ; auch E. Gilson, Saint Bonaventure, 29-34.
4 Darauf haben vornehmlich neuere Forscher aufmerksam gemacht, wie

Th. Philippe O.P., in : Bull, thorn. XI (1934) 181-184 ; vgl. auch H. Meyer, Thomas
von Aquin als Interpret der aristotelischen Gotteslehre, in : Aus der Geisteswelt
des Mittelalters (Beitr. z. Gesch. d. Philos, d. M. A. Suppl. III), 682-687.

5 R. Arnou, Platonisme des Pères, in : Diet, théol. cath. XII, Paris 1935.
Sp. 2287-2293 ; 2337 f. ; E. Gilson, Thomisme, 212 fi.



Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin 195

vor allem in dem Liber de causis und in De divinis nominibus des

Ps. Dionysius, wozu er selbst einen ausführlichen Kommentar schrieb1.

Die Kenntnis stoischer Lehren wurde ihm durch die Klassiker und
« Grammatici » ermöglicht. Daß diese vornehmlich in unserer Materie
bedeutsam wurden, braucht kaum erwähnt zu werden. Ebenso empfing

er von Boëthius als Logiker manche Anregung. Eine in unserer
Frage besonders wichtige Quelle stellt die Bibel und die kirchliche
Tradition dar, zumal, wie schon eingangs erwähnt wurde, gerade

theologische Erörterungen dem hl. Thomas Anlaß zu linguistischen
Betrachtungen gaben. Überhaupt muß man sich bei der Deutung
der thomistischen Lehre stets bewußt bleiben, daß der Aquinate selten
als reiner Philosoph an die Probleme herantritt, obwohl er methodisch
das philosophische und theologische Gebiet trennt. Neben den « Philo-
sophi » werden daher die « Sancti », d. h. die Kirchenväter, zur
Bekräftigung der eigenen Thesen häufig zitiert2. Insbesondere mußte
er sich mit Augustinus und seiner Schule, die zu seiner Zeit in hoher
Blüte stand, auseinandersetzen. Die Autorität des Bischofs von Hippo
durfte er namentlich auf theologischem Gebiete nicht vernachlässigen,
wenn er sich nicht den größten Schwierigkeiten aussetzen wollte.
Macht sich der augustinische Einfluß in den frühen Schriften des

Aquinaten stärker geltend, so zeigt sich doch schon hier seine aristotelische

Grundeinstellung, weil er die Worte des hl. Augustinus um jeden
Preis mit den Prinzipien des Stagyriten in Einklang bringen will, sei

es auch durch stillschweigende oder gar gewaltmäßige Umdeutung 3.

Eine ähnliche Haltung nahm Thomas gegenüber den übrigen Vätern *

und den Schriftstellern des frühen Mittelalters ein. Trotz tiefgehender

Lehrunterschiede verbindet ihn eine persönliche Freundschaft

1 M. Grabmann, Gesch. d. kath. Theologie, 52; A. Feder, Des Aquinaten
Kommentar zu Pseudo-Dionysius' « De Divinis Nominibus », Scholastik I (1926)

321-351-
2 M.-D. Chenu O. P., Les « Philosophes » dans la philosophie chrétienne

médiévale, Rev. sc. ph. th. XXVI (1937) fi.
3 G. v. Hertling, Augustinus-Zitate bei Thomas von Aquin, München i9°4.

541 fi. ; 557 f. ; 563 fi. ; vgl. W. Schneider, Die Quaestiones disputatae de Veritate
des Thomas von Aquin in ihrer philosophiegeschichtl. Beziehung zu Augustinus
(Beitr. z. Gesch. d. Philos, d. M. A. XXVII, 3), Münster 193°. t>es. 93 L
auch 44 fi.

4 Bzgl. der Beziehungen zu den griechischen Vätern vgl. I. Backes, Die
Christologie des hl. Thomas von Aquin und die griechischen Kirchenväter (Forsch,
z. christl. Literatur- und Dogmengesch. XVII 3/4), Paderborn 1931, 11 ff. ;

55 ff. ; 123.



ig6 Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin

mit dem hl. Bonaventura. Das Verhältnis beider Anschauungen hat
E. Gilson folgendermaßen bestimmt : « La philosophie de saint Thomas
et celle de saint Bonaventure se complètent comme les deux
interprétations les plus universelles du christianisme, et c'est parce qu'elles
se complètent qu'elles ne peuvent ni s'exclure ni coïncider » h

Im ganzen gesehen steht also die überragende Bedeutung des

Aristoteles für die thomistische Philosophie außer jedem Zweifel.
Noch entschiedener als sein Lehrer Albert hat Thomas die aristotelische

Lehre zur tragenden Grundlage seines kühnen Geistesbaues

gemacht, dessen innere Struktur gerade dadurch gekennzeichnet ist,
daß ihm das geschlossenere System des Stagyriten gleichsam als Gerüst
dient, in das eingefügt wird, was eben mit den peripetetischen
Prinzipien vereinbar ist. So hat der Aquinate den in sich schon großen,
damals aber besonders dringlich geforderten Versuch unternommen,
eine Synthese zwischen augustinischem und aristotelischem Denken
herzustellen. Er wollte die christliche Lehre im Geiste des Aristoteles

erneuern, um sie so zum Siege über den mächtig andringenden
arabischen Einfluß zu führen.

Was näherhin unser Thema betrifft, so hielt der hl. Thomas

unbedingt an dem christlichen Lehrgut fest. Der Logos konnte ihm
deshalb keine unpersönliche oder rein « logische » Gegebenheit sein ;

vielmehr bedeutete er für ihn die lebendig-konkrete Existenz der
zweiten göttlichen Person. Darum sah er sich vor die gewiß nicht
leichte Aufgabe gestellt, die im Sinne des hl. Augustinus entwickelte
theologische Analogielehre nach den Grundsätzen der aristotelischen
Psychologie und Metaphysik weiter auszubauen. Wie sich diese
Synthese im einzelnen gestaltet, sollen die folgenden mehr systematischen
Darlegungen zeigen. Von hier aus wird vielleicht auch einiges Licht
auf die geistesgeschichtliche Stellung des hl. Thomas als eines christlichen

Denkers zwischen dem Gegensatz von Aristotelismus und

Augustinismus fallen.

(Fortsetzung folgt.)

1 Saint Bonaventure, 473.


	Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin : ein Deutungsversuch seiner Lehre auf ihrem geistesgeschichtlichen Hintergrund [Fortsetzung]

