Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 16 (1938)

Artikel: Die Stufen der Sanctificatio sacramentalis
Autor: Hoffmann, Adolf M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762321

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762321
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Stufen der Sanctificatio sacramentalis.
Von P. Dr. Adolf M. Hoffmann O.P., Walberberg.

Es ist eine der eingewurzelten Auffassungen nicht nur des christ-
lichen Volkes, sondern auch mancher Dogmatiker und Exegeten, daB
der Begriff der Heiligkeit sich deckt mit dem Begriff der sittlichen
Reinheit, daB nur dort von Heiligkeit gesprochen werden kénne, wo
ein geistbegabtes Wesen sich in restloser Liebe dem Guten zuwendet
und vom Bosen in HaB sich abwendet. DaBl diese Auffassung nicht
all das wiedergibt, was der Begriff der Heiligkeit beinhaltet, ist von
protestantischer Seite betont worden; man hat darauf hingewiesen,
«daB Heiligkeit vor allem ein Verhdltnisbegriff, ein kultischer Begriff
sei und als solcher nicht mit sittlicher Reinheit gleichbedeutend sei» !.

Dafiir, daB man dem Begriffe der Heiligkeit nur mehr weitgehend
die Bedeutung der sittlichen Reinheit zuerkannte, kann die klassische
katholische Theologie jedenfalls nicht verantwortlich gemacht werden ;
ihr war es noch klar, daB Heiligkeit und sittliche Reinheit sich nicht
vollkommen decken, daB Heiligkeit ein umfassenderer Begriff ist als
der Begriff der sittlichen Reinheit. Thomas verwendet die Worte
Sanctus und Sanctificatio in einem viel weitern Sinn und liB8t damit
vor allem auch die kultische Reinheit, das Zugeordnetsein eines Dinges
oder einer Person zum Kulte gemeint sein. Seine diesbeziiglichen
Aussagen sollen hier kurz zusammengestellt, tiberpriift und systematisch
geordnet werden.

Zunichst sei festgestellt, daB Thomas diese doppelte Sanctificatio,
diese doppelte Heiligung, gekannt hat und beide Sanctificationes aus-
driicklich erwédhnt : « In hoc sacramento (eucharistiae) ad reverentiam
ipsius non solum exigitur sanctificatio morum, sed etiam sacramentalis
sanctificatio » ®. «Sicut aqua absque omni sanctificatione est materia
baptismi, ita etiam homo absque omni sacramentali sanctificatione
est baptismi minister quantum ad necessitatem sacramenti»?® Diese
Sanctificationes lassen Steigerungen zu und das MaB des Wachstums
in der Heiligung ist die geringere oder groBere Anniherung an Christus :

1 Schumpp O. P., Das Heilige in der Bibel, Theol. u. Glaube XXII, S. 333.

2IVvd 13 q.1a. 3s 1 ad 2.

3IV d 5 9. 2 a. 1 s. 3. In dieser Darlegung wurde der Sentenzen-
kommentar besonders beriicksichtigt. '

Divus Thomas. 9



130 Die Stufen der Sanctificatio sacramentalis

« secundum gradum propinquitatis ad Christum est gradus sancti-
ficationis » 1. Thomas spricht an der erstgenannten Stelle allerdings
ausdriicklich nur von der Sanctificatio morum. In der sittlichen Rein-
heit und Heiligkeit, der munditia und firmitas, wichst der Mensch
in dem MaBe seiner inneren Angleichung an Christus. Aber wir werden
sehen, daB man mit Bezug auf die Sanctificatio sacramentalis gleich-
falls sprechen kann von verschiedenen Stufen der Heiligung, und daB
sie auch hier eine engere Beziehung des geheiligten Gegenstandes oder
der geheiligten Person zu Christus beinhaltet. Welches sind nun die
Stufen dieser Sanctificatio sacramentalis ?

|

Die unterste Stufe der Sanctificatio, die man schon in einem
gewissen Sinn eine Sanctificatio sacramentalis nennen kann, wenn sie
auch noch nicht eine zu einem Sakrament unmittelbar gehérige ist,
ist jene, durch die eine Sache oder eine Person dem profanen Gebrauche
entzogen und ausschlieBlich dem Dienste Gottes zugewiesen wird :
« Tertio modo dicitur sanctificatio secundum quod aliquid accommo-
datur ad usum divini cultus, quem decet omnis munditia et hoc modo
dicuntur templum et vasa sanctificari» ?; in dhnlicher Weise emp-
fangen der Kelch, die Hinde des Priesters, die gottesdienstlichen
Orte diese Sanctificatio sacramentalis : « Calix in quo sanctitas morum
esse non potest, consecratur propter reverentiam sacramenti. Et
similiter in dispensante hoc sacramentum debet esse utraque sancti-
ficatio. Unde manus sacerdotis unctione sanctificantur sicut et calix.
Et quia laicus hanc sanctitatem non habet, ideo non potest hoc
sacramentum dispensare » ® ; «non requiritur in sacramenti confirma-
tionis loci sanctificatio»®. Allerdings ist es auffillig, daB Thomas
fir diesen Akt, in dem ein Ding oder eine Person ausschlieBlich kul-
tischen Zwecken zugewiesen und fiir den Gottesdienst beansprucht
wird, weniger oft den Terminus sanctificare als das Wort « consecrare »
benutzt. So spricht er besonders hdufig von der Consecratio einer
Kirche, der Altire, der hl. Gewinder, des Corporale etc. %,

1IVvd. 6q 1 a 15 I

21d 15q.5a 1s. 1adr1;cf ad 2.
31V d 13 q. 1 a 3s 1 ad 2
‘1l cq 1a 2s 4adr.

® Sppl. q. 37 a. 3; ib. ad 2; ib. ad 2; Sppl. 38 a. 2; q. 37 a. 4 ad 3;
40 a. 3 ad 2 q. 82 a. 3. )



Die Stufen der Sanctificatio sacramentalis 131

Hier ist nun die Frage zu stellen, welches die eigentliche Wirkung
dieser Sanctificatio, dieser Consecratio ist 7 Teilt sie etwa dem
geheiligten Gegenstand eine auf ihn iibergehende und nun anhaftende
Form mit, wie es in den hoheren Stufen der Sanctificatio tatsichlich
der Fall ist ? Oder eine Virtus divina, dhnlich derjenigen, die der
sakramentalen Materie im Augenblicke ihrer Anwendung auf den
Empfinger mitgeteilt wird ?

DaB hier keine Mitteilung einer der Gnade dhnlichen Form statt-
haben kann, ist klar, da ja diese leblosen Dinge keine Aufnahme-
fahigkeit fiir diese Gnade als Teilnahme an der Natura divina besitzen :
« Ecclesia et altare et alia huiusmodi inanimata consecrantur, quia
non sunt gratiae susceptiva » 1. Ebensowenig kann die Wirkung dieser
ersten Sanctificatio sacramentalis eine Form nach Art des sakramentalen
Charakters sein : « Quamvis per coronam non imprimitur character,
tamen deputatur homo ad divinum cultum. Et ideo talis deputatio
debet fieri per summum ministrum scilicet episcopum, qui etiam vestes
benedicit et vasa et alia quae ad divinum cultum applicantur» 2. In
der Summa scheint Thomas diese Auffassung in etwa korrigiert zu
haben. Jedenfalls begriindet er die Wiederholung des Kirchweihfestes
mit dem Hinweis, daB die Kirche in der Konsekration eine besondere
Virtus divina, eine besondere gottliche Kraft, empfangen habe, auf
Grund deren das Betreten einer geweihten Kirche Nachlassung laB-
licher Siinden gewihre : « Ecclesia et altare et alia huiusmodi inanimata
consecrantur, non quia sunt gratiae susceptiva, sed quia ex consecra-
tione adipiscuntur quandam spiritualem virtutem, per quam apta
redduntur divino cultui, ut scilicet homines devotionem quamdam
exinde percipiant, ut sint paratiores ad divina nisi hoc per irreveren-
tiam impediatur. Unde Machab. II c. 3, 38 dicitur: vere Dei virtus
quaedam est in loco. Unde probabiliter dicunt quod per ingressum
ecclesiae consecratae homo consequitur remissionem peccatorum venia-
lium, sicut et per aspersionem aquae benedictae; et ideo per
virtutem, quae per consecrationem ecclesiae acquiritur, consecratio
ecclesiae non iteratur»3. «Nec est opus solius hominis consecratio
ecclesiae et altaris, cum habeat spiritualem virtutem»? Auch alle
andern konsekrierten Gegenstinde diirfen, wenn sie aus dem kultischen
Dienste ausscheiden, eben wegen dieser ihnen in der Konsekration

1111 q. 83 a. 3 ad 3. 2 Sppl. 40 ad 2 ad 2.
3 1II q. 83 a. 3 ad 3. 4 ib. ad 4.



132 Die Stufen der Sanctificatio sacramentalis

mitgeteilten virtus spiritualis zu andern profanen Zwecken nicht mehr
gebraucht werden : « Propter hoc etiam quod aliquam spiritualem
virtutem adipiscuntur per consecrationem ... legitur: Ligna ecclesiae
dedicata non debent ad aliud opus iungi nisi ad aliam ecclesiam vel
igni comburenda vel ad profectum in monasterio fratribus, in laicorum
autem opera non debent admitti» L.

Worin diese Virtus spiritualis besteht, sagt Thomas nicht niher.
Er bestimmt nur ihre Wirkungen : sie bewirkt eine Hingabe an Gott,
eine Bereitschaft fiir goéttliche Dinge, ja sie besitzt die Kraft zur
Nachlassung liBlicher Siinden, sie macht eine Wiederholung der Weihe
unméglich und unniitz, wofern der geheiligte Gegenstand durch MiB-
brauch nicht exsecriert wird. Damit ist wieder angedeutet, daB diese
Virtus spiritualis nicht nach Art des sakramentalen Charakters auf-
gefaBt werden darf; denn dieser sakramentale Charakter kann durch
keinen MiBbrauch so verletzt werden, daB iiberhaupt eine erneute
Mitteilung notwendig wiirde. Diese klare Abgrenzung, die Thomas
vollzieht zwischen dem eigentlichen Sakrament und dem was wir
heute Sacramentale nennen, verbietet es ebenfalls, diese Virtus spiri-
tualis in die Linie derjenigen Virtus instrumentalis spiritualis zu
stellen, die, wie wir sehen werden, der sakramentalen Materie im
Sakramentsvollzug mitgeteilt wird. Andernfalls wire der Unterschied
zwischen Sakrament und Sacramentale vollstindig verwischt. Eine
Losung bietet vielleicht der Schrifttext, mit dem Thomas das Vor-
handensein dieser Virtus begriindet : « Vere Dei virtus est ; nam ipse,
qui habet in caelis habitationem, visitator et adiutor est loci illius»
(IT Mach. 3, 38). Der iiberall gegenwirtige Gott erweist an den von der
Kirche zu seinem Dienste bestimmten Orten in hoherem Male seine
Huld und Gnade ; er erweist sich dort in ausnehmendem MaBe als
adiutor und visitator. Diese unterste Stufe der Sanctificatio sacra-
mentalis liegt noch nicht eigentlich im Bereiche des Sakramentes.
Die Dinge und Orte, denen diese Sanctificatio zuteil wird, werden dem
profanen Gebrauche entzogen ; wer sich ihrer vertrauend bedient, darf
eine besondere Hilfe Gottes erwarten. Aber damit sind sie noch in keiner
Weise bestimmt zur Aufnahme jener Kraft, die aus der Sakramenten-
lehre als die in den Sakramenten titige werkzeugliche Kraft bekannt
ist. Eine solche Heiligungskraft wird in ihnen niemals wirksam.

1 jb. ad 3.



Die Stufen der Sanctificatio sacramentalis 133

II.

Anders verhdlt es sich mit der Sanctificatio der zweiten Stufe.
Sie bedeutet schon eine Heiligung der eigentlich sakramentalen Materie
und grenzt sich damit scharf gegen die Sanctificatio der ersten Stufe ab.

Thomas unterscheidet eine doppelte Sanctificatio der sakramen-
talen Materie. Die erste Sanctificatio empfingt die Materie in der
sogenannten Vorweihe, die zweite in der Anwendung dieser schon
vorgeweihten Materie auf dem Empfinger, d. h. im Augenblick des
Sakramentsvollzuges. Die Wirkung der jeweiligen Sanctificatio werden
wir unten untersuchen. GemiB seiner Auffassung vom Sakrament
als einem Werkzeug der Gnade verdeutlicht Thomas die verschiedene
Sanctificatio an der Zubereitung eines Werkzeuges zu dem ihm zu-
geordneten Werk. Einem solchen Werkzeug, einem Instrument, wird
die werkzeugliche Kraft in doppelter Weise zuteil : einmal wenn die
ungestaltete Materie jene Gestalt erhilt, die zur Vollbringung des
zugeordneten Werkes erfordert ist; zweitens, wenn es vom Haupt-
tatigkeitsprinzip zur Hervorbringung des beabsichtigten Werkes aktuell
bewegt wird, wenn es als Werkzeug in Dienst genommen wird.

In dhnlicher Weise bedarf die sakramentale Materie einer doppelten
Zubereitung einer doppelten Sanctificatio: einer Sanctificatio, wo-
durch sie als eigentlich sakramentale Materie bestimm! wird (instituitur),
derart, daBl nur diese und keine andere Materie zum giiltigen Sakra-
mentsvollzug benutzt werden darf; und sie bedarf einer zweiten Zu-
bereitung, einer zweiten Sanctificatio, die ihr dann zuteil wird, wenn
sie zur Hervorbringung der beabsichtigten Wirkung appliziert wird.
Diese Sanctificatio geschieht vermittels der sakramentalen Form :
« Instrumentum virtutem sacramentalem acquirit dupliciter scilicet,
quando accipit formam instrumenti et quando movetur a principali
agente ad effectum ; ita etiam materia sacramenti duplici sanctifica-
tione indiget : una qua instituitur materia propria sacramenti et ad
hoc est sanctificatio materiae ; alia est quando applicatur ad effectum,
quae fit per formam sacramenti» .

Was vermittelt nun diese Sanctificatio materiae ? Welche Wirkung
hinterliBt die Actio sanctificandi in der geheiligten Materie 7 Thomas
antwortet : In dieser ersten Sanctificatio wird die werkzeugliche Kraft
nur anfangshaft (quasi inchoative) gegeben, nimlich, wenn ein Gegen-
stand, ein Ding, als Werkzeug zubereitet wird (quando constituitur

1'IVd 7 q 1 a 1 ad 3.



134 Die Stufen der Sanctificatio sacramentalis

in specie instrumenti). In der zweiten Sanctificatio wird diese werk-
zeugliche Kraft abschlieBend (complete) mitgeteilt, dhnlich wie der
Sige im Augenblicke des Indienstgenommenwerdens die instrumentale
Kraft vom Schreiner gegeben wird. So wird auch dem Sakrament,
der Materie, die sakramentale Kraft abschlieBend in der Anwendung
der Materie auf den Empfinger mitgeteilt : « Instrumento datur virtus
agendi instrumentaliter dupliciter : uno modo quasi inchoative, quando
constituitur in specie instrumenti; et ideo dicit Hugo a S. Victore,
quod continet gratiam ex sanctificatione. Alio modo datur complete
quando actu movetur a principali agente sicut quando carpentarius
utitur serra: et similiter complete datur virtus sacramentis in ipso
usu sacramentorum » !,

Die Eigenart der ersten Sanctificatio, in der eine bestimmte Sache,
Wasser oder Ol, zur Materie jenes bestimmten Sakramentes festgesetzt
und das Werkzeug fiir eine bestimmte Gnadenwirkung bereitet wird,
ist bei den verschiedenen Sakramenten je eine verschiedene. Zunichst
aber ist zu beachten, daB diese Art der Sanctificatio iiberhaupt nur
bei den Sakramenten in Frage kommt, die eine duBere Materie haben.
Unter diesen Sakramenten, denen eine dullere Materie eignet, nimmt
die Taufe eine besondere Stellung ein. Wegen der besonderen Heils-
notwendigkeit dieses Sakramentes kann die erste Sanctificatio, die
Zubereitung und Festsetzung der giiltigen Materie dieses Sakramentes,
nicht eine solche Form annehmen, die durch ihre Verkniipfung an
umstindliche Riten und Bedingungen das Heil des Taufempfingers
doch wieder in Frage stellen wiirde. Irgendeine Sanctificatio der Tauf-
materie nimmt Thomas allerdings auch an. Er verbindet seine Forderung
von der Notwendigkeit einer Sanctificatio der Taufmaterie, als dulerer
Materie, mit der andern Forderung, daB durch diese Sanctificatio das
Heil des Taufempfingers nicht gefihrdet werden darf: als Sacramen-
tum necessitatis mul} sie eine « communissima materia » haben 2,

Worin besteht nun diese prima sanctificatio der Taufmaterie ?
Wodurch wird sie bewirkt und was beinhaltet sie ? Im AnschluB an
die griechischen Viter liBt Thomas diese erste Sanctificatio des Wassers
durch die Berithrung mit dem Leibe Christi im Jordan erfolgen :
« Materia baptismi habet quandam sanctificationem per se ex ipso
tactu carnis Salvatoris » 3. Durch diese Berithrung mit dem Fleische

1IVd. 1 q. 1 a 4s 2ad 2 !IVd. 7q 1a. 15 3 ad 1.
3 Sppl. q. 29 a. 7 ad 3.



Die Stufen der Sanctificatio sacramentalis 135

des Gottmenschen ging in dem Wasser insofern eine Veridnderung vor
sich, als es von nun an fiir alle Zeiten als Werkzeug bestimmt wurde,
durch das uns die Gnade der Wiedergeburt vermittelt werden sollte :
« instituitur materia propria sacramenti»?!; «instituens eam instru-
mentum baptismi» 2. Baptismus fuit institutus quantum ad materiam
in baptismo Christi»?; in der Taufe Christi wurde die Materie vor-
bereitet, zubereitet zum Taufakte : « per baptismum Christi est tantum
materia praeparata ad actum baptismi ; sed virtus agens in baptismo
est meritum passionis et virtus Spiritus Sancti» %

Diese Einsetzung und Zubereitung der der Taufe eigentiimlichen
Materie durch die Berithrung mit dem Fleische Christi besagt ferner
eine Weihe, eine Art Konsekration aller Wasser : « Christus pluribus
de causis a Ionne baptizari voluit ... ut aquas consecraret suae carnis
tactu » 5.

Was dem Wasser durch diese Beriihrung mit dem Fleische Christi
mitgeteilt wurde, ist eine geistige Zeugungskraft, und zwar wurde sie
nicht nur den von Christus unmittelbar beriihrten Wassern, sondern
der tota species aquae mitgeteilt : « Christus tactu mundissimae suae
carnis vim generativam contulit aquis» % « Dominus tangendo illam
aquam dedit vim generativam in tota specie aquae, instituens eam
instrumentum baptismi»?; und zwar wurde diese geistige Zeugungs-
kraft allen Wassern wegen der Heilsnotwendigkeit der Taufe gegeben :
« propter necessitatem omnibus aquis vim regenerativam dedit » 8,
Thomas kennt also eine Sanctificatio der Taufmaterie, die im Wasser
durch die Berithrung mit dem heiligen und reinsten Fleische Christi
zustande kommt. An dieser Sanctificatio haben alle Wasser teil;
sie besteht in der Zubereitung des Wassers zu der der Taufe eigenen
Materie. Sie teilt dem Wasser eine geistige Zeugungskraft mit.

Angesichts dieser klaren Aussagen konnte es befremdend erscheinen,
daB Thomas an andern Stellen eine Sanctificatio der Taufmaterie
nicht fiir notwendig erachtet: «Sicut aqua baptismi absque omni
sanctificatione est materia baptismi, ita etiam homo absque omni
sacramentali sanctificatione est baptismi minister quantum ad neces-
sitatem sacramenti»?. Doch 16st sich diese Schwierigkeit leicht aus

'IVd 7q 1a 1ads3. 2IVd 3q 2a 38 3
3a.5s. 2 11V d 6q 2a 1s 2ad 3.
58IV d 6 q. 2 a. 3s. I 6IVd 1q 1 a 3s. C
7IVd.3q. 1a 3s.3; cf. a. §5s. 2.

8IVd 5q. 2a 15 1 ad 1. IV d 5q 2a 1s 1 ad 1.



136 Die Stufen der Sanctificatio sacramentalis

dem Zusammenhang. Thomas spricht der Taufmaterie nur jene Sancti-
ficatio ab, die eine « sakramentale » im engeren Sinne genannt werden
kann, ndmlich jene, die unter bestimmten Riten von einem bestimmten
geweihten Amtstriger vollzogen wird. Eine dieser dhnliche Sancti-
ficatio hat allerdings auch etwa bei der feierlichen Weihe des Tauf-
wassers statt, aber sie ist rein kirchlichen Ursprungs und nicht zur
Giiltigkeit (ad neccessitatem), sondern nur zur Feierlichkeit der Taufe
erfordert (ad solemnitatem): « Quaedam sacramenta sunt, ad quorum
efficaciam praeexigitur sanctificatio materiae, ut patet in confirmatione
vel extrema unctione ; quaedam vero non praeexigunt praedictam
sanctificationem sicut patet in baptismo. Unde benedictio materiae,
quae fit a ministro, non est de necessitate sed de solemnitate sacra-
menti» 1. Die nicht zur Giitligkeit geforderte Sanctificatio, die Sancti-
ficatio quantum ad solemnitatem nennt Thomas auch bezeichnender-
weise « benedictio ».

Die Entbehrlichkeit der von einem Amtstriger vollzogenen Sancti-
ficatio materiae ist in der Heilsnotwendigkeit der Taufe begriindet :
« Baptismus est sacramentum necessitatis, et ideo materiam communis-
simam habet et propter hoc sanctificatione non indiget » 2. Anderswo
weist Thomas auch auf eine Entsprechung hin, die zwischen dem
Minister und der Heiligung der Materie eines Sakramentes besteht.
Es entspricht der Eigenart des Spenders von Firmung und Olung,
der ja ein geweihter Amtstriger ist, daB auch an der Materie dieser
Sakramente eine besondere Vorweihe vorgenommen werden muB.
Das Sakrament jedoch, zu dessen giiltigem Vollzuge eine Weihe seines
Vollziehers nicht erfordert ist, die Taufe also, kann auch der besonderen
sakramentalen, von einem Amtstriger zu vollziehenden Sanctificatio
entbehren : « Sacramentum quod non determinat sibi ministrum nisi
quantum ad solemnitatem, non habet materiam sanctificatam quantum
ad necessitatem sacramenti sed solum quantum ad solemnitatem,
in cuius materia etiam chrisma in modum crucis effunditur » 3.

Wie bei der Taufe, so unterscheidet Thomas auch bei den andern
Sakramenten (mit Ausnahme der Eucharistie), zu deren Wesens-
bestandteil eine dulere Materie gehort, eine doppelte Sanctificatio :
die Sanctificatio, die die Materie bei der Anwendung auf den Empfinger
erhilt, also im Augenblick des Sakramentsvollzuges, und eine Sancti-

1Ivd 2q 1 a 18 2 ad 2
2IVd 7q.1a 15 3adr.
3IVd 7q. 1a. 18 3.



Die Stufen der Sanctificatio sacramentalis 137

ficatio, die der Materie in der Vorweihe, und zwar der zur Giiltigkeit
erforderten Vorweihe, mitgeteilt wird. Diese letztere ist die Sancti-
ficatio secundum se, eine Sanctificatio, in der ein Teil einer von Christus
im allgemeinen bestimmten Materie zum Werkzeug der Mitteilung
bestimmter sakramentaler Gnaden zubereitet wird. Es ist die Sancti-
ficatio, in der die werkzeugliche Kraft der Materie anfangshaft mit-
geteilt wird (quasi inchoative).

Warum ist die Vorweihe der Materie gewisser Sakramente erfordert ?
DaB eine solche besondere durch einen Amtstriger zu vollziehende
Sanctificatio bei gewissen Sakramenten zur Giiltigkeit (ad necessitatem
sacramenti) notwendig ist, leitet Thomas daraus ab, daB Christus
diese Sakramente weder selbst vollzogen noch empfangen oder gespendet
hat. Er konnte also der Materie dieser Sakramente nicht jene Sancti-
ficatio mitteilen, die durch die Berithrung mit dem heiligsten Leibe
den Wassern zuteil wurde, auf Grund deren dann die Taufmaterie
einer besondern sakramentalen Sanctificatio zur Giiltigkeit nicht mehr
bedarf.

Anderseits fordert Thomas fiir das Sacramentum ordinis, dessen
Materie nach ihm ja in der Darreichung der Instrumente, also auch
in einer duBern Materie besteht, keine derartige Vorweihe etwa der
Instrumente, wie fiir die Materie der Firmung und Olung!. Warum
nicht ? Weil die Wirksamkeit dieser genannten Sakramente, der
Firmung und Olung, zunichst und vor allem aus der Materie herge-
leitet wird ; weil in diesen Sakramenten die Wirkkraft nicht so sehr
im Spender als in der Materie ruht: « Materiam in aliis sacramentis
oportet sanctificari propter virtutem, quam continent » 2. « Efficacia
aliorum sacramentorum (ab ordine) principaliter consistit in materia,
quae divinam virtutem et significat et continet sanctificatione per
ministrum adhibita » 3. Allen Sakramenten eignet eine Wirkkraft,
eine Wirksamkeit. Thomas setzt voraus, daB diese Wirksamkeit bei
den verschiedenen Sakramenten je einen verschiedenen Triger hat.
Bei gewissen Sakramenten, bei der Taufe, “Firmung und Olung, ist
die Materie vor allem der Triger der Wirkkraft : « Efficacia aliorum
sacramentorum principaliter consistit in materia » 4, weil eben die
Materie die iibernatiirliche Kraft bezeichnet und enthélt. Der Nachdruck
liegt eindeutig auf dem « continere » : « Materia in aliis sacramentis

1 Sppl. q. 34 a. 5 c. 2 Sppl. q. 34 a. 5 ad 2.
3 1. c. corp. 4 Sppl. q. 34 a. 5 ad 1.



138 Die Stufen der Sanctificatio sacramentalis

oportet sanctificari propter virtutem, quam continent » . Anders ver-
hilt es sich mit dem Sacramentum ordinis. Die Wirkkraft dieses
Sakramentes liegt vor allem und zunédchst beim Spender : « Efficacia
huius sacramenti principaliter residet penes eum qui sacramentum
dispensat » 2. Der Materie kommt beim Sacramentum ordinis eine
andere Funktion zu ; ihr eignet mehr die Aufgabe, die vom Bischof
mitgeteilte Gewalt zu verdeutlichen als sie zu verursachen : « Materia
autem adhibetur magis ad demonstrandam potestatem, quae tra-
ditur particulariter ab habente eam complete quam ad potestatem
causandam » 3,

Wieder anders verhilt es sich beim Sakrament der Eucharistie.
Auch dieses Sakrament hat eine duBere Materie, auch in ihr findet
eine Sanctificatio dieser Materie statt. Allerdings ist die Wirkung
dieser Sanctificatio der eucharistischen Materie eine ganz andere als
bei den bisher behandelten Sakramenten. Bei der Taufe, der Firmung
und Olung war die Wirkung der Sanctificatio eine vis regenerativa,
eine virtus divina, eine gottliche werkzeugliche Kraft. Diese Kraft
hat ihren Sinn nicht in sich selbst ; sie ist eine Virtus intentionalis,
fluens, eine flieBende auf ein anderes hoheres, Charakter und Gnade
hinweisende Kraft, ein « sanctum in ordine ad aliud ».

Bei der Eucharistie hingegen ist die Wirkung der Sanctificatio
sein « Sanctum absolute » ; es ist der sakramentale Christus selbst, nicht
nur eine Wirkkraft Christi. Das Sakrament der Eucharistie besteht
im Unterschiede zu allen andern Sakramenten in der Sanctificatio
der Materie, d. h. es wird in dieser Sanctificatio der Materie vollzogen
und nicht erst in usu, in der Anwendung der geheiligten Materie wie
bei der Taufe und Firmung und letzten Olung : « Sacramentum eucha-
ristiae comsistit in ipsa materiae sanctificatione, non autem in usu»*.

IEL,

Wir haben bisher jene Sanctificatio der sakramentalen Materie
kennen gelernt, die Thomas eine Sanctificatio materiae secundum se
nennt, wodurch eine bestimmte Sache zur Materie eines bestimmten
Sakramentes, zum Werkzeug bestimmter Gnaden gemacht wird. In
dieser Sanctificatio wird dem Wasser die vis regenerativa mitgeteilt,
der Materie des Sakramentes der Firmung und der Olung eine Virtus

21 c
4 Sppl. q. 29 a. 6 ad 1.

—

[
o0



Die Stufen der Sanctificatio sacramentalis 139

divina. Allerdings empfangen alle diese Sakramente diese virtus nur
inchoative.

Wir sahen weiter, da Thomas noch eine zweite Sanctificatio der
Materie kennt, jene nimlich, die dem aktuellen Gebrauche des Instru-
mentes entspricht «quando applicatur ad effectum»?!, « quando actu
movetur a principali agente sicut carpentarius utitur serra»?. Wo-
durch wird nun diese zweite Sanctificatio bewirkt und was teilt sie
der Materie formell mit ? Die vorgeweihte Materie empfingt diese
Sanctificatio im Augenblicke des Gebrauches, der Anwendung der
Materie » in usu materiae » ; «secunda sanctificatio magis pertinet
ad usum ipsius ... quia etiam instrumenta efficaciam accipiunt ab
artifice, dum fiunt et dum actu applicantur »3. Doch besitzt nicht
der Usus, die Anwendung, die Applicatio der vorgeweihten Materie
als solche schon die neue Heiligungskraft, sondern es sind die « Verba
vitae » 4, es ist die « Forma verborum » 5, die « Verba significantia » ¢,
denen die Mitteilung dieser Heiligungskraft eignet. In der Anwendung
der vorgeweihten Materie wird dieser Materie mittels der sakramentalen
Form, der Worte des Lebens, ein Neues mitgeteilt. Die sakramentale
Form ist das « medium quo quasi pervenit efficacia ad materiam quae
illo verbo sanctificatur » 7. Die sakramentale Form verleiht der vor-
geweihten Materie, die ja in der Vorweihe die Virtus agendi instrumen-
taliter nur quasi inchoative empfangen hatte, diese virtus nun « com-
plete » « virtus agendi instrumentaliter datur complete quando movetur
a principali agente » 8.

Das durch die Beriihrung mit dem Fleische Christi vorgeweihte
Wasser empfingt durch die sakramentale Form die Sanctificatio acfu
sanctificans: « Materia baptismi ex forma verborum accipit sancti-
ficationem actu sanctificantem » ® ; desgleichen die Materie der Olung :
« Similiter post sanctificationem materiae secundum se requiritur
sanctificatio in usu, per quam actu sanctificat » 1°; es ist dies die zweite
Sanctificatio der sakramentalen Materie, insofern sie gnadenbewirkend
titig sein soll : « secunda sanctificatio pertinet ad usum ipsius, secundum
quod est actu conferens effectum suum»!'. Aus dieser zweiten und

1IV. d 17 q. 1 a. 1 ad 3. 2IVd 1q 1a 48 2ad2
3Sppl. q. 29a. 7ad 1;IVd. 1 q. 1 a. 4s. 2 ad 2.

4 Sppl. q. 29 a. 7 ad 3. 5 Sppl. q- 8 a. 2 ad 3.

6d 1q.1a 3 ad 1. 7IVd 3q.1a 3s 3 ad 2.
8IVd 1q 1a. 4s. 2 ad 2. % Sppl. q. 29 a. 7 ad 3.

10 1 c. 11 1 ¢, ad 1.



140 Die Stufen der Sanctificatio sacramentalis

nicht aus der ersten kommt dem Sakrament die aktuelle Gnaden-
vermittlung zu : « Habet ut actu conferat gratiam»!. Ohne die sakra-
mentalen Worte wiirde die Wirkkriftigkeit, die efficacia causandi
fehlen. Erst auf Grund der durch die sakramentalen Worte mitgeteilten
Heiligung kann man von der sakramentalen Materie sagen, sie enthalte
die unsichtbare Gnade : « invisibilem gratiam continent ». « Sacramenta
ex sanctificatione invisibilem gratiam continent. Sed creatura sancti-
ficatur per Verbum Dei. Ergo oportet in sacramentis non solum res,
sed etiam verba esse»?; «sacramenta gratiam continent ex sancti-
ficatione, quae fit per Verbum Dei». ?

Es wire allerdings wieder ein groBes MiBverstindnis, wollte man
aus dieser Ausdrucksweise « sacramenta continent gratiam » schlieBen,
bei der physischen Wirksamkeit ergieBe Christus die Gnade zunichst
und unmittelbar in das Zeichen ; das Zeichen besitze darum in gewissem
Sinne eine groBere Christusnihe und Christusunmittelbarkeit als der
Mensch. Jedenfalls meint der Ausdruck « sacramenta continent gratiam »
nicht dies: die gratia als Participatio divinae naturae, die dem
Menschen etwa in der Taufe geschenkt wird, sei in ihrer Eigenart als
Teilhabe an der Gottesnatur, als supernaturale quoad substantiam,
zunidchst im Zeichen, um dann als numerisch gleiche in die Seele
sich zu ergieBen. Es ist nicht einmal spezifisch die gleiche Gnade,
von der gesagt wird, sie sei im Sakrament enthalten, und sie werde
in die Seele ergossen. Thomas gibt unmiBverstindlich zu verstehen,
was er meint, wenn er behauptet : « Sacramenta continent gratiam » :
« Gratia est in sacramento N. L. non quidem secundum similitudinem
speciei, sicut effectus est in causa univoca, neque secundum aliquam
formam propriam et permanentem et proportionatam ad talem effectum
sicut sunt effectus in causis non univocis puta res generatae in sole,
sed secundum quandam instrumentalem virtutem, quae est fluens et
incomplete in esse naturae»®. Wie der Tod im Schwerte ist, insofern
das Schwert ein Werkzeug zum Toten ist, nicht aber so als sei der
Tod wirklich, wenn auch nur voriibergehend, im Schwerte, so ist
auch die Gnade im Sakramente weder als ihrem eigentlichen Triger
noch als in einem sie enthaltenden GefiBle, aus dem sie dann nur in
die Seele gegossen zu werden brauchte. Wenn man einmal das Bild

2 1IN

IV
* 1 c. carp.

4 III q. 62 a. 3.

d. 7 q. 1 a 3ad I
d. 1 q.



Die Stufen der Sanctificatio sacramentalis I41

vom GefilBe beibehalten will, so ist es nach Thomas in folgender Weise
zu deuten: Wie etwa ein Schwert GefiBl des Todes genannt wird,
weil es im Augenblick des Gebrauches eine tétende Kraft von seinem
Benutzer empfingt, so sind die Sacramenta vasa gratiae, weil sie in
ihrer Anwendung, in ihrem Vollzuge eine gnadenbewirkende werkzeug-
liche Kraft von der causa principalis erhalten : « Gratia non dicitur
esse in sacramento sicut in subiecto neque sicut in vase prout vas
dicitur instrumentum alicuius operis faciendi secundum quod dicitur
Ezech. IX, 1. Unusquisque vas interfectionis habet in manu sua» .
« Gratia est in sacramento secundum esse fluens et incompletum ;
et ideo non inconvenienter sacramentum dicitur continere gratiam » 2.

Hier ist der Ort, eine immer wiederkehrende Ausdrucksweise des
hl. Thomas zu erliutern. Thomas betont immer wieder, daB die Per-
fectio der Taufe, der Firmung und Olung nicht in der Sanctificatio,
der Consecratio materiae statt hat, wie es in der Eucharistie der Fall
ist, in der die Perfectio quantum ad essentiam gegeben ist in der
Konsekration der eucharistischen Spezies, sondern daB die Perfectio
der Taufe, Firmung und Olung in der Anwendung der vorgeweihten
Materie statt hat, daB in usu materiae die perfectio quantum ad essen-
tiam fiir diese Sakramente gegeben ist. « In hoc differunt (baptismus
et confirmatio ab Eucharistia) quod cum alia sacramenta perficiantur
in usu materiae, percipere sacramentum est ipsa perfectio sacramenti.
Hoc autem sacramentum perficitur in consecratione materiae et uter-
que usus est consequens hoc sacramentum » 3.

Worin ist es nun begriindet, daB die Perfectio dieser genannten
Sakramente erst in usu und nicht schon wie bei der Eucharistie in
der Consecratio materiae gegeben ist ? DalB das Wesen dieser Sakra-
mente erst dann voll gegeben ist, wenn die Materie dem Empfinger
appliziert wird. Thomas bemerkt dazu, vom endgiiltigen Vollzuge,
der perfectio quantum ad essentiam sacramenti, konne man erst dann
sprechen, wenn die letztlich vom Sakrament intendierte Sanctificatio
erreicht ist, jene Sanctificatio des Menschen, deren Wirkung die innere
Heiligung des Menschen ist. « Cum sacramenta Novae legis sancti-
ficationem quandam operentur ibi perficitur sacramentum, ubi per-
ficitur sanctificatio. In aqua autem non perficitur sanctificatio, sed

1 III q. 62 a. 3 ad 1.
2l c.ad 2; cf. III q. 62 a. 4 c.; ad 3 u. ad 4.
3 IITI q. 80 a. 1 ad 1.



142 Die Stufen der Sanctificatio sacramentalis

est ibi quaedam sacramentalis virtus instrumentalis, non permanens,
sed fluens in hominem, qui est sanctificationis subiectum ; et ideo
sacramentum non perficitur in ipsa aqua, sed in applicatione aquae
ad hominem, quae est ablutio»!. Die vom Sakrament letztlich inten-
dierte Sanctitas wird eben nicht in der Tauf- und Firmmaterie bewirkt,
sondern in dem zu taufenden, zu firmenden Menschen. Tauf- und
Firmmaterie enthalten nur auf Grund der an ihnen vollzogenen Sancti-
ficatio jene instrumentale Wirkkraft, die virtus instrumentalis, ver-
moge deren Wasser und Firmél die eigentliche Sanctitas im Empfinger
zu bewirken vermogen. Diese Virtus instrumentalis wird der Tauf-
und Firmmaterie allerdings auch complete erst in usu materiae mit-
geteilt ; aber diese Mitteilung begriindet nicht jene Sanctitas, ohne
die von einer perfectio sacramenti quantum ad essentiam noch nicht
gesprochen werden kann. Wenn Thomas also immer wieder betont :
Baptismus, confirmatio et unctio perficiuntur in usu materiae, so ist
zu beachten, daB faktisch in dem usus materiae sich ein Doppeltes
vollzieht : einmal wird im usus materiae, in applicatione materiae, der
Materie eine virtus instrumentalis complete mitgeteilt ; auBerdem wird
zweitens, kraft der so mitgeteilten virtus instrumentalis, eine innere
Heiligung am Menschen vollzogen. Die Perfectio sacramenti, von der
Thomas spricht, hat nun nicht statt riicksichtlich der Sanctificatio,
in der der Materie jene instrumentale Kraft mitgeteilt wird, sondern
insofern vermoge dieser instrumentalen Kraft dem Menschen die gratia
gegeben wird, oder wenigstens der sakramentale Charakter, insofern
er einen Anspruch auf die Gnade beinhaltet. Es ist eben nicht die
Materie dieser Sakramente, die den Triger der letztlich intendierten
Sanctitas enthilt (wir werden sehen, daB es sich mit der Eucharistie
anders verhilt), dieser Triger befindet sich in den genannten Sakra-
menten auBerhalb der sakramentalen Materie. « Alia sacramenta per-
ficiuntur non quidem in consecratione materiae, sed in usu materiae
consecratae, sicut in ablutione aquae, aut in unctione olei seu chris-
matis : et hoc ideo quia in materiis aliorum sacramentorum non est
aliqua natura rationalis, quae sit gratiae sanctificantis susceptiva ...
Sed hoc sacramentum (eucharistia) perficitur in ipsa consecratione
materiae, in qua continetur ipse Christus, qui est finis totius gratiae
sanctificantis» 2. In Cor. I ¢. XI 1. V,

1 1II q. 66 a. 1.
21In Cor. I c. 11 lect. 5.



Die Stufen der Sanctificatio sacramentalis 143

IV.

Wir kennen bisher eine Sanctificatio der sakramentalen Materie
und zwar in einer doppelten Stufung: eine Sanctificatio, die an der
sakramentalen Materie in der Vorweihe vollzogen wird ; diese Vor-
weihe geschieht am Wasser, der Taufmaterie, durch die Beriihrung
mit dem Fleische Christi, die der tota species aquae eine werkzeugliche
Zeugungskraft mitteilt, allerdings nur anfangshaft quasi inchoative ;
damit sind alle Wasser ein fiir allemal als giiltige Taufmaterie bestimmt.
An der von Christus als Sakramentsmaterie allgemein bestimmten
Materie der Firmung und Olung geschieht diese Vorweihe durch eine
eigens geweihte Amtsperson, und zwar ist diese eigene besondere Weihe
darum notwendig, weil Christus diese Sakramente weder an sich hat
vollziehen lassen noch selbst gespendet hat, also die Materie dieser
Sakramente nicht durch eine Beriihrung wie die Taufmaterie mit
seinem heiligsten Fleische weihen konnte.

Die zweite Stufe der Sanctificatio sacramentalis vollzieht sich
an der im genannten Sinne vorgeweihten Materie dieser Sakramente
in der Anwendung dieser Materie auf den Empfinger, im Akte des
Gebrauches, und zwar mittels der sakramentalen Form, der Worte
des Lebens. Die Wirkung dieser Sanctificatio ist die der Materie nicht
mehr nur anfangshaft nur inchoative, sondern complete mitgeteilte
Heiligungskraft, die zu der Aussage berechtigt, daB die Sakramente
die Gnade enthalten. Die sakramentale Materie ist also, wenn auch
nur voriibergehend, Triger einer Heiligungskraft, die ihr stufenweise
mitgeteilt wird : einmal durch die Vorweihe (Beriihrung des Wassers
mit dem Fleische Christi bei der Taufmaterie, besondere Weihe des
Oles durch einen geweihten Amtstriger bei Firmung und Olung), dann
im Akte der Anwendung durch die sakramentale Form.

Diese beiden Sanctificationes haben aber nicht in sich selbst ihren
Sinn, sie stehen im Dienste anderer Sanctificationes, die thre Wirkungen
nicht mehr in der sakramentalen Materie haben ; der Triger dieser
Wirkung ist der Mensch. Es handelt sich also jetzt um eine Sancti-
ficatio hominis, aber um eine ganz besonders geartete. Verglichen
mit der Sanctificatio, die der Materie zuteil ward, ist sie eine nobilior
Sanctificatio : « Nobiliori modo applicantur ad divinum cultum ministri
per ordines quam per vasa sacra»l.

1. Sppl. Q. 37 8. 1T B. €



144 Die Stufen der Sanctificatio sacramentalis

Doch auch im Menschen hat nach Thomas eine doppelte Sancti-
ficatio statt. Eine Sanctificatio, die allen Menschen eignet, die in
einer Reinigung von Siinden und Uberbleibseln der Siinde besteht —
und eine zweite Sanctificatio, die nur wenigen Sakramenten eignet,
jenen nidmlich, die einen Charakter einprigen ; diese letztere besteht
in der Bestimmung zu einem heiligen Dienste: « In quolibet sacra-
mento est aliqua sanctificatio; sed quaedam est sanctificatio, quae
est communis omnibus sacramentis, scilicet emundatio a peccato vel
a reliquiis peccati; et quaedam est sanctificatio, quae est specialis
quibusdam sacramentis imprimentibus characterem scilicet deputatio
ad aliquid sacrum » !. « Sacramenta N. L. sunt sanctificationes quaedam.
Sanctificatio autem duobus modis accipitur : uno modo pro emunda-
tione, quia sanctum est mundum. Alio modo pro mancipatione ad
aliquid sacrum sicut dicitur altare sanctificari vel aliquid huiusmodi.
Omnia ergo sacramenta sunt sanctificationes primo modo, quia omnia
dantur in remedium contra aliquem defectum. Sed quaedam sunt
sanctificationes secundo modo, sicut patet praecipue in ordine, quia
ordinatus mancipatur ad aliquid sacrum, non autem omnia, sicut
patet de poenitentia. Quicumque autem mancipatur ad aliquid sacrum
spirituale exercendum, oportet quod habeat spiritualem potestatem
et solum talis. Et ideo non omnia sacramenta N. L. characterem
imprimunt, sed quaedam, quae etiam secundo modo sanctificationes
sunt » %,

Die Wirkung dieser neuen Sanctificatio, die am Menschen voll-
zogen wird, ist der sakramentale Charakter. Diese Wirkung wird
vollzogen in Kraft und in Voraussetzung der beiden schon behandelten

1IVd.7q.2a.2s.1;cf.d. 4q. 1 a. 48.2cC.

*Id1sq.5a.1s.1adr1; IVd 1rq.1a 5s 1ad2: «Sanctificatio
quandoque importat emundationem et confirmationem spiritualem, quae fit
per gratiam : et sic sacramenta V. L. non dicebantur sacramenta, nisi quasi
signa significantium. Alio modo sanctificatio importat manicipationem alicuius
ad aliquod sacrum : et sic dicebantur sacramenta et quasi significantia quia
per et fiebat quaedam idoneitas ad sacros usus et in templo et in vasis et in
ministro et in populo».

IV d. 15 a. 5 a. 1 s. 1 ad 1: « Sanctificari dupliciter dicitur : uno modo
secundum quod sanctum dicitur mundum, prout sanctificatio dicitur emundatio
a peccato per gratiam. Alio modo secundum quod sanctum dicitur firmum,
prout dicitur sanctificatio confirmatio in bono per donum gratiae vel gloriae.
Et istis duobus modis est tantum in rationali creatura et secundum hoc tantum
fit missio ... Tertio modo dicitur sanctificatio secundum quod aliquid accom-
modatur ad usum divini cultus, quam decet omnis munditia et hoc modo
dicuntur templum et vasa sanctificari».



Die Stufen der Sanctificatio sacramentalis 145

Sanctificationes. Allerdings findet sich bei Thomas zur Bezeichnung
dieser Sanctificatio, die in der Mitteilung des sakramentalen Charakters
besteht, hdufiger der Terminus Consecratio. Wihrend dieser Terminus
heute fast ausschlieBlich benutzt wird zur Bezeichnung der Sancti-
ficatio der eucharistischen Materie und im Zusammenhang mit der
in der Priester- und Bischofsweihe stattfindenden Sanctificatio, sieht
Thomas in der Mitteilung des Tauf- und Firmcharakters eine wirkliche
Konsekration der Person. Vielleicht ist gerade auf die Einschrinkung
des Sinngehaltes dieses Wortes das Schwinden des Verstindnisses
fiir die hohe Bedeutung der Taufe und der Firmung zuriickzufiihren.
Sobald Taufe und Firmung nicht mehr als Konsekration im Vollsinn
des Wortes aufgefaBt werden, muBte es zu einer Uberbetonung jenes
Sakramentes kommen, das man nun im besondern Sinn als Hinweihe
an Gott empfand, wihrend man doch mit Recht sagen kann, daB die
Taufe auf Grund des in ihr eingeprigten Charakters eine viel tiefere
Hinweihe an Gott darstellt als der in der Priesterweihe empfangene
Charakter, wenn er in sich betrachtet wird. Fiir Thomas war Taufe.
und Firmung eben auf Grund des sakramentalen Charakters eine
wirkliche Konsekration des Empfingers 1.

Diese neue Stufe der Sanctificatio sacramentalis, in der der sakra-
mentale Charakter mitgeteilt wird, gestattet einen Vergleich mit der
Sanctificatio der eucharistischen Materie, insofern ihre Wirkung die
Unwiederholbarkeit der beiden jeweiligen Sanctificationes begriindet,
ndmlich jener, die in der Taufe, der Firmung und im Ordo statthat :

1 C. G. IV c. 50: « Hoc etiam commune est quid ex quo, res aliqua semel
consecrata est, quamdiu manet, ulterius consecrari non debet, ne consecratio
inefficax wvideatur. Unde cum baptismus sit quaedam consecratio hominis
baptizati non est iterandum baptisma»; III q. 66 a. 9: «Baptismus iterari
non potest ... quia baptismus imprimit characterem, qui est indelebilis et
cum quaedam consecratione datur»; Sppl. q. 30 a. 3 ad 2: « Unctio quae fit
in ordine et confirmatione est unctio consecrationis, qua homo deputatur ad
aliquid sacrum ; sed unctio haec (sacramenti extremae unctionis) est unctio
medicationis » ; C. G. IV c. 73: « Unctio (extrema unctio) iterari potest, non
enim huius sacramenti unctio est ad consecrandum sicut unctio confirmationis,
ablutio baptismi et quaedam aliae unctiones, quae ideo nunquam iterantur,
quia consecratio semper manet, dum res consecrata durat, propter efficaciam
divinae virtutis consecrantis. Ordinatur autem huius sacramenti unctio ad
sanandum, medicina autem sanativa toties iterari debet, quoties infirmitas
iteratur ». Ad Rom. c. 7 : « Aliis autem se habet in sacramentis quae imprimunt
characterem, qui est quaedam consecratio animae immortalis»; IV d. 8 q. 1
a. 3 s. 3 ad 2: « Per baptismum aliquis consecratur ad eucharistiae perceptionem,
sicut per ordinem ad eius consecrationem». Cf. Sppl. q. 34 a. 3; in. ad 2;
IIT q. 67 a. 3.

Divus Thomas. 10



146 Die Stufen der Sanctificatio sacramentalis

« Sicut in eucharistiae sacramento sanctificatur materia, ita in baptismo
sanctificatur recipiens characteris impressionem. Unde sicut fieret
iniuria eucharistiae si hostia consecrata iterum consecraretur, ita
fieret iniuria baptismo, si aliquis semel baptizatus, iterum baptizaretur,
quia sicuti ibi sanctificatio refertur ad materiam, ita hic ad suscipientem
sacramentum » 1.

Diese Sanctificatio beinhaltet eine besondere Hinweihe an Gott,
eine besondere Gottzugehorigkeit : « Quia nulla est conventio Christi
ad Belial ideo quandocumque aliquid sanctificandum est ad cultum
divinum, prius exorcitatur, ut liberatum a potestate diaboli, qua illud
in nocumentum hominis assumere poterat, Deo consecratur. Unde
cum propria sanctificatio, qua homo Deo consecratur, sit in baptismo,
oportet quod etiam homo prius exorcitetur, quam baptizatur » 2,

Diese gleiche Sanctificatio hominis legt anderseits einen Vergleich
nahe mit jenen Sanctificationes, die wir bisher kennen gelernt haben,
jenen nimlich, die an der sakramentalen Materie vollzogen werden,
denen die Aufgabe zugewiesen ist, die Sanctificatio, von der nun die
Rede ist, zu bewirken. Wie nimlich die zu heiligende Materie sich
zu der Sanctificatio, die an ihr vollzogen wird, rein passiv verhilt, so
wird auch fiir die Sanctificatio, deren Wirkung der sakramentale
Charakter ist und eben am Menschen vollzogen wird, nur ein Minimum
an Aktivitidt, an vorbereitender Haltung erfordert ; der Mensch verhilt
sich bei Empfange dieser Sanctificatio passiver als beim Empfang
derjenigen Sanctificatio, die, wie wir sehen werden, eine emundatio
a peccato et a reliquiis peccatis beinhaltet. Das ist denn auch der
Grund, warum diese Sanctificatio per characterem, so wie die Sancti-
ficatio der rein passiv sich verhaltenden Dinge, unverlierbar ist :
« Impressio characteris est per quandam animae rationalis sancti-
ficationem, prout sanctificatio dicitur deputatio alicuius ad aliquod
sacrum. Ad hanc autem sanctificationem non magis active comparatur
anima sanctificanda quam aqua sanctificanda vel oleum vel chrisma
ad sui sanctificationem, nisi quod homo se subicit tali sanctificationi
per consensum, res autem praedictae subiciuntur, quia libero arbitrio
carent. Et ideo qualitercumque anima varietur per proprias opera-
tiones nunquam characterem amittit ; sicut nec chrisma nec oleum
nec panis consecratus unquam sanctificationem perdunt, qualiter-

1IVd. 6q. 2a 15 1 ad 1
?IVd 6q. 1a



Die Stufen der Sanctificatio sacramentalis 147

cumque mutentur, dummodo non corrumpantur »!. Da das Subjekt,
der Triager der hier behandelten Sanctificatio, die anima rationalis ist,
kann die Wirkung dieser Sanctificatio, der Charakter, nicht einmal
durch die corruptio corporis humani, durch den Tod, bewirkt werden,
sondern einzig durch die Vernichtung seines unmittelbaren Trigers,
der Seele.

Diese Sanctificatio ist die Grundlage fiir alle hierarchischen Akte
in der Kirche Christi: « Homini non competit actus hierarchicus ex
natura sua, sed ex divina institutione et sanctificatione»?2 Alle
hierarchischen Akte, d. h. alle sakramentalen Kultakte, sind in ihrer
Giiltigkeit abhidngig von dieser Sanctificatio. Nur die Taufe bildet
wegen ihrer Heilsnotwendigkeit wieder eine Ausnahme. Das bedeutet,
daB jeder Mensch, auch der Ungetaufte, giiltiger Spender der Taufe ist.
Thomas weist an der gleichen Stelle noch hin auf eine Entsprechung
zwischen dem zur Giiltigkeit geniigenden Taufspender und der giiltigen
Taufmaterie. Ahnlich wie bei der Taufmaterie im Gegensatze zur
Materie, etwa der Firmung und Olung, eine besondere Sanctificatio
der Materie durch eine Amtsperson, eine Persona sanctificata, nicht
erforderlich ist, ebenso kann der Taufspender einer besondern Sancti-
ficatio entbehren: « ... et quamvis simpliciter gradum hierarchicum
non contulit omni homini, tamen actum istum (baptizandi) hierarchicum
omnibus hominibus contulit propter necessitatem sicut omnibus aquis
vim regenerativam dedit » 3.

Gerade mit Riicksicht auf diese Sanctificatio, in der dem Menschen
der sakramentale Charakter mitgeteilt wird, sagt Thomas immer wieder,
sie bewirke in uns eine Konformitit mit Christus oder der Trinitit.
Diese Conformatio beginnt schon in der Mitteilung des Taufcharakters :
« Ad unam formam, quam aliquid perfecte repraesentat, non potest
esse nisi una assimilatio : et ideo Patris non est nisi una perfecta imago
scilicet Filius. Sed si non est perfecta repraesentatio, tunc possunt
esse diversae assimilationes ad unum simplex. Et ideo diversae crea-
turae diversimode secundum suum modum divinam similitudinem
habent. Et propter hoc non est inconveniens, si diversi characteres
sint in anima, Trinitati secundum diversa conformentes»?. In der
Firmung werden wir Christus, dem kdmpfenden Koénige, als Soldaten
gleichgestaltet : « Per characterem quasi adscribimur ad familiam

1IVd 49 1 a 15 4.

2IVvd 5q 2a
) ey 4I1Vvd 7q 2a. 18 2 ad 1.



148 Die Stufen der Sanctificatio sacramentalis

Christi. Sed Christus sicut est Pater noster et sacerdos ita et Rex
noster. Cum ergo per characterem baptismalem adscribamur ei quasi
Patri filii regenerati per baptismum et per characterem ordinis quasi
ministri sacerdoti summo, videtur simili ratione in confirmatione
imprimi character, quo conformemur ei quasi milites regi»!. Durch
die Sanctificatio, die wir im Ordo empfangen, wird der Mensch Christus
dem Hohenpriester konformiert : « Ipse (Christus) fuit sacerdos quasi
sacerdotium instituens ; et ideo eius non est habere characterem, sed
illius, qui aliunde sacerdotium recipit ut per characterem principali
sacerdoti configuretur » 2,

Alle bisher genannten Sanctificationes haben ihren Sinn nicht
in sich, sie alle haben einen gemeinsamen Beziehungspunkt: das
Sakrament der FEucharistie : « Per sanctificationes omnium sacramen-
torum fit praeparatio ad suscipiendam vel consecrandam Eucharistiam»3,
Alle Sanctificationes sind Voraussetzungen fiir den giiltigen Empfang
oder die giiltige Spendung der Eucharistie. Allerdings ist die Beziehung
der einzelnen Sanctificationes je wieder eine verschiedene. Die in der
Taufe empfangene Sanctificatio ist notwendige Voraussetzung fiir den
giiltigen Empfang der Eucharistie ; die in der Weihe empfangene
Sanctificatio ist fiir die Konsekration der Eucharistie notwendige
Voraussetzung. Die andern Sanctificationes sind nur insofern zur
Giiltigkeit erfordert, als sie zur Giiltigkeit des auf die Eucharistie vor-
bereitenden Sakramentes unentbehrlich sind. Tatsdchlich kommt hier
einzig die durch die Beriihrung mit dem Fleische Christi und die durch
das Wort am Wasser vollzogene Sanctificatio, sowie die Sanctifi-
catio des Priesters durch den priesterlichen Charakter und schlieBlich
die Sanctificatio des Bischofs in Frage. Da ndmlich die Firmung und
Olung zum Empfange der Eucharistie nicht notwendig erfordert sind,
konnen auch die auf diese Sakramente sich beziehenden Sanctifica-
tiones nicht zur Giiltigkeit erforderlich sein. Trotzdem kann auch
von diesen Sakramenten mit Recht gesagt werden, daB durch sie eine
Praeparatio ad suscipiendam eucharistiam erreicht werde : Die Firmung
gibt dem Menschen die Kraft, sich in Gefahren dem Empfange dieses
Sakramentes nicht zu entziehen : « perficitur aliquid per confirma-
tionem ut non vereatur se abstrahere a tali sacramento » . BuBe und



Die Stufen der Sanctificatio sacramentalis 149

Olung bereiten zum wiirdigen Empfang des Leibes Christi vor : « Per
poenitentiam etiam et extremam unctionem praeparatur homo ad
digne sumendum corpus Christi» 1.

Auf die Eucharistie sind auch alle andern rein sakramentellen
Sanctificationes bezogen: « Omnes illae sanctificationes (consecratio
altaris, sacrarum vestium) ordinantur ad sacramentum eucharistiae ;
et ideo non sunt sacramenta, sed sacramentalia quaedam » 2.

Das ist ja das Eigentiimliche der Eucharistie, das sie von allen
Sakramenten unterscheidende, daB das Contentum dieses Sakramentes,
das unter den Spezies Enthaltene nicht nur eine Kraft Christi, sondern
Christus selbst ist. Ihr Contentum ist ein Sanctum absolutum oder
ein absolute Sanctum, und nicht nur ein Sanctum in ordine ad aliud.
Hier ist allerdings eine wichtige Feststellung zu machen. Wenn auch
in der Sanctificatio der eucharistischen Materie ein Sanctum absolute
bewirkt wird, der eucharistische Christus, so ist damit keineswegs
ausgeschlossen, es ist vielmehr eingeschlossen, daB dieses Sanctum
absolute zugleich ein Sanctum in ordine ad aliud ist, oder daB dieses
Sanctum absolute zugleich die Aufgabe erfiillt, die in den andern
Sakramenten dem «contentum relate ad aliud » eigen ist: ndmlich
die res tantum im Empfinger zu bewirken. Wenn das Contentum
der Eucharistie ein absolute Sanctum genannt wird, so soll damit
nur gesagt sein, daB der eucharistische Christus nicht wie die virtus
instrumentalis in den andern Sakramenten ausschlieBlich ein Sanc-
tum relate ad aliud ist. « In hoc sacramento illud quod est sancti-
ficans hominem, est sanctum primo modo, quasi subiectum sancti-
tatis, quia est ipse Christus»3 DaB der eucharistische Christus
tatsdchlich zugleich wie die Virtus instrumentalis in dem Taufwasser
ein Sanctum in ordine ad aliud ist, sagt Thomas an anderer Stelle
noch ausdriicklich. Er vergleicht die beiden Wirklichkeiten, den
Christus eucharisticus, sacramentalis, mit der Virtus instrumentalis
in den andern Sakramenten und stellt fest, dal wie das Wasser
kraft der Virtus instrumentalis die Gnade im Menschen bewirkt, so
auch die eucharistischen Spezies des Brotes und Weines kraft des
in ihnen enthaltenen sakramentalen Christus, die letztlich von der
Eucharistie als Sakrament intendierte Wirkung, die Sanctificatio des
Menschen, bewirken. « Aqua baptismi non causat aliquem spiritualem
effectum propter ipsam aquam, sed propter virtutem Spiritus sancti

11, c. 1l e 31IVd 8q. 1 a. 18 I



150 Die Stufen der Sanctificatio sacramentalis

in aqua existentem. Sicut autem se habet virtus Spiritus sancti ad
aquam baptismi, ita se habet corpus Christi ad species panis et vini.
Unde species panis et vini non efficiunt aliquid nisi virtute corporis
veri» ., Damit macht Thomas die wichtige Feststellung : Auch der
Christus eucharisticus ist nicht das Letzte, der sakramentale Christus
will uns vielmehr dem Christus realis durch Gnadenmitteilung an-
gleichen, eine gnadenhafte Umwandlung in uns vollziehen. Nicht die
Manducatio sacramentalis geniigt ; sie mul immer mit der mandu-
catio spiritualis, dem Empfang der Gnade, verbunden sein.

Diese Eigenart der eucharistischen Sanctificatio, daBl in ihr nim-
lich ein Sanctum absolute gegenwirtig gesetzt wird, begriindet es
ferner, daB man von diesem Sakramente im Gegensatz zu allen andern
Sakramenten in Wahrheit sagen kann, es komme in der Sanctificatio
der Materie véllig zum AbschluB, es werde in der Weihe, der Conse-
cratio der Materie vollzogen. Wir sahen schon, daB man dies von
den andern Sakramenten, denen eine #dulere Materie eignet, nicht
in der Weise sagen kann, weil bei ihnen die Sanctificatio nur in der
Mitteilung einer sakramentalen Kraft, eines Sanctum in ordine ad
aliud besteht. Immer und immer wieder hebt der hl. Thomas diesen
die Eucharistie auszeichnenden Charakter hervor. Die Perfectio quan-
tum ad essentiam erfolgt bei der Eucharistie nicht erst in der Spendung
der geweihten Materie, der konsekrierten eucharistischen Spezies,
sondern in deren Konsekration : « Quamvis in essentia sua sacramentum
sit perfectum sine usu sacramenti ... »® « Tota perfectio huius
sacramenti in ipsa materiae consecratione consistit, quae estper
transsubstantiationem panis in corpus Christi» 3. « Perfectio in sacra-
mento baptismi consistit in ipso usu materiae, et ideo illud tantum
aquae consecratur, verbo vitae, quod venit in usum. Sed perfectio
huius sacramenti consistit in ipsa materiae consecratione et usus est
consequens ad hoc sacramentum » . « Hoc sacramentum perficitur in
consecratione materiae »®. «Das Wesen dieses Sakramentes besteht
in der Konsekration der Materie : « Minister non habet exteriorem
actum in consecratione, in qua consistit essentia huius sacramenti,

IIl q. 73 a. 1 ad 2.

IVd 13q.1a 3s 1adrI

IV d. 8 q. 2 a. 1 s. I.

IVd 11 q.2a 1858 3ad 3

§ II1 q. 74 a. 2 ad 3; cf. IIl q. 78 a. 1, q. 8o a. 12 ad 2; a. 1 ad 1;

q. 82 a. 4 ad 2; q. 74 a. 7.

[



Die Stufen der Sanctificatio sacramentalis I5I

quamvis habeat actum exteriorem in dispensatione, quae consequitur
ad sacramentum ; et ideo actus ministri in forma, quae est essentia
sacramenti, poni non debuit » 1,

Die Perfectio quantum ad effectum hat allerdings wie bei den
andern Sakramenten in usu materiae statt: « Perfectionem quantum
ad effectum sine usu non habet » 2. Wenn Thomas also betont : usus
sacramenti consequenter se habet, ad hoc sacramentum, so bedeutet
das : consequenter ad eam perfectionem, quae est de essentia sacra-
menti. Wenn er sagt : tota perfectio huius sacramenti in ipsa materiae
consecratione consistit, so ist mit dieser Perfectio wieder nur die
Perfectio quantum ad essentiam gemeint, nicht aber die Perfectio
quantum ad effectum.

V.

Wir kennen nun folgende Arten der Sanctificatio : die rein sakra-
mentale — wir nennen sie zum Unterschiede von der eigentlich sakra-
mentalen die sakramentelle —, welche dem Gegenstande, an dem sie voll-
zogen wird, nichts innerlich Neues mitteilt, sondern ihn nur dem profanen
Gebrauche entzieht und ihn dem Dienste Gottes zuweist. — Eine zweite
Sanctificatio, die schon unmittelbar die sakramentale Materie betrifft,
und nicht irgend einen Gegenstand, der nur dem Dienste Gottes zu-
gewiesen wird. Es ist dies die Vorweihe der sakramentalen Materie :
bei der Taufmaterie geschieht sie durch die Beriihrung mit dem Fleische
Christi, wodurch dem Wasser und zwar allen Wassern eine geistige
Zeugungskraft gegeben wird. Bei der Firmung und Olung vollzieht
sich diese Sanctificatio der Materie in der von einem Amtstriger vor-
genommenen Konsekration (in dieser Consecratio wird das Sakrament
aber noch nicht vollzogen). — Eine dritte Sanctificatio hat statt, wenn
das Wort zu der im genannten Sinn vorgeweihten Materie hinzutritt :
das Wort teilt der Materie die Virtus actu sanctificans mit, die Materie
empfingt ein Neues, sie ist somit Triger der sakramentalen instrumen-
talen Kraft, einer Virtus Christi. Sie wird damit Mittel zur Herstellung
des Kontaktes mit Christus; nun kann man in Wahrheit sagen: in
materia continetur virtus Christi, sie enthilt die Kraft Christi; in
dieser Virtus ist dann die Gnade wie in ihrer werkzeuglichen Ursache
enthalten.

11V d. 8q. 2 a 18 3 ad.z
2IVd 13q.1a. 3s. 1 adI.



152 Die Stufen der Sanctificatio sacramentalis

Eine vierte Sanctificatio hat statt unter Voraussetzung und in
Kraft der bisher genannten Sanctificationes. Diese neue Sanctificatio
besteht in der Mitteilung des sakramentalen Charakters. Der Triger
dieser Sanctificatio ist nicht mehr die Materie als solche, sondern der
Mensch. Die Wirkung dieser Sanctificatio ist die « Res el sacramen-
tum », wihrend mit der Sanctificatio « per verbum vitae» nur das
« sacramentum tantum » gegeben ist.

Diese Res et sacramentum, der Charakter, dessen Triger der
Mensch ist, ist ihrerseits wiederum nicht eine Sanctificatio, die letztlich
in sich selbst ihren Sinn hat. Sie ist selbst, wenn auch schon eine
configuratio ad Christum, so doch eine werkzeugliche Kraft, sie ist
auf ein anderes hingeordnet. Im Gegensatz zu der der Materie mit-
geteilten Virtus Christi, die nur ein voriibergehendes, ein flieBendes
Sein hat, ist diese eine bleibende Kraft, ja eine unzerstérbare Kraft,
die nur mit der Zerstérung ihres Trigers ihr eigenes Sein verliert.
Diese Sanctificatio ist nichts anderes als die Mitteilung des sakramen-
talen Charakters: der Teilnahme am Priestertum Christi.

Der Beziehungspunkt, auf den diese letztgenannte Sanctificatio
hingeordnet ist, ist der eucharistische Christus: « Per sanctificationes
omnium sacramentorum fit praeparatio ad suscipiendam vel con-
secrandam eucharistiam » !. Der eucharistische Christus ist ein sanctum
absolute, wihrend alle andern Sanctificationes nur ein Sanctum in
ordine ad aliud beinhalten. Darum ist die Eucharistie auch in sich
betrachtet, ohne ihre Beziehung zu der im Empfinger zu bewirkenden
Gnade, ein erhabeneres Sakrament als alle andern Sakramente : « Et
ideo hoc sacramentum in se consideratum est dignius omnibus sacra-
mentis, quia habet absolutam sanctitatem etiam praeter suscipientem.
Alia autem non habent nisi in ordine ad aliud. Et ideo hoc sacra-
mentum est perfectio aliorum sacramentorum, quia omne, quod est
per aliud, reducitur ad id quod est per se»?2

Wir sagten, daB die -Sanctificationes aller Sakramente auf die
Sanctificatio eucharistica ausgerichtet sind, insofern in ihr ein Sanctum
absolutum enthalten ist.

Unter anderem Gesichtspunkte konnen wir aber auch sagen, daB
alle diese Sanctificationes, die Sanctificatio eucharistica eingeschlossen,
auf die Sanctificatio hominis ausgerichtet, hingeordnet sind. Diese
Sanctificatio hominis ist die Sanctificatio im eigentlichen Vollsinne,

1111 q. 73 a. 3. 11IVvd 8q 1 8. 18 1



Die Stufen der Sanctificatio sacramentalis 153

die « vera Sanctificatio», von der alle andern Sanctificationes ihren
Namen ableiten : « cum enim sacramenta novae legis sanctificationem
quandam operentur, ibi perficitur sacramentum, ubi perficitur sancti-
ficatio. In aqua autem non perficitur sanctificatio, sed est ibi quaedam
sanctificationis virtus instrumentalis, non permanens sed fluens in
hominem, qui est verae sanctificationis subiectum. Et ideo sacramentum
non perficitur in aqua, sed in applicatione aquae ad hominem, quae
est ablutio » %

Das dieser Sanctificatio entsprechende Sanctum ist ein Sanctum
« simpliciter et per se: sicut quod est subiectum sanctitatis sicut
dicitur homo sanctus»?®. Freilich auch die Sanctificatio eucharistica
setzt ein derartiges Sanctum gegenwirtig: den verklirten Christus
selbst (ib.) und dadurch unterscheidet sie sich wesentlich von allen
andern Sakramenten, daBl in ihr das « Sanctificans hominem », also
das der virtus instrumentalis in den andern Sakramenten Entsprechende
nicht wie in andern Sakramenten #u7 ein « Sanctum in ordine ad aliud »
ist, sondern zugleich Triger der vera sanctitas: « In hoc autem sacra-
mento (eucharistiae) illud, quod est sanctificans hominem est sanctum
primo modo quasi subiectum sanctitatis, quia est ipse Christus ».
Et ideo ista sanctificatio materiae est hoc sacramentum (ib.). — Aber
das ist das Eigentiimliche, daB dieses in se Sanctum, das Trdger der
vera Sanctificatio ist, zugleich « Sanctum in ordine ad aliud» ist ;
daB es als Wirkung die Sanctificatio hominis hat : « Sed sanctificatio
hominis est effectus huius sacramenti».

Ubrigens besteht noch eine andere Analogie zwischen der Virtus
in den andern Sakramenten und dem Corpus Christi in der Eucharistie :
« Sicut ad species sensibiles aliorum sacramentorum se habet virtus,
quae interius inest, quae sanctificationem acquirit, ex qua sacramentum
efficit, ita in hoc sacramento se habet ipsum corpus Christi, quod per
consecrationem sub speciebus fit » 3.

Was beinhaltet nun diese vera sanctificatio ? Wird in ihr dem
durch sie Geheiligten eine innere Form mitgeteilt, analog der verblei-
benden oder flieBenden Kraft, die wir als Wirkung der bisher beschrie-
benen Sanctificationes kennengelernt haben ? Diese Frage ist im
Wesentlichen die gleiche wie die Frage nach der Wirkung der einzelnen
Sakramente. Je nach dem Zwecke und der Aufgabe der einzelnen

1 III q. 66 a. 1.
2IVd 8q. 1 a 18 1.
31 c. ad 2. -



154 Die Stufen der Sanctificatio sacramentalis

Sakramente ist diese Sanctificatio in gewisser Weise verschieden ;
und je nach dieser Verschiedenheit sprechen wir von einer Verschieden-
heit der sakramentalen Gnaden. Dies eine aber ist allen sakramentalen
Gnaden gemeinsam: sie begriinden ndmlich alle eine Sanctitas im Sinne
einer Emundatio, einer inneren Reimigung.: « Sacramenta N. L. sunt
sanctificationes quaedam. Sanctificatio autem duobus modis accipitur :
uno modo pro emundatione, quia sanctum est mundum. Alio modo
pro mancipatione ad aliquid sacrum sicut dicitur altare sanctificari
vel aliquod huiusmodi. Omnia ergo sacramenta sunt sanctificationes
primo modo, quia omnia dantur in remedium contra aliquem defectum » .
AuBer dieser Grundbedeutung der Reinheit (Thomas hatte ihn ethy-
mologisch falsch abgeleitet von dem griechischen Wort aytos ; « dicitur
enim aytos quasi sine terra»; und gemdB der Ableitung Isidors von
« sanguine tinctus»: «ut intelligatur sanctus quasi sanguine tinctus,
eo quod antiquitus illi qui purificari volebant sanguine hostiae tinge-
bantur»)? erkennt Thomas dem Worte sanctus, indem er es mit Recht
von dem lateinischen sancire ableitet, die Bedeutung der Unverletz-
lichkeit zu, oder positiv ausgedriickt, der Befestigung im Guten : « Alio
modo (sanctitas) importat firmitatem, unde apud antiquos sancta
dicebantur, quae legibus erant munita ut violari non deberent » 3.
Allerdings ist zu beachten, daB Thomas an dieser Stelle von der
Sanctitas als sittlicher Tugend spricht und nicht zunichst von der
durch die « heiligmachende Gnade » begriindeten Sanctitas. Aber die
beiden Grundbedeutungen — Munditia und Firmitas — die er hier der
Sanctitas, insofern die sittliche Tugend gemeint ist, zuerkennt, kehren
auch dort immer wieder, wo er von der durch die heiligmachende
Gnade begriindeten Sanctitas spricht, deren Triger nur die vernunft-
begabte Kreatur sein kann. Dies ist jene Sanctitas, die eine Munditia
und Firmitas begriindet und in jedem Sakramente vermittelt wird.
« Sanctificatio importat emundationem et confirmationem spiritualem»®.
« In quolibet sacramento est aliqua sanctificatio : sed quaedam est
sanctificatio in sacramento, quae est communis omnibus sacramentis
scilicet emundatio a peccato vel a reliquiis peccati»®.

DaB diese Emundatio, diese Reinigung und Entsiindigung formell
durch die Gnade gewirkt wird, die darum mit Betonung heiligmachende
Gnade genannt wird, sagt Thomas ausdriicklich : « Sanctificatio tripli-
citer dicitur uno modo secundum quod sanctum dicitur mundum,

1Td 15q. 5a 1s 1adTr. ? II-IT q. 81 a. 8.
$1lc ¢l c 81vd 7q 2 a. 2 s 1



Die Stufen der Sanctificatio sacramentalis 155

prout sanctificatio dicitur emundatio a peccato per gratiam. Alio
modo secundum quod sanctum dicitur firmum, prout dicitur sancti-
ficatio confirmatio in bono per donum gratiae vel gloriae. Et istis
duobus modis est tantum in rationali creatura et secundum hoc fit
missio. Tertio modo dicitur, secundum quod aliquid accomodatur
ad usum divini cultus, quem decet omnis munditia et hoc modo
dicitur templum et vasa sanctificari » . Gleichfalls : « non posset esse
remissio, si non ad esset infusio gratiae». Die Formalursache dieser
beiden Wirkungen, der Munditia und der Firmitas, ist also die Gnade :
« Quia sanctificatio emundationem a culpa dicit, quae sine gratia esse
non potest gratiae est autem firmitatem quandam facere ; ideo effectus
sanctificationis in generali est duplex scilicet emundare et confirmare » 2.
Die mit der Gnade geschenkte Munditia ist also von einer gewissen
Firmitas nicht trennbar. Allerdings lassen beide Wirkungen der Heili-
gung Grade und Steigerungen zu, eben je mach dem MaBe der mit-
geteilten Gnade, wonach sich die Anndherung an Christus, die Gleich-
formigkeit mit Christus bemiBt : « secundum gradum propinquitatis
ad Christum est gradus sanctificationis » 3.

Diese durch die Gnade begriindete Sanctitas ist die tiefste Wurzel
jener Heiligkeit, jener Sanctitas, insofern sie als sittliche Tugend
aufgefaBt wird. Der durch die Gnade, als Teilhaber an der gottlichen
Natur geheiligte Mensch, empfingt mit der Gnade auch die sittliche
Tugend der Sanctitas. Heilig im Sinne der sittlichen Tugend ist der
Mensch, der sich selbst und alle seine Akte, nicht nur die im engern
Sinne religiésen Akte, wie Opfer, Gebet usw., sondern sich selbst und
alle seine Tugendakte Gott weiht, sich mit seinem Sein und all seinem
Tun Gott zuwendet. «Sic ergo sanctitas dicitur, per quam mens
hominis seipsam et suos actus applicat Deo ... Sanctitas dicitur
secundum quod homo non solum haec (sacrificia et oblationes), sed
aliarum virtutum opera refert in Deum, vel secundum quod homo
se disponit per bona quaedam opera ad cultum divinum » %

Yi.

Es ist klar, daB diese Sanctificatio, welche die Munditia und
Firmitas beinhaltet und in der gegenwirtigen Heilsordnung normaler-
weise durch die Sakramente vermittelt wird, nicht so an diese Sakra-

159.5a. 1 s. 1 ad 1; I-IT q. 113 a. 2.
I8 28 1.

11 4.
®III d. 3 q.
31V d 6q 1 a. 1 s I. 4 II-IT q. 81 a. 8.



156 Die Stufen der Sanctificatio sacramentalis

mente gebunden sein kann, daB ein anderer Weg zu ihrer Vermittlung
ausgeschlossen wire : « Non alligavit (Deus) virtutem suam sacra-
mentis, ut non possit sine sacramentorum ministris aliquem sancti-
ficare » !, Ja diese auBersakramentale Sanctificatio vermag gegebenen-
falls ein reicheres Mall an Gnaden zu vermitteln als die sakramentale
Sanctificatio, kann also, intensiv betrachtet, groBere Wirkungen setzen
als die sakramentale ; sie steht der sakramentalen allerdings was die
Extensivitit der Wirkungen angeht, immer nach, da sie ja den sakra-
mentalen Charakter niemals verleiht : « Baptismus quantum ad aliquid
excedit extensive sanctificationem, quia in baptismo imprimitur character
et corporaliter homo morti Christi configuratur. Quamvis #ntensive
in sanctificatione amplior gratia fortassis praebeatur. Et ideo non
fit iniuria sanctificationi si sanctificatis baptismus conferatur»2. « Non
totum quod facit baptismus factum est per sanctificationem, quia non
imprimit characterem et ideo baptismus non frustra additur, in quo
etiam sanctificatis gratia augeretur » 3,

Das klassische Beispiel fiir diese auBersakramentale Sanctificatio,
in der ein auBergewohnliches MaB an Gnade geschenkt wurde, ohne
daB auch der sakramentale Charakter mitgeteilt worden wire, ist die
Sanctificatio der Mutter Gottes. Von ihr gilt vor allem : « Deus huic
legi sacramentorum potentiam suam non alligavit, quin aliquibus ex
speciali privilegio gratiam suam conferre possit, antequam nascantur
ex utero»?.

Die Stufen dieser Sanctificatio, der sich steigenden Reinheit und
Festigkeit, der Angleichung an Christus, hat Thomas, was die Mutter
Gottes angeht, kurz umrissen. Sowohl die Mundatio als auch die
Firmitas entfalteten sich in dreifacher Stufung; zundchst wurde sie
in ihrer eigenen Empfingnis von der Erbsiinde befreit ; in der Emp-
fingnis ihres Sohnes wurde der Fomes peccati vollstindig getilgt.
In der Verherrlichung wurde alles Leid von ihr genommen. Und die
Stufen der Befestigung : In der Zeugung empfing sie eine Gnade, die
sie zum Guten geneigt machte; in der Empfingnis Christi erhielt
diese befestigende Pilgergnade ihre Vollendung; in der Verherrlichung
erfreut sie sich des Genusses der Fiille aller Giiter : « In prima sancti-
ficatione fuit liberata a culpa originali; in conceptione Filii fuit

1Ivd 6q. 1 a 18 2
2IVvd 6q. 1 a. 18 3

31 c ad 2

411 q. 27 a. 1ad 2; III d. 3 q. 1 a. 1 5. 3 ad 1.



Die Stufen der Sanctificatio sacramentalis 157

totaliter a fomite mundata ; in sui glorificatione fuit liberata ab omni
miseria ... In sua sanctificatione adepta est gratia inclinantem ad
bonum ; in Conceptione Filii Dei consummata est eius gratia firmans
eam in bono; in sui glorificatione consummata est eius gratia per-
ficiens eam in fruitione omnis boni» !,

Wenn auch die vorliegende Abhandlung nur die Stufen der sakra-
mentalen Sanctificatio darstellen wollte, so sei es doch gestattet, nur
andeutungsweise auf die hochste Stufe der Sanctificatio iiberhaupt
hinzuweisen, wie sie in der Menschheit Christi verwirklicht war. DaB
der Urheber der sakramentalen Sanctificatio nicht selbst auf diese
sacramentalis sanctificatio angewiesen sein konnte, ist klar. Denn
einmal hat die sakramentale Sanctificatio, in der die Gnade mitgeteilt
wird, stets medizinellen Charakter ; sie setzt einen siindigen Zustand
voraus, der durch die Sanctificatio aufgehoben wird ; dann verlangt
es die Eigenart Christi, daBl seine Heiligung schon vollzogen werden
muBte, zu einem Zeitpunkte, in dem eine sakramentale Sanctificatio
an ihm noch gar nicht vorgenommen werden konnte. In Christus war
die menschliche Natur hypostatisch mit der Person des Logos, also
einer gottlichen Person, verbunden ; und zwar hat diese Verbindung
im ersten Augenblick der Empfingnis der menschlichen Natur Christi
stattgefunden : « Contra fidem est dicere quod caro Christi prius fuerit
concepta et postmodum assumpta a Verbo Dei» 2 Die hypostatische
Vereinigung der Menschennatur mit der zweiten Person in der Gottheit
ist aber der tiefste Grund fiir die Heiligung der menschlichen Natur
Christi durch die geschaffene Gnade : « Necesse est ponere in Christo
gratiam habitualem ... Primo quidem propter unionem animae
illius ad Verbum Dei. Quanto enim aliquod receptivum est propin-
quius causae influenti, tanto magis participat de influentia eius»3.
Aus diesen Voraussetzungen heraus schlieBt Thomas: « Unde con-
sequens est quod in primo instanti suae conceptionis Christus habuit
plenitudinem gratiae sanctificantis animam et corpus» % Diese Gratia
sanctificans ist aber die Formalursache der Heiligkeit : « Actus per-
sonalis gratiae qui est sanctum facere formaliter habentem, est ratio
iustificationis aliorum, quae pertinet ad gratiam capitis» 5. Diese in

11II q. 27 a. 5 ad 2.
2111 q. 33 a. 3.
3 III q. 7 a. 1.
¢ III q. 34 a. 1.
5 III q. 8 a. 5 ad 2.



158 Die Stufen der Sanctificatio sacramentalis

der Gnade begriindete geschaffene oder akzidentelle Heiligkeit Christi
war eine alles MaB iibersteigende Heiligkeit, und zwar besa Christus
dieses iibersteigende MaB an Heiligkeit vom ersten Augenblick seines
Daseins ! als eine ihm allein zukommende Gabe 2.

AuBer dieser in der geschaffenen Gnade griindenden akzidentellen
Heiligkeit eignete nach allgemeiner Lehre der Theologen der Mensch-
heit Christi, kraft der hypostatischen Union, eine ungeschaffene Heilig-
keit, durch die diese Menschheit substantial geheiligt wurde. Thomas
hat sich zu dieser Frage ausdriicklich kaum geiuBert. Wohl bietet
eine seiner letzten Schriften einen Text, der als Ansatzpunkt fiir die
spitere Entwicklung der Lehre von der substantialen Heiligkeit der
Menschheit Christi in Anspruch genommen werden kann : « Coniunctio
autem hominis ad Deum est duplex. Una quidem per affectionem,
et haec est per charitatem, quae quodammodo facit per affectionem
hominem unum cum Deo ... Alia vero coniunctio est hominis ad
Deum non solum per affectum aut inhabitationem (accidentalem), sed
etiam per unionem hypostaticam seu personae, ut scilicet una et
eadem hypostasis seu persona sit Deus et homo. Et haec quidem
coniunctio hominis ad Deum est propria Jesu Christi, de qua coniunc-
tione plura iam dicta sunt. Haec etiam est hominis Christi gratia
singularis, quod est Deo unitus in unitate personae: et ideo gratis
datum est, quia et naturae facultatem excedit et hoc donum merita
nulla praecedunt. Sed et gratissimum Deo facit, ita ut de ipso
singulariter dicatur: hic est Filius meus dilectus, in quo mihi
complacui»®. Thomas spricht hier von dem Homo Christus und sagt
von ithm aus, er sei Gott iiberaus angenehm, in ihm habe Gott sein
Wohlgefallen. Nach dem Contexte griindet sich dieses Wohlgefallen
aber nicht auf die gratia creata accidentalis, auf die geschaffene
heiligmachende Gnade, von der Thomas an dieser Stelle gar nicht
spricht. Das Wohlgefallen griindet sich einzig darauf, daB der Logos
sich selbst, und damit seine eigene unerschaffene Heiligkeit, der
Menschheit hypostatisch mitteilt.

Es eriibrigt sich, noch ein Wort zu sagen iiber die Heiligkeit Gottes,
die Urbild und Quell jeglicher geschépflicher Heiligkeit ist. Auch
iiber die Heiligkeit Gottes finden wir bei Thomas nur spirliche Aus-
sagen. Er spricht nicht von der Heiligkeit Gottes bei der Behandlung

III q. 7 a. 9, 11, 12
2III q. 7 a. 10.
3 Comp. Theol. 212.



Die Stufen der Sanctificatio sacramentalis 159

der Vollkommenheiten Gottes, weder bei der Darlegung der géttlichen
Seinsvollkommenheiten noch bei der Darstellung der gottlichen Titig-
keitsvollkommenheiten. Nur in der Trinititslehre, gelegentlich der
Erklirung des Eigennamens der dritten Person in der Gottheit, des
Heiligen Geistes, des Spiritus Sancfus, deutet er an, was unter der
Heiligkeit Gottes gemeint ist. Sie ist ihm die « eminens bonitas Dei »
und die «immobilis bonitas ». « Considerandum est autem quod cum
bonum amatum habeat rationem finis, ex fine autem motus volun-
tarius bonus vel malus reddatur, necesse est quod amor quo ipsum
summum bonum amatur, quod Deus est, eminentem quandam obtineat
bonitatem, quae nomine sanctitatis exprimitur, sive dicatur sanctum
quasi purum, secundum Graecos, quia in Deo est purissima bonitas
ab omni defectu immunis, sive dicatur sanctum i. e. firmum secundum
Latinos, quia in Deo est immobilis bonitas, propter quod omnia quae
ad Deum ordinantur sancta dicuntur, sicut templa et vasa templi
et omnia divino cultui mancipata (ideo convenienter igitur Spiritus,
quo nobis insinuatur amor quo Deus se amat, Spiritus Sanctus
nominatur) » 1. Heiligkeit Gottes bezeichnet die Reinheit, die Lauter-
keit der gottlichen Giite : « Per hoc vero quod dicitur Sanctus signi-
ficatur puritas divinae bonitatis » 2. Es geniigt aber nicht irgendeine
Puritas, es muB vielmehr eine Puritas sein, die auch von aullen her
unverletzlich ist: « Per sanctitatem intelligitur munditia ... tertius
gradus munditiae est ut sit omnino immaculata. Maculari enim
dicitur, quod non ab intrinseco, sed ab extrinseco inquinatur. Erit
enim omnino immaculata munditia, cum non solum in seipso aliquis
puritatem habet, sed etiam nihil est exterius, quod eum ad immundi-
tiam trahere possit » 3,

Diese Ausfithrungen machten deutlich, wie umfassend der Begriff
der Sanctificatio noch bei Thomas ist. Er besagt nicht nur eine sitt-
liche Haltung, eine sittliche Tugend, auch nicht nur das, was die
heutige Theologie unter Sanctificatio zu verstehen pflegt: den Akt
der Mitteilung der heiligmachenden Gnade, der Teilhabe an der gott-
lichen Natur. Alles was irgendwie in besonderer Weise auf Gott hin-
geordnet wird, empfingt im Akte dieser Hinordnung eine Sancti-
ficatio. Darum werden zunichst schon jene Dinge, die dem profanen
Gebrauch entzogen und irgendwie in den Dienst Gottes gestellt

1 ib. c. -47.
21 q. 36 a. 1.
3 De div. nom. c. 12 lect. unic.



160 Die Stufen der Sanctificatio sacramentalis

werden, heilig genannt; an ihnen vollzieht sich eine Sanctificatio.
Eine hohere Stufe der Heiligung der Dinge ist jene, durch die ganz
bestimmte Dinge nicht mehr nur irgendwie dem profanen Gebrauche
entzogen und irgendwie in den Kultdienst gestellt werden, sondern
zur Materie eines Sakramentes festgesetzt und bestimmt werden,
wodurch ihnen inchoative eine gottliche Heiligungskraft mitgeteilt
wird. Als dritte Stufe der sakramentalen Heiligung lernten wir jene
kennen, in der diese Virtus divina complete mitgeteilt wird mittels
der sakramentalen Worte, und zwar im Akte der Applicatio der sakra-
mentalen Materie auf den Empfinger, d. h. allgemein gesprochen,
im eigentlichen Akte des Sakramentsvollzuges. — Betrafen die bisher
erwihnten Sanctificationes ausschlieBlich leblose Dinge, die sakra-
mentale Materie, so wird in der vierten Sanctificatio schon der Mensch
ergriffen ; nur der Mensch kann Subjekt dieser Sanctificatio sein :
allerdings empfingt er in dieser Sanctificatio noch nicht die Gnade
als Teilhabe an der gottlichen Natur, sondern die Wirkung dieser
Sanctificatio ist jene bleibende instrumentale Kraft, die zugleich ein
unterscheidendes Christuszeichen ist, das wir den sakramentalen
Charakter nennen. Endlich kommt die Sanctificatio zum AbschluB
in der Mitteilung der Munditia und Firmitas, die durch die Gnade
im eigentlichen Sinne begriindet wird, der Gnade als Teilhabe an der
gottlichen Natur.



	Die Stufen der Sanctificatio sacramentalis

