
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 16 (1938)

Artikel: Die Stufen der Sanctificatio sacramentalis

Autor: Hoffmann, Adolf M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762321

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762321
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Stufen der Sanctificatio sacramentalis.
Von P. Dr. Adolf M. Hoffmann 0. P., Walberberg.

Es ist eine der eingewurzelten Auffassungen nicht nur des christlichen

Volkes, sondern auch mancher Dogmatiker und Exegeten, daß

der Begriff der Heiligkeit sich deckt mit dem Begriff der sittlichen
Reinheit, daß nur dort von Heiligkeit gesprochen werden könne, wo
ein geistbegabtes Wesen sich in restloser Liebe dem Guten zuwendet
und vom Bösen in Haß sich abwendet. Daß diese Auffassimg nicht
all das wiedergibt, was der Begriff der Heiligkeit beinhaltet, ist von
protestantischer Seite betont worden ; man hat darauf hingewiesen,
« daß Heiligkeit vor allem ein Verhältnisbegriff, ein kultischer Begriff
sei und als solcher nicht mit sittlicher Reinheit gleichbedeutend sei » L

Dafür, daß man dem Begriffe der Heiligkeit nur mehr weitgehend
die Bedeutung der sittlichen Reinheit zuerkannte, kann die klassische

katholische Theologie jedenfalls nicht verantwortlich gemacht werden ;

ihr war es noch klar, daß Heiligkeit und sittliche Reinheit sich nicht
vollkommen decken, daß Heiligkeit ein umfassenderer Begriff ist als

der Begriff der sittlichen Reinheit. Thomas verwendet die Worte
Sanctus und Sanctificatio in einem viel weitern Sinn und läßt damit
vor allem auch die kultische Reinheit, das Zugeordnetsein eines Dinges
oder einer Person zum Kulte gemeint sein. Seine diesbezüglichen
Aussagen sollen hier kurz zusammengestellt, überprüft und systematisch
geordnet werden.

Zunächst sei festgestellt, daß Thomas diese doppelte Sanctificatio,
diese doppelte Heiligung, gekannt hat und beide Sanctificationes
ausdrücklich erwähnt : « In hoc sacramento (eucharistiae) ad reverentiam
ipsius non solum exigitur sanctificatio morum, sed etiam sacramentalis

sanctificatio » 2. « Sicut aqua absque omni sanctificatione est materia
baptismi, ita etiam homo absque omni sacramentali sanctificatione
est baptismi minister quantum ad necessitatem sacramenti »3. Diese

Sanctificationes lassen Steigerungen zu und das Maß des Wachstums
in der Heiligung ist die geringere oder größere Annäherung an Christus :

1 Schumpp O. P., Das Heilige in der Bibel, Theol. u. Glaube XXII, S. 333.
2 IV d. 13 q. X a. 3 s. 1 ad 2.
3 IV d. 5 q. 2 a. 1 s. 3. In dieser Darlegung wurde der

Sentenzenkommentar besonders berücksichtigt.

Divus Thomas. 9



130 Die Stufen der Sanctificatio sacramentalis

« secundum gradum propinquitatis ad Christum est gradus sancti-
ficationis » 1. Thomas spricht an der erstgenannten Stelle allerdings
ausdrücklich nur von der Sanctificatio morum. In der sittlichen Reinheit

und Heiligkeit, der munditia und firmitas, wächst der Mensch

in dem Maße seiner inneren Angleichung an Christus. Aber wir werden
sehen, daß man mit Bezug auf die Sanctificatio sacramentalis gleichfalls

sprechen kann von verschiedenen Stufen der Heiligung, und daß
sie auch hier eine engere Beziehung des geheiligten Gegenstandes oder
der geheiligten Person zu Christus beinhaltet. Welches sind nun die

Stufen dieser Sanctificatio sacramentalis

I.

Die unterste Stufe der Sanctificatio, die man schon in einem

gewissen Sinn eine Sanctificatio sacramentalis nennen kann, wenn sie

auch noch nicht eine zu einem Sakrament unmittelbar gehörige ist,
ist jene, durch die eine Sache oder eine Person dem profanen Gebrauche

entzogen und ausschließlich dem Dienste Gottes zugewiesen wird :

« Tertio modo dicitur sanctificatio secundum quod aliquid accommo-
datur ad usum divini cultus, quem decet omnis munditia et hoc modo

dicuntur templum et vasa sanctificari »2 ; in ähnlicher Weise

empfangen der Kelch, die Hände des Priesters, die gottesdienstlichen
Orte diese Sanctificatio sacramentalis: « Calix in quo sanctitas morum
esse non potest, consecratur propter reverentiam sacramenti. Et
similiter in dispensante hoc sacramentum debet esse utraque sanctificatio.

Unde manus sacerdotis unctione sanctificantur sicut et calix.
Et quia laicus hanc sanctitatem non habet, ideo non potest hoc

sacramentum dispensare » 3
; « non requiritur in sacramenti confirma-

tionis loci sanctificatio »4. Allerdings ist es auffällig, daß Thomas
für diesen Akt, in dem ein Ding oder eine Person ausschließlich
kultischen Zwecken zugewiesen und für den Gottesdienst beansprucht
wird, weniger oft den Terminus sanctificare als das Wort « consecrare »

benutzt. So spricht er besonders häufig von der Consecratio einer

Kirche, der Altäre, der hl. Gewänder, des Corporale etc.5.

1 IV d. 6 q. i a. i s. i.
2 I d. 15 q. 5 a. i s. i ad I ; cf. ad 2.
3 IV d. 13 q. 1 a. 3 s. 1 ad 2.
4 1. c. q. 1 a. 2 s. 4 ad 1.
6 Sppl. q. 37 a. 3 ; ib. ad 2 ; ib. ad 2 ; Sppl. 38 a. 2 ; q. 37 a. 4 ad 3 ;

40 a. 3 ad 2 q. 82 a. 3.
*



Die Stufen der Sanctificatio sacramentalis

Hier ist nun die Frage zu stellen, welches die eigentliche Wirkung
dieser Sanctificatio, dieser Consecratio ist Teilt sie etwa dem

geheiligten Gegenstand eine auf ihn übergehende und nun anhaftende
Form mit, wie es in den höheren Stufen der Sanctificatio tatsächlich
der Fall ist Oder eine Virtus divina, ähnlich derjenigen, die der
sakramentalen Materie im Augenblicke ihrer Anwendung auf den

Empfänger mitgeteilt wird
Daß hier keine Mitteilung einer der Gnade ähnlichen Form

statthaben kann, ist klar, da ja diese leblosen Dinge keine Aufnahmefähigkeit

für diese Gnade als Teilnahme an der Natura divina besitzen :

« Ecclesia et altare et alia huiusmodi inanimata consecrantur, quia
non sunt gratiae susceptiva » h Ebensowenig kann die Wirkung dieser

ersten Sanctificatio sacramentalis eine Form nach Art des sakramentalen
Charakters sein : « Quamvis per coronam non imprimitur character,
tarnen deputatur homo ad divinum cultum. Et ideo talis deputatio
debet fieri per summum ministrum scilicet episcopum, qui etiam vestes

benedicit et vasa et alia quae ad divinum cultum applicantur »2. In
der Summa scheint Thomas diese Auffassung in etwa korrigiert zu
haben. Jedenfalls begründet er die Wiederholung des Kirchweihfestes
mit dem Hinweis, daß die Kirche in der Konsekration eine besondere

Virtus divina, eine besondere göttliche Kraft, empfangen habe, auf
Grund deren das Betreten einer geweihten Kirche Nachlassung
läßlicher Sünden gewähre : « Ecclesia et altare et alia huiusmodi inanimata
consecrantur, non quia sunt gratiae susceptiva, sed quia ex consecra-
tione adipiscuntur quandam spiritualem virtutem, per quam apta
redduntur divino cultui, ut scilicet homines devotionem quamdam
exinde percipiant, ut sint paratiores ad divina nisi hoc per irreveren-
tiam impediatur. Unde Machab. II c. 3, 38 dicitur : vere Dei virtus
quaedam est in loco. Unde probabiliter dicunt quod per ingressum
ecclesiae consecratae homo consequitur remissionem peccatorum venia-

lium, sicut et per aspersionem aquae benedictae ; et ideo per
virtutem, quae per consecrationem ecclesiae acquiritur, consecratio
ecclesiae non iteratur »3. « Nec est opus solius hominis consecratio
ecclesiae et altaris, cum habeat spiritualem virtutem » *. Auch alle
andern konsekrierten Gegenstände dürfen, wenn sie aus dem kultischen
Dienste ausscheiden, eben wegen dieser ihnen in der Konsekration

1 III q. 83 a. 3 ad 3.
3 III q. 83 a. 3 ad 3.

2 Sppl. 40 ad 2 ad 2.
4 ib. ad 4.



132 Die Stufen der Sanctificatio sacramentalis

mitgeteilten virtus spiritualis zu andern profanen Zwecken nicht mehr
gebraucht werden : « Propter hoc etiam quod aliquam spiritualem
virtutem adipiscuntur per consecrationem legitur : Ligna ecclesiae

dedicata non debent ad aliud opus iungi nisi ad aliam ecclesiam vel
igni comburenda vel ad profectum in monasterio fratribus, in laicorum
autem opera non debent admitti » h

Worin diese Virtus spiritualis besteht, sagt Thomas nicht näher.
Er bestimmt nur ihre Wirkungen : sie bewirkt eine Hingabe an Gott,
eine Bereitschaft für göttliche Dinge, ja sie besitzt die Kraft zur
Nachlassung läßlicher Sünden, sie macht eine Wiederholung der Weihe

unmöglich und unnütz, wofern der geheiligte Gegenstand durch
Mißbrauch nicht exsecriert wird. Damit ist wieder angedeutet, daß diese

Virtus spiritualis nicht nach Art des sakramentalen Charakters
aufgefaßt werden darf ; denn dieser sakramentale Charakter kann durch
keinen Mißbrauch so verletzt werden, daß überhaupt eine erneute

Mitteilung notwendig würde. Diese klare Abgrenzung, die Thomas
vollzieht zwischen dem eigentlichen Sakrament und dem was wir
heute Sacramentale nennen, verbietet es ebenfalls, diese Virtus
spiritualis in die Linie derjenigen Virtus instrumentalis spiritualis zu
stellen, die, wie wir sehen werden, der sakramentalen Materie im
Sakramentsvollzug mitgeteilt wird. Andernfalls wäre der Unterschied
zwischen Sakrament und Sacramentale vollständig verwischt. Eine
Lösung bietet vielleicht der Schrifttext, mit dem Thomas das
Vorhandensein dieser Virtus begründet : « Vere Dei virtus est ; nam ipse,

qui habet in caelis habitationem, visitator et adiutor est loci illius »

(II Mach. 3, 38). Der überall gegenwärtige Gott erweist an den von der
Kirche zu seinem Dienste bestimmten Orten in höherem Maße seine

Huld und Gnade ; er erweist sich dort in ausnehmendem Maße als

adiutor und visitator. Diese unterste Stufe der Sanctificatio
sacramentalis liegt noch nicht eigentlich im Bereiche des Sakramentes.

Die Dinge und Orte, denen diese Sanctificatio zuteil wird, werden dem

profanen Gebrauche entzogen ; wer sich ihrer vertrauend bedient, darf
eine besondere Hilfe Gottes erwarten. Aber damit sind sie noch in keiner
Weise bestimmt zur Aufnahme jener Kraft, die aus der Sakramentenlehre

als die in den Sakramenten tätige werkzeugliche Kraft bekannt
ist. Eine solche Heiligungskraft wird in ihnen niemals wirksam.

1 ib. ad 3.



Die Stufen der Sanctificatio sacramentalis 133

II.
Anders verhält es sich mit der Sanctificatio der zweiten Stufe.

Sie bedeutet schon eine Heiligung der eigentlich sakramentalen Materie
und grenzt sich damit scharf gegen die Sanctificatio der ersten Stufe ab.

Thomas unterscheidet eine doppelte Sanctificatio der sakramentalen

Materie. Die erste Sanctificatio empfängt die Materie in der

sogenannten Vorweihe, die zweite in der Anwendung dieser schon

vorgeweihten Materie auf dem Empfänger, d. h. im Augenblick des

Sakramentsvollzuges. Die Wirkung der jeweiligen Sanctificatio werden
wir unten untersuchen. Gemäß seiner Auffassung vom Sakrament
als einem Werkzeug der Gnade verdeutlicht Thomas die verschiedene

Sanctificatio an der Zubereitung eines Werkzeuges zu dem ihm
zugeordneten Werk. Einem solchen Werkzeug, einem Instrument, wird
die werkzeugliche Kraft in doppelter Weise zuteil : einmal wenn die

ungestaltete Materie jene Gestalt erhält, die zur Vollbringung des

zugeordneten Werkes erfordert ist ; zweitens, wenn es vom
Haupttätigkeitsprinzip zur Hervorbringimg des beabsichtigten Werkes aktuell
bewegt wird, wenn es als Werkzeug in Dienst genommen wird.

In ähnlicher Weise bedarf die sakramentale Materie einer doppelten
Zubereitung einer doppelten Sanctificatio : einer Sanctificatio,
wodurch sie als eigentlich sakramentale Materie bestimmt wird (instituitur),
derart, daß nur diese und keine andere Materie zum gültigen
Sakramentsvollzug benutzt werden darf ; und sie bedarf einer zweiten
Zubereitung, einer zweiten Sanctificatio, die ihr dann zuteil wird, wenn
sie zur Hervorbringung der beabsichtigten Wirkung appliziert wird.
Diese Sanctificatio geschieht vermittels der sakramentalen Form :

« Instrumentum virtutem sacramentalem acquirit dupliciter scilicet,
quando accipit formam instrumenti et quando movetur a principali
agente ad effectum ; ita etiam materia sacramenti duplici sanctifica-
tione indiget : una qua instituitur materia propria sacramenti et ad

hoc est sanctificatio materiae ; alia est quando applicatur ad effectum,

quae fit per formam sacramenti »1.

Was vermittelt nun diese Sanctificatio materiae Welche Wirkung
hinterläßt die Actio sanctificandi in der geheiligten Materie Thomas
antwortet : In dieser ersten Sanctificatio wird die werkzeugliche Kraft
nur anfangshaft (quasi inchoative) gegeben, nämlich, wenn ein Gegenstand,

ein Ding, als Werkzeug zubereitet wird (quando constituitur

1 IV d. 7 q. I a. i ad 3.



134 Die Stufen der Sanctificatio sacraraentalis

in specie instrument^. In der zweiten Sanctificatio wird diese

werkzeugliche Kraft abschließend (complete) mitgeteilt, ähnlich wie der

Säge im Augenblicke des Indienstgenommenwerdens die instrumentale
Kraft vom Schreiner gegeben wird. So wird auch dem Sakrament,
der Materie, die sakramentale Kraft abschließend in der Anwendung
der Materie auf den Empfänger mitgeteilt : « Instrumento datur virtus
agendi instrumentaliter dupliciter : uno modo quasi inchoative, quando
constituitur in specie instrumenti ; et ideo dicit Hugo a S. Victore,
quod continet gratiam ex sanctificatione. Alio modo datur complete

quando actu movetur a principali agente sicut quando carpentarius
utitur serra : et similiter complete datur virtus sacramentis in ipso
usu sacramentorum »1.

Die Eigenart der ersten Sanctificatio, in der eine bestimmte Sache,
Wasser oder öl, zur Materie jenes bestimmten Sakramentes festgesetzt
und das Werkzeug für eine bestimmte Gnadenwirkung bereitet wird,
ist bei den verschiedenen Sakramenten je eine verschiedene. Zunächst
aber ist zu beachten, daß diese Art der Sanctificatio überhaupt nur
bei den Sakramenten in Frage kommt, die eine äußere Materie haben.

Unter diesen Sakramenten, denen eine äußere Materie eignet, nimmt
die Taufe eine besondere Stellung ein. Wegen der besonderen

Heilsnotwendigkeit dieses Sakramentes kann die erste Sanctificatio, die

Zubereitung und Festsetzung der gültigen Materie dieses Sakramentes,
nicht eine solche Form annehmen, die durch ihre Verknüpfung an
umständliche Riten und Bedingungen das Heil des Taufempfängers
doch wieder in Frage stellen würde. Irgendeine Sanctificatio der
Taufmaterie nimmt Thomas allerdings auch an. Er verbindet seine Forderung
von der Notwendigkeit einer Sanctificatio der Taufmaterie, als äußerer

Materie, mit der andern Forderung, daß durch diese Sanctificatio das

Heil des Taufempfängers nicht gefährdet werden darf : als Sacramen-

tum necessitatis muß sie eine « communissima materia » haben 2.

Worin besteht nun diese prima sanctificatio der Taufmaterie
Wodurch wird sie bewirkt und was beinhaltet sie Im Anschluß an
die griechischen Väter läßt Thomas diese erste Sanctificatio des Wassers

durch die Berührung mit dem Leibe Christi im Jordan erfolgen :

« Materia baptismi habet quandam sanctificationem per se ex ipso
tactu carnis Salvatoris »3. Durch diese Berührung mit dem Fleische

1 IV d. i q. i a. 4 s. 2 ad 2. 2 IV d. 7 q. 1 a. x s. 3 ad 1.
3 Sppl. q. 29 a. 7 ad 3.



Die Stufen der Sanctificatio sacramentalis 135

des Gottmenschen ging in dem Wasser insofern eine Veränderung vor
sich, als es von nun an für alle Zeiten als Werkzeug bestimmt wurde,
durch das uns die Gnade der Wiedergeburt vermittelt werden sollte :

« instituitur materia propria sacramenti »1 ; « instituens earn instru-
mentum baptismi »2. Baptismus fuit institutus quantum ad materiam
in baptismo Christi »3 ; in der Taufe Christi wurde die Materie
vorbereitet, zubereitet zum Taufakte : « per baptismum Christi est tantum
materia praeparata ad actum baptismi ; sed virtus agens in baptismo
est meritum passionis et virtus Spiritus Sancti »4.

Diese Einsetzung und Zubereitung der der Taufe eigentümlichen
Materie durch die Berührung mit dem Fleische Christi besagt ferner
eine Weihe, eine Art Konsekration aller Wasser : « Christus pluribus
de causis a Ionne baptizari voluit ut aquas consecraret suae carnis

tactu » 5.

Was dem Wasser durch diese Berührung mit dem Fleische Christi
mitgeteilt wurde, ist eine geistige Zeugungskraft, und zwar wurde sie

nicht nur den von Christus unmittelbar berührten Wassern, sondern
der tota species aquae mitgeteilt : « Christus tactu mundissimae suae

carnis vim generativam contulit aquis »6. « Dominus tangendo illam

aquam dedit vim generativam in tota specie aquae, instituens earn
instrumentum baptismi »7 ; und zwar wurde diese geistige Zeugungskraft

allen Wassern wegen der Heilsnotwendigkeit der Taufe gegeben :

« propter necessitatem omnibus aquis vim regenerativam dedit »8.

Thomas kennt also eine Sanctificatio der Taufmaterie, die im Wasser
durch die Berührung mit dem heiligen und reinsten Fleische Christi
zustande kommt. An dieser Sanctificatio haben alle Wasser teil ;

sie besteht in der Zubereitung des Wassers zu der der Taufe eigenen
Materie. Sie teilt dem Wasser eine geistige Zeugungskraft mit.

Angesichts dieser klaren Aussagen könnte es befremdend erscheinen,
daß Thomas an andern Stellen eine Sanctificatio der Taufmaterie
nicht für notwendig erachtet : « Sicut aqua baptismi absque omni
sanctificatione est materia baptismi, ita etiam homo absque omni
sacramentali sanctificatione est baptismi minister quantum ad
necessitatem sacramenti » 9. Doch löst sich diese Schwierigkeit leicht aus

1 IV d. 7 q. i a. i ad 3.
3 a. 5 s. 2.
6 IV d. 6 q. 2 a. 3 s. 1.
7 IV d. 3 q. 1 a. 3 s. 3 ; cf. a.
8 IV d. 5 q. 2 a. X s. I ad 1.

2 IV d. 3 q. 2 a. 3 s. 3.
4 IV d. 6 q. 2 a. 1 s. 2 ad 3.
6 IV d. 1 q. 1 a. 3 s. c.

s. 2.
9 IV d. 5 q. 2 a. 1 s. 1 ad 1.



136 Die Stufen der Sanctificatio sacramentalis

dem Zusammenhang. Thomas spricht der Taufmaterie nur jene Sanctificatio

ab, die eine « sakramentale » im engeren Sinne genannt werden

kann, nämlich jene, die unter bestimmten Riten von einem bestimmten
geweihten Amtsträger vollzogen wird. Eine dieser ähnliche Sanctificatio

hat allerdings auch etwa bei der feierlichen Weihe des

Taufwassers statt, aber sie ist rein kirchlichen Ursprungs und nicht zur
Gültigkeit (ad neccessitatem), sondern nur zur Feierlichkeit der Taufe
erfordert (ad solemnitatem) : « Quaedam sacramenta sunt, ad quorum
efficaciam praeexigitur sanctificatio materiae, ut patet in confirmatione
vel extrema unctione ; quaedam vero non praeexigunt praedictam
sanctificationem sicut patet in baptismo. Unde benedictio materiae,

quae fit a ministro, non est de necessitate sed de solemnitate sacra-
menti »1. Die nicht zur Gütligkeit geforderte Sanctificatio, die Sanctificatio

quantum ad solemnitatem nennt Thomas auch bezeichnenderweise

« benedictio ».

Die Entbehrlichkeit der von einem Amtsträger vollzogenen Sanctificatio

materiae ist in der Heilsnotwendigkeit der Taufe begründet :

« Baptismus est sacramentum necessitatis, et ideo materiam communis-
simam habet et propter hoc sanctificatione non indiget »2. Anderswo
weist Thomas auch auf eine Entsprechung hin, die zwischen dem
Minister und der Heiligung der Materie eines Sakramentes besteht.
Es entspricht der Eigenart des Spenders von Firmung und Ölung,
der ja ein geweihter Amtsträger ist, daß auch an der Materie dieser
Sakramente eine besondere Vorweihe vorgenommen werden muß.
Das Sakrament jedoch, zu dessen gültigem Vollzuge eine Weihe seines

Vollziehers nicht erfordert ist, die Taufe also, kann auch der besonderen

sakramentalen, von einem Amtsträger zu vollziehenden Sanctificatio
entbehren : « Sacramentum quod non déterminât sibi ministrum nisi
quantum ad solemnitatem, non habet materiam sanctificatam quantum
ad necessitatem sacramenti sed solum quantum ad solemnitatem,
in cuius materia etiam chrisma in modum crucis effunditur »3.

Wie bei der Taufe, so unterscheidet Thomas auch bei den andern
Sakramenten (mit Ausnahme der Eucharistie), zu deren
Wesensbestandteil eine äußere Materie gehört, eine doppelte Sanctificatio :

die Sanctificatio, die die Materie bei der Anwendung auf den Empfänger
erhält, also im Augenblick des Sakramentsvollzuges, und eine Sancti-

1 IV d. 2 q. i a. i s. 2 ad 2.
2 IV d. 7 q. i a. i s. 3 ad i.
3 IV d. 7 q. I a. I s. 3.



Die Stufen der Sanctificatio sacramentalis 137

ficatio, die der Materie in der Vorweihe, und zwar der zur Gültigkeit
erforderten Vorweihe, mitgeteilt wird. Diese letztere ist die Sanctificatio

secundum se, eine Sanctificatio, in der ein Teil einer von Christus
im allgemeinen bestimmten Materie zum Werkzeug der Mitteilung
bestimmter sakramentaler Gnaden zubereitet wird. Es ist die Sanctificatio,

in der die werkzeugliche Kraft der Materie anfangshaft
mitgeteilt wird (quasi inchoative).

Warum ist die Vorweihe der Materie gewisser Sakramente erfordert
Daß eine solche besondere durch einen Amtsträger zu vollziehende
Sanctificatio bei gewissen Sakramenten zur Gültigkeit (ad necessitatem

sacramenti) notwendig ist, leitet Thomas daraus ab, daß Christus
diese Sakramente weder selbst vollzogen noch empfangen oder gespendet
hat. Er konnte also der Materie dieser Sakramente nicht jene Sanctificatio

mitteilen, die durch die Berührung mit dem heiligsten Leibe
den Wassern zuteil wurde, auf Grund deren dann die Taufmaterie
einer besondern sakramentalen Sanctificatio zur Gültigkeit nicht mehr
bedarf.

Anderseits fordert Thomas für das Sacramentum ordinis, dessen

Materie nach ihm ja in der Darreichung der Instrumente, also auch

in einer äußern Materie besteht, keine derartige Vorweihe etwa der

Instrumente, wie für die Materie der Firmung und Ölung 1. Warum
nicht Weil die Wirksamkeit dieser genannten Sakramente, der

Firmung und Ölung, zunächst und vor allem aus der Materie hergeleitet

wird ; weil in diesen Sakramenten die Wirkkraft nicht so sehr

im Spender als in der Materie ruht : « Materiam in aliis sacramentis

oportet sanctificari propter virtutem, quam continent »2. « Efficacia
aliorum sacramentorum (ab ordine) principaliter consistit in materia,

quae divinam virtutem et significat et continet sanctificatione per
ministrum adhibita »3. Allen Sakramenten eignet eine Wirkkraft,
eine Wirksamkeit. Thomas setzt voraus, daß diese Wirksamkeit bei

den verschiedenen Sakramenten je einen verschiedenen Träger hat.
Bei gewissen Sakramenten, bei der Taufe, "Firmung und Ölung, ist
die Materie vor allem der Träger der Wirkkraft : « Efficacia aliorum
sacramentorum principaliter consistit in materia »4, weil eben die
Materie die übernatürliche Kraft bezeichnet und enthält. Der Nachdruck

liegt eindeutig auf dem « continere » : « Materia in aliis sacramentis

1 Sppl. q. 34 a. 5 c.
3 1. c. corp.

2 Sppl. q. 34 a. 5 ad 2.
4 Sppl. q. 34 a. 5 ad I.



138 Die Stufen der Sanctificatio sacramentalis

oportet sanctificari propter virtutem, quam continent » '. Anders
verhält es sich mit dem Sacramentum ordinis. Die Wirkkraft dieses

Sakramentes liegt vor allem und zunächst beim Spender : « Efficacia
huius sacramenti principaliter residet penes eum qui sacramentum

dispensât »2. Der Materie kommt beim Sacramentum ordinis eine

andere Funktion zu ; ihr eignet mehr die Aufgabe, die vom Bischof

mitgeteilte Gewalt zu verdeutlichen als sie zu verursachen : « Materia
autem adhibetur magis ad demonstrandam potestatem, quae tra-
ditur particulariter ab habente earn complete quam ad potestatem
causandam »3.

Wieder anders verhält es sich beim Sakrament der Eucharistie.
Auch dieses Sakrament hat eine äußere Materie, auch in ihr findet
eine Sanctificatio dieser Materie statt. Allerdings ist die Wirkung
dieser Sanctificatio der eucharistischen Materie eine ganz andere als

bei den bisher behandelten Sakramenten. Bei der Taufe, der Firmung
und Ölung war die Wirkung der Sanctificatio eine vis regenerativa,
eine virtus divina, eine göttliche werkzeugliche Kraft. Diese Kraft
hat ihren Sinn nicht in sich selbst ; sie ist eine Virtus intentionalis,
fluens, eine fließende auf ein anderes höheres, Charakter und Gnade

hinweisende Kraft, ein « sanctum in ordine ad aliud ».

Bei der Eucharistie hingegen ist die Wirkung der Sanctificatio
ein « Sanctum absolute » ; es ist der sakramentale Christus selbst, nicht

nur eine Wirkkraft Christi. Das Sakrament der Eucharistie besteht

im Unterschiede zu allen andern Sakramenten in der Sanctificatio
der Materie, d. h. es wird in dieser Sanctificatio der Materie vollzogen
und nicht erst in usu, in der Anwendung der geheiligten Materie wie
bei der Taufe und Firmung und letzten Ölung : « Sacramentum eucha-
ristiae consistit in ipsa materiae sanctificatione, non autem in usu »4.

III.
Wir haben bisher jene Sanctificatio der sakramentalen Materie

kennen gelernt, die Thomas eine Sanctificatio materiae secundum se

nennt, wodurch eine bestimmte Sache zur Materie eines bestimmten
Sakramentes, zum Werkzeug bestimmter Gnaden gemacht wird. In
dieser Sanctificatio wird dem Wasser die vis regenerativa mitgeteilt,
der Materie des Sakramentes der Firmung und der Ölung eine Virtus

1 1. c.
3 1. c.

2 1. c.
4 Sppl. q. 29 a. 6 ad I.



Die Stufen der Sanctificatio sacramentalis 139

divina. Allerdings empfangen alle diese Sakramente diese virtus nur
inchoative.

Wir sahen weiter, daß Thomas noch eine zweite Sanctificatio der
Materie kennt, jene nämlich, die dem aktuellen Gebrauche des

Instrumentes entspricht « quando applicatur ad effectum » \ « quando actu
movetur a principali agente sicut carpentarius utitur serra »2.

Wodurch wird nun diese zweite Sanctificatio bewirkt und was teilt sie

der Materie formell mit Die vorgeweihte Materie empfängt diese

Sanctificatio im Augenblicke des Gebrauches, der Anwendung der
Materie » in usu materiae » ; « secunda sanctificatio magis pertinet
ad usum ipsius quia etiam instrumenta efficaciam accipiunt ab

artifice, dum hunt et dum actu applicantur »3. Doch besitzt nicht
der Usus, die Anwendung, die Applicatio der vorgeweihten Materie
als solche schon die neue Heiligungskraft, sondern es sind die « Verba
vitae » 4, es ist die « Forma verborum »B, die « Verba significantia »6,

denen die Mitteilung dieser Heiligungskraft eignet. In der Anwendung
der vorgeweihten Materie wird dieser Materie mittels der sakramentalen

Form, der Worte des Lebens, ein Neues mitgeteilt. Die sakramentale
Form ist das « medium quo quasi pervenit efficacia ad materiam quae
illo verbo sanctificatur »7. Die sakramentale Form verleiht der

vorgeweihten Materie, die ja in der Vorweihe die Virtus agendi instrumen-
taliter nur quasi inchoative empfangen hatte, diese virtus nun «

complete » « virtus agendi instrumentaliter datur complete quando movetur
a principali agente »8.

Das durch die Berührung mit dem Fleische Christi vorgeweihte
Wasser empfängt durch die sakramentale Form die Sanctificatio actu

sanctificans : « Materia baptismi ex forma verborum accipit sancti-
ficationem actu sanctificantem » 9

; desgleichen die Materie der Ölung :

« Similiter post sanctificationem materiae secundum se requiritur
sanctificatio in usu, per quam actu sanctificat »10 ; es ist dies die zweite
Sanctificatio der sakramentalen Materie, insofern sie gnadenbewirkend

tätig sein soll : « secunda sanctificatio pertinet ad usum ipsius, secundum

quod est actu conferens effectum suum»11. Aus dieser zweiten und

1 IV. d. 17 q. i a. i ad 3. 2 IV d. 1 q. 1 a. 4 s. 2 ad 2.
3 Sppl. q. 29 a. 7 ad 1 ; IV d. 1 q. 1 a. 4 s. 2 ad 2.
4 Sppl. q. 29 a. 7 ad 3. 5 Sppl. q. 8 a. 2 ad 3.
6 d. 1 q. 1 a. 3 ad 1. 7 IV d. 3 q. 1 a. 3 s. 3 ad 2.
8 IV d. 1 q. 1 a. 4 s. 2 ad 2. • Sppl. q. 29 a. 7 ad 3.

10 1. c. 11 1. c. ad 1.



140 Die Stufen der Sanctificatio sacramentalis

nicht aus der ersten kommt dem Sakrament die aktuelle
Gnadenvermittlung zu : « Habet ut actu conférât gratiam »1. Ohne die
sakramentalen Worte würde die Wirkkräftigkeit, die efficacia causandi
fehlen. Erst auf Grund der durch die sakramentalen Worte mitgeteilten
Heiligung kann man von der sakramentalen Materie sagen, sie enthalte

die unsichtbare Gnade : « invisibilem gratiam continent ». « Sacramenta

ex sanctifkatione invisibilem gratiam continent. Sed creatura sancti-
ficatur per Verbum Dei. Ergo oportet in sacramentis non solum res,
sed etiam verba esse »2 ; « sacramenta gratiam continent ex
sanctifkatione, quae fit per Verbum Dei ». 3

Es wäre allerdings wieder ein großes Mißverständnis, wollte man
aus dieser Ausdrucksweise « sacramenta continent gratiam » schließen,
bei der physischen Wirksamkeit ergieße Christus die Gnade zunächst
und unmittelbar in das Zeichen ; das Zeichen besitze darum in gewissem
Sinne eine größere Christusnähe und Christusunmittelbarkeit als der
Mensch. Jedenfalls meint der Ausdruck « sacramenta continent gratiam »

nicht dies : die gratia als Participatio divinae naturae, die dem

Menschen etwa in der Taufe geschenkt wird, sei in ihrer Eigenart als

Teilhabe an der Gottesnatur, als supernaturale quoad substantiam,
zunächst im Zeichen, um dann als numerisch gleiche in die Seele

sich zu ergießen. Es ist nicht einmal spezifisch die gleiche Gnade,

von der gesagt wird, sie sei im Sakrament enthalten, und sie werde

in die Seele ergossen. Thomas gibt unmißverständlich zu verstehen,
was er meint, wenn er behauptet : « Sacramenta continent gratiam » :

« Gratia est in sacramento N. L. non quidem secundum similitudinem
speciei, sicut effectus est in causa univoca, neque secundum aliquam
formam propriam et permanentem et proportionatam ad talem effectum
sicut sunt effectus in causis non univocis puta res generatae in sole,
sed secundum quandam instrumentalem virtutem, quae est fluens et

incomplete in esse naturae »4. Wie der Tod im Schwerte ist, insofern
das Schwert ein Werkzeug zum Töten ist, nicht aber so als sei der
Tod wirklich, wenn auch nur vorübergehend, im Schwerte, so ist
auch die Gnade im Sakramente weder als ihrem eigentlichen Träger
noch als in einem sie enthaltenden Gefäße, aus dem sie dann nur in
die Seele gegossen zu werden brauchte. Wenn man einmal das Bild

1 IV d. 7 q. i a. 3 ad 1.
2 IV d. I q. I a. 3 pr.
3 1. c. corp.
4 III q. 62 a. 3.



Die Stufen der Sanctificatio sacramentalis 141

vom Gefäße beibehalten will, so ist es nach Thomas in folgender Weise

zu deuten : Wie etwa ein Schwert Gefäß des Todes genannt wird,
weil es im Augenblick des Gebrauches eine tötende Kraft von seinem
Benutzer empfängt, so sind die Sacramenta vasa gratiae, weil sie in
ihrer Anwendung, in ihrem Vollzuge eine gnadenbewirkende werkzeugliche

Kraft von der causa principalis erhalten : « Gratia non dicitur
esse in sacramento sicut in subiecto neque sicut in vase prout vas
dicitur instrumentum alicuius operis faciendi secundum quod dicitur
Ezech. IX, 1. Unusquisque vas interfectionis habet in manu sua »l.
« Gratia est in sacramento secundum esse fluens et incompletum ;

et ideo non inconvenienter sacramentum dicitur continere gratiam »2.

Hier ist der Ort, eine immer wiederkehrende Ausdrucksweise des

hl. Thomas zu erläutern. Thomas betont immer wieder, daß die Per-
fectio der Taufe, der Firmung und Ölung nicht in der Sanctificatio,
der Consecratio materiae statt hat, wie es in der Eucharistie der Fall
ist, in der die Perfectio quantum ad essentiam gegeben ist in der
Konsekration der eucharistischen Spezies, sondern daß die Perfectio
der Taufe, Firmung und Ölung in der Anwendung der vorgeweihten
Materie statt hat, daß in usu materiae die perfectio quantum ad essentiam

für diese Sakramente gegeben ist. « In hoc différant (baptismus
et confirmatio ab Eucharistia) quod cum alia sacramenta perficiantur
in usu materiae, percipere sacramentum est ipsa perfectio sacramenti.
Hoc autem sacramentum perficitur in consecratione materiae et uter-
que usus est consequens hoc sacramentum »3.

Worin ist es nun begründet, daß die Perfectio dieser genannten
Sakramente erst in usu und nicht schon wie bei der Eucharistie in
der Consecratio materiae gegeben ist Daß das Wesen dieser Sakramente

erst dann voll gegeben ist, wenn die Materie dem Empfänger
appliziert wird. Thomas bemerkt dazu, vom endgültigen Vollzuge,
der perfectio quantum ad essentiam sacramenti, könne man erst dann

sprechen, wenn die letztlich vom Sakrament intendierte Sanctificatio
erreicht ist, jene Sanctificatio des Menschen, deren Wirkung die innere

Heiligung des Menschen ist. « Cum sacramenta Novae legis sancti-
ficationem quandam operentur ibi perficitur sacramentum, ubi
perficitur sanctificatio. In aqua autem non perficitur sanctificatio, sed

1 III q. 62 a. 3 ad 1.
2 1. c. ad 2 ; cf. III q. 62 a. 4 c. ; ad 3 u. ad 4.
3 III q. 80 a. 1 ad 1.



142 Die Stufen der Sanctificatio sacramentalis

est ibi quaedam sacramentalis virtus instrumentalis, non permanens,
sed fluens in hominem, qui est sanctificationis subiectum ; et ideo
sacramentum non perficitur in ipsa aqua, sed in applicatione aquae
ad hominem, quae est ablutio » *. Die vom Sakrament letztlich intendierte

Sanctitas wird eben nicht in der Tauf- und Firmmaterie bewirkt,
sondern in dem zu taufenden, zu firmenden Menschen. Tauf- und
Firmmaterie enthalten nur auf Grund der an ihnen vollzogenen Sanctificatio

jene instrumentale Wirkkraft, die virtus instrumentalis,
vermöge deren Wasser und Firmöl die eigentliche Sanctitas im Empfänger
zu bewirken vermögen. Diese Virtus instrumentalis wird der Taufund

Firmmaterie allerdings auch complete erst in usu materiae
mitgeteilt ; aber diese Mitteilung begründet nicht jene Sanctitas, ohne
die von einer perfectio sacramenti quantum ad essentiam noch nicht
gesprochen werden kann. Wenn Thomas also immer wieder betont :

Baptismus, confirmatio et unctio perficiuntur in usu materiae, so ist
zu beachten, daß faktisch in dem usus materiae sich ein Doppeltes
vollzieht : einmal wird im usus materiae, in applicatione materiae, der
Materie eine virtus instrumentalis complete mitgeteilt ; außerdem wird
zweitens, kraft der so mitgeteilten virtus instrumentalis, eine innere

Heiligung am Menschen vollzogen. Die Perfectio sacramenti, von der
Thomas spricht, hat nun nicht statt rücksichtlich der Sanctificatio,
in der der Materie jene instrumentale Kraft mitgeteilt wird, sondern
insofern vermöge dieser instrumentalen Kraft dem Menschen die gratia
gegeben wird, oder wenigstens der sakramentale Charakter, insofern
er einen Anspruch auf die Gnade beinhaltet. Es ist eben nicht die
Materie dieser Sakramente, die den Träger der letztlich intendierten
Sanctitas enthält (wir werden sehen, daß es sich mit der Eucharistie
anders verhält), dieser Träger befindet sich in den genannten
Sakramenten außerhalb der sakramentalen Materie. « Alia sacramenta
perficiuntur non quidem in consecratione materiae, sed in usu materiae
consecratae, sicut in ablutione aquae, aut in unctione olei seu chris-
matis : et hoc ideo quia in materiis aliorum sacramentorum non est

aliqua natura rationalis, quae sit gratiae sanctificantis susceptiva
Sed hoc sacramentum (eucharistia) perficitur in ipsa consecratione

materiae, in qua continetur ipse Christus, qui est finis totius gratiae
sanctificantis »2. In Cor. I c. XI i. V.

1 III q. 66 a. i.
2 In Cor. I c. Ii lect. 5.



Die Stufen der Sanctificatio sacramentalis 143

IV.

Wir kennen bisher eine Sanctificatio der sakramentalen Materie
und zwar in einer doppelten Stufung : eine Sanctificatio, die an der
sakramentalen Materie in der Vorweihe vollzogen wird ; diese
Vorweihe geschieht am Wasser, der Taufmaterie, durch die Berührung
mit dem Fleische Christi, die der tota species aquae eine werkzeugliche
Zeugungskraft mitteilt, allerdings nur anfangshaft quasi inchoative ;

damit sind alle Wasser ein für allemal als gültige Taufmaterie bestimmt.
An der von Christus als Sakramentsmaterie allgemein bestimmten
Materie der Firmung und Ölung geschieht diese Vorweihe durch eine

eigens geweihte Amtsperson, und zwar ist diese eigene besondere Weihe
darum notwendig, weil Christus diese Sakramente weder an sich hat
vollziehen lassen noch selbst gespendet hat, also die Materie dieser
Sakramente nicht durch eine Berührung wie die Taufmaterie mit
seinem heiligsten Fleische weihen konnte.

Die zweite Stufe der Sanctificatio sacramentalis vollzieht sich

an der im genannten Sinne vorgeweihten Materie dieser Sakramente
in der Anwendung dieser Materie auf den Empfänger, im Akte des

Gebrauches, und zwar mittels der sakramentalen Form, der Worte
des Lebens. Die Wirkung dieser Sanctificatio ist die der Materie nicht
mehr nur anfangshaft nur inchoative, sondern complete mitgeteilte
Heiligungskraft, die zu der Aussage berechtigt, daß die Sakramente
die Gnade enthalten. Die sakramentale Materie ist also, wenn auch

nur vorübergehend, Träger einer Heiligungskraft, die ihr stufenweise

mitgeteilt wird : einmal durch die Vorweihe (Berührung des Wassers

mit dem Fleische Christi bei der Taufmaterie, besondere Weihe des

Öles durch einen geweihten Amtsträger bei Firmung und Ölung), dann
im Akte der Anwendung durch die sakramentale Form.

Diese beiden Sanctificationes haben aber nicht in sich selbst ihren
Sinn, sie stehen im Dienste anderer Sanctificationes, die ihre Wirkungen
nicht mehr in der sakramentalen Materie haben ; der Träger dieser

Wirkung ist der Mensch. Es handelt sich also jetzt um eine Sanctificatio

hominis, aber um eine ganz besonders geartete. Verglichen
mit der Sanctificatio, die der Materie zuteil ward, ist sie eine nobilior
Sanctificatio : « Nobiliori modo applicantur ad divinum cultum ministri
per ordines quam per vasa sacra »1.

1 Sppl. q. 37 a. i s. c.



144 Die Stufen der Sanctificatio sacramentalis

Doch auch im Menschen hat nach Thomas eine doppelte Sanctificatio

statt. Eine Sanctificatio, die allen Menschen eignet, die in
einer Reinigung von Sünden und Überbleibseln der Sünde besteht —
und eine zweite Sanctificatio, die nur wenigen Sakramenten eignet,
jenen nämlich, die einen Charakter einprägen ; diese letztere besteht
in der Bestimmung zu einem heiligen Dienste : « In quolibet sacra-
mento est aliqua sanctificatio ; sed quaedam est sanctificatio, quae
est communis omnibus sacramentis, scilicet emundatio a peccato vel
a reliquiis peccati ; et quaedam est sanctificatio, quae est specialis

quibusdam sacramentis imprimentibus characterem scilicet deputatio
ad aliquid sacrum » x. « Sacramenta N. L. sunt sanctificationes quaedam.
Sanctificatio autem duobus modis accipitur : uno modo pro emunda-

tione, quia sanctum est mundum. Alio modo pro mancipatione ad

aliquid sacrum sicut dicitur altare sanctificari vel aliquid huiusmodi.
Omnia ergo sacramenta sunt sanctificationes primo modo, quia omnia
dantur in remedium contra aliquem defectum. Sed quaedam sunt
sanctificationes secundo modo, sicut patet praecipue in ordine, quia
ordinatus mancipatur ad aliquid sacrum, non autem omnia, sicut

patet de poenitentia. Quicumque autem mancipatur ad aliquid sacrum
spirituale exercendum, oportet quod habeat spiritualem potestatem
et solum talis. Et ideo non omnia sacramenta N. L. characterem

imprimunt, sed quaedam, quae etiam secundo modo sanctificationes
sunt »2.

Die Wirkung dieser neuen Sanctificatio, die am Menschen

vollzogen wird, ist der sakramentale Charakter. Diese Wirkung wird
vollzogen in Kraft und in Voraussetzung der beiden schon behandelten

1 IV d. 7 q. 2 a. 2 s. i ; cf. d. 4 q. 1 a. 4 s. 2 c.
2 I d. 15 q. 5 a. 1 s. 1 ad 1 ; IV d. 1 q. 1 a. 5 s. 1 ad 2 : « Sanctificatio

quandoque importât emundationem et confirmationem spiritualem, quae fit
per gratiam : et sie sacramenta V. L. non dicebantur sacramenta, nisi quasi
signa significantium. Alio modo sanctificatio importât manieipationem alieuius
ad aliquod sacrum : et sie dicebantur sacramenta et quasi significantia quia
per et fiebat quaedam idoneitas ad sacros usus et in templo et in vasis et in
ministro et in populo ».

IV d. 15 a. 5 a. 1 s. 1 ad 1 : « Sanctificari dupliciter dicitur : uno modo
secundum quod sanctum dicitur mundum, prout sanctificatio dicitur emundatio
a peccato per gratiam. Alio modo secundum quod sanctum dicitur firmum,
prout dicitur sanctificatio confirmatio in bono per donum gratiae vel gloriae.
Et istis duobus modis est tantum in rationali creatura et secundum hoc tantum
fit missio Tertio modo dicitur sanctificatio secundum quod aliquid accom-
modatur ad usum divini cultus, quam decet omnis munditia et hoc modo
dicuntur templum et vasa sanctificari ».



Die Stufen der Sanctificatio sacramentalis i45

Sanctificationes. Allerdings findet sich bei Thomas zur Bezeichnung
dieser Sanctificatio, die in der Mitteilung des sakramentalen Charakters
besteht, häufiger der Terminus Consecratio. Während dieser Terminus
heute fast ausschließlich benutzt wird zur Bezeichnung der Sanctificatio

der eucharistischen Materie und im Zusammenhang mit der
in der Priester- und Bischofsweihe stattfindenden Sanctificatio, sieht
Thomas in der Mitteilung des Tauf- und Firmcharakters eine wirkliche
Konsekration der Person. Vielleicht ist gerade auf die Einschränkung
des Sinngehaltes dieses Wortes das Schwinden des Verständnisses

für die hohe Bedeutung der Taufe und der Firmung zurückzuführen.
Sobald Taufe und Firmung nicht mehr als Konsekration im Vollsinn
des Wortes aufgefaßt werden, mußte es zu einer Überbetonung jenes
Sakramentes kommen, das man nun im besondern Sinn als Hinweihe
an Gott empfand, während man doch mit Recht sagen kann, daß die

Taufe auf Grund des in ihr eingeprägten Charakters eine viel tiefere
Hinweihe an Gott darstellt als der in der Priesterweihe empfangene
Charakter, wenn er in sich betrachtet wird. Für Thomas war Taufe.

und Firmung eben auf Grund des sakramentalen Charakters eine

wirkliche Konsekration des Empfängers 1.

Diese neue Stufe der Sanctificatio sacramentalis, in der der
sakramentale Charakter mitgeteilt wird, gestattet einen Vergleich mit der

Sanctificatio der eucharistischen Materie, insofern ihre Wirkung die
Unwiederholbarkeit der beiden jeweiligen Sanctificationes begründet,
nämlich jener, die in der Taufe, der Firmung und im Ordo statthat :

1 C. G. IV c. 59 : « Hoc etiam commune est quid ex quo, res aliqua semel
consecrata est, quamdiu manet, ulterius consecrari non debet, ne consecratio
inefïicax videatur. Unde cum baptismus sit quaedam consecratio hominis
baptizati non est iterandum baptisma » ; III q. 66 a, 9: » Baptismus iterari
non potest quia baptismus imprimit characterem, qui est indelebilis et
cum quaedam consecratione datur » ; Sppl. q. 30 a. 3 ad 2 : « Unctio quae fit
in ordine et confirmatione est unctio consecrationis, qua homo deputatur ad

aliquid sacrum ; sed unctio haec (sacramenti extremae unctionis) est unctio
medicationis » ; C. G. IV c. 73 : « Unctio (extrema unctio) iterari potest, non
enim huius sacramenti unctio est ad consecrandum sicut unctio confirmationis,
ablutio baptismi et quaedam aliae unctiones, quae ideo nunquam iterantur,
quia consecratio semper manet, dum res consecrata durât, propter efficaciam
divinae virtutis consecrantis. Ordinatur autem huius sacramenti unctio ad
sanandum, medicina autem sanativa toties iterari debet, quoties infirmitas
iteratur ». Ad Rom. c. 7 : « Aliis autem se habet in sacramentis quae imprimunt
characterem, qui est quaedam consecratio animae immortalis » ; IV d. 8 q. 1

a. 3 s. 3 ad 2 : 0 Per baptismum aliquis consecratur ad eucharistiae perceptionem,
sicut per ordinem ad eius consecrationem ». Cf. Sppl. q. 34 a. 3 ; in. ad 2 ;

III q. 67 a. 3.

Divus Thomas. 10



146 Die Stufen der Sanofi ficatio sacramentalis

« Sicut in eucharistiae sacramento sanctificatur materia, ita in baptismo
sanctificatur recipiens characteris impressionem. Unde sicut fieret
iniuria eucharistiae si hostia consecrata iterum consecraretur, ita
fieret iniuria baptismo, si aliquis semel baptizatus, iterum baptizaretur,
quia sicuti ibi sanctificatio refertur ad materiam, ita hic ad suscipientem
sacramentum »x.

Diese Sanctificatio beinhaltet eine besondere Hinweihe an Gott,
eine besondere Gottzugehörigkeit : « Quia nulla est conventio Christi
ad Belial ideo quandocumque aliquid sanctificandum est ad cultum
divinum, prius exorcitatur, ut liberatum a potestate diaboli, qua illud
in nocumentum hominis assumere poterat, Deo consecratur. Unde

cum propria sanctificatio, qua homo Deo consecratur, sit in baptismo,

oportet quod etiam homo prius exorcitetur, quam baptizatur »2.

Diese gleiche Sanctificatio hominis legt anderseits einen Vergleich
nahe mit jenen Sanctificationes, die wir bisher kennen gelernt haben,

jenen nämlich, die an der sakramentalen Materie vollzogen werden,
denen die Aufgabe zugewiesen ist, die Sanctificatio, von der nun die
Rede ist, zu bewirken. Wie nämlich die zu heiligende Materie sich

zu der Sanctificatio, die an ihr vollzogen wird, rein passiv verhält, so

wird auch für die Sanctificatio, deren Wirkung der sakramentale
Charakter ist und eben am Menschen vollzogen wird, nur ein Minimum
an Aktivität, an vorbereitender Haltung erfordert ; der Mensch verhält
sich bei Empfange dieser Sanctificatio passiver als beim Empfang
derjenigen Sanctificatio, die, wie wir sehen werden, eine emundatio
a peccato et a reliquiis peccatis beinhaltet. Das ist denn auch der
Grund, warum diese Sanctificatio per characterem, so wie die Sanctificatio

der rein passiv sich verhaltenden Dinge, unverlierbar ist :

« Impressio characteris est per quandam animae rationalis sancti-
ficationem, prout sanctificatio dicitur deputatio alicuius ad aliquod
sacrum. Ad hanc autem sanctificationem non magis active comparatur
anima sanctificanda quam aqua sanctificanda vel oleum vel chrisma
ad sui sanctificationem, nisi quod homo se subicit tali sanctificationi

per consensum, res autem praedictae subiciuntur, quia libero arbitrio
carent. Et ideo qualitercumque anima varietur per proprias opera-
tiones nunquam characterem amittit ; sicut nec chrisma nec oleum

nec panis consecratus unquam sanctificationem perdunt, qualiter-

1 IV d. 6 q. 2 a. i s. 1 ad 1.
2 IV d. 6 q. I a. 3 s. 1.



Die Stufen der Sanctificatio sacramentalis 147

cumque mutentur, dummodo non corrumpantur »1. Da das Subjekt,
der Träger der hier behandelten Sanctificatio, die anima rationalis ist,
kann die Wirkung dieser Sanctificatio, der Charakter, nicht einmal
durch die corruptio corporis humani, durch den Tod, bewirkt werden,
sondern einzig durch die Vernichtung seines unmittelbaren Trägers,
der Seele.

Diese Sanctificatio ist die Grundlage für alle hierarchischen Akte
in der Kirche Christi : « Homini non competit actus hierarchicus ex
natura sua, sed ex divina institutione et sanctificatione »2. Alle
hierarchischen Akte, d. h. alle sakramentalen Kultakte, sind in ihrer
Gültigkeit abhängig von dieser Sanctificatio. Nur die Taufe bildet

wegen ihrer Heilsnotwendigkeit wieder eine Ausnahme. Das bedeutet,
daß jeder Mensch, auch der Ungetaufte, gültiger Spender der Taufe ist.
Thomas weist an der gleichen Stelle noch hin auf eine Entsprechung
zwischen dem zur Gültigkeit genügenden Taufspender und der gültigen
Taufmaterie. Ähnlich wie bei der Taufmaterie im Gegensatze zur
Materie, etwa der Firmung und Ölung, eine besondere Sanctificatio
der Materie durch eine Amtsperson, eine Persona sanctificata, nicht
erforderlich ist, ebenso kann der Taufspender einer besondern Sanctificatio

entbehren : «... et quamvis simpliciter gradum hierarchicum
non contulit omni homini, tarnen actum istum (baptizandi) hierarchicum
omnibus hominibus contulit propter necessitatem sicut omnibus aquis
vim regenerativam dedit »3.

Gerade mit Rücksicht auf diese Sanctificatio, in der dem Menschen

der sakramentale Charakter mitgeteilt wird, sagt Thomas immer wieder,
sie bewirke in uns eine Konformität mit Christus oder der Trinität.
Diese Conformatio beginnt schon in der Mitteilung des TaufCharakters :

« Ad unam formam, quam aliquid perfecte repraesentat, non potest
esse nisi una assimilatio : et ideo Patris non est nisi una perfecta imago
scilicet Filius. Sed si non est perfecta repraesentatio, tunc possunt
esse diversae assimilationes ad unum simplex. Et ideo diversae crea-
turae diversimode secundum suum modum divinam similitudinem
habent. Et propter hoc non est inconveniens, si diversi characteres
sint in anima, Trinitati secundum diversa conformentes »4. In der

Firmung werden wir Christus, dem kämpfenden Könige, als Soldaten

gleichgestaltet : « Per characterem quasi adscribimur ad familiam

1 IV d. 4 q. i a. i s. 4.
3 1. c.

2 IV d. 5 q. 2 a. i s. i ad I.
4 IV d. 7 q. 2 a. 1 s. 2 ad 1.



148 Die Stufen der Sanctificatio sacramentalis

Christi. Sed Christus sicut est Pater noster et sacerdos ita et Rex
noster. Cum ergo per characterem baptismalem adscribamur ei quasi
Patri filii regenerati per baptismum et per characterem ordinis quasi
ministri sacerdoti summo, videtur simili ratione in confirmatione

imprimi character, quo conformemur ei quasi milites régi »l. Durch
die Sanctificatio, die wir im Ordo empfangen, wird der Mensch Christus
dem Hohenpriester konformiert : « Ipse (Christus) fuit sacerdos quasi
sacerdotium instituens ; et ideo eius non est habere characterem, sed

illius, qui aliunde sacerdotium recipit ut per characterem principali
sacerdoti configuretur »2.

Alle bisher genannten Sanctificationes haben ihren Sinn nicht
in sich, sie alle haben einen gemeinsamen Beziehungspunkt : das

Sakrament der Eucharistie : « Per sanctificationes omnium sacramen-
torum fit praeparatio ad suscipiendam vel consecrandam Eucharistiam »s.

Alle Sanctificationes sind Voraussetzungen für den gültigen Empfang
oder die gültige Spendung der Eucharistie. Allerdings ist die Beziehung
der einzelnen Sanctificationes je wieder eine verschiedene. Die in der
Taufe empfangene Sanctificatio ist notwendige Voraussetzung für den

gültigen Empfang der Eucharistie ; die in der Weihe empfangene
Sanctificatio ist für die Konsekration der Eucharistie notwendige
Voraussetzung. Die andern Sanctificationes sind nur insofern zur
Gültigkeit erfordert, als sie zur Gültigkeit des auf die Eucharistie
vorbereitenden Sakramentes unentbehrlich sind. Tatsächlich kommt hier
einzig die durch die Berührung mit dem Fleische Christi und die durch
das Wort am Wasser vollzogene Sanctificatio, sowie die Sanctificatio

des Priesters durch den priesterlichen Charakter und schließlich
die Sanctificatio des Bischofs in Frage. Da nämlich die Firmung und
Ölung zum Empfange der Eucharistie nicht notwendig erfordert sind,
können auch die auf diese Sakramente sich beziehenden Sanctificationes

nicht zur Gültigkeit erforderlich sein. Trotzdem kann auch

von diesen Sakramenten mit Recht gesagt werden, daß durch sie eine

Praeparatio ad suscipiendam eucharistiam erreicht werde : Die Firmung
gibt dem Menschen die Kraft, sich in Gefahren dem Empfange dieses

Sakramentes nicht zu entziehen : « perficitur aliquid per confirma-
tionem ut non vereatur se abstrahere a tali sacramento »4. Buße und

1 IV d. 7 q. 2 a. i s. i pr.
2 IV d. 4 q. 1 a. 3 s. 5 ad 1.
3 III q. 73 a. 3.
4 III q. 76 a. 3.



Die Stufen der Sanctificatio sacramentalis 149

Ölung bereiten zum würdigen Empfang des Leibes Christi vor : « Per

poenitentiam etiam et extremam unctionem praeparatur homo ad

digne sumendum corpus Christi » h
Auf die Eucharistie sind auch alle andern rein sakramenteilen

Sanctificationes bezogen : « Omnes illae sanctificationes (consecratio
altaris, sacrarum vestium) ordinantur ad sacramentum eucharistiae ;

et ideo non sunt sacramenta, sed sacramentalia quaedam »2.

Das ist ja das Eigentümliche der Eucharistie, das sie von allen
Sakramenten unterscheidende, daß das Contentum dieses Sakramentes,
das unter den Spezies Enthaltene nicht nur eine Kraft Christi, sondern
Christus selbst ist. Ihr Contentum ist ein Sanctum absolutum oder
ein absolute Sanctum, und nicht nur ein Sanctum in ordine ad aliud.
Hier ist allerdings eine wichtige Feststellung zu machen. Wenn auch

in der Sanctificatio der eucharistischen Materie ein Sanctum absolute

bewirkt wird, der eucharistische Christus, so ist damit keineswegs
ausgeschlossen, es ist vielmehr eingeschlossen, daß dieses Sanctum
absolute zugleich ein Sanctum in ordine ad aliud ist, oder daß dieses

Sanctum absolute zugleich die Aufgabe erfüllt, die in den andern
Sakramenten dem « contentum relate ad aliud » eigen ist : nämlich
die res tantum im Empfänger zu bewirken. Wenn das Contentum
der Eucharistie ein absolute Sanctum genannt wird, so soll damit

nur gesagt sein, daß der eucharistische Christus nicht wie die virtus
instrumentalis in den andern Sakramenten ausschließlich ein Sanctum

relate ad aliud ist. « In hoc sacramento illud quod est sancti-

ficans hominem, est sanctum primo modo, quasi subiectum sancti-

tatis, quia est ipse Christus »3. Daß der eucharistische Christus
tatsächlich zugleich wie die Virtus instrumentalis in dem Taufwasser
ein Sanctum in ordine ad aliud ist, sagt Thomas an anderer Stelle
noch ausdrücklich. Er vergleicht die beiden Wirklichkeiten, den

Christus eucharisticus, sacramentalis, mit der Virtus instrumentalis
in den andern Sakramenten und stellt fest, daß wie das Wasser

kraft der Virtus instrumentalis die Gnade im Menschen bewirkt, so

auch die eucharistischen Spezies des Brotes und Weines kraft des

in ihnen enthaltenen sakramentalen Christus, die letztlich von der

Eucharistie als Sakrament intendierte Wirkung, die Sanctificatio des

Menschen, bewirken. « Aqua baptismi non causat aliquem spiritualem
effectum propter ipsam aquam, sed propter virtutem Spiritus sancti

1 1. c. 2 1. c. 3 IV d. 8 q. 1 a. 1 s. x.



150 Die Stufen der Sanctificatio sacramentalis

in aqua existentem. Sicut autem se habet virtus Spiritus sancti ad

aquam baptismi, ita se habet corpus Christi ad species panis et vini.
Unde species panis et vini non efficiunt aliquid nisi virtute corporis
veri »1. Damit macht Thomas die wichtige Feststellung : Auch der
Christus eucharisticus ist nicht das Letzte, der sakramentale Christus
will uns vielmehr dem Christus realis durch Gnadenmitteilung
angleichen, eine gnadenhafte Umwandlung in uns vollziehen. Nicht die
Manducatio sacramentalis genügt ; sie muß immer mit der mandu-
catio spiritualis, dem Empfang der Gnade, verbunden sein.

Diese Eigenart der eucharistischen Sanctificatio, daß in ihr nämlich

ein Sanctum absolute gegenwärtig gesetzt wird, begründet es

ferner, daß man von diesem Sakramente im Gegensatz zu allen andern
Sakramenten in Wahrheit sagen kann, es komme in der Sanctificatio
der Materie völlig zum Abschluß, es werde in der Weihe, der Conse-

cratio der Materie vollzogen. Wir sahen schon, daß man dies von
den andern Sakramenten, denen eine äußere Materie eignet, nicht
in der Weise sagen kann, weil bei ihnen die Sanctificatio nur in der

Mitteilung einer sakramentalen Kraft, eines Sanctum in ordine ad

aliud besteht. Immer und immer wieder hebt der hl. Thomas diesen

die Eucharistie auszeichnenden Charakter hervor. Die Perfectio quantum

ad essentiam erfolgt bei der Eucharistie nicht erst in der Spendung
der geweihten Materie, der konsekrierten eucharistischen Spezies,

sondern in deren Konsekration : « Quamvis in essentia sua sacramentum
sit perfectum sine usu sacramenti »a. « Tota perfectio huius
sacramenti in ipsa materiae consecratione consistit, quae estper
transsubstantiationem panis in corpus Christi »3. « Perfectio in sacra-
mento baptismi consistit in ipso usu materiae, et ideo illud tantum
aquae consecratur, verbo vitae, quod venit in usum. Sed perfectio
huius sacramenti consistit in ipsa materiae consecratione et usus est

consequens ad hoc sacramentum »4. « Hoc sacramentum perficitur in
consecratione materiae »5. « Das Wesen dieses Sakramentes besteht

in der Konsekration der Materie : « Minister non habet exteriorem

actum in consecratione, in qua consistit essentia huius sacramenti,

1 III q. 73 a. i ad 2.
2 IV d. 13 q. 1 a. 3 s. 1 ad 1.
3 IV d. 8 q. 2 a. 1 s. 1.
4 IV d. 11 q. 2 a. 1 s. 3 ad 3.
6 III q. 74 a. 2 ad 3 ; cf. III q. 78 a. 1 ; q. 80 a. 12 ad 2 ; a. 1 ad 1 ;

q. 82 a. 4 ad 2 ; q. 74 a. 7.



Die Stufen der Sanctificatio sacramentalis 151

quamvis habeat actum exteriorem in dispensâtione, quae consequitur
ad sacramentum ; et ideo actus ministri in forma, quae est essentia

sacramenti, poni non debuit »1.

Die Perfectio quantum ad effectum hat allerdings wie bei den

andern Sakramenten in usu materiae statt : « Perfectionem quantum
ad effectum sine usu non habet »2. Wenn Thomas also betont : usus
sacramenti consequenter se habet, ad hoc sacramentum, so bedeutet
das : consequenter ad eam perfectionem, quae est de essentia
sacramenti. Wenn er sagt : tota perfectio huius sacramenti in ipsä materiae
consecratione consistit, so ist mit dieser Perfectio wieder nur die

Perfectio quantum ad essentiam gemeint, nicht aber die Perfectio

quantum ad effectum.

V.

Wir kennen nun folgende Arten der Sanctificatio : die rein
sakramentale — wir nennen sie zum Unterschiede von der eigentlich
sakramentalen die sakramentelle —, welche dem Gegenstande, an dem sie

vollzogen wird, nichts innerlich Neues mitteilt, sondern ihn nur dem profanen
Gebrauche entzieht und ihn dem Dienste Gottes zuweist. — Eine zweite

Sanctificatio, die schon unmittelbar die sakramentale Materie betrifft,
und nicht irgend einen Gegenstand, der nur dem Dienste Gottes
zugewiesen wird. Es ist dies die Vorweihe der sakramentalen Materie :

bei der Taufmaterie geschieht sie durch die Berührung mit dem Fleische

Christi, wodurch dem Wasser und zwar allen Wassern eine geistige
Zeugungskraft gegeben wird. Bei der Firmung und Ölung vollzieht
sich diese Sanctificatio der Materie in der von einem Amtsträger
vorgenommenen Konsekration (in dieser Consecratio wird das Sakrament
aber noch nicht vollzogen). — Eine dritte Sanctificatio hat statt, wenn
das Wort zu der im genannten Sinn vorgeweihten Materie hinzutritt :

das Wort teilt der Materie die Virtus actu sanctificans mit, die Materie

empfängt ein Neues, sie ist somit Träger der sakramentalen instrumentalen

Kraft, einer Virtus Christi. Sie wird damit Mittel zur Herstellung
des Kontaktes mit Christus ; nun kann man in Wahrheit sagen : in
materia continetur virtus Christi, sie enthält die Kraft Christi ; in
dieser Virtus ist dann die Gnade wie in ihrer werkzeuglichen Ursache

enthalten.

1 IV d. 8 q. 2 a. i s. 3 ad 2.
2 IV d. 13 q. 1 a. 3 s. 1 ad 1.



152 Die Stufen der Sanctificatio sacramentalis

Eine vierte Sanctificatio hat statt unter Voraussetzung und in
Kraft der bisher genannten Sanctificationes. Diese neue Sanctificatio
besteht in der Mitteilung des sakramentalen Charakters. Der Träger
dieser Sanctificatio ist nicht mehr die Materie als solche, sondern der
Mensch. Die Wirkung dieser Sanctificatio ist die « Res et sacramen-
tum », während mit der Sanctificatio « per verbum vitae » nur das

« sacramentum tanturn » gegeben ist.
Diese Res et sacramentum, der Charakter, dessen Träger der

Mensch ist, ist ihrerseits wiederum nicht eine Sanctificatio, die letztlich
in sich selbst ihren Sinn hat. Sie ist selbst, wenn auch schon eine

configuratio ad Christum, so doch eine werkzeugliche Kraft, sie ist
auf ein anderes hingeordnet. Im Gegensatz zu der der Materie
mitgeteilten Virtus Christi, die nur ein vorübergehendes, ein fließendes
Sein hat, ist diese eine bleibende Kraft, ja eine unzerstörbare Kraft,
die nur mit der Zerstörung ihres Trägers ihr eigenes Sein verliert.
Diese Sanctificatio ist nichts anderes als die Mitteilung des sakramentalen

Charakters : der Teilnahme am Priestertum Christi.
Der Beziehungspunkt, auf den diese letztgenannte Sanctificatio

hingeordnet ist, ist der eucharistische Christus : « Per sanctificationes
omnium sacramentorum fit praeparatio ad suscipiendam vel con-
secrandam eucharistiam » 1. Der eucharistische Christus ist ein sanctum

absolute, während alle andern Sanctificationes nur ein Sanctum in
ordine ad aliud beinhalten. Darum ist die Eucharistie auch in sich

betrachtet, ohne ihre Beziehung zu der im Empfänger zu bewirkenden
Gnade, ein erhabeneres Sakrament als alle andern Sakramente : « Et
ideo hoc sacramentum in se consideratum est dignius omnibus sacra-
mentis, quia habet absolutam sanctitatem etiam praeter suscipientem.
Alia autem non habent nisi in ordine ad aliud. Et ideo hoc
sacramentum est perfectio aliorum sacramentorum, quia omne, quod est

per aliud, reducitur ad id quod est per se »2.

Wir sagten, daß die Sanctificationes aller Sakramente auf die
Sanctificatio eucharistica ausgerichtet sind, insofern in ihr ein Sanctum
absolutum enthalten ist.

Unter anderem Gesichtspunkte können wir aber auch sagen, daß

alle diese Sanctificationes, die Sanctificatio eucharistica eingeschlossen,
auf die Sanctificatio hominis ausgerichtet, hingeordnet sind. Diese

Sanctificatio hominis ist die Sanctificatio im eigentlichen Vollsinne,

1 III q. 73 a. 3.
2 IV d. 8 q. i a. i s. 1.



Die Stufen der Sanctificatio sacramentalis 153

die « vera Sanctificatio », von der alle andern Sançtificationes ihren
Namen ableiten : « cum enim sacramenta novae legis sanctificationem
quandam operentur, ibi perficitur sacramentum, ubi perficitur
sanctificatio. In aqua autem non perficitur sanctificatio, sed est ibi quaedam
sanctificationis virtus instrumentalis, non permanens sed fluens in
hominem, qui est verae sanctificationis subiectum. Et ideo sacramentum
non perficitur in aqua, sed in applicatione aquae ad hominem, quae
est ablutio » h

Das dieser Sanctificatio entsprechende Sanctum ist ein Sanctum
« simpliciter et per se : sicut quod est subiectum sanctitatis sicut
dicitur homo sanctus »2. Freilich auch die Sanctificatio eucharistica
setzt ein derartiges Sanctum gegenwärtig : den verklärten Christus
selbst (ib.) und dadurch unterscheidet sie sich wesentlich von allen
andern Sakramenten, daß in ihr das « Sanctificans hominem », also

das der virtus instrumentalis in den andern Sakramenten Entsprechende
nicht wie in andern Sakramenten nur ein « Sanctum in ordine ad aliud »

ist, sondern zugleich Träger der vera sanctitas : « In hoc autem sacra-
mento (eucharistiae) illud, quod est sanctificans hominem est sanctum

primo modo quasi subiectum sanctitatis, quia est ipse Christus ».

Et ideo ista sanctificatio materiae est hoc sacramentum (ib.). — Aber
das ist das Eigentümliche, daß dieses in se Sanctum, das Träger der

vera Sanctificatio ist, zugleich « Sanctum in ordine ad aliud » ist ;

daß es als Wirkung die Sanctificatio hominis hat : « Sed sanctificatio
hominis est effectus huius sacramenti ».

Übrigens besteht noch eine andere Analogie zwischen der Virtus
in den andern Sakramenten und dem Corpus Christi in der Eucharistie :

« Sicut ad species sensibiles aliorum sacramentorum se habet virtus,
quae interius inest, quae sanctificationem acquirit, ex qua sacramentum
efficit, ita in hoc sacramento se habet ipsum corpus Christi, quod per
consecrationem sub speciebus fit » 3.

Was beinhaltet nun diese vera sanctificatio Wird in ihr dem

durch sie Geheiligten eine innere Form mitgeteilt, analog der verbleibenden

oder fließenden Kraft, die wir als Wirkung der bisher beschriebenen

Sanctificationes kennengelernt haben Diese Frage ist im
Wesentlichen die gleiche wie die Frage nach der Wirkung der einzelnen

Sakramente. Je nach dem Zwecke und der Aufgabe der einzelnen

1 III q. 66 a. x.
2 IV d. 8 q. I a. 1 s. 1.
3 1. c. ad 2.



154 Die Stufen der Sanctificatio sacramentalis

Sakramente ist diese Sanctificatio in gewisser Weise verschieden ;

und je nach dieser Verschiedenheit sprechen wir von einer Verschiedenheit

der sakramentalen Gnaden. Dies eine aber ist allen sakramentalen
Gnaden gemeinsam : sie begründen nämlich alle eine Sanctitas im Sinne
einer Emundatio, einer inneren Reinigung: « Sacramenta N. L. sunt
sanctificationes quaedam. Sanctificatio autem duobus modis accipitur :

uno modo pro emundatione, quia sanctum est mundum. Alio modo

pro mancipatione ad aliquid sacrum sicut dicitur altare sanctificari
vel aliquod huiusmodi. Omnia ergo sacramenta sunt sanctificationes
primo modo, quia omnia dantur in remedium contra aliquem defectum »l.
Außer dieser Grundbedeutung der Reinheit (Thomas hatte ihn ethy-
mologisch falsch abgeleitet von dem griechischen Wort aytoç ; « dicitur
enim aytoç quasi sine terra » ; und gemäß der Ableitung Isidors von
« sanguine tinctus » : « ut intelligatur sanctus quasi sanguine tinctus,
eo quod antiquitus illi qui purificari volebant sanguine hostiae tinge-
bantur»)2 erkennt Thomas dem Worte sanctus, indem er es mit Recht

von dem lateinischen sancire ableitet, die Bedeutung der Unverletzlichkeit

zu, oder positiv ausgedrückt, der Befestigung im Guten : «Alio
modo (sanctitas) importât firmitatem, unde apud antiquos sancta

dicebantur, quae legibus erant munita ut violari non deberent »3.

Allerdings ist zu beachten, daß Thomas an dieser Stelle von der
Sanctitas als sittlicher Tugend spricht und nicht zunächst von der
durch die « heiligmachende Gnade » begründeten Sanctitas. Aber die
beiden Grundbedeutungen — Munditia und Firmitas — die er hier der
Sanctitas, insofern die sittliche Tugend gemeint ist, zuerkennt, kehren
auch dort immer wieder, wo er von der durch die heiligmachende
Gnade begründeten Sanctitas spricht, deren Träger nur die vernunftbegabte

Kreatur sein kann. Dies ist jene Sanctitas, die eine Munditia
und Firmitas begründet und in jedem Sakramente vermittelt wird.
« Sanctificatio importât emundationem et confirmationem spiritualem »4.

« In quolibet sacramento est aliqua sanctificatio : sed quaedam est

sanctificatio in sacramento, quae est communis omnibus sacramentis
scilicet emundatio a peccato vel a reliquiis peccati »5.

Daß diese Emundatio, diese Reinigung und Entsündigung formell
durch die Gnade gewirkt wird, die darum mit Betonung heiligmachende
Gnade genannt wird, sagt Thomas ausdrücklich : « Sanctificatio tripli-
citer dicitur uno modo secundum quod sanctum dicitur mundum,

1 I d. 15 q. 5 a. i s. i ad 1.
3 1. c. 4 1. c.

2 II-II q. 81 a. 8.
5 IV d. 7 q. 2 a. 2 s. t.



Die Stufen der Sanctificatio sacramentalis 155

prout sanctificatio dicitur emundatio a peccato per gratiam. Alio
modo secundum quod sanctum dicitur firmum, prout dicitur sanctificatio

confirmatio in bono per donum gratiae vel gloriae. Et istis
duobus modis est tantum in rationali creatura et secundum hoc fit
missio. Tertio modo dicitur, secundum quod aliquid accomodatur
ad usum divini cultus, quem decet omnis munditia et hoc modo
dicitur templum et vasa sanctificari »1. Gleichfalls : « non posset esse

remissio, si non ad esset infusio gratiae ». Die Formalursache dieser
beiden Wirkungen, der Munditia und der Firmitas, ist also die Gnade :

« Quia sanctificatio emundationem a culpa dicit, quae sine gratia esse

non potest gratiae est autem firmitatem quandam facere ; ideo effectus
sanctificationis in generali est duplex scilicet emundare et confirmare »2.

Die mit der Gnade geschenkte Munditia ist also von einer gewissen
Firmitas nicht trennbar. Allerdings lassen beide Wirkungen der Heiligung

Grade und Steigerungen zu, eben je nach dem Maße der
mitgeteilten Gnade, wonach sich die Annäherung an Christus, die
Gleichförmigkeit mit Christus bemißt : « secundum gradum propinquitatis
ad Christum est gradus sanctificationis » 3.

Diese durch die Gnade begründete Sanctitas ist die tiefste Wurzel
jener Heiligkeit, jener Sanctitas, insofern sie als sittliche Tugend
aufgefaßt wird. Der durch die Gnade, als Teilhaber an der göttlichen
Natur geheiligte Mensch, empfängt mit der Gnade auch die sittliche
Tugend der Sanctitas. Heilig im Sinne der sittlichen Tugend ist der

Mensch, der sich selbst und alle seine Akte, nicht nur die im engern
Sinne religiösen Akte, wie Opfer, Gebet usw., sondern sich selbst und
alle seine Tugendakte Gott weiht, sich mit seinem Sein und all seinem

Tun Gott zuwendet. « Sic ergo sanctitas dicitur, per quam mens
hominis seipsam et suos actus applicat Deo Sanctitas dicitur
secundum quod homo non solum haec (sacrificia et oblationes), sed

aliarum virtutum opera refert in Deum, vel secundum quod homo

se disponit per bona quaedam opera ad cultum divinum »4.

VI.
Es ist klar, daß diese Sanctificatio, welche die Munditia und

Firmitas beinhaltet und in der gegenwärtigen Heilsordnung normalerweise

durch die Sakramente vermittelt wird, nicht so an diese Sakra-

1 I d. 15 q. 5 a. i s. i ad i ; I-II q. 113 a. 2.
2 III d. 3 q. 1 a. 2 s. I.
3 IV d. 6 q. 1 a. 1 s. 1. 4 II-II q. 81 a. 8.



156 Die Stufen der Sanctificatio sacramentalis

mente gebunden sein kann, daß ein anderer Weg zu ihrer Vermittlung
ausgeschlossen wäre : « Non alligavit (Deus) virtutem suam sacra-
mentis, ut non possit sine sacramentorum ministris aliquem sancti-
ficare » 1. Ja diese außersakramentale Sanctificatio vermag gegebenenfalls

ein reicheres Maß an Gnaden zu vermitteln als die sakramentale

Sanctificatio, kann also, intensiv betrachtet, größere Wirkungen setzen

als die sakramentale ; sie steht der sakramentalen allerdings was die
Extensivität der Wirkungen angeht, immer nach, da sie ja den
sakramentalen Charakter niemals verleiht : « Baptismus quantum ad aliquid
excedit extensive sanctificationem, quia in baptismo imprimitur character
et corporaliter homo morti Christi configuratur. Quamvis intensive

in sanctificatione amplior gratia fortassis praebeatur. Et ideo non
fit iniuria sanctificationi si sanctificatis baptismus conferatur»2. «Non
totum quod facit baptismus factum est per sanctificationem, quia non
imprimit characterem et ideo baptismus non frustra additur, in quo
etiam sanctificatis gratia augeretur » 3.

Das klassische Beispiel für diese außersakramentale Sanctificatio,
in der ein außergewöhnliches Maß an Gnade geschenkt wurde, ohne

daß auch der sakramentale Charakter mitgeteilt worden wäre, ist die

Sanctificatio der Mutter Gottes. Von ihr gilt vor allem : « Deus huic

legi sacramentorum potentiam suam non alligavit, quin aliquibus ex
speciali privilegio gratiam suam conferre possit, antequam nascantur

ex utero » 4.

Die Stufen dieser Sanctificatio, der sich steigenden Reinheit und
Festigkeit, der Angleichung an Christus, hat Thomas, was die Mutter
Gottes angeht, kurz umrissen. Sowohl die Mundatio als auch die

Firmitas entfalteten sich in dreifacher Stufung ; zunächst wurde sie

in ihrer eigenen Empfängnis von der Erbsünde befreit ; in der
Empfängnis ihres Sohnes wurde der Fomes peccati vollständig getilgt.
In der Verherrlichung wurde alles Leid von ihr genommen. Und die
Stufen der Befestigung : In der Zeugung empfing sie eine Gnade, die

sie zum Guten geneigt machte ; in der Empfängnis Christi erhielt
diese befestigende Pilgergnade ihre Vollendung ; in der Verherrlichung
erfreut sie sich des Genusses der Fülle aller Güter : « In prima
sanctificatione fuit liberata a culpa originali ; in conceptione Filii fuit

1 IV d. 6 q. i a. i s. 2.
2 IV d. 6 q. i a. i s. 3.
3 1. c. ad 2.
4 III q. 27 a. 1 ad 2 ; III d. 3 q. 1 a. 1 s. 3 ad 1.



Die Stufen der Sanctificatio sacramentalis 157

totaliter a fomite mundata ; in sui glorificatione fuit liberata ab omni
miseria In sua sanctificatione adepta est gratia inclinantem ad
bonum ; in Conceptione Filii Dei consummata est eius gratia firmans
earn in bono ; in sui glorificatione consummata est eius gratia per-
ficiens earn in fruitione omnis boni »l.

Wenn auch die vorliegende Abhandlung nur die Stufen der
sakramentalen Sanctificatio darstellen wollte, so sei es doch gestattet, nur
andeutungsweise auf die höchste Stufe der Sanctificatio überhaupt
hinzuweisen, wie sie in der Menschheit Christi verwirklicht war. Daß
der Urheber der sakramentalen Sanctificatio nicht selbst auf diese

sacramentalis sanctificatio angewiesen sein konnte, ist klar. Denn
einmal hat die sakramentale Sanctificatio, in der die Gnade mitgeteilt
wird, stets medizineilen Charakter ; sie setzt einen sündigen Zustand

voraus, der durch die Sanctificatio aufgehoben wird ; dann verlangt
es die Eigenart Christi, daß seine Heiligung schon vollzogen werden

mußte, zu einem Zeitpunkte, in dem eine sakramentale Sanctificatio
an ihm noch gar nicht vorgenommen werden konnte. In Christus war
die menschliche Natur hypostatisch mit der Person des Logos, also

einer göttlichen Person, verbunden ; und zwar hat diese Verbindung
im ersten Augenblick der Empfängnis der menschlichen Natur Christi
stattgefunden : « Contra fidem est dicere quod caro Christi prius fuerit
concepta et postmodum assumpta a Verbo Dei »2. Die hypostatische
Vereinigung der Menschennatur mit der zweiten Person in der Gottheit
ist aber der tiefste Grund für die Heiligung der menschlichen Natur
Christi durch die geschaffene Gnade : « Necesse est ponere in Christo

gratiam habitualem Primo quidem propter unionem animae

illius ad Verbum Dei. Quanto enim aliquod receptivum est propin-
quius causae influenti, tanto magis participât de influentia eius »3.

Aus diesen Voraussetzungen heraus schließt Thomas : « Unde con-

sequens est quod in primo instanti suae conceptionis Christus habuit

plenitudinem gratiae sanctificantis animam et corpus »4. Diese Gratia
sanctificans ist aber die Forma/ursache der Heiligkeit : « Actus
personalis gratiae qui est sanctum facere formaliter habentem, est ratio
iustificationis aliorum, quae pertinet ad gratiam capitis »5. Diese in

1 III q. 27 a. 5 ad 2.
2 III q. 33 a. 3.
3 III q. 7 a. 1.
4 III q. 34 a. 1.
6 III q. 8 a. 5 ad 2.



158 Die Stufen der Sanctificatio sacramentalis

der Gnade begründete geschaffene oder akzidentelle Heiligkeit Christi
war eine alles Maß übersteigende Heiligkeit, und zwar besaß Christus
dieses übersteigende Maß an Heiligkeit vom ersten Augenblick seines

Daseins 1 als eine ihm allein zukommende Gabe 2.

Außer dieser in der geschaffenen Gnade gründenden akzidentellen

Heiligkeit eignete nach allgemeiner Lehre der Theologen der Menschheit

Christi, kraft der hypostatischen Union, eine ungeschaffene Heiligkeit,

durch die diese Menschheit substantial geheiligt wurde. Thomas
hat sich zu dieser Frage ausdrücklich kaum geäußert. Wohl bietet
eine seiner letzten Schriften einen Text, der als Ansatzpunkt für die

spätere Entwicklung der Lehre von der substantialen Heiligkeit der
Menschheit Christi in Anspruch genommen werden kann : « Coniunctio
autem hominis ad Deum est duplex. Una quidem per affectionem,
et haec est per charitatem, quae quodammodo facit per affectionem
hominem unum cum Deo Alia vero coniunctio est hominis ad
Deum non solum per affectum aut inhabitationem (accidentalem), sed

etiam per unionem hypostaticam seu personae, ut scilicet una et
eadem hypostasis seu persona sit Deus et homo. Et haec quidem
coniunctio hominis ad Deum est propria Jesu Christi, de qua coniunc-
tione plura iam dicta sunt. Haec etiam est hominis Christi gratia
singularis, quod est Deo unitus in unitate personae : et ideo gratis
datum est, quia et naturae facultatem excedit et hoc donum mérita
nulla praecedunt. Sed et gratissimum Deo facit, ita ut de ipso
singulariter dicatur : hic est Filius meus dilectus, in quo mihi
complacui »3. Thomas spricht hier von dem Homo Christus und sagt
von ihm aus, er sei Gott überaus angenehm, in ihm habe Gott sein

Wohlgefallen. Nach dem Contexte gründet sich dieses Wohlgefallen
aber nicht auf die gratia creata accidentalis, auf die geschaffene

heiligmachende Gnade, von der Thomas an dieser Stelle gar nicht
spricht. Das Wohlgefallen gründet sich einzig darauf, daß der Logos
sich selbst, und damit seine eigene unerschaffene Heiligkeit, der
Menschheit hypostatisch mitteilt.

Es erübrigt sich, noch ein Wort zu sagen über die Heiligkeit Gottes,
die Urbild und Quell jeglicher geschöpflicher Heiligkeit ist. Auch
über die Heiligkeit Gottes finden wir bei Thomas nur spärliche
Aussagen. Er spricht nicht von der Heiligkeit Gottes bei der Behandlung

1 III q. 7 a. 9, II, 12.
2 III q. 7 a. io.
3 Comp. Theol. 212.



Die Stufen der Sanctificatio sacramentalis *59

der Vollkommenheiten Gottes, weder bei der Darlegung der göttlichen
Seinsvollkommenheiten noch bei der Darstellung der göttlichen
Tätigkeitsvollkommenheiten. Nur in der Trinitätslehre, gelegentlich der

Erklärung des Eigennamens der dritten Person in der Gottheit, des

Heiligen Geistes, des Spiritus Sanctus, deutet er an, was unter der
Heiligkeit Gottes gemeint ist. Sie ist ihm die « eminens bonitas Dei »

und die « immobilis bonitas ». « Considerandum est autem quod cum
bonum amatum habeat rationem finis, ex fine autem motus volun-
tarius bonus vel malus reddatur, necesse est quod amor quo ipsum
summum bonum amatur, quod Deus est, eminentem quandam obtineat
bonitatem, quae nomine sanctitatis exprimitur, sive dicatur sanctum
quasi purum, secundum Graecos, quia in Deo est purissima bonitas
ab omni defectu immunis, sive dicatur sanctum i. e. firmum secundum

Latinos, quia in Deo est immobilis bonitas, propter quod omnia quae
ad Deum ordinantur sancta dicuntur, sicut templa et vasa templi
et omnia divino cultui mancipata (ideo convenienter igitur Spiritus,
quo nobis insinuatur amor quo Deus se amat, Spiritus Sanctus

nominatur) »1. Heiligkeit Gottes bezeichnet die Reinheit, die Lauterkeit

der göttlichen Güte : « Per hoc vero quod dicitur Sanctus signi-
ficatur puritas divinae bonitatis »2. Es genügt aber nicht irgendeine
Puritas, es muß vielmehr eine Puritas sein, die auch von außen her
unverletzlich ist : « Per sanctitatem intelligitur munditia tertius
gradus munditiae est ut sit omnino immaculata. Maculari enim

dicitur, quod non ab intrinseco, sed ab extrinseco inquinatur. Erit
enim omnino immaculata munditia, cum non solum in seipso aliquis
puritatem habet, sed etiam nihil est exterius, quod eum ad immundi-
tiam trahere possit »3.

Diese Ausführungen machten deutlich, wie umfassend der Begriff
der Sanctificatio noch bei Thomas ist. Er besagt nicht nur eine
sittliche Haltung, eine sittliche Tugend, auch nicht nur das, was die

heutige Theologie unter Sanctificatio zu verstehen pflegt : den Akt
der Mitteilung der heiligmachenden Gnade, der Teilhabe an der
göttlichen Natur. Alles was irgendwie in besonderer Weise auf Gott
hingeordnet wird, empfängt im Akte dieser Hinordnung eine Sanctificatio.

Darum werden zunächst schon jene Dinge, die dem profanen
Gebrauch entzogen und irgendwie in den Dienst Gottes gestellt

1 ib. c. 47.
2 I q. 36 a. i.
3 De div. nom. c. 12 lect. unie.



l6o Die Stufen der Sanctificatio sacramentalis

werden, heilig genannt ; an ihnen vollzieht sich eine Sanctificatio.
Eine höhere Stufe der Heiligung der Dinge ist jene, durch die ganz
bestimmte Dinge nicht mehr nur irgendwie dem profanen Gebrauche

entzogen und irgendwie in den Kultdienst gestellt werden, sondern

zur Materie eines Sakramentes festgesetzt und bestimmt werden,
wodurch ihnen inchoative eine göttliche Heiligungskraft mitgeteilt
wird. Als dritte Stufe der sakramentalen Heiligung lernten wir jene
kennen, in der diese Virtus divina complete mitgeteilt wird mittels
der sakramentalen Worte, und zwar im Akte der Applicatio der
sakramentalen Materie auf den Empfänger, d. h. allgemein gesprochen,
im eigentlichen Akte des Sakramentsvollzuges. — Betrafen die bisher
erwähnten Sanctificationes ausschließlich leblose Dinge, die
sakramentale Materie, so wird in der vierten Sanctificatio schon der Mensch

ergriffen ; nur der Mensch kann Subjekt dieser Sanctificatio sein :

allerdings empfängt er in dieser Sanctificatio noch nicht die Gnade
als Teilhabe an der göttlichen Natur, sondern die Wirkung dieser

Sanctificatio ist jene bleibende instrumentale Kraft, die zugleich ein
unterscheidendes Christuszeichen ist, das wir den sakramentalen
Charakter nennen. Endlich kommt die Sanctificatio zum Abschluß
in der Mitteilung der Munditia und Firmitas, die durch die Gnade
im eigentlichen Sinne begründet wird, der Gnade als Teilhabe an der

göttlichen Natur.


	Die Stufen der Sanctificatio sacramentalis

