Zeitschrift: Divus Thomas
Band: 16 (1938)

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Literarische Besprechungen.

D. Feuling O.S.B.: « Hauptfragen der Metaphysik ».
Richtigstellungen.

P. Gallus M. Manser O. P. hat in dieser Zeitschrift, Band 15, Heft 3
(September 1937), S. 255-262, unter dem Titel « Glossen zur Realitit der
Metaphysik » mein Werk « Hauptfragen der Metaphysik : Einfithrung in
das philosophische Leben » (Salzburg-Leipzig, Anton Pustet 1936) be-
sprochen. Jede Behandlung seiner mannigfachen Einwinde und seiner
grundlegenden eigenen Thesen hier — soviel ich auch zu sagen habe —
unterlassend, muf3 ich eine Reihe von Punkten nennen, in denen P. Manser
meine Lehre anders darstellt als sie in Wirklichkeit lautet : zum Teile in
wesenhaften Dingen.

1. S. 257 sagt M. zum ersten Buche meines Werkes, zum « Vorent-
wurfe der Seinslehre » : « Das Eigentiimliche in dieser Ontologie liegt aber
darin, daB die Realititsfrage dieser Ontologie absichtlich dahingestellt
bleibt (68), trotzdem die Begriffe so entwickelt werden, wie wenn sie
real wiren». Der Leser, der nicht nachpriift, gewinnt notwendig den
Eindruck, als lieBe ich die « Realitit der Ontologie » einfach und fiir immer
dahingestellt sein. Ich aber lasse die Realititsfrage ausdriicklich «aus
sachlich-methodischen Griinden » (Hptfr. 35) nur einstweilen noch offen
zu dem einzigen Zwecke, nachher im zweiten Buche « die Frage nach der
gesicherten Wahrheit unserer metaphysischen Seinsschau» (= Ontologie)
eigens zu stellen und zu beantworten (ebda.; sieche den ganzen Text der
§§ 19 und 20 S. 34-36; ebenso § 21 S. 39; auBerdem § 114 S. 203). Das
letzte Kapitel des zweiten Buches aber, Kap. 21, greift ausdriicklich auf
die Darlegungen des ersten Buches zuriick und betont in begriindender
Weise — S. 344 f. — die vorher in einem umfassenden « status quaestionis »
(Hptfr. 36 39) als Problem gestellte « Realitit der Ontologie ». All das
erwahnt P. Manser mit keinem Worte, und es ist etwas ganz Wesentliches
meines Planes und Werkes, was er durch seine tatsichlichen Worte
verdeckt, wenn nicht als iiberhaupt fehlend hinstellt.

2. S. 257 seines Aufsatzes 1i8t mich M. sagen, «das Sein (von ihm
unterstrichen), das die Metaphysik zum Gegenstand hat», sei «nicht das
Allgemeine, dies wird bloB gedacht », « sondern nur das konkrete Einzel-
sein ... »; wihrend ich an der von M. genannten Stelle, S. 30, wértlich
das wesentlich andere sage (die besondere Problematik des universale
unerwihnt lassend) : fiir Aristoteles und Thomas « isf nicht das Allgemeine
— dies wird bloB gedacht — ; fiir sie ist ©m eigentlichen Sinne des Wortes
nur das konkrete Einzelsein ... ». — Ich bemerke hier, da mir M. durch-
weg in seinem Artikel, in verschiedenen Formulierungen des Textes, einen



Literarische Besprechungen 109

« iberspannten Zug zum bloB Konkreten - Singuldren » (257), eine « iiber-
triebene Flucht zum Singuliren als solchem » (260), eine « MiBachtung
des Universale » (262) zuschreibt, wovon der aufmerksame und verstehende
Leser in meinen « Hauptfragen » nichts findet.

3. S. 256 wird meine gesamte Auswahl von Hauptfragen der Meta-
physik so gedeutet, als solle sie nur « die Wege ebnen zu dem spateren ..
Beweise fiir die Realitit der Metaphysik ». Das ist, wie die ganze Struktur
des Werkes zeigt, unrichtig.

4. S. 257 berichtet M. von meinem Realititsbeweise und zitiert eine
Stelle (Hptfr. 276), an der ich von der reductio ad prima principia spreche,
und M. fiigt deutend bei: «gemeint ist das Kontradiktionsprinzip » ;
wahrend ich selbst die richtige Deutung ausdriicklich und zwar sofort
so gebe: «wobei sehr zu beachten ist, daB diese ersten Prinzipien, wie
Thomas selbst stets wieder sagt, nicht blol die ersten Urteile und Sitze,
sondern auch die Urerfassungen des Seins und Wesens, die Urbegriffe
und Urideen sind » (Hptfr. 276).

5. Sehr miBverstindlich —— wohl im falschen Bemiihen um Kiirze —
148t mich M. S. 257 seines Aufsatzes sagen, «nicht das ‘Ich’ fordert die
Realitdt », und schreibt er mir auf seiner folgenden Seite die Meinung zu,
die « Erstrealitit » komme dem Erkenntnisakte und dem erkennenden Ich
zu — wihrend ich ausdriicklich immer nur von der ersten Realitit rede,
die ohne weiteres fiir unser menschliches Erkennen absolut evident ist.

6. S. 258 berichtet M. zu Hptfr. 481 ff., ich verleibte « mit Recht »
die Psychologie der Naturmetaphysik ein; widhrend ich davon iiberhaupt
nichts sage noch andeute, vielmehr dafiir halte, daB die menschliche
Psychologie (im Unterschiede von der Psychologie der Pflanze und des
Tieres) gerade nicht in die Naturphilosophie gehore.

7. S. 260 f. wendet sich M. seiner Hauptsache, der Kritik meines
zentralen Realitdtserweises, zu und « skizziert », wie er sagt, meine « Argu-
mentation ». Merkwiirdigerweise fiihlt er sich hier mehr noch als sonst
unsicher und betont, daB ich « iiber keinen Punkt so dunkel » sei « wie hier ».
Freilich! — M. skizziert, wo er nur hiatte den ganzen Text wortlich anfiihren
diirfen, da mein Text hier so prignant ist, daB jede Auslassung den Sinn
entstellt, ja aufhebt ; und infolgedessen : er skizziert falsch. Denn er wirft
zwei wesenhaft geschiedene und unterschiedene Sitze und Stufen meines
Beweises (Hptfr. 280 f.) vermengend in- und durcheinander; er inter-
pretiert sinnwidrig in ein Enitweder hinein, was ich formell und ausdriicklich
gerade nur und erst vom Oder sage, und er schafft dadurch nicht nur
letzte Dunkelheit (die er mir zuschreibt) fiir sich und seinen Leser, sondern
schreibt mir schlechthin Sinnloses und Unbegriindetes zu. Mein « Ent-
weder » ist (wie jeder Leser chne alle Schwierigkeit sehen kann) : Entweder
ist bei Nurgedachtsein des «ersten», niamlich jetzt erfahrenen Denkens
eines beliebigen Gegenstandes das Nurgedachtsein eben dieses Denkens
auf ein zweites, anderes Denken zuriickzufiihren, dessen Nurgedachtsein
auf ein drittes ... und so ins Unendliche ... und dann ist der (gar nicht
erst aus einem abstrakt-universalen Widerspruchsprinzip herzuleitende)
Widerspruch des unendlichen Riickganges im Bedingen da —: und hier



II0 Literarische Besprechungen

rede ich mit keinem Worte, was M. mir aber ausdriicklich eben hier
zuschreibt, vom Widerspruche des gleichzeitigen Bedingens und Bedingt-
seins desselben durch dasselbe! Und mein « Oder » (das klare Oder der
Sache nach, beginnend mit dem letzten Worte meiner S. 280) ist: Will
man diesen unendlichen Riickgang auf ein zweites, drittes ... anderes
Denken, das selbst immer nur gedacht wére, vermeiden, so stiirzt man
in den eben angedeuteten Widerspruch des « gleichzeitigen » Sich-Bedingens
und Von-sich-bedingt-Seins.

Beuron. Daniel Feuling O.S. B.

Erwiderung.

Ich bin ja gewiB froh, daB P. Feuling, wie er eingangs seiner Richtig-
stellungen andeutet, meine «ldBlicheren » Siinden einfach zudeckt, wenn-
gleich eine Besprechung meiner eigenen grundlegenden These, iiber die er
angeblich so viel zu sagen hitte (!) mich interessiert hitte und zwar
deshalb, um seine Grundthesen noch etwas genauer zu kennen !

So kann und muB ich mich auf meine 7 « Hauptsiinden » einzig und
allein beschrinken. Die Kiirze, mit der ich das tue, ist in der Sache
begriindet, aber auch darin, daB man bei seinen Siinden — da wird mir
P. F. sicher zustimmen — nicht gern lange verweilt. So will ich auf alle
7 Punkte kurz antworten.

1. Genau auf Seite 257 meines Referates, die P. IV, zitiert und der er
den Satz entnimmt, wie wenn ich den Leser iiber die Realitit seiner
Ontologie im Zweifel lieBe, hab ich wortwortlich also geschrieben : « Eigen-
artig ist endlich, und damit kommen wir zur Hauplfrage des ganzen Buches,
Feulings Beweis fiir die Realitat unsever Evkenninis und damit der Meta-
physik ». Und auf gleicher S. 257 zitiere ich noch den konkreten Erfahrungs-
satz : «ich weiB, daB ich diese Worte schreibe », aus dem F. die Realitit
seiner Metaphysik erweisen will. Man greift sich fragend an den Kopf,
wie mir F. den Vorwurf machen konnte, ich hitte dem Leser diese
Hauptfrage «verdeckt, wenn nicht als iiberhaupt fehlend hingestellt »
haben wollen. Fiirwahr, eine merkwiirdige Richtigstellung !

2. Auf S. 30 seines Buches hatte Feuling im Anschlusse an das Sein
als Gegenstand der Metaphysik geschrieben : Fiir Aristoteles und Thomas

«ist nicht das Allgemeine — dies wird blo8 gedacht — ; fiir sie ist im
eigentlichen Sinn des Wortes nur das konkrete Einzelsein, das Dies und
Jenes, das Hier und Jetzt», «dieses vollbestimmie stels konkrete Etwas,

dieser Mensch »1. Diese Auffassung der Realitit der Metaphysik nannte
ich eine Uberspitzung des Singulare (257), da sie das Real-Potentielle,
— das Universale in re —, auf dem die Metaphysik ruht, véllig miBachtet.
Ich halte heute noch an dem fest, denn ohne das gilt der ganz ockamistische
Satz : « nur das Singulare ist real » voll und ganz, und ist jede Metaphysik
begraben. ) :

1 Alles von mir unterstrichen.



Literarische Besprechungen IIT

3. P. Feulings Auswahl «der Hauptfragen der Metaphysik » fand
ich schon deshalb seltsam, weil er eine ganze Ontologie konstruierte, ohne
das doch grundlegende ontologische Problem der ersten Prinzipien zu
beriihren. Seine Absicht, die Erstrealitit aus einem bloBen Singulidrsatze
und damit die Realitit der ganzen Metaphysik zu erweisen, ohne die ersten
Prinzipien zu erweisen, war hier offenbar im Spiel. Das wurde ihm dann
gerade zum Verhdngnis. Ubrigens, wie wenig harmonisch Feulings Richtig-
stellungen sind, zeigt sich gerade hier, indem er aus S. 256 meines
Referates bekennt, ich hitte die Auswahl seiner Hauptfragen der Meta-
physik seinem Realititsbeweis untergeordnet und aus S. 257 mir den
Vorwurf macht, ich hitte die Realititsfrage dem Leser vorenthalten !

4. Bisher gehorte zur « Reduktion auf die prima principia das Kontra-
diktionsprinzip als eigentliche letzte Instanz, selbstverstindlich mit Vor-
aussetzung der Urideen des Seins » und Nichtseins, die aber, fiir sich
genommen, wohl Urelemente, aber nicht schon ein Reduktionsprinzip
sein konnen, da formell Wahres oder Falsches nur im Urteil sich findet.
Ich glaube, diese Auffassung ist wenigstens so thomistisch, wie die Feulings !

5. Aus dem konkreten Satze : « ich weil}, daB ich diese Worte schreibe »,
wollte P. Feuling bekanntlich die Erstrealitit der ganzen Metaphysik
erschlieBen. Dabei sagt er selbst (279 in s. Buche), diese Erstrealitit liegt
nicht schon im Objekte des Satzes — diese Worte schreiben —, nicht im
« Ich » (279 in s. Buche), sondern in dem Wissen des Wissens (das. 279 u. 280).
Alles das hab ich in meinem Referat (257) getreulich referiert und gesagt :
nach P. F. liege die Erstrealitit der ganzen Metaphysik in einem Erkenninis-
akte, von dessen Erstrealitit dann erst die Realitit des « Ich » gefolgert
wiirde (258). P. Feuling sagt in seiner Richtigstellung unrichtig, ich hitte
die Erstrealitit dem Erkenntnisakt und dem Ich zugeschrieben. Falls nun
das Wissen des Wissens auch bei P. F. eine Erkenntnistitigkeit — wer wird
es leugnen ? — dann hab ich richtig referiert und genauer als er in den
Richtigstellungen !

6. Lobend, aber irrend, meinte ich, P. Feuling rechne die Psychologie
zur Naturmetaphysik. Ich nehme hiemit das gespendete Lob reumiitigst
zuriick !

7. Hic canis sepultus! Trotz reichlich gespendetem Lobe in meinem
Referat, traf mich der Zorn der G6tter! Warum ? Ich konnte Feulings neuem
Realititsbeweis fiir die Metaphysik nicht zustimmen ! Ich habe gegen
P. Feulings These : wer in diesem Singulirsatze : «ich weiB, daB ich diese
Worte schreibe », nicht eine Erstrealitit annimmt, verwickelt sich in einen
Widerspruch, zwei Einwinde erhoben: einen ersten allgemeinen und
einen speziellen. Der allgemeine : Ich stellte die Frage: Kann P. Feuling
iiberhaupt von einem Widerspruch reden, da er das Widerspruchsprinzip,
in welchem jeder Widerspruch wurzelt, erst nachtriglich aus der sog.
Urrealitit seines Singulidrsatzes begriindet ? Ist das nicht ein Zirkelschlup,
in welchem zuerst die ‘Erstrealitit des Singularsatzes durch das Wider-
spruchsprinzip und dann das Widerspruchsprinzip aus dem gleichen Singular-
satze begriindet wird ? Das war mein Hauptargument gegen den neuen



112 Literarische Besprechungen

Realititsbeweis Feulings, den er jetzt in seiner Richtigstellung wohl-
weislich verschweigt. Hier hat sich sein iiberspitzter Hang zum Singulare
auf Kosten der ersten Prinzipien tiichtig geracht. Mein zweiter spezielley
Einwand war problematisch gestellt, in dem Sinne: Abgesehen von der
Giiltigkeit der ersten Prinzipien, ist es mir, falls ich die Argumentation
P. Feulings, die mir dunkel schiene, richtig erfaBt habe, unhaltbar, daB
de facto im obigen Singulidrsatze ohne Erstrealitit, ein Widerspruch wire.
Ich werde hier darauf nicht mehr weiter eingehen, denn, was immer ich
sagte, hitte ich nach Feuling doch nicht richtig verstanden. Die « Dunklen »
wollen ja nie dunkel sein !

Alles in allem hitte vielleicht meine ruhige und auch sehr lobende
Besprechung des Buches, und vor allem meine Furcht, dem Autor durch
ein MiBverstindnis Unrecht zu tun, von seiten P. Feulings eine objektivere
und noblere, sagen wir, weniger klotzige Richtigstellung erwarten lassen.
Wire P. Feuling nicht Mitglied eines von mir hochgeschitzten Ordens,
so hiétte ich vielleicht auch noch einen schidrferen Ton angeschlagen !

Freiburg, den 22. Februar 1938. G. M. Manser O. P.

Gesellschaftslehre.

F. Frodl 8. J. : Gesellschaftslehre. — Wien, Thomas-Verlag (J. Hegner).
1936. 450 SS.

Das katholische soziologische Schrifttum hat in den letzten Jahren
manch treffliche Bereicherung erfahren. Aber immer fehlte uns noch ein
Werk, das als «soziologische Grundlegung einer Moraltheologie » hitte
gelten konnen. Gewill bedeutete in dieser Hinsicht das Buch « Gemein-
schaft und Einzelmensch » von P. E. Welty O. P. (Salzburg 1938) gegen-
iiber allen bis dahin erschienenen Verdffentlichungen einen wertvollen
Fortschritt. Aber Weltys Arbeit beschrinkte sich einerseits auf eine
Erérterung des Problems nach den Grundsitzen des hl. Thomas von Aquin
und hielt sich anderseits streng an die rein philosophische Fragestellung:
Frodl, dessen umfangreiches Werk mit dem Anspruch, «soziologische
Grundlegung einer Moraltheologie » zu sein, verdffentlicht wurde, setzt
sich mit Nachdruck fiir die theologische Betrachtung ein und sucht Sein
und Aufbau der Gesellschaft von der gottlichen Offenbarung her zu
erfassen. -« Die Offenbarung», so schreibt er, «ist nicht eine Erginzung
der natiirlichen Erkenntnis und kann deshalb nicht so behandelt werden,
wie das eine rationalistische Denkweise zur Mode gemacht hat, daB die
Ubernatur erst dann gnidig zugelassen wird, wenn mit der Natur kein
Auskommen mehr zu finden ist. Man bleibt so mit beiden FiiBen auf dem
Boden der Natur stehen, geht von ihr aus und gewdhrt nur gezwungen
der Ubernatur EinlaB, wenn man nicht mehr zu raten wei. Eine solche
Denkweise kann wohl als hermeneutisches Prinzip Geltung haben, nicht
als Lebensauffassung, die einer Sittenlehre zugrunde liegt. Wir leben
nicht in einer natiirlichen Seinsordnung, der die Ubernatur aufgepfropft



Literarische Besprechungen 113

ist, sondern in einer iibernatiirlichen Ordnung mit iibernatiirlichem Daseins-
zweck. Daher kann selbst eine natiirliche Sittenlehre nur in Anlehnung
an die Offenbarung zu jener GewiBheit gelangen, die ihr eigen sein mubB,
wenn sie filhrend dem sittlichen Leben dienen will. Soll aber eine Sitten-
lehre der gegebenen Wirklichkeit vollkommen entsprechen, dann darf
ihr die Offenbarung nicht bloB ‘negative Norm’ sein, auch nicht eine
nur nebenher und an zweiter Stelle angezogene Erkenntnisquelle, sie mul
ihr vielmehr die erste Quelle der Erkenntnis sein. Im Lichte der Offen-
barung ist dann die ganze Wirklichkeit zu betrachten, d. h. die Sitten-
lehre muB3 Moraltheologie sein. Da der Mensch einen iibernatiirlichen
Daseinszweck hat und fiir ihn geschaffen ist, geniigen ihm seine blof3
natiirlichen Krafte auf die Dauer nicht, um auch nur das Naturgesetz
vollkommen halten zu kénnen. Er wird notwendig versagen, weil er nicht
fir eine bloB natiirliche Ordnung bestimmt ist. Wie er nun eine iiber-
natiirliche Hilfe braucht, um auch nur im Natiirlichen vollkommen ent-
sprechen zu konnen, so bedarf er einer aus der Offenbarung erflieBenden
Fihrung, um in der Wirklichkeit, die eine iibernatiirliche Ordnung ist,
den rechten Weg zu gehen. Daher kann in dem groen Versagen von heute
nur die Moraltheologie die letzten Ursachen der Ubel aufdecken und die
richtige Antwort auf die offene ‘soziale Frage’ geben. Die Moraltheologie
ist berufen, eine Darstellung des gesamten gesellschaftlichen Lebens zu
geben, wie es durch die geoffenbarte Sittenlehre gefordert ist. Dazu aber
bedarf sie einer Gesellschaftslehre, auf die sie mit Sicherheit sich stiitzen
kann. Eine Soziologie, die iiber ihren eigenen Gegenstand noch nicht im
klaren ist, mit dem Beschreiben der ‘Gemeinschaftsbeziehungen’ sich
begniigt und dazu noch von einer iibernatiirlichen Wirklichkeit nichts
weifl, kann einer Moraltheologie nicht als Grundlage dienen. Da braucht
es eine Gesellschaftslehre, die an der Ubernatur nicht vorbeigeht, vielmehr
Sein und Aufbau der Gesellschaft von der gottlichen Offenbarung her
zu erfassen sucht» (S. 13 f.). Diese Ausfiihrungen verdienen volle Aner-
kennung. Allerdings hat auch Welty eindringlichst betont, daB nur aus
theologischer Sicht AbschlieBendes fiir die Gestaltung der Wirklichkeit
gesagt werden kann (a. a. O, S. 52-57). Die stille Polemik, die an dieser
Stelle gegen Welty spiirbar wird, befremdet den sachlich interessierten
Leser nicht wenig, vor allem da sie sich in der Anmerkung zur Einleitung
zu den hochst unsachlichen Worten von «dem Jiinger der Wissenschaft »
versteigt, «dem die eigene, frisch angelernte Schulweisheit noch iiber-
mafigen Eindruck mache» (S. 407). Weltys Arbeit hat denn doch eine
groBere Bedeutung, und es spricht nicht fiir die neue Gesellschaftslehre
Frodls, daB sie, jene spottelnde Bemerkung ausgenommen, Weltys Dar-
legungen génzlich ignoriert.

Frodl will also die «soziologische Grundlegung einer Moraltheologie »
bieten. Nach einem sehr sorgfiltigen und reichhaltigen Uberblick iiber
die Geschichte des Gesellschaftsbegriffes, der uns durch die vorchristliche
Zeit (iiber das griechische und rémische Altertum und die jiidische Gesell-
schaftsauffassung) und die christliche Zeit bis hinab in unsere Tage fiihrt,
werden Wesen und Aufbau des gesellschaftlichen Lebens dargelegt, wie

Divus Thomas. 8



114 Literarische Besprechungen

sie in christlicher Schau zu sehen sind. Im geschichtlichen Teile wird ein
groBer Reichtum in ansprechendster Form vor uns ausgebreitet. Wird
man hier dem Verfasser auch nicht in allen Einzelheiten zustimmen kénnen,
die Hauptentwicklungslinie diirfte richtig gezeichnet sein. Meisterhaft
ist Entstehen und Erstarken der individualistischen Denkweise in der
Gesellschaftslehre, insbesondere der Anteil des Nominalismus daran, dar-
getan worden. Was Verfasser dann selber iiber Wesen und Aufbau des
gesellschaftlichen I.ebens zu sagen hat, vor allem die Begriindung des
Geselligseins des Menschen, die Abschnitte iiber das Wesen der Geseli-
schaft, iiber das Geselligsein der Menschennatur in seinen korperlichen
und seelischen Eigentiimlichkeiten (Humorale Konstitution und Inkret-
system ; Anlagen, die allgemein auf eine Vielheit von Personen hinweisen
und Anlagen, die insonderheit auf verschiedene Geschlechter und auf das
Getragenwerden der Natur von Mann und Frau hinweisen), ferner die
Bedeutung der kosmischen Einfliisse (Wetter, Klima, Boden und Land-
schaft) und der persanlichen Umwelt fiir das Geselligsein, die Ausfiihrungen
iiber die gesellschaftsbildenden Prinzipien (Zeugung, Lebensgemeinschaft,
freier Entschluf3), dann die Gliederung der Gesellschaft (Wirkung der
gesellschaftsbildenden Prinzipien in : 1. Ehe, Familie, Geschlecht, Rasse ;
2. Heimat, Volk, Nation ; 3. Staat, Vélkerbund, Stand, politischer Partei,
Klasse), und endlich die Vollendung der Gesellschaft durch die iibernatiir-
liche Gemeinschaft der Kirche, — was der Verfasser da zu sagen hat,
zeugt von jahrelanger Arbeit und von guter Vertrautheit mit den Ergeb-
nissen modernster Forschung. Man mufBl dem Verfasser fiir die fesselnde
Darbietung seines reichen Wissens dankbar sein und wird kiinftig sich
stets mit seinem Werke zu befassen haben.

NaturgemaB zwingt der systematische Teil zu ernster kritischer
Stellungnahme. Es ist aber im Rahmen dieser Besprechung nicht moglich,
auf alles einzugehen. Neben dem Vielen, das wir voll bejahen kénnen,
stehen manche andere Ausfiihrungen, die sich u. E. nicht halten lassen.
Von diesen letzteren sei wenigstens einiges um seiner entscheidenden
Bedeutung willen herausgestellt.

Zunichst scheint uns einer der grundlegendsten Sitze unhaltbar.
Frodl will das Geselligsein des Menschen theologisch begriinden. Er geht
dabei aus von der Offenbarungswahrheit, da8 der Mensch « ein Bild Gottes »,
und zwar «des dreipersénlichen Gottes» ist (S. 186 ff.). Wir zitieren die
wichtigsten Stellen : « Sollen nun die Personen in Gott auch nach ihrem
Haben der Natur ein Bild und Gleichnis im Menschen finden, dann muf
dementsprechend auch die Menschennatur in verschiedener Weise mensch-
lichen Personen zu eigen sein » (S. 188). « Aus dem Mann aber schuf Gott
das Weib, dem nun die Natur zu eigen ist als durch den Mann vermittelt,
als vom urspriinglichen und gezeugten Triger ausgegangen. So ist der
Mensch als Mann und Weib ein Gleichnis des dreieinigen Gottes: der
Mann ein Bild des Vaters und Gleichnis des Sohnes, das Weib ein Gleichnis
des Heiligen Geistes » (S. 189). « So fordert die gottliche Idee vom Menschen
eine Vielheit der Personen in der Einheit der Natur. Sie zeigt den Menschen
als geselliges Wesen und gibt zur Bestimmung dessen, was Gesellschaft



Literarische Besprechungen 115

ist, die Grundlinien an » (S. 195). « Demnach ist das Wesen der Gesellschaft
die in der Einheit der Menschennatur griindende Vielheit von Personen,
die dem Verwirklichen der Idee vom Menschen in der Einzelperson und
der Gesamtheit dient» (S. 198). « Die eine korperlich-geistige Natur ist
einer Mehrheit von Personen, Mann und Frau, verschieden zu eigen, aber
diese Mehrheit ist eine von der Einheit der Natur her bestimmt geordnete.
Darin ist nun eine Vielheit in der Einheit gegeben, und das ist im vollsten
Sinne die Gesellschaft, in der die Mehrheit der Personen dem Urbild des
dreipersonlichen Gottes entspricht» (S. 210; vgl. S. 225, 272, 276, 340).
« Nach dem Bilde des dreipersénlichen Gottes beginnt die menschliche
Gesellschaft in Mann und Frau, die eine Natur tragen, aber in dieser
Einheit gemeinsam emporgehoben sind iiber ihre Natur zur Teilnahme
am innergottlichen Leben » (S. 333). « Die Idee des Menschen, sichtbares
Gleichnis des dreipersénlichen Gottes zu sein und die sichtbare Schépfung
mit Gottes Herrlichkeit zu erfiillen, ist demnach in der urspriinglichen,
von Gott selbst begriindeten Ehe verwirklicht und reift zur Vollendung
im Erfiillen des Auftrages: « Wachset und mehret euch und erfiillet die
Erde und machet sie euch untertan» (S. 335).

Dieser theologische Weg ist u. E. nicht gangbar. Es ist eine leichte
und verlockende Formulierung, von der innertrinitarischen Gemeinschaft
der einen gottlichen Natur in den drei Personen her das Geselligsein des
Menschen zu begriinden als Abbild : eine menschliche Natur in der Mehrheit
verschiedener Personen, nidmlich von Mann und Frau. Aber Augustinus
und nach ihm Thomas von Aquin haben jene letztlich auf die Familie
gehende Deutung des Trinititsbildes im Menschen mit guten und, wie
uns scheint, entscheidenden Griinden abgelehnt: « prima facie absurdum
videtur » (S. Th. I q. 93 a. 6 ad 2). Das Trinitatsbild im Menschen ist
primir in seinem geistigen Sein zu suchen, wie es die psychologische Trini-
titserklarung auch tut. Verfasser sieht ohne Zweifel darin richtig, vom
Innertrinitarischen her die letzte Begriindung aller Gemeinschaft zu ver-
suchen. Aber es kann nicht so geschehen, daB das Trinititsbild in der
Mehrheit von verschiedenen Personen (nimlich Mann und Frau) der
menschlichen Natur gesehen wird, sondern so, daB die endlichen, also
auch die menschlichen Personen rein als Personen (iiber allen geschlecht-
lichen Unterschied hinaus) zur Gemeinschaft mit dem trinitarischen Gott,
also zur Teilhabe an der innertrinitarischen Gemeinschaft bestimmt sind.
Nur so ist der letzte metaphysische Angelpunkt menschlicher Gemeinschaft
gegeben. Das « Geselligsein » der Menschen im engeren Sinne, wie es durch
die Mehrheit der Personen von Mann und Frau gefordert ist, liegt in einer
anderen Ebene und ist primir nicht in der geistigen, sondern in der anima-
lischen Natur der menschlichen Personen begriindet, innerhalb derer wir
héchstens von « Vestigia trinitatis » sprechen kénnen. AufBerdem ist es
eine leicht miBverstiandliche und irrefiihrende Ausdrucksweise, der Einheit
der einen géttlichen Natur in den drei Personen so leichthin die Einheit
der einen menschlichen Natur in der Mehrheit verschiedener Personen
(Mann und Frau) parallel zu setzen, wo doch auf der einen Seite numerische
Natureinheit und auf der anderen nur artliche Einheit der Allgemeinnatur



116 Literarische Besprechungen

steht. Frodl selber ist von da aus zu der so eigenartigen These genétigt
worden, die den geschlechtlichen Unterschied der menschlichen Personen
von der menschlichen Natur voéllig trennt. Er schreibt : « Soll der Mensch
ein sichtbares Gleichnis des dreipersonlichen Gottes sein, dann muf} die
wesenhaft eine korperlich-geistige Natur verschiedenen Personen, Mann
und Weib, zu eigen sein und iiberhaupt fahig sein, in ménnlither und
weiblicher Art getragen zu werden, ohne daB die Verschiedenheit der
Personen eine Verschiedenheit der Natur wird. Nicht Mann als Mann
oder Weib als Weib, sondern Mann als Mensch und Weib als Mensch ist
Nachbild des dreipersénlichen Gottes. Daher ist die Menschnatur weder
ménnlich noch weiblich, weder eingeschlechtlich noch zweigeschlechtlich,
hat vielmehr iiberhaupt kein Geschlecht, weil dieses aus der Art erflieBt,
wie die Natur im Dasein verwirklicht ist» (S. 272 f.). «Die korperliche
und seelische Verschiedenheit der Geschlechter ist keine Verschiedenheit
im Sachgehalt der Natur, sondern nur in der Art seines Daseins » (S. 273).
Es bleibt unklar, was Verfasser mit « Daseinsart » eigentlich meint. Jeden-
falls legt er den Geschlechtsunterschied ganz auBerhalb der menschlichen
Natur, was nicht angeht. Hier hitte dem Verfasser der ausgezeichnete
Aufsatz von P. M. Thiel : Verhiltnis der beiden Geschlechter zur mensch-
lichen Wesenseinheit und zueinander in allgemein philosophischer Betrach-
tung (Divus Thomas 1934 3-36), sichere Hinweise geben koénnen. Thiel
legt iiberzeugend dar, wie der Geschlechtsunterschied zwar kein Unter-
schied im metaphysischen Wesen, aber dennoch ein Unterschied in der
Substanz und damit der Natur sein kann.

Die Schiefheit der im Vorstehenden gekennzeichneten theologischen
Grundansicht macht sich im ganzen Buche bemerkbar und beeintrichtigt
den Gedankengang u. E. sehr. An manchen Stellen hitte man gerne
stirkere naturrechtliche Hinweise gesehen. Die Lehre von der Ordnungs-
einheit und dem Gemeinwohl, die bei Welty vorziiglich herausgearbeitet
ist, wurde, nicht ohne Schaden, vernachlissigt. Mit Recht wendet sich
Verfasser gegen alle, die das’ Wesen der Gesellschaft in blof rechtlicher
Verbundenheit sehen (S. 199 und 6fter). Die Personenvielheit ist ihm
«eine Natureinheit, eine wirkliche und seinshafte Einheit, keine bloB
rechtliche, sittliche oder gedankliche » (S. 320). DaB Verfasser zwischen
« Gemeinschaft » und « Gesellschaft » nicht unterscheidet, richt sich. Er
versperrt sich dadurch etwas den Zugang zum innersten Zusammenhang
aller Diesseitsgemeinschaftsformen der Menschen zu ihrer Gott- und
In-Gottgemeinschaft, die als solche, als Gemeinschaft, von allem « Gesellig-
sein » grundverschieden sind. Das gesellschaftliche Leben hat nicht bloB
den Sinn, «die in der gemeinsamen Menschennatur ruhenden Lebenswerte
den vielen Personen vollkommen zu eigen zu geben, d. h. die Idee vom
Menschen allmiahlich zu verwirklichen» (S. 357 f.) — das kénnte noch
individualistisch verstanden werden —, sondern die Gott- und In-Gott-
gemeinschaft der menschlichen Personen zu ermoéglichen und zu verwirk-
lichen. Die Unterscheidung zwischen dem « Gesellschaftszweck » und dem
« Staatszweck » des Staates, die begriindet wird in der anderen Unter-
scheidung « zwischen dem Staat als Gesellschaftsgebilde und dem Staat



Literarische Besprechungen 117

als Staat, d. h. als Gesellschaftsgebilde besonderer Art mit rechtlicher
Bindung der Personenvielheit » (363), scheint uns nicht richtig. Denn das,
worin der Staatszweck gesehen wird, namlich « Begriindung und Schutz
der Rechtsordnung » (S. 362), gehdrt zum gesellschaftlichen Wesen des
Staates. Frodl hat hier ein Wesensmerkmal aller Gesellschaft im Gegensatz
zur rein geistigen Gemeinschaft, das Merkmal der « Organisation» (der
Ordnungseinheit, also auch der rechtlichen Einheit), nicht in seiner wahren
Bedeutung erkannt. Fiir ganz abwegig halten wir die Ansicht, daB die
staatliche Gemeinschaft unmittelbar bloB die vollreifen Personen umfasse :
« Trager der staatlichen Gemeinschaft sind nicht die Unfertigen, Kinder
und Jugendlichen, sondern die ‘Volljahrigen’ » (S. 375), ... «sie ist eine
Gemeinschaft von fertig erzogenen Menschen (oder soll es wenigstens sein) »
(S. 376). Man ist doch Staatsbiirger mit Rechten und Pflichten auch vor
der « Volljahrigkeit ! » Man kann daher die Erziehungsberechtigung des
Staates gegeniiber den Kindern nicht dadurch beschrinken, daf man den
Kindern die unmittelbare Gliedschaft im Staate abspricht. Diese Be-
schrinkung ist in anderen naturrechtlichen und offenbarungsmiBigen
Belangen begriindet. Ohne Zweifel hitte der Staat in einer Ordnung ohne
Kirche gréBere (natiirlich die Rechte der Familie unversehrt lassende)
Erzieherrechte als in der gegenwirtigen Ordnung mit Kirche ; es ist ja
auch des Verfassers Ansicht, dal «in der Annahme, daB es keine iiber-
natiirliche Seinsordnung und keine geoffenbarte Religion gibt, die staat-
liche Gemeinschaft zur hochsten religiGsen wird » (S. 401), was wir aller-
dings wieder in dieser allgemeinen Form nicht ohne weiteres behaupten
mochten.

Im letzten Abschnitt (Vollendung der Gesellschaft. Ubernatiirliche
Gemeinschaft. Kirche, S. 400-406) hitte die soziologische Bedeutung der
Kirche, gerade weil Verfasser den theologischen Standpunkt einnimmt,
viel eingehender entwickelt werden miissen. Im iibrigen wire hier noch
manches theologische Bedenken anzumelden. Verfasser bewegt sich
— nebenbei bemerkt — ganz in den Bahnen der sogenannten Mensch-
werdungstheologie, was am schirfsten zum Ausdruck kommt, wenn es
von der Kirche heilt : « Es hat sich der eingeborene Gottessohn durch die
Annahme der Menschennatur die ganze Menschheit verbunden, um ihr
vom Vater das ihm gegebene Leben mitzuteilen und den von ihm aus-
gehenden Heiligen Geist zu senden. Die ganze Menschheit ist in diesem
Sinne die Kirche, die Christus ’geliebt und sich fiir sie hingegeben hat,
um sie zu heiligen, indem er sie reinigte im Wasserbade durch das Wort
des Lebens, um sich die Kirche herrlich zu gestalten, sodaB sie nicht Fleck
oder Runzel oder etwas dergleichen habe, daB sie vielmehr heilig und
makellos sei’ (Eph. 5, 26 ff.). Die Kirche ist ... die durch den neuen
Adam zur Gottesgemeinschaft berufene Menschheit selbst ... Ihrem
Wesen nach ist sie eine lebendige Gottesgemeinschaft und eine Ver-
méhlung Gottes mit der ganzen Menschheit» (S. 403, Sperrung vom
Rez.). Dall Eph. 5, 26 ff. nicht im Sinne einer solchen Menschheitskirche
verstanden werden kann, diirfte exegetisch klar sein. Auf Augustinus
beruft sich Verfasser zu Unrecht (S. 439 Anm. 205). Denn der «totus



118 Literarische Besprechungen

mundus » der ecclesia (gegen den gesetzt ist: «et totus mundus odit
ecclesiam ») ist « mundus electus de mundo inimico, damnato, contaminato,
also nicht das ganze Menschengeschlecht schlechthin, sondern nur der
erwihlte Teil. Vom « neuen Menschen in Christus und Maria » (sic ! S. 403)
zu sprechen, halten wir vom christologischen Standpunkte aus fiir
verfehlt.

Trotz dieser Ausstellungen und mancher anderen, auf die hier nicht
eingegangen werden kann, diirfte Frodls Gesellschaftslehre die beacht-
lichste Neuerscheinung von katholischer Seite sein. In vielem wird man
ihr unbedenklich folgen kénnen, und wo das nicht der Fall ist, wird sie
doch das weitere Forschen anregend befruchten.

Maria laach. P. Cassianus Weier O. S. B.

J. Pieper : Grundformen sozialer Spielregeln. Eine soziologisch-ethische
Untersuchung zur Grundlegung der Sozialpidagogik. — Freiburg i. Br.,
Herder. 1933. viil-i124 SS.

Das iiberaus anregende Buch, das uns erst jetzt zur Besprechung
vorgelegt wurde, hat auch heute noch nichts von seinem Eigenwert ver-
loren, nachdem inzwischen umfangreichere soziologische Werke von katho-
lischer Seite herausgebracht wurden. Der Verfasser verfolgt in seiner
Schrift eine doppelte Absicht. Zunichst eine soziologische : Er versucht,
« mit moglichster 'Trennschirfe’ die Begriffsbilder der verschiedenen Grund-
formen sozialer Gebilde und, vor allem, ihrer Spielregeln darzustellen »,
wobei das Ziel nicht nur «die rein formale Sauberkeit der Begriffe »,
sondern auch « die anschauliche Erkenntnis der sozialen Wirklichkeit » ist.
Seine zweite Absicht ist « sozialpadagogischer Natur », da die rechte begriff-
liche Erfassung von « Gemeinschaft» und « Gesellschaft », insbesondere
ihres Verhiltnisses zueinander und zu den iibrigen Gesellungsformen Grund-
voraussetzung aller Sozialpadagogik ist (S. 2 f.). Pieper will aber nur
eine « soziologische Histologie » entwerfen, d. h. er will nur die Grund-
formen der Gesellung entwickeln, aus denen sich wie aus Grundgewebe-
formen der Gesamtorganismus der menschlichen Gesellschaft auferbaut.
Die Darstellung selber fuBt auf der Lehre von den « Grundformen der
Mehrschaften », die Johann Plenge aufgestellt hat. Plenges Fundament
fiir die Unterscheidung der Grundformen der Gesellung ist (nach Piepers
Erliuterung) ein Ineinander von zwei Gesichtspunkten, namlich der « Haft-
tiefe » der zwischenmenschlichen Beziehungen und des « Artmoments »
derselben (S. 24 ff.). GroBere Hafttiefe filhrt zum Gesellungsgebilde des
« Kreises », geringere Hafttiefe ergibt die « Gruppe». Kreis und Gruppe
werden jeweils durch das « Artmoment» ndher bestimmt; sie werden
artlich weiter eingeteilt, je nachdem das « Allgemeine », das « Einzelhafte »
oder das « Besondere » der Beziehungspartner « Kristallisationskern » der
Gesellung ist. So ergeben sich die Grundgestalten des Kreises: Gemein-
schaft, Gesellschaft, Organisation, bei denen entweder das Gemeinsame
(Allgemeine) der Mitglieder im Vordergrund steht (Gemeinschaft), die
Einzelhaftigkeit derselben (Gesellschaft) oder ihre Besonderheit in Anlage



Literarische Besprechungen 119

und Funktion (Organisation). Ahnlich erhalten wir als Grundgestalten
der Gruppe: Masse, Kriftesystem, Gliederungsgefiige.

Pieper stellt diese Grundformen der Gesellung im Einzelnen dar und
fragt nach ihren « Spielregeln». Unter «sozialer Spielregel » versteht er
« die mit einem bestimmten zwischenmenschlichen Verhiltnis unmittelbar
gegebene, ihm immanente Norm des wechselseitigen Zueinanderverhaltens
der Beziehungspartner » (S. 37). Die Spielregeln der Gemeinschaft seien :
« Betonung des Gemeinsamen und Bejahung der Verbundenheit ; Zuriick-
stellung des Nicht-Gemeinsamen ; Verzicht auf bestimmte Formen der
Selbstbehauptung, auf die Wahrung einzelhafter Ich-Interessen ; Selbst-
hingabe, Liebe ; Direktheit, Unvermitteltheit, Unmittelbarkeit des mensch-
lichen Umgangs ; moglichste Ausschaltung aller distanzierenden mensch-
lichen und technischen Zwischeninstanzen ; Niahe, Intimitdt, Riickhalt-
losigkeit » (S. 54). Bei der Gesellschaft seien es die Spielregeln des
« Marktes » (Betonung des einzelhaften Interesses bei Anerkennung des
Partners und seines Interesses, « Gerechtigkeit in dem engeren Sinne, in
dem sie von der Liebe unterschieden ist») und der «gesellschaftlichen
Geselligkeit » (betonte Wahrung der Eigensphidre, Reserve, Verhaltenheit,
Distanz, Indirektheit, Hoéflichkeit und Takt), wdhrend bei der Organi-
sation das « dienstliche Verhiltnis » obwalte (S. 64 ff., 84 ff.). In einem
besonderen Kapitel wird dann gezeigt, wie sich im konkreten Verbunden-
sein der Menschen gemeinschaftliche, gesellschaftliche und organisatorische
Spielregeln ineinander verschrinken. Zum Schlufl erfahren noch die Spiel-
regeln von Masse, Kriftesystem und Gliederungsgefiige eine kurze Kenn-
zeichnung.

Uber den Wert der in Piepers Abhandlung aufgestellten Reihe von
Gesellungsformen und ihrer Spielregeln entscheidet nach des Verfassers
eigenen Worten « der Wert der ihr zu Grunde gelegten Unterscheidungs-
prinzipien » (S. 117). Soviel Richtiges nun auch in den von Plenge iiber-
nommenen Unterscheidungsprinzipien stecken mag, einer eingehenderen
philosophischen Nachpriifung diirften sie wohl als unzureichend erscheinen.
Das gilt vor allem vom Prinzip des « Artmoments » in der von Hegel iiber-
nommenen Unterscheidung des « Allgemeinen» — « Einzelnen » — « Be-
sonderen ». Dies naher zu zeigen, wiirde hier zu weit fithren. Aber trotzdem
verdient das Buch die dankbare Aufmerksamkeit aller, die sich mit seinen
Fragen beschiftigen.

Maria Laach. P. Cassianus Weier O. S. B.

Mariologie.

M. J. Scheeben : Die briutliche Gottesmutter. Aus dem Handbuch der
Dogmatik herausgehoben und fiir weitere Kreise bearbeitet von Carl Feckes.
Freiburg i. Br., Herder. 1936. Xvi-202 S.

Es soll mit diesem handlichen Buch der tiefe Gehalt von Scheebens
Marienlehre auch fiir Nichttheologen erschlossen werden. Bei gelegentlich
starker Kiirzung, die jeweils auch berechtigt erscheint, haben wir eine
pietatsvolle Behandlung des Textes. Da und dort ist der sprachliche Aus-



120 Literarische Besprechungen

druck gefeilt worden. Angenehm beriihrt die Vereinfachung des Satz-
baues, die erhéhte Ubersichtlichkeit durch hiufigeres Alinea, die Hervor-
hebung durch Sperrdruck. Zweckentsprechend sind die lateinischen Zitate
verdeutscht. Selbst fiir die theologische Wissenschaft hat die Arbeit von
Feckes einen nicht geringen Wert, da sie das Beste aus Scheeben unter
Entlastung von allzu breiten, zuweilen gekiinstelten Einzelspekulationen
bietet, so die Klarheit des Aufrisses wie der Gedankenfiihrung schirfer
herausstellt. Wiinschenswert wire ein Verzeichnis der entsprechenden
Abschnitte aus dem Handbuch gewesen.

Schoneck. C. Zimara S. M. B.

1. M. A. Genevois O. P.: Bible mariale et Mariologie de saint Albert-
le-Grand. Saint-Maximin (Var). 1934. 199 S.

2. M. M. Desmarais O. P.: Saint Albert-le-Grand, docteur de la Média-
tion mariale. Préface par M. D. Chenu O. P. (Publications de I'Institut
d’études médiévales d’Ottawa, IV). Paris-Ottawa 1935. 172 pp.

3. J. Bergmann: Die Stellung der seligsten Jungfrau im Werke der
Erlosung nach dem heiligen Kirchenlehrer Albertus Magnus (Freiburger
Theologische Studien, 44. Heft). Freiburg i. Br.,, Herder. 1936. 139 S.

Zu den besonderen Merkmalen der Theologie des hl. Albert des GroBen
gehort das ausfiihrliche Eingehen auf die Vorziige Mariens, eine Frucht
seiner innigen Muttergottesverehrung. Sein Biograph Peter von PreuBen
bezeichnet ihn als « gloriosae Virginis Mariae, aeternae Sapientiae matris
laudator insatiabilis ac confabulator mirabilis» und bezeugt : « Tam
copiose etiam de illa scribit ut quasi non sit liber in Theologicis ab eo
editus in quo ipsius dilectae sit oblitus». DaB3 Abhandlungen iiber die
Marienlehre in den letzten Jahren sich gern an Albert anschlieBen bzw.
das durch seine Heiligsprechung verstirkte Interesse leicht auf diese
Fragen bei ihm gelenkt wurde, bedarf keiner weiteren Erklirung. Wir
haben hier drei solche Monographien.

1. Genevois bietet einen in seiner gedringten Kiirze sehr fleiBig-
gearbeiteten und genauen Beitrag zur inhaltlichen Analyse des albertinischen
Schrifttums, und zwar einen iiberaus wichtigen und niitzlichen, namlich
die Nachpriifung, Zusammenstellung und Auslegung aller Bibelworte, die
Albert d. Gr. auf Maria anwendet. Dem schickt der Verf. eine allgemeine
Einfiihrung zur Echtheitsfrage der dem Dr. universalis zugeschriebenen
Werke und iiber deren Verhiltnis zur Mariologie voraus. Mit der fiir
solche Arbeiten geforderten Akribie hat der Verf. seine Absicht durchge-
gefiihrt, indem er die Reihenfolge der biblischen Biicher, Kapitel, Versc
zum Einteilungsschema nimmt, sodal3 er uns wirklich die ganze « maria-
nische Bibel » Alberts vor Augen stellt. Wenn man weiB, wie ausgiebig
dieser, dem Geschmack seiner Zeit folgend, die Heilige Schrift marianisch
gedeutet hat, weshalb seine Ausfiihrungen beinahe als eine Verflechtung
von Schriftzitaten erscheinen, wird man den Wert des Buches von
Genevois nicht verkennen. Es vermittelt uns ein Bild, das einem objek-



Literarische Besprechungen I2T

tiven Urteil iiber Alberts Theologie trefflich zugutekommt. Uber diese
Methode Alberts als solche bemerkt der Verf., sie sei nicht mehr iiblich
und habe fiir uns bloB noch historisches Interesse. Fiir das Schrift-
argument legen wir mit Recht andre MaBstibe an als die Allegoriker des
Mittelalters. Fiinf sorgfiltige Verzeichnisse erhohen die Brauchbarkeit
des vorliegenden Werkes.

2. Den Standpunkt des hl. Albert in der Frage der Mittlerschaft
Mariens darzulegen, ist das Ziel des Buches von Desmarais. Verf. will sich
hiiten vor der Gefahr, bloB eine Theorie « ad mentem sancti Alberti» zu
konstruieren in Anlehnung an Begriffe und Schemata heutiger Theologie ;
statt dessen liegt ihm daran, vorerst ein méglichst unmittelbares Verstindnis
des Textes und Sinnes Alberts zu gewinnen. Darum wird eingangs der
Begriff der « Mittlerschaft » in der Auffassung des Dr. universalis umrissen,
so wie er sich den Ausfiithrungen iiber die Mittlerschaft Christi entnehmen
laBt. Dort werden zwei Erfordernisse fiir eine eigentliche Mittlerschaft
als wesentlich erkldart: die seinsmiBige Mittelstellung zwischen den zu
Verséhnenden und die verséhnende, verbindende Tat. Kraft des ersten
Umstandes ist der Vermittler « medium », kraft des zweiten «via». Die
Frage einer Mittlerschaft der seligsten Jungfrau hat Albert in seinen
Werken zwar nirgends ex professo aufgeworfen, aber die Sache ist ihm
nicht fremd, denn auch Maria erscheint in seiner Darlegung als «media »
zwischen Gott und den iibrigen Menschen, da sie iiber alle Adamskinder
ausgezeichnet war, sicherlich sowohl in den Gaben der Natur wie der
Gnade. Besonders im sog. Mariale, einer seiner Jugendschriften, kann
sich Albert nicht genugtun an Einzelheiten iiber die physische und mora-
lische Erhabenheit Mariens. Jede ordentliche und au3erordentliche Gnaden-
gabe, die je einem Menschen zuteil wurde, ist ihr in erhéhtem MaBe eigen
gewesen ; es wird nicht weniger Wert gelegt auf das ZahlenmiBige, Exten-
sive als auf das Qualitative, Intensive. Maria iiberragt auch die Engel,
sie ist ndchst der menschlichen Natur ihres Sohnes das vollkommenste
aller Geschopfe. Gleichsam Quelle aller dieser Privilegien ist das eine:
die Muttergotteswiirde, die Maria durch ihre Tugenden de congruo ver-
dient hat.

Albert sieht die seligste Jungfrau auch als «wvia » bei der Verséhnung
zwischen Gott und Menschen ; in Unterordnung unter ihren Sohn ist sic
an dessen Versohnungswerk beteiligt. Sie wirkt mit bei der Mensch-
werdung durch ihre freie Zustimmung zum gottlichen Plan, der ihr mit-
geteilt wurde und auf den sie in Glauben und Liebe einging. Ferner
erstreckt sich ihre Mitwirkung auf das Erlésungsleiden Christi; denn sie
hat ihn, der als ihr Kind in etwa ihr gehérte und gleichsam ein Teil ihres
Selbst war, Blut von ihrem Blute, opferbereit hingegeben fiir das Heil
der Welt; sie hat zudem unter dem Kreuze seelisch mitgelitten, umso
herber als ihre Liebe zum Gekreuzigten stets die innigste blieb. Dieses
ihr Mitleiden konnte siihnenden und verdienstlichen Wert fiir die gesamte
Menschheit haben, weil Maria hier den Glauben bewahrte, den Sinn des
Todes ihres Sohnes kannte und in gleicher Absicht ihren eigenen Schmerz
aufopferte. « Via » zur Verséhnung zwischen Gott und Menschen ist Maria



122 Literarische Besprechungen

nach Alberts Lehre auch vom Himmel aus, indem sie die Erlésungsgnaden
als Fiirbitterin wirksam erfleht, als Ausspenderin durch Erleuchtung und
Fihrung uns zuleitet. Ihre Vermittlung ist eine allgemeine, sie umfaBt
alle Gnaden und Gaben und erstreckt sich auf alle Menschen hienieden,
im Fegfeuer und selbst im Himmel. Allerdings richtet sich ihre Vermitt-
lung nunmehr zundchst an Christus, iiber ihn an Gott. Einen eigenen
Abschnitt widmet der Verf. der Parallele Eva — Maria bei Albert, um
dann eine Zusammenfassung und Vergleichung mit den Ideen der heutigen
Theologie iiber die Mittlerschaft der Gottesmutter zu bieten. Im Anhang
folgen eine Bibliographie neuer Literatur und eine ausfiihrliche Analyse
der einschldagigen Schriften des hl. Albert.

Diese Arbeit will laut Absicht des Verf. eine lehrgeschichtliche sein.
An einer Stelle scheint uns dieser Standpunkt wenigstens in der Formu-
lierung iiberschritten, indem Desmarais seine Ansicht mit der des Heiligen
identifiziert bzw. dessen Erwigungen als theologische «Beweise » quali-
fiziert. S. 95 heiBt es namlich : « Cette universalité de la médiation mariale,
en tant qu’elle s’est exercée au cours de la phase terrestre de l'ceuvre du
salut, a été implicitement démontrée dans notre chapitre sur la coopération
de la Vierge Marie a la Rédemption. Nous y avons en effet prouvé que
la Vierge avait été intimement unie a Jésus-Rédempteur ... »'. Soll
diese Wendung besagen, daB der Verf. den Gedankengidngen Alberts eine
Beweiskraft zuschreibt, die alle Bedenken aufhebt und der These von der
Mitwirkung Mariens insbesondere bei dem Erlosungsleiden theologische
Sicherheit verleiht ? DaB er davon befriedigt ist ? — Wir kénnten die
Befriedigung nicht teilen. Die subjektive Gesinnung und Absicht der
seligsten Jungfrau auf Kalvaria, die Albert hauptsichlich aus der allge-
meinen Psychologie der Mutter ableitet, ist fiir ihre Beteiligung an dem
Erlésungsleiden als wirksam eviosendes Leiden nicht das ausschlaggebende
Moment, sondern die Einstellung Gottes dazu. Denn die Initiative zur
Erlésung geht von Gott aus und die Durchfiihrung ist gebunden an den
Plan Gottes. Hat Gott dem Leiden Mariens unter dem Kreuz universellen
Erlésungswert (de congruo) im AnschluB an das Opfer ihres Sohnes zu-
gedacht und verliehen ? Das beriihrt Albert kaum ; bei Desmarais finden
wir dazu S. 78 bloB die lakonische Behauptung : « Toutefois ce sacrifice
principal n’excluait pas nécessairement tout autre sacrifice adjoint ; aussi
la Vierge pouvait-elle étre associée a 1’ceuvre rédemptrice et de fait 'a-t-elle
été en vertu de l'élection divine et de la volonté de son Fils ... » Dazu
bezeichnenderweise keine Referenzen albertinischer Texte! DaB Mariens
Mitleiden Erldsungswert hatte, denkt Albert, beweist es aber nicht, eben-
sowenig wie er fiir die verschiedenen leiblichen Vorziige, die er ihr zuschreibt,
« Beweise » erbringt; die theologische Note hier und dort geht iiber
« sententia pia » nicht hinaus.

Als lehrgeschichtlicher Beitrag ist das Buch von hervorragender
Bedeutung. Nach iibersichtlichem Plan abgefalt, ist es zu wesentlicher

1 Hervorgehoben von mir.



Literarische Besprechungen 123

Vollstindigkeit gelangt und gibt synthetisch den Standpunkt eines der
Meister der Hochscholastik in der heute beliebten mariologischen Frage
wieder. Moge es durch dhnliche Arbeiten iiber diese Lehre bei andern
Theologen erginzt werden. Einige Druckfehler, vor allem in Zitaten,
wirken hie und da sinnstérend. S. 113 d. lies statt « Isaias»: Elias.

3. Bei Bergmann wird der ungefihr gleiche Gegenstand behandelt,
unter einem etwas weiteren Gesichtspunkt. Da die allgemeine Gnaden-
vermittlung Mariens noch Kontroversfrage und mit Unklarheiten belastet
sei, hofft der Verf. an Hand Alberts des GroBen etwas Licht hineinzu-
tragen. Das Buch von Desmarais konnte er nicht kennen, weil er seine
Arbeit zu Anfang 1934 im wesentlichen vollendete. Die Einleitung bei
Bergmann stellt Alberts Grundsitze und Werk fiir die Marienlehre groBen-
teils in der Unmittelbarkeit seiner eigenen Worte dar ; sie ist getragen von
echter Sympathie zu dem hl. Kirchenlehrer, zeugt von Verstindniswillen
und doch nicht minder von klarem-Blick fiir die aus der Eigenart der
Schriften erwachsenden Schwichen und Gefahren. Die kritische Ein-
stellung zeigt sich im Verlauf dec Abhandlung gelegentlich wieder. Das
Ganze ist in zwei Hauptteile gegliedert: 1. die Mitwirkung der seligsten
Jungfrau beim Werk der objektiven, 2. beim Werk der subjektiven Erlosung.
Innerhalb der objektiven kommt nach der physischen Mutterschaft die
moralische Seite der Mitwirkung eingehend zur Sprache, wobei Person,
Motiv und Werk Mariens betrachtet werden sowohl vor wie in der Mutter-
schaft und Brautschaft. Die subjektive Erlésung geschieht unter Betei-
ligung Mariens als Lehrerin und Vorbild, als Ehrenretterin der Frau,
Fiirsprecherin, Gnadenmittlerin. Der Aufbau scheint uns bei Desmarais
gliicklicher, dem Geiste Alberts angepaBter ; aber auch bei diesem wird,
wie die Vergleichung dartut, -Alberts Lehre zum Thema im wesentlichen
vollstindig erfaBt. Der Inhalt ist mithin so ziemlich derselbe hier und dort.

Bergmanns Arbeitsweise zeichnet sich durch Griindlichkeit aus ; sein
Urteil iiber den inneren Wert einer Lehre ist in der Regel bestimmt und
treffend ; mit Recht steht er skeptisch dem gegeniiber, was bei Albert
allzuenge Anlehnung an pseudodionysische Spekulation ist. Auch was
die Lehre der heutigen Theologie von Mariens allgemeiner Gnadenvermitt-
lung als solche angeht, behilt er sich die Freiheit des Urteils. Der Aus-
druck « Maria die Vermittlerin aller Gnaden » scheint ihm nicht gliicklich,
miBverstindlich, denn ihre himmlische Fiirbitte vermittle nicht alle Gnaden.
Wenn Bergmann hier mit Chr. Pesch die physische Hervorbringung der
Gnade schlechthin als Schépfungsakt bezeichnet, vermissen wir die Genauig-
keit, zumal es sich nach seiner eigenen Feststellung bei der Mittlerschaft
Mariens um Beistandsgnaden handelt. Die meisten Scholastiker des
XIII. Jahrhunderts, Albert mit ihnen, sahen zwar in der Gnadenbewirkung
cine eigentliche Erschaffung; aber Thomas von Aquin hat in seinen
spateren Werken diesen Standpunkt verlassen und die Theologie ist ihm
darin gefolgt; erst auf dem neuen Boden ist z. B. selbst fiir die heilig-
machende Gnade die Lehre von der physischen Wirksamkeit der Sakra-
mente moglich geworden.

BloB zu einem Punkte noch méchten wir Stellung nehmen, zu einem



124 Literarische Besprechungen

Gedanken, der in heutiger marianischer Literatur hdufig auftaucht, so
auch hier. Er befremdet uns durch die Wendigkeit, mit der Dinge ver-
schiedener Ordnung verschmolzen, bzw. Metapher und Wirklichkeit identi-
fiziert werden. Bergmann schreibt : « Dal3 Maria, obwohl sie selbst Glied
der Kirche ist, doch zur Kirche in einem ganz eigentlichen miitterlichen
Verhiltnis steht, ist damit gegeben, dal sie Mutter des corpus Christi
verum ist. Dadurch ist sie auch Mutter des corpus Christi mysticum.
Denn Christus hat nur einen Leib. Und dieser eine Leib, den Maria gebar,
dem Maria Mutter ist, ist in seiner vollen Reife, in seiner vollkommenen
Entwicklung und Entfaltung — und dies ist ja das Ziel, der sterbliche Leib
ist ja nur Weizenkorn (Johannes 12, 24) und soll viele Frucht bringen ——
der geheimnisvolle Leib Christi, seine heilige Kirche » (S. 69). Ahnliches
S. 80 und r1o1. Die Identitit, die hier behauptet wird, hat Paulus, der
Begriinder der Lehre vom mystischen Leibe Christi, nirgends vertreten,
obschon man dabei gerne, wie aus obigem Zitat erhellt, paulinische Wen-
dungen gebraucht. Wenn Paulus zur Einigkeit unter den Gliubigen
mahnt, da sie Christi Leib seien und dieser als eine Einheit bestehe, so
zeigt schon der Zusammenhang, daB3 er unter « Leib Christi » nicht beidemal
die gleiche Wirklichkeit meint, denn das eine wird ihm zum Vorbild fiir
das andre, was bei dem einen zutrifft, ist Ideal dessen, was im andern
erstrebt werden soll. Wenn Paulus vom Wachstum des mystischen Leibes
zum Vollalter Christi, zum erwachsenen Leibe, spricht, bleibt er ebenfalls
im Rahmen der Metapher und will sagen, daB die Kirche Christi als solche
noch weitere Glieder sich einverleiben muf, er will nicht behaupten,
Christi materieller Leib sei unvollendet. Der mystische Leib Christi ist
eine Wirklichkeit eigener Ordnung, die « Leib Christi » genannt wird in
Analogie zum materiellen Leib des Herrn, also nicht mit diesem einfach
ineinsgesetzt werden kann. Das ist schon darum ausgeschlossen, weil
es sich im einen Fall um einen stofflichen Leib handelt, der doch selbst
im Zustand der himmlischen Verklirung nicht anders als stofflich ist,
wenn auch mit neuen, geistihnlichen Eigenschaften begabt. Der mystische
Leib Christi hingegen ist eine primir geistige Wirklichkeit, eine Seelen-
gemeinschaft, ein « Organismus » der Seelen, zudem nicht eine natiirliche,
sondern dibernatiivliche Gemeinschaft derselben, ebendeshalb empirisch
nicht faBbar, obschon nicht etwa blo eine sog. moralische Einheit ; er
ist physisch-geistige Entitit, aber im iibernatiirlichen Seinsbereich, uns
nur im Glauben bekannt. Darum gilt der Schluf8 nicht: Christus hat
bloB einen Leib; wenn Maria Mutter des stofflichen Leibes Christi ist,
muB sie also ipso facto als Mutter des mystischen angenommen werden.
Ihre Mutterschaft gegeniiber dem mystischen Leibe Christi kann nicht
vorausgesetzt werden zur Ableitung ihrer allgemeinen Gnadenvermittlung,
sondern erst wenn ihre Rolle in der Gnadenvermittlung laut Gottes Willen
erwiesen ist, wird sich daraus die Richtigkeit der Bezeichnung « Mutter
im mystischen Leibe » ableiten.

Schoneck. C. Zimara S. M. B.



Literarische Besprechungen 125

Thomas-Ubersetzungen.

Thomas von Aquino : Summe der Theologie. Zusammengefalt, ein-
geleitet und erliutert von Joseph Bernhart. — Leipzig, A. Kroner. —
[. Band: Gott und Schépfung. 1933. LxxxIi1-524 SS. II. Band: Die
sittliche Weltordnung. 1935. LXXIV-524 SS.

Ein iiberaus gliicklicher Gedanke war es, eine Auswahl aus der theo-
logischen Summa des hl. Thomas von Aquin, wie es die vorliegende ist,
zu schaffen. « Wer einiges von der literarischen Geschichte des Thomismus
weil, wird den Versuch einer auswidhlenden Hinfiihrung nicht von vorn-
herein mit Spott empfangen, es sei denn aus Interessen, die nicht zur
Sache gehoren und nichts weniger als sie férdern kénnen. In allen Perioden
der mittelalterlichen Scholastik bediente man sich der Litératurform der
Exzerpte, Florilegien und Abbreviationen, und spédtere Jahrhunderte
haben sie auf Thomas angewandt, um das erschreckend umfangreiche
Werk dieser Summe ... in der Alternative Alles oder Nichts vor dem
Schicksal des Nichts zu bewahren» (Bd. I, S. xxvi).

Die ausgewihlten Texte sind den ersten zwei Hauptteilen der Summa
entnommen ; die Titelgebung der bisher erschienenen zwei Binde dieser
auf drei Biande berechneten Auswahl: « Gott und Schépfung », « Die sitt-
liche Weltordnung », bezeichnet den fiir die Wahl maBgebenden Gesichts-
punkt. Von den jeweils in der Ubersetzung iibergangenen Stiicken wird
mit Hilfe der bekannten Conclusiones des Lowener Theologen Augustin
Hunnaeus (1521-1578) wenigstens berichtweise der Kerngedanke ange-
geben ; so wird es moglich, den gedanklichen Zusammenhang und das
Aufbaugesetz des Ganzen aufzuzeigen.

Die Ubertragung, die sich auf den Text der Editio Leonina stiitzt,
schlagt einen neuen Weg ein. « Es ist der kiihne, auf Widerspruch gefalBBte
Versuch gemacht, so gut wie ganz mit fremdwortlosem Deutsch auszu-
kommen. Man wendet ein, dal eingebiirgerte Fachausdriicke wie Prinzip,
Substanz, Akzidens, Intellekt, rational, habituell und viele andere der
Ubersetzung nicht bediirfen noch iiberhaupt verdeutschbar sind. Dem
steht erstens die Tatsache gegeniiber, daB die jahrhundertelange, immer
neue und immer andere Belastung der herkémmlichen Fachausdriicke
allméhlich zu babylonischer Verwirrung gefiihrt hat, zweitens die Tatsache,
dafl unsere Sprache schon in mittelalterlichen Verdeutschungen philoso-
phischen ILateins, z. B. bei Notker von St. Gallen, bei Eckhart und den
andern deutschen Mystikern mit begrifflicher Schirfe und anschaulicher
Bildkraft vorgearbeitet hat und heute, sofern nicht bereits ein Bedeutungs-
wandel eingetreten ist, die Ubernahme empfiehlt oder doch zu #hnlicher
Erneuerung unseres philosophischen Wortschatzes auffordert» (Bd. I,
S. xx1x). Mit Recht wird auch auf eine von M. Grabmann in einer Stutt-
garter Handschrift aufgefundene deutsche Ubersetzung ausgewdéhlter
zusammenhédngender Artikel der theologischen Summa hingewiesen, in
der die lateinische scholastische Terminologie noch weitgehender als bei
den deutschen Mystikern ins Mittelhochdeutsche iibertragen erscheint.
Streng und unerbittlich wird in unserer neuen Verdeutschung an dem



126 Literarische Besprechungen

Grundsatze der genauen, vollstindigen, aber auch nicht erweiternden
und ausschmiickenden (paraphrasierenden) Erfassung und Wiedergabe
der Vorlage festgehalten. Als Beispiele von Verdeutschung philosophischer
Fachausdriicke seien angefiihrt : Principium : Ursatz, Urheit ; substantia :
Selbtrage, Wesenskern ; accidens, accidentalis: Beischaft, beischaftlich ;
intelligentia : Insicht ; actus: Wirke, Wirklichung, Wirkgeschehen ; poten-
tia : Moge, Mogestand, Mogegeschehen ; materia : Wesungsstoff ; forma :
Wesungsform ; universalis : alleinslich ; individualis : vereinzlicht ; habitus :
Verhabung ; privatio: Fehle; animal: Seelwesen ; quantitas continua,
discreta : forthaltende, getrennige GroéBe usw.

In der ausfiihrlichen Einleitung des I. Bandes wird zunidchst von der
Gestalt des hl. Thomas gehandelt. In diese trefflichen Ausfiihrungen
scheint dem Rezensenten nur der eine Satz (S. xLvi) von dem unwiirdigen
Schicksal der leiblichen Uberreste des Heiligen als einer zerstiickbaren
Beute nicht recht zu passen. Dann folgt eine Kennzeichnung des Wesens der
Scholastik und hernach eine grundbegriffliche Einfithrung in die theolo-
gische Summa. In der Vorrede (S. xxvi) meint zwar der Herausgeber,
er habe das Odium des Schulmeisterlichen nicht gescheut und es mdoge,
wer nicht schlechthin Neuling in diesen Dingen ist, diese Einleitung iiber-
schlagen — allein es will uns scheinen, daf3 jedermann diese Einleitung
und insbesondere deren dritten Abschnitt iiber Grundbegriffe der Scholastik
mit Gewinn und GenuB wird lesen koénnen: so kurz und biindig und
zugleich auch so tief und dabei in einer den modernen Menschen so an-
sprechenden Weise ist iiber Fragenkomplexe wie Glauben und Wissen,
Denken und Sein (Seinswissenschaft, Ursdtzliches im Denken und Sein,
die Seinserfassung im menschlichen Denken, Begriffe zur Erfassung des
dinglichen Seins, Grundunterscheidungen zum Verstindnis der Weltwirk-
lichkeit) nicht allzu oft geschrieben worden. Unwillkiirlich muB man
sich hier fragen, ob nicht neben manchem anderen doch auch der Umstand,
daB es vielfach gerade an einer entsprechenden deutschen Darbietung
des thomistischen Gedankengutes gebrach, schuld daran war, dafi man
in der modernen Welt davon so wenig Kenntnis nahm. In der Einfiihrung
des II. Bandes, der die allgemeine Ethik zum Gegenstande hat, werden
folgende Grundbegriffe erdrtert : Die zweckbewegte Welt, der Zug zur
Vollendung, Gut und héchstes Gut, die Gliickseligkeit, die menschliche
Natur als Tragerin des Sittlichen (der Mensch als Selbstzweck — vielleicht
lieBe sich dieser auf den ersten Blick etwas befremdlich klingende Ausdruck
durch einen anderen ersetzen — die Krifte des Innenlebens, die mensch-
liche Natur als Disposition fiir die Ubernatur — hier muB, wenn von
Bediirftigkeit nach diesem anderen Sein und von Empfinglichkeit und
Fahigkeit dafiir gesprochen wird, wohl sorgsam der Schein vermieden
werden, als wiare die Ubernatur geradezu eine fiir die Menschennatur
erforderliche Erginzung und Vervollstindigung !), die Komponenten der
sittlichen Erfiillung (die sittlichen Handlungen, sittliche Zustindlichkeit,
die sittliche Ordnung als Norm).

Dem Verstindnisse des Textes dienen gelegentliche kurze Anmerkungen ;
iiberdies wird im Anhang des I. Bandes der Inhalt der einzelnen Unter-



Literarische Besprechungen 127

suchungen in lichtvoller Weise zusammengefaBt und in Beziehung zu
spateren und modernen Erdrterungen der betreffenden Probleme gesetzt.
Dankbar werden ILaien dem Herausgeber auch fiir die gelegentlichen
Hinweise auf weitere erklirende Literatur — durchwegs leicht zugangliche
Werke der Gegenwart — sein. Mit vollem Rechte wird sogleich in der
Vorrede des I. Bandes (S. xxvii) M. Grabmanns gediegene Gesamtwiirdi-
gung der Personlichkeit und Gedankenwelt des Aquinaten nachdriicklich
empfohlen.

Die vorliegende, mit dem Imprimatur des MeiBner Bischofs versehene,
deutsche Auswahl aus der theologischen Summa hat nach allem neben
der vollstindigen, in Salzburg erscheinenden, neuen Deutschen Thomas-
Ausgabe zweifellos ihre volle Berechtigung und ihren hohen Wert. Nicht
alles in der groBangelegten Summa des Aquinaten ist fiir einen weiteren
Leserkreis aus dem Laienstande in gleicher Weise wichtig und bedeutsam ;
so manches ist darin auch nur von zeitgeschichtlichem Interesse und kann
ohneweiters entfallen. Als besonderer Vorzug unserer, nach ihrer Vollen-
dung nur drei Binde umfassenden Ausgabe ist wie in der Auslese der
iibersetzten Artikel so in den einfithrenden und erliuternden Bemerkungen
die weise Beschrinkung auf das Wesentliche riihmend hervorzuheben.
Was aber die Form der Ubertragung anlangt, so wird man wohl hie und
da iiber die Zuldssigkeit einer Wortbildung angesichts der heutigen Ent-
wicklung der deutschen Sprache anderer Meinung sein kénnen ; aber anzu-
erkennen ist unstreitig das tatkriftige und zielbewuBte Bemiihen um
Schaffung einer wirklich reinen deutschen Ausdrucksweise und das Zuriick-
greifen auf &dhnliche erfolgreiche Versuche deutscher Scholastiker und
Mystiker des Mittelalters. Wir miissen in dieser Thomasauswahl fiirwahr
einen dankenswerten Versuch erblicken, «in Deutschland den Namen
und die Sache des groBen Denkers und Frommen zu beleben, dem in
andern Kulturlindern lingst ein bliithendes, ja auch schon tief ins geistige
Leben fruchtendes Interesse zuteil geworden ist» (Bd. I, S. xxvii).

Wien. Dr. Carl Jellouschek O.S. B.

St. Axters 0.P.: Scholastiek lexicon, latijn-nederlandsch. — Antwerpen,
Geloofsverdediging. 1937. 195%-333 SS.

Katholische Theologen und scholastische Philosophen niederlindischer
Zunge haben im Laufe der Jahrhunderte meist lateinisch geschrieben.
Heute bedienen sie sich nicht selten der franzésischen oder der deutschen
Sprache. Doch hat es seit dem XIII. Jahrhundert immer Scholastiker
und sonstige, durch scholastische Bildung irgendwie beeinfluBte Schrift-
steller gegeben, welche ihre schéne Muttersprache bevorzugten. Und
namentlich in den letzten Jahrzehnten macht sich in den Niederlanden
eine rege schriftstellerische Tatigkeit auf theol. und scholast.-phil. Gebiet
in eigener Sprache bemerkbar.

Die Fachterminologie der Scholastik in einer germanischen Sprache
wiederzugeben ist freilich keine leichte Aufgabe. Ein GroBteil der sprach-
lichen Neubildungen dieser Schriftsteller hat sich zum allgemeineren Ge-



128 Literarische Besprechungen

brauch auch nicht durchringen kénnen. Manche Neubildungen blieben auf
engere Fachkreise, mitunter sogar auf den personlichen Gebrauch des Er-
finders beschrinkt. Und zwar nicht blo8 Wérter wie z. B. « overgeworden-
schappelijk» = supernaturalis, « meeaardschappelijkerwijze» =
connaturaliter, oder « leestelijkerwijze » = formaliter *, welche auf Her-
iibernahme in weitere Kreise von vornherein wohl keine Aussicht hatten.
Das gleiche Los traf auch vorziiglich gelungene Leistungen, wie z. B. das
von Guido Gezelle geprigte Wort « heilswerkteeken », das wohl nur
deshalb keinen weiteren Anklang gefunden hat, weil das Fremdwort
« sacrament» schon zu tief eingewurzelt ist.

Immerhin hat die sieben Jahrhunderte umfassende Tiatigkeit der
betreffenden Schriftsteller im lebendigen Sprachgebrauch der Jetztzeit
doch sehr merkbare Spuren hinterlassen. Worter wie z. B. « wijsbe-
geerte» = philosophia, « godgeleerdheid » = theologia, « godsdienst »
— religio, « zielkunde» = psychologia, « zedeleer » = ethica, « begrips-
bepaling » = definitio, « leerstellig» = dogmaticus, « bespiegelend »
= speculativus, « wiskunde» = mathematica, « voorwerp» = obiectum,
«onderwerp» = subiectum, « gezegde» = praedicatum, « zelfstan-
digheid » = substantia, und viele andere mehr gehdéren zum festen
Sprachbestand jedes gebildeten Niederlinders. Auf phil. und theol. Gebiet
hat die niederlindische Sprache einen bedeutend reicheren eigenen Wort-
schatz aufzuweisen als ihre germanischen Schwestersprachen. Die lexika-
lische Entwicklung der skandinavischen Sprachen hat auf diesem Sonder-
gebiet durch die Reformation eine nicht unbedeutende Hemmung erfahren.
Und der deutsche Sprachgebrauch hat sich vielfach, und gewi3 ofter als
notig war, mit der bloBen Heriibernahme von internationalen Fremd-
wortern —  « Theologie », « Philosophie », « Religion », « Psychologie »,
« Definition », « Mathematik », « Substanz » u. d. m. — begniigt.

Die scholastische Terminologie der niederlindischen Sprache hat
jetzt in P. Stephanus Axters, Mitherausgeber der Werke des hl. Thomas
in Rom, nicht nur einen recht fleiBigen Sammler, sondern auch einen
sach- und sprachverstindigen Erginzer gefunden. Aus praktischen Riick-
sichten hat der Verfasser die Form eines lateinisch-niederl. Lexikons
gewihlt. Mir scheint, dieses Werk wird allen, die sich zur Zeit mit theol.
oder scholast.-phil. Arbeiten in niederlindischer Sprache befassen, recht
willkommen sein. Aber auch Nichtscholastikern, welche sich fiir Sprach-
oder Kulturgeschichte des niederlindischen Volkes interessieren, kann
das vorliegende Buch aufs Beste empfohlen werden. Sie werden in der
sehr reichhaltigen Einleitung manches Wissenswerte verzeichnet finden,
und darunter vieles, was bisher weit zerstreut und zum Teil schwer
zuganglich war.

Freiburg. M. A. v. d. Oudenrijn O. P.

! Jan Craeynest; vgl. Scholastiek lexicon, S. 143* und 145*.

Paulusdruckerei. — Freiburg, Schweiz, — 38,



	Literarische Besprechungen

