
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 16 (1938)

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Literarische Besprechungen

D. Feuling O. S. B. : « Hauptfragen der Metaphysik ».

Richtigstellungen.

P. Gallus M. Manser O. P. hat in dieser Zeitschrift, Band 15, Heft 3

(September 1937), S. 255-262, unter dem Titel « Glossen zur Realität der
Metaphysik » mein Werk « Hauptfragen der Metaphysik : Einführung in
das philosophische Leben » (Salzburg-Leipzig, Anton Pustet 1936)
besprochen. Jede Behandlung seiner mannigfachen Einwände und seiner
grundlegenden eigenen Thesen hier — soviel ich auch zu sagen habe —-

unterlassend, muß ich eine Reihe von Punkten nennen, in denen P. Manser
meine Lehre anders darstellt als sie in Wirklichkeit lautet : zum Teile in
wesenhaften Dingen.

1. S. 257 sagt M. zum ersten Buche meines Werkes, zum « Voreat-
wurfe der Seinslehre » : « Das Eigentümliche in dieser Ontologie liegt aber
darin, daß die Realitätsfrage dieser Ontologie absichtlich dahingestellt
bleibt (68), trotzdem die Begriffe so entwickelt werden, wie wenn sie
real wären ». Der Leser, der nicht nachprüft, gewinnt notwendig den
Eindruck, als ließe ich die « Realität der Ontologie » einfach und für immer
dahingestellt sein. Ich aber lasse die Realitätsfrage ausdrücklich « aus
sachlich-methodischen Gründen » (Hptfr. 35) nur einstweilen noch offen
zu dem einzigen Zwecke, nachher im zweiten Buche « die Frage nach der
gesicherten Wahrheit unserer metaphysischen Seinsschau» Ontologie)
eigens zu stellen und zu beantworten (ebda. ; siehe den ganzen Text der
§§ 19 und 20 S. 34-36; ebenso § 21 S. 39; außerdem § 114 S. 203). Das
letzte Kapitel des zweiten Buches aber, Kap. 21, greift ausdrücklich auf
die Darlegungen des ersten Buches zurück und betont in begründender
Weise — S. 344 f. — die vorher in einem umfassenden « status quaestionis »

(Hptfr. 36 39) als Problem gestellte « Realität der Ontotogie ». All das
erwähnt P. Manser mit keinem Worte, und es ist etwas ganz Wesentliches
meines Planes und Werkes, was er durch seine tatsächlichen Worte
verdeckt, wenn nicht als überhaupt fehlend hinstellt.

2. S. 257 seines Aufsatzes läßt mich M. sagen, « das Sein (von ihm
unterstrichen), das die Metaphysik zum Gegenstand hat », sei « nicht das
Allgemeine, dies wird bloß gedacht », « sondern nur das konkrete Einzelsein

» ; während ich an der von M. genannten Stelle, S. 30, wörtlich
das wesentlich andere sage (die besondere Problematik des universale
unerwähnt lassend) : für Aristoteles und Thomas « ist nicht das Allgemeine
— dies wird bloß gedacht — ; für sie ist im eigentlichen Sinne des Wortes

nur das konkrete Einzelsein ». — Ich bemerke hier, daß mir M. durchweg

in seinem Artikel, in verschiedenen Formulierungen des Textes, einen



Literarische Besprechungen 109

« überspannten Zug zum bloß Konkreten - Singulären » (257), eine «

übertriebene Flucht zum Singulären als solchem » (260), eine « Mißachtung
des Universale » (262) zuschreibt, wovon der aufmerksame und verstehende
Leser in meinen « Hauptfragen » nichts findet.

3. S. 256 wird meine gesamte Auswahl von Hauptfragen der
Metaphysik so gedeutet, als solle sie nur « die Wege ebnen zu dem späteren
Beweise für die Realität der Metaphysik ». Das ist, wie die ganze Struktur
des Werkes zeigt, unrichtig.

4. S. 257 berichtet M. von meinem Realitätsbeweise und zitiert eine
Stelle (Hptfr. 276), an der ich von der reductio ad prima principia spreche,
und M. fügt deutend bei : « gemeint ist das Kontradiktionsprinzip » ;

während ich selbst die richtige Deutung ausdrücklich und zwar sofort
so gebe : « wobei sehr zu beachten ist, daß diese ersten Prinzipien, wie
Thomas selbst stets wieder sagt, nicht bloß die ersten Urteile und Sätze,
sondern auch die Urerfassungen des Seins und Wesens, die Urbegriffe
und Urideen sind » (Hptfr. 276).

5. Sehr mißverständlich — wohl im falschen Bemühen um Kürze —
läßt mich M. S. 257 seines Aufsatzes sagen, « nicht das 'Ich' fordert die
Realität », und schreibt er mir auf seiner folgenden Seite die Meinung zu,
die « Erstrealität » komme dem Erkenntnisakte und dem erkennenden Ich
zu — während ich ausdrücklich immer nur von der ersten Realität rede,
die ohne weiteres für unser menschliches Erkennen absolut evident ist.

6. S. 258 berichtet M. zu Hptfr. 481 ff., ich verleibte «mit Recht»
die Psychologie der Naturmetaphysik ein ; während ich davon überhaupt
nichts sage noch andeute, vielmehr dafür halte, daß die menschliche

Psychologie (im Unterschiede von der Psychologie der Pflanze und des

Tieres) gerade nicht in die Naturphilosophie gehöre.
7. S. 260 f. wendet sich M. seiner Hauptsache, der Kritik meines

zentralen Realitätserweises, zu und « skizziert », wie er sagt, meine «

Argumentation ». Merkwürdigerweise fühlt er sich hier mehr noch als sonst
unsicher und betont, daß ich « über keinen Punkt so dunkel » sei « wie hier ».

Freilich — M. skizziert, wo er nur hätte den ganzen Text wörtlich anführen
dürfen, da mein Text hier so prägnant ist, daß jede Auslassung den Sinn
entstellt, ja aufhebt ; und infolgedessen : er skizziert falsch. Denn er wirft
zwei wesenhaft geschiedene und unterschiedene Sätze und Stufen meines
Beweises (Hptfr. 280 f.) vermengend in- und durcheinander ; er
interpretiert sinnwidrig in ein Entweder hinein, was ich formell und ausdrücklich
gerade nur und erst vom Oder sage, und er schafft dadurch nicht nur
letzte Dunkelheit (die er mir zuschreibt) für sich und seinen Leser, sondern
schreibt mir schlechthin Sinnloses und Unbegründetes zu. Mein «

Entweder » ist (wie jeder Leser ohne alle Schwierigkeit sehen kann) : Entweder
ist bei Nurgedachtsein des « ersten », nämlich jetzt erfahrenen Denkens
eines beliebigen Gegenstandes das Nurgedachtsein eben dieses Denkens
auf ein zweites, anderes Denken zurückzuführen, dessen Nurgedachtsein
auf ein drittes und so ins Unendliche und dann ist der (gar nicht
erst aus einem abstrakt-universalen Widerspruchsprinzip herzuleitende)
Widerspruch des unendlichen Rückganges im Bedingen da — : und hier



no Literarische Besprechungen

rede ich mit keinem Worte, was M. mir aber ausdrücklich eben hier
zuschreibt, vom Widerspruche des gleichzeitigen Bedingens und Bedingtseins

desselben durch dasselbe Und mein « Oder » (das klare Oder der
Sache nach, beginnend mit dem letzten Worte meiner S. 280) ist : Will
man diesen unendlichen Rückgang auf ein zweites, drittes anderes
Denken, das selbst immer nur gedacht wäre, vermeiden, so stürzt man
in den eben angedeuteten Widerspruch des « gleichzeitigen » Sich-Bedingens
und Von-sich-bedingt-Seins.

Beuron. Daniel Feuling O. S. B.

Erwiderung.

Ich bin ja gewiß froh, daß P. Feuling, wie er eingangs seiner
Richtigstellungen andeutet, meine « läßlicheren » Sünden einfach zudeckt, wenngleich

eine Besprechung meiner eigenen grundlegenden These, über die er
angeblich so viel zu sagen hätte mich interessiert hätte und zwar
deshalb, um seine Grundthesen noch etwas genauer zu kennen

So kann und muß ich mich auf meine 7 « Hauptsünden » einzig und
allein beschränken. Die Kürze, mit der ich das tue, ist in der Sache

begründet, aber auch darin, daß man bei seinen Sünden — da wird mir
P. F. sicher zustimmen — nicht gern lange verweilt. So will ich auf alle
7 Punkte kurz antworten.

1. Genau auf Seite 257 meines Referates, die P. F. zitiert und der er
den Satz entnimmt, wie wenn ich den Leser über die Realität seiner

Ontologie im Zweifel ließe, hab ich wortwörtlich also geschrieben : « Eigenartig

ist endlich, und damit kommen wir zur Hauptfrage des ganzen Buches,

Feulings Beweis für die Realität unserer Erkenntnis und damit der
Metaphysik ». Und auf gleicher S. 257 zitiere ich noch den konkreten Erfahrungssatz

: « ich weiß, daß ich diese Worte schreibe », aus dem F. die Realität
seiner Metaphysik erweisen will. Man greift sich fragend an den Kopf,
wie mir F. den Vorwurf machen konnte, ich hätte dem Leser diese

Hauptfrage « verdeckt, wenn nicht als überhaupt fehlend hingestellt »

haben wollen. Fürwahr, eine merkwürdige Richtigstellung
2. Auf S. 30 seines Buches hatte Feuling im Anschlüsse an das Sein

als Gegenstand der Metaphysik geschrieben : Für Aristoteles und Thomas
« ist nicht das Allgemeine — dies wird bloß gedacht — ; für sie ist im
eigentlichen Sinn des Wortes nur das konkrete Einzelsein, das Dies und
Jenes, das Hier und Jetzt », « dieses vollbestimmte stets konkrete Etwas,
dieser Mensch » 1. Diese Auffassung der Realität der Metaphysik nannte
ich eine Überspitzung des Singulare (257), da sie das Real-Potentielle,
— das Universale in re —, auf dem die Metaphysik ruht, völlig mißachtet.
Ich halte heute noch an dem fest, denn ohne das gilt der ganz ockamistische
Satz : « nur das Singulare ist real » voll und ganz, und ist jede Metaphysik
begraben.

1 Alles von mir unterstrichen.



Literarische Besprechungen III
3. P. Feulings Auswahl « der Hauptfragen der Metaphysik » fand

ich schon deshalb seltsam, weil er eine ganze Ontologie konstruierte, ohne
das doch grundlegende ontologische Problem der ersten Prinzipien zu
berühren. Seine Absicht, die Erstrealität aus einem bloßen Singulärsatze
und damit die Realität der ganzen Metaphysik zu erweisen, ohne die ersten
Prinzipien zu erweisen, war hier offenbar im Spiel. Das wurde ihm dann
gerade zum Verhängnis. Übrigens, wie wenig harmonisch Feulings
Richtigstellungen sind, zeigt sich gerade hier, indem er aus S. 256 meines
Referates bekennt, ich hätte die Auswahl seiner Hauptfragen der
Metaphysik seinem Realitätsbeweis untergeordnet und aus S. 257 mir den
Vorwurf macht, ich hätte die Realitätsfrage dem Leser vorenthalten

4. Bisher gehörte zur « Reduktion auf die prima principia das
Kontradiktionsprinzip als eigentliche letzte Instanz, selbstverständlich mit
Voraussetzung der Urideen des Seins » und Nichtseins, die aber, für sich
genommen, wohl Urelemente, aber nicht schon ein Reduktionsprinzip
sein können, da formell Wahres oder Falsches nur im Urteil sich findet.
Ich glaube, diese Auffassung ist wenigstens so thomistisch, wie die Feulings

5. Aus dem konkreten Satze : « ich weiß, daß ich diese Worte schreibe »,

wollte P. Feuling bekanntlich die Erstrealität der ganzen Metaphysik
erschließen. Dabei sagt er selbst (279 in s. Buche), diese Erstrealität liegt
nicht schon im Objekte des Satzes — diese Worte schreiben —, nicht im
« Ich » (279 in s. Buche), sondern in dem Wissen des Wissens (das. 279 u. 280).
Alles das hab ich in meinem Referat (257) getreulich referiert und gesagt :

nach P. F. liege die Erstrealität der ganzen Metaphysik in einem Erkenntnisakte,

von dessen Erstrealität dann erst die Realität des « Ich » gefolgert
würde (258). P. Feuling sagt in seiner Richtigstellung unrichtig, ich hätte
die Erstrealität dem Erkenntnisakt und dem Ich zugeschrieben. Falls nun
das Wissen des Wissens auch bei P. F. eine Erkenntnistätigkeit — wer wird
es leugnen — dann hab ich richtig referiert und genauer als er in den
Richtigstellungen

6. Lobend, aber irrend, meinte ich, P. Feuling rechne die Psychologie
zur Naturmetaphysik. Ich nehme hiemit das gespendete Lob reumütigst
zurück

7. Hic canis sepultus Trotz reichlich gespendetem Lobe in meinem
Referat, traf mich der Zorn der Götter Warum Ich konnte Feulings neuem
Realitätsbeweis für die Metaphysik nicht zustimmen Ich habe gegen
P. Feulings These : wer in diesem Singulärsatze : « ich weiß, daß ich diese
Worte schreibe », nicht eine Erstrealität annimmt, verwickelt sich in einen
Widerspruch, zwei Einwände erhoben : einen ersten allgemeinen und
einen speziellen. Der allgemeine : Ich stellte die Frage : Kann P. Feuling
überhaupt von einem Widerspruch reden, da er das Widerspruchsprinzip,
in welchem jeder Widerspruch wurzelt, erst nachträgüch aus der sog.
Urrealität seines Singulärsatzes begründet Ist das nicht ein Zirkelschluß,
in welchem zuerst die Erstrealität des Singularsatzes durch das
Widerspruchsprinzip und dann das Widerspruchsprinzip aus dem gleichen Singulärsatze

begründet wird Das war mein Hauptargument gegen den neuen



112 Literarische Besprechungen

Realitätsbeweis Feulings, den er jetzt in seiner Richtigstellung
wohlweislich verschweigt. Hier hat sich sein überspitzter Hang zum Singulare
auf Kosten der ersten Prinzipien tüchtig gerächt. Mein zweiter spezieller
Einwand war problematisch gestellt, in dem Sinne : Abgesehen von der
Gültigkeit der ersten Prinzipien, ist es mir, falls ich die Argumentation
P. Feulings, die mir dunkel schiene, richtig erfaßt habe, unhaltbar, daß
de facto im obigen Singulärsatze ohne Erstrealität, ein Widerspruch wäre.
Ich werde hier darauf nicht mehr weiter eingehen, denn, was immer ich
sagte, hätte ich nach Feuling doch nicht richtig verstanden. Die « Dunklen »

wollen ja nie dunkel sein
Alles in allem hätte vielleicht meine ruhige und auch sehr lobende

Besprechung des Buches, und vor allem meine Furcht, dem Autor durch
ein Mißverständnis Unrecht zu tun, von Seiten P. Feulings eine objektivere
und noblere, sagen wir, weniger klotzige Richtigstellung erwarten lassen.
Wäre P. Feuling nicht Mitglied eines von mir hochgeschätzten Ordens,
so hätte ich vielleicht auch noch einen schärferen Ton angeschlagen

Freiburg, den 22. Februar 1938. G. M. Manser O. P.

Gesellschaftslehre.

F. Frodl S. J. : Gesellschaftslehre. — Wien, Thomas-Verlag (J. Hegner).
i936- 45° SS.

Das katholische soziologische Schrifttum hat in den letzten Jahren
manch treffliche Bereicherung erfahren. Aber immer fehlte uns noch ein
Werk, das als « soziologische Grundlegung einer Moraltheologie » hätte
gelten können. Gewiß bedeutete in dieser Hinsicht das Buch « Gemeinschaft

und Einzelmensch » von P. E. Welty O. P. (Salzburg 1938) gegenüber

allen bis dahin erschienenen Veröffentlichungen einen wertvollen
Fortschritt. Aber Weltys Arbeit beschränkte sich einerseits auf eine
Erörterung des Problems nach den Grundsätzen des hl. Thomas von Aquin
und hielt sich anderseits streng an die rein philosophische Fragestellung*
Frodl, dessen umfangreiches Werk mit dem Anspruch, « soziologische
Grundlegung einer Moraltheologie » zu sein, veröffentlicht wurde, setzt
sich mit Nachdruck für die theologische Betrachtung ein und sucht Sein
und Aufbau der Gesellschaft von der göttlichen Offenbarung her zu
erfassen. « Die Offenbarung », so schreibt er, « ist nicht eine Ergänzung
der natürlichen Erkenntnis und kann deshalb nicht so behandelt werden,
wie das eine rationalistische Denkweise zur Mode gemacht hat, daß die
Übernatur erst dann gnädig zugelassen wird, wenn mit der Natur kein
Auskommen mehr zu finden ist. Man bleibt so mit beiden Füßen auf dem
Boden der Natur stehen, geht von ihr aus und gewährt nur gezwungen
der Übernatur Einlaß, wenn man nicht mehr zu raten weiß. Eine solche
Denkweise kann wohl als hermeneutisches Prinzip Geltung haben, nicht
als Lebensauffassung, die einer Sittenlehre zugrunde liegt. Wir leben
nicht in einer natürlichen Seinsordnung, der die Übernatur aufgepfropft



Literarische Besprechungen 113

ist, sondern in einer übernatürlichen Ordnung mit übernatürlichem Daseinszweck.

Daher kann selbst eine natürliche Sittenlehre nur in Anlehnung
an die Offenbarung zu jener Gewißheit gelangen, die ihr eigen sein muß,
wenn sie führend dem sittlichen Leben dienen will. Soll aber eine Sittenlehre

der gegebenen Wirklichkeit vollkommen entsprechen, dann darf
ihr die Offenbarung nicht bloß 'negative Norm' sein, auch nicht eine

nur nebenher und an zweiter Stelle angezogene Erkenntnisquelle, sie muß
ihr vielmehr die erste Quelle der Erkenntnis sein. Im Lichte der
Offenbarung ist dann die ganze Wirklichkeit zu betrachten, d. h. die Sittenlehre

muß Moraltheologie sein. Da der Mensch einen übernatürlichen
Daseinszweck hat und für ihn geschaffen ist, genügen ihm seine bloß
natürlichen Kräfte auf die Dauer nicht, um auch nur das Naturgesetz
vollkommen halten zu können. Er wird notwendig versagen, weil er nicht
für eine bloß natürliche Ordnung bestimmt ist. Wie er nun eine
übernatürliche Hilfe braucht, um auch nur im Natürlichen vollkommen
entsprechen zu können, so bedarf er einer aus der Offenbarung erfließenden
Führung, um in der Wirklichkeit, die eine übernatürliche Ordnung ist,
den rechten Weg zu gehen. Daher kann in dem großen Versagen von heute
nur die Moraltheologie die letzten Ursachen der Übel aufdecken und die
richtige Antwort auf die offene 'soziale Frage' geben. Die Moraltheologie
ist berufen, eine Darstellung des gesamten gesellschaftlichen Lebens zu
geben, wie es durch die geoffenbarte Sittenlehre gefordert ist. Dazu aber
bedarf sie einer Gesellschaftslehre, auf die sie mit Sicherheit sich stützen
kann. Eine Soziologie, die über ihren eigenen Gegenstand noch nicht im
klaren ist, mit dem Beschreiben der 'Gemeinschaftsbeziehungen' sich

begnügt und dazu noch von einer übernatürlichen Wirklichkeit nichts
weiß, kann einer Moraltheologie nicht als Grundlage dienen. Da braucht
es eine Gesellschaftslehre, die an der Übernatur nicht vorbeigeht, vielmehr
Sein und Aufbau der Gesellschaft von der göttlichen Offenbarung her
zu erfassen sucht » (S. 13 f.). Diese Ausführungen verdienen volle
Anerkennung. Allerdings hat auch Welty eindringlichst betont, daß nur aus
theologischer Sicht Abschließendes für die Gestaltung der Wirklichkeit
gesagt werden kann (a. a. O. S. 52-57). Die stille Polemik, die an dieser
Stelle gegen Welty spürbar wird, befremdet den sachlich interessierten
Leser nicht wenig, vor allem da sie sich in der Anmerkung zur Einleitung
zu den höchst unsachlichen Worten von « dem Jünger der Wissenschaft »

versteigt, « dem die eigene, frisch angelernte Schulweisheit noch
übermäßigen Eindruck mache » (S. 407). Weltys Arbeit hat denn doch eine
größere Bedeutung, und es spricht nicht für die neue Gesellschaftslehre
brodls, daß sie, jene spöttelnde Bemerkung ausgenommen, Weltys
Darlegungen gänzlich ignoriert.

Frodl will also die « soziologische Grundlegung einer Moraltheologie »

bieten. Nach einem sehr sorgfältigen und reichhaltigen Überblick über
die Geschichte des Gesellschaftsbegriffes, der uns durch die vorchristliche
Zeit (über das griechische und römische Altertum und die jüdische
Gesellschaftsauffassung) und die christliche Zeit bis hinab in unsere Tage führt,
werden Wesen und Aufbau des gesellschaftlichen Lebens dargelegt, wie

Divus Thomas. 8



ii4 Literarische Besprechungen

sie in christlicher Schau zu sehen sind. Im geschichtlichen Teile wird ein
großer Reichtum in ansprechendster Form vor uns ausgebreitet. Wird
man hier dem Verfasser auch nicht in allen Einzelheiten zustimmen können,
die Hauptentwicklungslinie dürfte richtig gezeichnet sein. Meisterhaft
ist Entstehen und Erstarken der individualistischen Denkweise in der
Gesellschaftslehre, insbesondere der Anteil des Nominalismus daran,
dargetan worden. Was Verfasser dann selber über Wesen und Aufbau des

gesellschaftlichen Lebens zu sagen hat, vor allem die Begründung des

Geselligseins des Menschen, die Abschnitte über das Wesen der Gesellschaft,

über das Geselligsein der Menschennatur in seinen körperlichen
und seelischen Eigentümlichkeiten (Humorale Konstitution und Inkret-
system ; Anlagen, die allgemein auf eine Vielheit von Personen hinweisen
und Anlagen, die insonderheit auf verschiedene Geschlechter und auf das
Getragenwerden der Natur von Mann und Frau hinweisen), ferner die
Bedeutung der kosmischen Einflüsse (Wetter, Klima, Boden und
Landschaft) und der persönlichen Umwelt für das Geselligsein, die Ausführungen
über die gesellschaftsbildenden Prinzipien (Zeugung, Lebensgemeinschaft,
freier Entschluß), dann die Gliederung der Gesellschaft (Wirkung der
gesellschaftsbildenden Prinzipien in : i. Ehe, Familie, Geschlecht, Rasse ;

2. Heimat, Volk, Nation ; 3. Staat, Völkerbund, Stand, politischer Partei,
Klasse), und endlich die Vollendung der Gesellschaft durch die übernatürliche

Gemeinschaft der Kirche, — was der Verfasser da zu sagen hat,
zeugt von jahrelanger Arbeit und von guter Vertrautheit mit den Ergebnissen

modernster Forschung. Man muß dem Verfasser für die fesselnde
Darbietung seines reichen Wissens dankbar sein und wird künftig sich
stets mit seinem Werke zu befassen haben.

Naturgemäß zwingt der systematische Teil zu ernster kritischer
Stellungnahme. Es ist aber im Rahmen dieser Besprechung nicht möglich,
auf alles einzugehen. Neben dem Vielen, das wir voll bejahen können,
stehen manche andere Ausführungen, die sich u. E. nicht halten lassen.
Von diesen letzteren sei wenigstens einiges um seiner entscheidenden
Bedeutung willen herausgestellt.

Zunächst scheint uns einer der grundlegendsten Sätze unhaltbar.
Frodl will das Geselligsein des Menschen theologisch begründen. Er geht
dabei aus von der Offenbarungswahrheit, daß der Mensch « ein Bild Gottes »,

und zwar « des dreipersönlichen Gottes » ist (S. 186 ff.). Wir zitieren die
wichtigsten Stellen : « Sollen nun die Personen in Gott auch nach ihrem
Haben der Natur ein Bild und Gleichnis im Menschen finden, dann muß
dementsprechend auch die Menschennatur in verschiedener Weise menschlichen

Personen zu eigen sein » (S. 188). « Aus dem Mann aber schuf Gott
das Weib, dem nun die Natur zu eigen ist als durch den Mann vermittelt,
als vom ursprünglichen und gezeugten Träger ausgegangen. So ist der
Mensch als Mann und Weib ein Gleichnis des dreieinigen Gottes : der
Mann ein Bild des Vaters und Gleichnis des Sohnes, das Weib ein Gleichnis
des Heiligen Geistes » (S. 189). « So fordert die göttliche Idee vom Menschen
eine Vielheit der Personen in der Einheit der Natur. Sie zeigt den Menschen
als geselliges Wesen und gibt zur Bestimmung dessen, was Gesellschaft



Literarische Besprechungen "5
ist, die Grundlinien an » (S. 195). « Demnach ist das Wesen der Gesellschaft
die in der Einheit der Menschennatur gründende Vielheit von Personen,
die dem Verwirklichen der Idee vom Menschen in der Einzelperson und
der Gesamtheit dient» (S. 198). «Die eine körperlich-geistige Natur ist
einer Mehrheit von Personen, Mann und Frau, verschieden zu eigen, aber
diese Mehrheit ist eine von der Einheit der Natur her bestimmt geordnete.
Darin ist nun eine Vielheit in der Einheit gegeben, und das ist im vollsten
Sinne die Gesellschaft, in der die Mehrheit der Personen dem Urbild des

dreipersönlichen Gottes entspricht» (S. 210; vgl. S. 225, 272, 276, 340).
« Nach dem Bilde des dreipersönlichen Gottes beginnt die menschliche
Gesellschaft in Mann und Frau, die eine Natur tragen, aber in dieser
Einheit gemeinsam emporgehoben sind über ihre Natur zur Teilnahme
am innergöttlichen Leben» (S. 333). «Die Idee des Menschen, sichtbares
Gleichnis des dreipersönlichen Gottes zu sein und die sichtbare Schöpfung
mit Gottes Herrlichkeit zu erfüllen, ist demnach in der ursprünglichen,
von Gott selbst begründeten Ehe verwirklicht und reift zur Vollendung
im Erfüllen des Auftrages : « Wachset und mehret euch und erfüllet die
Erde und machet sie euch Untertan » (S. 335).

Dieser theologische Weg ist u. E. nicht gangbar. Es ist eine leichte
und verlockende Formulierung, von der innertrinitarischen Gemeinschaft
der einen göttlichen Natur in den drei Personen her das Geselligsein des
Menschen zu begründen als Abbild : eine menschliche Natur in der Mehrheit
verschiedener Personen, nämlich von Mann und Frau. Aber Augustinus
und nach ihm Thomas von Aquin haben jene letztlich auf die Familie
gehende Deutung des Trinitätsbildes im Menschen mit guten und, wie
uns scheint, entscheidenden Gründen abgelehnt : « prima facie absurdum
videtur » (S. Th. I q. 93 a. 6 ad 2). Das Trinitätsbild im Menschen ist
primär in seinem geistigen Sein zu suchen, wie es die psychologische Trini-
tätserklärung auch tut. Verfasser sieht ohne Zweifel darin richtig, vom
Innertrinitarischen her die letzte Begründung aller Gemeinschaft zu
versuchen. Aber es kann nicht so geschehen, daß das Trinitätsbild in der
Mehrheit von verschiedenen Personen (nämlich Mann und Frau) der
menschlichen Natur gesehen wird, sondern so, daß die endlichen, also
auch die menschlichen Personen rein als Personen (über allen geschlechtlichen

Unterschied hinaus) zur Gemeinschaft mit dem trinitarischen Gott,
also zur Teilhabe an der innertrinitarischen Gemeinschaft bestimmt sind.
Nur so ist der letzte metaphysische Angelpunkt menschlicher Gemeinschaft
gegeben. Das « Geselligsein » der Menschen im engeren Sinne, wie es durch
die Mehrheit der Personen von Mann und Frau gefordert ist, liegt in einer
anderen Ebene und ist primär nicht in der geistigen, sondern in der animalischen

Natur der menschlichen Personen begründet, innerhalb derer wir
höchstens von « Vestigia trinitatis » sprechen können. Außerdem ist es
eine leicht mißverständliche und irreführende Ausdrucksweise, der Einheit
der einen göttlichen Natur in den drei Personen so leichthin die Einheit
der einen menschlichen Natur in der Mehrheit verschiedener Personen
(Mann und Frau) parallel zu setzen, wo doch auf der einen Seite numerische
Natureinheit und auf der anderen nur artliche Einheit der Allgemeinnatur



ii6 Literarische Besprechungen

steht. Frodl selber ist von da aus zu der so eigenartigen These genötigt
worden, die den geschlechtlichen Unterschied der menschlichen Personen
von der menschlichen Natur völlig trennt. Er schreibt : « Soll der Mensch
ein sichtbares Gleichnis des dreipersönlichen Gottes sein, dann muß die
wesenhaft eine körperlich-geistige Natur verschiedenen Personen, Mann
und Weib, zu eigen sein und überhaupt fähig sein, in männlicher und
weiblicher Art getragen zu werden, ohne daß die Verschiedenheit der
Personen eine Verschiedenheit der Natur wird. Nicht Mann als Mann
oder Weib als Weib, sondern Mann als Mensch und Weib als Mensch ist
Nachbild des dreipersönlichen Gottes. Daher ist die Menschnatur weder
männlich noch weiblich, weder eingeschlechtlich noch zweigeschlechtlich,
hat vielmehr überhaupt kein Geschlecht, weil dieses aus der Art erfließt,
wie die Natur im Dasein verwirklicht ist » (S. 272 f.). « Die körperliche
und seelische Verschiedenheit der Geschlechter ist keine Verschiedenheit
im Sachgehalt der Natur, sondern nur in der Art seines Daseins » (S. 273).
Es bleibt unklar, was Verfasser mit « Daseinsart » eigentlich meint. Jedenfalls

legt er den Geschlechtsunterschied ganz außerhalb der menschlichen
Natur, was nicht angeht. Hier hätte dem Verfasser der ausgezeichnete
Aufsatz von P. M. Thiel : Verhältnis der beiden Geschlechter zur menschlichen

Wesenseinheit und zueinander in allgemein philosophischer Betrachtung

(Divus Thomas 1934 3-36), sichere Hinweise geben können. Thiel
legt überzeugend dai-, wie der Geschlechtsunterschied zwar kein Unterschied

im metaphysischen Wesen, aber dennoch ein Unterschied in der
Substanz und damit der Natur sein kann.

Die Schiefheit der im Vorstehenden gekennzeichneten theologischen
Grundansicht macht sich im ganzen Buche bemerkbar und beeinträchtigt
den Gedankengang u. E. sehr. An manchen Stellen hätte man gerne
stärkere naturrechtliche Hinweise gesehen. Die Lehre von der Ordnungseinheit

und dem Gemeinwohl, die bei Welty vorzüglich herausgearbeitet
ist, wurde, nicht ohne Schaden, vernachlässigt. Mit Recht wendet sich
Verfasser gegen alle, die das Wesen der Gesellschaft in bloß rechtlicher
Verbundenheit sehen (S. 199 und öfter). Die Personenvielheit ist ihm
« eine Natureinheit, eine wirkliche und seinshafte Einheit, keine bloß
rechtliche, sittliche oder gedankliche» (S. 320). Daß Verfasser zwischen
« Gemeinschaft » und « Gesellschaft » nicht unterscheidet, rächt sich. Er
versperrt sich dadurch etwas den Zugang zum innersten Zusammenhang
aller Diesseitsgemeinschaftsformen der Menschen zu ihrer Gott- und
In-Gottgemeinschaft, die als solche, als Gemeinschaft, von allem « Geselligsein

» grundverschieden sind. Das gesellschaftliche Leben hat nicht bloß
den Sinn, « die in der gemeinsamen Menschennatur ruhenden Lebenswerte
den vielen Personen vollkommen zu eigen zu geben, d. h. die Idee vom
Menschen allmählich zu verwirklichen » (S. 357 f.) — das könnte noch
individualistisch verstanden werden -—, sondern die Gott- und
In-Gottgemeinschaft der menschlichen Personen zu ermöglichen und zu verwirklichen.

Die Unterscheidung zwischen dem « Gesellschaftszweck » und dem
« Staatszweck » des Staates, die begründet wird in der anderen
Unterscheidung « zwischen dem Staat als Gesellschaftsgebilde und dem Staat



Literarische Besprechungen

als Staat, d. h. als Gesellschaftsgebilde besonderer Art mit rechtlicher
Bindung der Personenvielheit » (363), scheint uns nicht richtig. Denn das,
worin der Staatszweck gesehen wird, nämlich « Begründung und Schutz
der Rechtsordnung » (S. 362), gehört zum gesellschaftlichen Wesen des
Staates. Frodl hat hier ein Wesensmerkmal aller Gesellschaft im Gegensatz
zur rein geistigen Gemeinschaft, das Merkmal der « Organisation » (der
Ordnungseinheit, also auch der rechtlichen Einheit), nicht in seiner wahren
Bedeutung erkannt. Für ganz abwegig halten wir die Ansicht, daß die
staatliche Gemeinschaft unmittelbar bloß die Vollreifen Personen umfasse :

« Träger der staatlichen Gemeinschaft sind nicht die Unfertigen, Kinder
und Jugendlichen, sondern die 'Volljährigen' » (S. 375), « sie ist eine
Gemeinschaft von fertig erzogenen Menschen (oder soll es wenigstens sein) »

(S. 376). Man ist doch Staatsbürger mit Rechten und Pflichten auch vor
der « Volljährigkeit » Man kann daher die Erziehungsberechtigung des
Staates gegenüber den Kindern nicht dadurch beschränken, daß man den
Kindern die unmittelbare Gliedschaft im Staate abspricht. Diese
Beschränkung ist in anderen naturrechtlichen und offenbarungsmäßigen
Belangen begründet. Ohne Zweifel hätte der Staat in einer Ordnung ohne
Kirche größere (natürlich die Rechte der Familie unversehrt lassende)
Erzieherrechte als in der gegenwärtigen Ordnung mit Kirche ; es ist ja
auch des Verfassers Ansicht, daß « in der Annahme, daß es keine
übernatürliche Seinsordnung und keine geoffenbarte Religion gibt, die staatliche

Gemeinschaft zur höchsten religiösen wird » (S. 401), was wir
allerdings wieder in dieser allgemeinen Form nicht ohne weiteres behaupten
möchten.

Im letzten Abschnitt (Vollendung der Gesellschaft. Übernatürliche
Gemeinschaft. Kirche, S. 400-406) hätte die soziologische Bedeutung der
Kirche, gerade weil Verfasser den theologischen Standpunkt einnimmt,
viel eingehender entwickelt werden müssen. Im übrigen wäre hier noch
manches theologische Bedenken anzumelden. Verfasser bewegt sich
— nebenbei bemerkt — ganz in den Bahnen der sogenannten
Menschwerdungstheologie, was am schärfsten zum Ausdruck kommt, wenn es

von der Kirche heißt : « Es hat sich der eingeborene Gottessohn durch die
Annahme der Menschennatur die ganze Menschheit verbunden, um ihr
vom Vater das ihm gegebene Leben mitzuteilen und den von ihm
ausgehenden Heiligen Geist zu senden. Die ganze Menschheit ist in diesem
Sinne die Kirche, die Christus 'geliebt und sich für sie hingegeben hat,
um sie zu heiligen, indem er sie reinigte im Wasserbade durch das Wort
des Lebens, um sich die Kirche herrlich zu gestalten, sodaß sie nicht Fleck
oder Runzel oder etwas dergleichen habe, daß sie vielmehr heilig und
makellos sei' (Eph. 5, 26 ff.). Die Kirche ist die durch den neuen
Adam zur Gottesgemeinschaft berufene Menschheit selbst Ihrem
Wesen nach ist sie eine lebendige Gottesgemeinschaft und eine
Vermählung Gottes mit der ganzen Menschheit » (S. 403, Sperrung vom
Rez.). Daß Eph. 5, 26 ff. nicht im Sinne einer solchen Menschheitskirche
verstanden werden kann, dürfte exegetisch klar sein. Auf Augustinus
beruft sich Verfasser zu Unrecht (S. 439 Anm. 205). Denn der « totus



ii8 Literarische Besprechungen

mundus » der ecclesia (gegen den gesetzt ist : « et totus mundus odit
ecclesiam ») ist « mundus electus de mundo inimico, damnato, contaminato,
also nicht das ganze Menschengeschlecht schlechthin, sondern nur der
erwählte Teil. Vom « neuen Menschen in Christus und Maria » (sic S. 403)
zu sprechen, halten wir vom christologischen Standpunkte aus für
verfehlt.

Trotz dieser Ausstellungen und mancher anderen, auf die hier nicht
eingegangen werden kann, dürfte Frodls Gesellschaftslehre die beachtlichste

Neuerscheinung von katholischer Seite sein. In vielem wird man
ihr unbedenklich folgen können, und wo das nicht der Fall ist, wird sie
doch das weitere Forschen anregend befruchten.

Maria Laach. P. Cassianus Weier O. S. B.

J. Pieper : Grundformen sozialer Spielregeln. Eine soziologisch-ethische
Untersuchung zur Grundlegung der Sozialpädagogik. — Freiburg i. Br.,
Herder. 1933. vin-124 SS.

Das überaus anregende Buch, das uns erst jetzt zur Besprechung
vorgelegt wurde, hat auch heute noch nichts von seinem Eigenwert
verloren, nachdem inzwischen umfangreichere soziologische Werke von
katholischer Seite herausgebracht wurden. Der Verfasser verfolgt in seiner
Schrift eine doppelte Absicht. Zunächst eine soziologische : Er versucht,
« mit möglichster 'Trennschärfe' die Begriffsbilder der verschiedenen Grundformen

sozialer Gebilde und, vor allem, ihrer Spielregeln darzustellen »,

wobei das Ziel nicht nur « die rein formale Sauberkeit der Begriffe »,

sondern auch « die anschauliche Erkenntnis der sozialen Wirklichkeit » ist.
Seine zweite Absicht ist « sozialpädagogischer Natur », da die rechte begriffliche

Erfassung von « Gemeinschaft » und « Gesellschaft », insbesondere
ihres Verhältnisses zueinander und zu den übrigen Gesellungsformen
Grundvoraussetzung aller Sozialpädagogik ist (S. 2 f.). Pieper will aber nur
eine « soziologische Histologie » entwerfen, d. h. er will nur die Grundformen

der Gesellung entwickeln, aus denen sich wie aus Grundgewebeformen

der Gesamtorganismus der menschlichen Gesellschaft auferbaut.
Die Darstellung selber fußt auf der Lehre von den « Grundformen der
Mehrschaften », die Johann Plenge aufgestellt hat. Plenges Fundament
für die Unterscheidung der Grundformen der Gesellung ist (nach Piepers
Erläuterung) ein Ineinander von zwei Gesichtspunkten, nämlich der « Hafttiefe

» der zwischenmenschlichen Beziehungen und des « Artmoments »

derselben (S. 24 ff.). Größere Hafttiefe führt zum Gesellungsgebilde des
« Kreises », geringere Hafttiefe ergibt die « Gruppe ». Kreis und Gruppe
werden jeweils durch das « Artmoment » näher bestimmt ; sie werden
artlich weiter eingeteilt, je nachdem das « Allgemeine », das « Einzelhafte »

oder das « Besondere » der Beziehungspartner « Kristallisationskern » der
Gesellung ist. So ergeben sich die Grundgestalten des Kreises : Gemeinschaft,

Gesellschaft, Organisation, bei denen entweder das Gemeinsame
(Allgemeine) der Mitglieder im Vordergrund steht (Gemeinschaft), die
Einzelhaftigkeit derselben (Gesellschaft) oder ihre Besonderheit in Anlage



Literarische Besprechungen "9
und Funktion (Organisation). Ähnlich erhalten wir als Grundgestalten
der Gruppe : Masse, Kräftesystem, Gliederungsgefüge.

Pieper stellt diese Grundformen der Gesellung im Einzelnen dar und
fragt nach ihren « Spielregeln ». Unter « sozialer Spielregel » versteht er
« die mit einem bestimmten zwischenmenschlichen Verhältnis unmittelbar
gegebene, ihm immanente Norm des wechselseitigen Zueinanderverhaltens
der Beziehungspartner » (S. 37). Die Spielregeln der Gemeinschaft seien :

« Betonung des Gemeinsamen und Bejahung der Verbundenheit ;

Zurückstellung des Nicht-Gemeinsamen ; Verzicht auf bestimmte Formen der
Selbstbehauptung, auf die Wahrung einzelhafter Ich-Interessen ;

Selbsthingabe, Liebe ; Direktheit, Unvermitteltheit, Unmittelbarkeit des menschlichen

Umgangs ; möglichste Ausschaltung aller distanzierenden menschlichen

und technischen Zwischeninstanzen ; Nähe, Intimität, Rückhalt-
losigkeit » (S. 54). Bei der Gesellschaft seien es die Spielregeln des
« Marktes » (Betonung des einzelhaften Interesses bei Anerkennung des

Partners und seines Interesses, « Gerechtigkeit in dem engeren Sinne, in
dem sie von der Liebe unterschieden ist ») und der « gesellschaftlichen
Geselligkeit » (betonte Wahrung der Eigensphäre, Reserve, Verhaltenheit,
Distanz, Indirektheit, Höflichkeit und Takt), während bei der Organisation

das « dienstliche Verhältnis » obwalte (S. 64 ff., 84 ff.). In einem
besonderen Kapitel wird dann gezeigt, wie sich im konkreten Verbundensein

der Menschen gemeinschaftliche, gesellschaftliche und organisatorische
Spielregeln ineinander verschränken. Zum Schluß erfahren noch die
Spielregeln von Masse, Kräftesystem und Gliederungsgefüge eine kurze
Kennzeichnung.

Über den Wert der in Piepers Abhandlung aufgestellten Reihe von
Gesellungsformen und ihrer Spielregeln entscheidet nach des Verfassers
eigenen Worten « der Wert der ihr zu Grunde gelegten Unterscheidungsprinzipien

» (S. 117). Soviel Richtiges nun auch in den von Plenge
übernommenen Unterscheidungsprinzipien stecken mag, einer eingehenderen
philosophischen Nachprüfung dürften sie wohl als unzureichend erscheinen.
Das gilt vor allem vom Prinzip des « Artmoments » in der von Hegel
übernommenen Unterscheidung des « Allgemeinen » — « Einzelnen » — «

Besonderen ». Dies näher zu zeigen, würde hier zu weit führen. Aber trotzdem
verdient das Buch die dankbare Aufmerksamkeit aller, die sich mit seinen

Fragen beschäftigen.
Maria Laach. P. Cassianus Weier O. S. B.

Mariologie.
M. J. Scheeben : Die bräutliche Gottesmutter. Aus dem Handbuch der

Dogmatik herausgehoben und für weitere Kreise bearbeitet von Carl Feckes.

Freiburg i. Br., Herder. 1936. xvi-202 S.

Es soll mit diesem handlichen Buch der tiefe Gehalt von Scheebens
Marienlehre auch für Nichttheologen erschlossen werden. Bei gelegentlich
starker Kürzung, die jeweils auch berechtigt erscheint, haben wir eine
pietätsvolle Behandlung des Textes. Da und dort ist der sprachliche Aus-



120 Literarische Besprechungen

druck gefeilt worden. Angenehm berührt die Vereinfachung des
Satzbaues, die erhöhte Übersichtlichkeit durch häufigeres Alinea, die Hervorhebung

durch Sperrdruck. Zweckentsprechend sind die lateinischen Zitate
verdeutscht. Selbst für die theologische Wissenschaft hat die Arbeit von
Feckes einen nicht geringen Wert, da sie das Beste aus Scheeben unter
Entlastung von allzu breiten, zuweilen gekünstelten Einzelspekulationen
bietet, so die Klarheit des Aufrisses wie der Gedankenführung schärfer
herausstellt. Wünschenswert wäre ein Verzeichnis der entsprechenden
Abschnitte aus dem Handbuch gewesen.

Schöneck. C. Zimara S. M. B.

1. M. A. Genevois 0. P. : Bible mariale et Mariologie de saint Albert-
le-Grand. Saint-Maximin (Var). 1934. *99 S.

2. M. M. Desmarais 0. P. : Saint Albert-le-Grand, docteur de la Médiation

mariale. Préface par M. D. Chenu O. P. (Publications de l'Institut
d'études médiévales d'Ottawa, IV). Paris-Ottawa 1935. 172 pp.

3. J. Bergmann: Die Stellung der seligsten Jungfrau im Werke der
Erlösung nach dem heiligen Kirchenlehrer Albertus Magnus (Freiburger
Theologische Studien, 44. Heft). Freiburg i. Br., Herder. 1936. 139 S.

Zu den besonderen Merkmalen der Theologie des hl. Albert des Großen
gehört das ausführliche Eingehen auf die Vorzüge Mariens, eine Frucht
seiner innigen Muttergottesverehrung. Sein Biograph Peter von Preußen
bezeichnet ihn als « gloriosae Virginis Mariae, aeternae Sapientiae matris
laudator insatiabilis ac confabulator mirabilis» und bezeugt: «Tarn
copiose etiam de illa scribit ut quasi non sit liber in Theologicis ab eo
editus in quo ipsius dilectae sit oblitus ». Daß Abhandlungen über die
Marienlehre in den letzten Jahren sich gern an Albert anschließen bzw.
das durch seine Heiligsprechung verstärkte Interesse leicht auf diese
Fragen bei ihm gelenkt wurde, bedarf keiner weiteren Erklärung. Wir
haben hier drei solche Monographien.

1. Genevois bietet einen in seiner gedrängten Kürze sehr
fleißiggearbeiteten und genauen Beitrag zur inhaltlichen Analyse des albertinischen
Schrifttums, und zwar einen überaus wichtigen und nützlichen, nämlich
die Nachprüfung, Zusammenstellung und Auslegung aller Bibelworte, die
Albert d. Gr. auf Maria anwendet. Dem schickt der Verf. eine allgemeine
Einführung zur Echtheitsfrage der dem Dr. universalis zugeschriebenen
Werke und über deren Verhältnis zur Mariologie voraus. Mit der für
solche Arbeiten geforderten Akribie hat der Verf. seine Absicht durchge-
geführt, indem er die Reihenfolge der biblischen Bücher, Kapitel, Verse
zum Einteilungsschema nimmt, sodaß er uns wirklich die ganze « marianische

Bibel » Alberts vor Augen stellt. Wenn man weiß, wie ausgiebig
dieser, dem Geschmack seiner Zeit folgend, die Heilige Schrift marianisch
gedeutet hat, weshalb seine Ausführungen beinahe als eine Verflechtung
von Schriftzitaten erscheinen, wird man den Wert des Buches von
Genevois nicht verkennen. Es vermittelt uns ein Bild, das einem objek-



Literarische Besprechungen 121

tiven Urteil über Alberts Theologie trefflich zugutekommt. Über diese
Methode Alberts als solche bemerkt der Verf., sie sei nicht mehr üblich
und habe für uns bloß noch historisches Interesse. Für das
Schriftargument legen wir mit Recht andre Maßstäbe an als die Allegoriker des
Mittelalters. Fünf sorgfältige Verzeichnisse erhöhen die Brauchbarkeit
des vorliegenden Werkes.

2. Den Standpunkt des hl. Albert in der Frage der Mittlerschaft
Mariens darzulegen, ist das Ziel des Buches von Desmarais. Verf. will sich
hüten vor der Gefahr, bloß eine Theorie « ad mentem sancti Alberti » zu
konstruieren in Anlehnung an Begriffe und Schemata heutiger Theologie ;

statt dessen liegt ihm daran, vorerst ein möglichst unmittelbares Verständnis
des Textes und Sinnes Alberts zu gewinnen. Darum wird eingangs der
Begriff der « Mittlerschaft » in der Auffassung des Dr. universalis umrissen,
so wie er sich den Ausführungen über die Mittlerschaft Christi entnehmen
läßt. Dort werden zwei Erfordernisse für eine eigentliche Mittlerschaft
als wesentlich erklärt : die seinsmäßige Mittelstellung zwischen den zu
Versöhnenden und die versöhnende, verbindende Tat. Kraft des ersten
Umstandes ist der Vermittler « medium », kraft des zweiten « via ». Die
Frage einer Mittlerschaft der seligsten Jungfrau hat Albert in seinen
Werken zwar nirgends ex professo aufgeworfen, aber die Sache ist ihm
nicht fremd, denn auch Maria erscheint in seiner Darlegung als « media »

zwischen Gott und den übrigen Menschen, da sie über alle Adamskinder
ausgezeichnet war, sicherlich sowohl in den Gaben der Natur wie der
Gnade. Besonders im sog. Mariale, einer seiner Jugendschriften, kann
sich Albert nicht genugtun an Einzelheiten über die physische und moralische

Erhabenheit Mariens. Jede ordentliche und außerordentliche Gnadengabe,

die je einem Menschen zuteil wurde, ist ihr in erhöhtem Maße eigen
gewesen ; es wird nicht weniger Wert gelegt auf das Zahlenmäßige, Extensive

als auf das Qualitative, Intensive. Maria überragt auch die Engel,
sie ist nächst der menschlichen Natur ihres Sohnes das vollkommenste
aller Geschöpfe. Gleichsam Quelle aller dieser Privilegien ist das eine :

die Muttergotteswürde, die Maria durch ihre Tugenden de congruo
verdient hat.

Albert sieht die seligste Jungfrau auch als « via » bei der Versöhnung
zwischen Gott und Menschen ; in Unterordnung unter ihren Sohn ist sie

an dessen Versöhnungswerk beteiligt. Sie wirkt mit bei der
Menschwerdung durch ihre freie Zustimmung zum göttlichen Plan, der ihr
mitgeteilt wurde und auf den sie in Glauben und Liebe einging. Ferner
erstreckt sich ihre Mitwirkung auf das Erlösungsleiden Christi ; denn sie

hat ihn, der als ihr Kind in etwa ihr gehörte und gleichsam ein Teil ihres
Selbst war, Blut von ihrem Blute, opferbereit hingegeben für das Heil
der Welt ; sie hat zudem unter dem Kreuze seelisch mitgelitten, umso
herber als ihre Liebe zum Gekreuzigten stets die innigste blieb. Dieses

ihr Mitleiden konnte sühnenden und verdienstlichen Wert für die gesamte
Menschheit haben, weil Maria hier den Glauben bewahrte, den Sinn des
Todes ihres Sohnes kannte und in gleicher Absicht ihren eigenen Schmerz
aufopferte. « Via » zur Versöhnung zwischen Gott und Menschen ist Maria



122 Literarische Besprechungen

nach Alberts Lehre auch vom Himmel aus, indem sie die Erlösungsgnaden
als Fürbitterin wirksam erfleht, als Ausspenderin durch Erleuchtung und
Führung uns zuleitet. Ihre Vermittlung ist eine allgemeine, sie umfaßt
alle Gnaden und Gaben und erstreckt sich auf alle Menschen hienieden,
im Fegfeuer und selbst im Himmel. Allerdings richtet sich ihre Vermittlung

nunmehr zunächst an Christus, über ihn an Gott. Einen eigenen
Abschnitt widmet der Verf. der Parallele Eva - Maria bei Albert, um
dann eine Zusammenfassung und Vergleichung mit den Ideen der heutigen
Theologie über die Mittlerschaft der Gottesmutter zu bieten. Im Anhang
folgen eine Bibliographie neuer Literatur und eine ausführliche Analyse
der einschlägigen Schriften des hl. Albert.

Diese Arbeit will laut Absicht des Verf. eine lehrgeschichtliche sein.
An einer Stelle scheint uns dieser Standpunkt wenigstens in der Formulierung

überschritten, indem Desmarais seine Ansicht mit der des Heiligen
identifiziert bzw. dessen Erwägungen als theologische « Beweise »

qualifiziert. S. 95 heißt es nämlich : « Cette universalité de la médiation mariale,
en tant qu'elle s'est exercée au cours de la phase terrestre de l'œuvre du
salut, a été implicitement démontrée dans notre chapitre sur la coopération
de la Vierge Marie à la Rédemption. Nous y avons en effet prouvé que
la Vierge avait été intimement unie à Jésus-Rédempteur »l. Soll
diese Wendung besagen, daß der Verf. den Gedankengängen Alberts eine
Beweiskraft zuschreibt, die alle Bedenken aufhebt und der These von der
Mitwirkung Mariens insbesondere bei dem Erlösungsleiden theologische
Sicherheit verleiht Daß er davon befriedigt ist — Wir könnten die
Befriedigung nicht teilen. Die subjektive Gesinnung und Absicht der
seligsten Jungfrau auf Kaivaria, die Albert hauptsächlich aus der
allgemeinen Psychologie der Mutter ableitet, ist für ihre Beteiligung an dem
Erlösungsleiden als wirksam erlösendes Leiden nicht das ausschlaggebende
Moment, sondern die Einstellung Gottes dazu. Denn die Initiative zur
Erlösung geht von Gott aus und die Durchführung ist gebunden an den
Plan Gottes. Hat Gott dem Leiden Mariens unter dem Kreuz universellen
Erlösungswert (de congruo) im Anschluß an das Opfer ihres Sohnes
zugedacht und verliehen Das berührt Albert kaum ; bei Desmarais finden
wir dazu S. 78 bloß die lakonische Behauptung : « Toutefois ce sacrifice
principal n'excluait pas nécessairement tout autre sacrifice adjoint ; aussi
la Vierge pouvait-elle être associée à l'œuvre rédemptrice et de fait l'a-t-elle
été en vertu de l'élection divine et de la volonté de son Fils ». Dazu
bezeichnenderweise keine Referenzen albertinischer Texte Daß Mariens
Mitleiden Erlösungswert hatte, denkt Albert, beweist es aber nicht,
ebensowenig wie er für die verschiedenen leiblichen Vorzüge, die er ihr zuschreibt,
« Beweise » erbringt ; die theologische Note hier und dort geht über
« sententia pia » nicht hinaus.

Als lehrgeschichtlicher Beitrag ist das Buch von hervorragender
Bedeutung. Nach übersichtlichem Plan abgefaßt, ist es zu wesentlicher

1 Hervorgehoben von mir.



Literarische Besprechungen 123

Vollständigkeit gelangt und gibt synthetisch den Standpunkt eines der
Meister der Hochscholastik in der heute beliebten mariologischen Frage
wieder. Möge es durch ähnliche Arbeiten über diese Lehre bei andern
Theologen ergänzt werden. Einige Druckfehler, vor allem in Zitaten,
wirken hie und da sinnstörend. S. 113 d. lies statt « Isaias » : Elias.

3. Bei Bergmann wird der ungefähr gleiche Gegenstand behandelt,
unter einem etwas weiteren Gesichtspunkt. Da die allgemeine
Gnadenvermittlung Mariens noch Kontroversfrage und mit Unklarheiten belastet
sei, hofft der Verf. an Hand Alberts des Großen etwas Licht hineinzutragen.

Das Buch von Desmarais konnte er nicht kennen, weil er seine
Arbeit zu Anfang 1934 im wesentlichen vollendete. Die Einleitung bei
Bergmann stellt Alberts Grundsätze und Werk für die Marienlehre großenteils

in der Unmittelbarkeit seiner eigenen Worte dar ; sie ist getragen von
echter Sympathie zu dem hl. Kirchenlehrer, zeugt von Verständniswillen
und doch nicht minder von klarem Blick für die aus der Eigenart der
Schriften erwachsenden Schwächen und Gefahren. Die kritische
Einstellung zeigt sich im Verlauf der Abhandlung gelegentlich wieder. Das
Ganze ist in zwei Hauptteile gegliedert : 1. die Mitwirkung der seligsten
Jungfrau beim Werk der objektiven, 2. beim Werk der subjektiven Erlösung.
Innerhalb der objektiven kommt nach der physischen Mutterschaft die
moralische Seite der Mitwirkung eingehend zur Sprache, wobei Person,
Motiv und Werk Mariens betrachtet werden sowohl vor wie in der Mutterschaft

und Brautschaft. Die subjektive Erlösung geschieht unter
Beteiligung Mariens als Lehrerin und Vorbild, als Ehrenretterin der Frau,
Fürsprecherin, Gnadenmittlerin. Der Aufbau scheint uns bei Desmarais
glücklicher, dem Geiste Alberts angepaßter ; aber auch bei diesem wird,
wie die Vergleichung dartut, Alberts Lehre zum Thema im wesentlichen
vollständig erfaßt. Der Inhalt ist mithin so ziemlich derselbe hier und dort.

Bergmanns Arbeitsweise zeichnet sich durch Gründlichkeit aus ; sein
Urteil über den inneren Wert einer Lehre ist in der Regel bestimmt und
treffend ; mit Recht steht er skeptisch dem gegenüber, was bei Albert
allzuenge Anlehnung an pseudodionysische Spekulation ist. Auch was
die Lehre der heutigen Theologie von Mariens allgemeiner Gnadenvermittlung

als solche angeht, behält er sich die Freiheit des Urteils. Der
Ausdruck « Maria die Vermittlerin aller Gnaden » scheint ihm nicht glücklich,
mißverständlich, denn ihre himmlische Fürbitte vermittle nicht alle Gnaden.
Wenn Bergmann hier mit Chr. Pesch die physische Hervorbringung der
Gnade schlechthin als Schöpfungsakt bezeichnet, vermissen wir die Genauigkeit,

zumal es sich nach seiner eigenen Feststellung bei der Mittlerschsft
Mariens um Beistandsgnaden handelt. Die meisten Scholastiker des

XIII. Jahrhunderts, Albert mit ihnen, sahen zwar in der Gnadenbewirkung
eine eigentliche Erschaffung ; aber Thomas von Aquin hat in seinen

späteren Werken diesen Standpunkt verlassen und die Theologie ist ihm
darin gefolgt ; erst auf dem neuen Boden ist z. B. selbst für die
heiligmachende Gnade die Lehre von der physischen Wirksamkeit der Sakramente

möglich geworden.
Bloß zu einem Punkte noch möchten wir Stellung nehmen, zu einem



124 Literarische Besprechungen

Gedanken, der in heutiger marianischer Literatur häufig auftaucht, so
auch hier. Er befremdet uns durch die Wendigkeit, mit der Dinge
verschiedener Ordnung verschmolzen, bzw. Metapher und Wirklichkeit identifiziert

werden. Bergmann schreibt : « Daß Maria, obwohl sie selbst Glied
der Kirche ist, doch zur Kirche in einem ganz eigentlichen mütterlichen
Verhältnis steht, ist damit gegeben, daß sie Mutter des corpus Christi
verum ist. Dadurch ist sie auch Mutter des corpus Christi mysticum.
Denn Christus hat nur einen Leib. Und dieser eine Leib, den Maria gebar,
dem Maria Mutter ist, ist in seiner vollen Reife, in seiner vollkommenen
Entwicklung und Entfaltung — und dies ist ja das Ziel, der sterbliche Leib
ist ja nur Weizenkorn (Johannes 12, 24) und soll viele Frucht bringen —

der geheimnisvolle Leib Christi, seine heilige Kirche» (S. 69). Ähnliches
S. 80 und 101. Die Identität, die hier behauptet wird, hat Paulus, der
Begründer der Lehre vom mystischen Leibe Christi, nirgends vertreten,
obschon man dabei gerne, wie aus obigem Zitat erhellt, paulinische
Wendungen gebraucht. Wenn Paulus zur Einigkeit unter den Gläubigen
mahnt, da sie Christi Leib seien und dieser als eine Einheit bestehe, so

zeigt schon der Zusammenhang, daß er unter « Leib Christi » nicht beidemal
die gleiche Wirklichkeit meint, denn das eine wird ihm zum Vorbild für
das andre, was bei dem einen zutrifft, ist Ideal dessen, was im andern
erstrebt werden soll. Wenn Paulus vom Wachstum des mystischen Leibes
zum Vollalter Christi, zum erwachsenen Leibe, spricht, bleibt er ebenfalls
im Rahmen der Metapher und will sagen, daß die Kirche Christi als solche
noch weitere Glieder sich einverleiben muß, er will nicht behaupten,
Christi materieller Leib sei unvollendet. Der mystische Leib Christi ist
eine Wirklichkeit eigener Ordnung, die « Leib Christi » genannt wird in
Analogie zum materiellen Leib des Herrn, also nicht mit diesem einfach
ineinsgesetzt werden kann. Das ist schon darum ausgeschlossen, weil
es sich im einen Fall um einen stofflichen Leib handelt, der doch selbst
im Zustand der himmlischen Verklärung nicht anders als stofflich ist,
wenn auch mit neuen, geistähnlichen Eigenschaften begabt. Der mystische
Leib Christi hingegen ist eine primär geistige Wirklichkeit, eine Seelen-

gemeinschaft, ein « Organismus » der Seelen, zudem nicht eine natürliche,
sondern übernatürliche Gemeinschaft derselben, ebendeshalb empirisch
nicht faßbar, obschon nicht etwa bloß eine sog. moralische Einheit ; er
ist physisch-geistige Entität, aber im übernatürlichen Seinsbereich, uns
nur im Glauben bekannt. Darum gilt der Schluß nicht : Christus hat
bloß einen Leib ; wenn Maria Mutter des stofflichen Leibes Christi ist,
muß sie also ipso facto als Mutter des mystischen angenommen werden.
Ihre Mutterschaft gegenüber dem mystischen Leibe Christi kann nicht
vorausgesetzt werden zur Ableitung ihrer allgemeinen GnadenVermittlung,
sondern erst wenn ihre Rolle in der Gnadenvermittlung laut Gottes Willen
erwiesen ist, wird sich daraus die Richtigkeit der Bezeichnung « Mutter
im mystischen Leibe » ableiten.

Schöneck. C. Zimara S. M. B.



Literarische Besprechungen 125

Thomas-Übersetzungen.

Thomas von Aquino : Summe der Theologie. Zusammengefaßt,
eingeleitet und erläutert von Joseph Bernhart. — Leipzig, A. Kröner. —
I. Band : Gott und Schöpfung. 1933. LXxxm-524 SS. II. Band : Die
sittliche Weltordnung. 1935. LXXiv-524 SS.

Ein überaus glücklicher Gedanke war es, eine Auswahl aus der
theologischen Summa des hl. Thomas von Aquin, wie es die vorliegende ist,
zu schaffen. « Wer einiges von der literarischen Geschichte des Thomismus
weiß, wird den Versuch einer auswählenden Hinführung nicht von
vornherein mit Spott empfangen, es sei denn aus Interessen, die nicht zur
Sache gehören und nichts weniger als sie fördern können. In allen Perioden
der mittelalterlichen Scholastik bediente man sich der Literaturform der
Exzerpte, Florilegien und Abbreviationen, und spätere Jahrhunderte
haben sie auf Thomas angewandt, um das erschreckend umfangreiche
Werk dieser Summe in der Alternative Alles oder Nichts vor dem
Schicksal des Nichts zu bewahren» (Bd. I, S. xxvi).

Die ausgewählten Texte sind den ersten zwei Hauptteilen der Summa
entnommen ; die Titelgebung der bisher erschienenen zwei Bände dieser
auf drei Bände berechneten Auswahl : « Gott und Schöpfung », « Die
sittliche Weltordnung », bezeichnet den für die Wahl maßgebenden Gesichtspunkt.

Von den jeweils in der Übersetzung übergangenen Stücken wird
mit Hilfe der bekannten Conclusiones des Löwener Theologen Augustin
Hunnaeus (1521-1578) wenigstens berichtweise der Kerngedanke
angegeben ; so wird es möglich, den gedanklichen Zusammenhang und das

Aufbaugesetz des Ganzen aufzuzeigen.
Die Übertragung, die sich auf den Text der Editio Leonina stützt,

schlägt einen neuen Weg ein. « Es ist der kühne, auf Widerspruch gefaßte
Versuch gemacht, so gut wie ganz mit fremdwortlosem Deutsch
auszukommen. Man wendet ein, daß eingebürgerte Fachausdrücke wie Prinzip,
Substanz, Akzidens, Intellekt, rational, habituell und viele andere der
Übersetzung nicht bedürfen noch überhaupt verdeutschbar sind. Dem
steht erstens die Tatsache gegenüber, daß die jahrhundertelange, immer
neue und immer andere Belastung der herkömmlichen Fachausdrücke
allmählich zu babylonischer Verwirrung geführt hat, zweitens die Tatsache,
daß unsere Sprache schon in mittelalterlichen Verdeutschungen
philosophischen Lateins, z. B. bei Notker von St. Gallen, bei Eckhart und den
andern deutschen Mystikern mit begrifflicher Schärfe und anschaulicher
Bildkraft vorgearbeitet hat und heute, sofern nicht bereits ein Bedeutungswandel

eingetreten ist, die Übernahme empfiehlt oder doch zu ähnlicher
Erneuerung unseres philosophischen Wortschatzes auffordert » (Bd. I,
S. xxix). Mit Eecht wird auch auf eine von M. Grabmann in einer
Stuttgarter Handschrift aufgefundene deutsche Übersetzung ausgewählter
zusammenhängender Artikel der theologischen Summa hingewiesen, in
der die lateinische scholastische Terminologie noch weitgehender als bei
den deutschen Mystikern ins Mittelhochdeutsche übertragen erscheint.
Streng und unerbittlich wird in unserer neuen Verdeutschung an dem



126 Literarische Besprechungen

Grundsatze der genauen, vollständigen, aber auch nicht erweiternden
und ausschmückenden (paraphrasierenden) Erfassung und Wiedergabe
der Vorlage festgehalten. Als Beispiele von Verdeutschung philosophischer
Fachausdrücke seien angeführt : Principium : Ursatz, Urheit ; substantia :

Selbtrage, Wesenskern ; accidens, accidentalis : Beischaft, beischaftlich ;

intelligentia : Insicht ; actus : Wirke, Wirklichung, Wirkgeschehen ; poten-
tia : Möge, Mögestand, Mögegeschehen ; materia : Wesungsstoff ; forma :

Wesungsform ; universalis : alleinslich ; individualis : vereinzlicht ; habitus :

Verhabung ; privatio : Fehle ; animal : Seelwesen ; quantitas continua,
discreta : forthaltende, getrennige Größe usw.

In der ausführlichen Einleitung des I. Bandes wird zunächst von der
Gestalt des hl. Thomas gehandelt. In diese trefflichen Ausführungen
scheint dem Rezensenten nur der eine Satz (S. xlvi) von dem unwürdigen
Schicksal der leiblichen Überreste des Heiligen als einer zerstückbaren
Beute nicht recht zu passen. Dann folgt eine Kennzeichnung des Wesens der
Scholastik und hernach eine grundbegriffliche Einführung in die theologische

Summa. In der Vorrede (S. xxvi) meint zwar der Herausgeber,
er habe das Odium des Schulmeisterlichen nicht gescheut und es möge,
wer nicht schlechthin Neuling in diesen Dingen ist, diese Einleitung
überschlagen — allein es will uns scheinen, daß jedermann diese Einleitung
und insbesondere deren dritten Abschnitt über Grundbegriffe der Scholastik
mit Gewinn und Genuß wird lesen können : so kurz und bündig und
zugleich auch so tief und dabei in einer den modernen Menschen so

ansprechenden Weise ist über Fragenkomplexe wie Glauben und Wissen,
Denken und Sein (Seinswissenschaft, Ursätzliches im Denken und Sein,
die Seinserfassung im menschlichen Denken, Begriffe zur Erfassung des

dinglichen Seins, Grundunterscheidungen zum Verständnis der Weltwirklichkeit)

nicht allzu oft geschrieben worden. Unwillkürlich muß man
sich hier fragen, ob nicht neben manchem anderen doch auch der Umstand,
daß es vielfach gerade an einer entsprechenden deutschen Darbietung
des thomistischen Gedankengutes gebrach, schuld daran war, daß man
in der modernen Welt davon so wenig Kenntnis nahm. In der Einführung
des II. Bandes, der die allgemeine Ethik zum Gegenstande hat, werden
folgende Grundbegriffe erörtert : Die zweckbewegte Welt, der Zug zur
Vollendung, Gut und höchstes Gut, die Glückseligkeit, die menschliche
Natur als Trägerin des Sittlichen (der Mensch als Selbstzweck — vielleicht
ließe sich dieser auf den ersten Blick etwas befremdlich klingende Ausdruck
durch einen anderen ersetzen — die Kräfte des Innenlebens, die menschliche

Natur als Disposition für die Übernatur — hier muß, wenn von
Bedürftigkeit nach diesem anderen Sein und von Empfänglichkeit und
Fähigkeit dafür gesprochen wird, wohl sorgsam der Schein vermieden
werden, als wäre die Übernatur geradezu eine für die Menschennatur
erforderliche Ergänzung und Vervollständigung die Komponenten der
sittlichen Erfüllung (die sittlichen Handlungen, sittliche Zuständlichkeit,
die sittliche Ordnung als Norm).

Dem Verständnisse des Textes dienen gelegentliche kurze Anmerkungen ;

überdies wird im Anhang des I. Bandes der Inhalt der einzelnen Unter-



Literarische Besprechungen 127

suchungen in lichtvoller Weise zusammengefaßt und in Beziehung zu
späteren und modernen Erörterungen der betreffenden Probleme gesetzt.
Dankbar werden Laien dem Herausgeber auch für die gelegentlichen
Hinweise auf weitere erklärende Literatur — durchwegs leicht zugängliche
Werke der Gegenwart — sein. Mit vollem Rechte wird sogleich in der
Vorrede des I. Bandes (S. xxvii) M. Grabmanns gediegene Gesamtwürdigung

der Persönlichkeit und Gedankenwelt des Aquinaten nachdrücklich
empfohlen.

Die vorliegende, mit dem Imprimatur des Meißner Bischofs versehene,
deutsche Auswahl aus der theologischen Summa hat nach allem neben
der vollständigen, in Salzburg erscheinenden, neuen Deutschen Thomas-
Ausgabe zweifellos ihre volle Berechtigung und ihren hohen Wert. Nicht
alles in der großangelegten Summa des Aquinaten ist für einen weiteren
Leserkreis aus dem Laienstande in gleicher Weise wichtig und bedeutsam ;

so manches ist darin auch nur von zeitgeschichtlichem Interesse und kann
ohneweiters entfallen. Als besonderer Vorzug unserer, nach ihrer Vollendung

nur drei Bände umfassenden Ausgabe ist wie in der Auslese der
übersetzten Artikel so in den einführenden und erläuternden Bemerkungen
die weise Beschränkung auf das Wesentliche rühmend hervorzuheben.
Was aber die Form der Übertragung anlangt, so wird man wohl hie und
da über die Zulässigkeit einer Wortbildung angesichts der heutigen
Entwicklung der deutschen Sprache anderer Meinung sein können ; aber
anzuerkennen ist unstreitig das tatkräftige und zielbewußte Bemühen um
Schaffung einer wirklich reinen deutschen Ausdrucksweise und das Zurückgreifen

auf ähnliche erfolgreiche Versuche deutscher Scholastiker und
Mystiker des Mittelalters. Wir müssen in dieser Thomasauswahl fürwahr
einen dankenswerten Versuch erblicken, « in Deutschland den Namen
und die Sache des großen Denkers und Frommen zu beleben, dem in
andern Kulturländern längst ein blühendes, ja auch schon tief ins geistige
Leben fruchtendes Interesse zuteil geworden ist » (Bd. I, S. xxvii).

Wien. Dr. Carl Jellouschck O. S. B.

St. Axters 0. P. : Scholastiek lexicon, latijn-nederlandsch. — Antwerpen,
Geloofsverdediging. 1937. I95*-333 SS.

Katholische Theologen und scholastische Philosophen niederländischer
Zunge haben im Laufe der Jahrhunderte meist lateinisch geschrieben.
Heute bedienen sie sich nicht selten der französischen oder der deutschen
Sprache. Doch hat es seit dem XIII. Jahrhundert immer Scholastiker
und sonstige, durch scholastische Bildung irgendwie beeinflußte Schriftsteller

gegeben, welche ihre schöne Muttersprache bevorzugten. Und
namentlich in den letzten Jahrzehnten macht sich in den Niederlanden
eine rege schriftstellerische Tätigkeit auf theol. und scholast.-phil. Gebiet
in eigener Sprache bemerkbar.

Die Fachterminologie der Scholastik in einer germanischen Sprache
wiederzugeben ist freilich keine leichte Aufgabe. Ein Großteil der sprachlichen

Neubildungen dieser Schriftsteller hat sich zum allgemeineren Ge-



128 Literarische Besprechungen

brauch auch nicht durchringen können. Manche Neubildungen blieben auf
engere Fachkreise, mitunter sogar auf den persönlichen Gebrauch des
Erfinders beschränkt. Und zwar nicht bloß Wörter wie z. B. « overgeworden-
schappelijk» supernaturalis, « meeaardschappelijkerwijze »

connaturaliter, oder « leestelijkerwijze » formaliter l, welche auf
Herübernahme in weitere Kreise von vornherein wohl keine Aussicht hatten.
Das gleiche Los traf auch vorzüglich gelungene Leistungen, wie z. B. das

von Guido Gezelle geprägte Wort « heilswerkteeken», das wohl nur
deshalb keinen weiteren Anklang gefunden hat, weil das Fremdwort
« sacrament» schon zu tief eingewurzelt ist.

Immerhin hat die sieben Jahrhunderte umfassende Tätigkeit der
betreffenden Schriftsteller im lebendigen Sprachgebrauch der Jetztzeit
doch sehr merkbare Spuren hinterlassen. Wörter wie z. B. « wijsbe-
geerte » philosophia, « godgeleerdheid » theologia, « godsdienst »

religio, « zielkunde» psychologia, « zedeleer» ethica, « begrips-
bepaling» definitio, «leerstellig» dogmaticus, «bespiegelend»

speculativus, « wiskunde» mathematica, «voorwerp» obiectum,
« onderwerp » subiectum, « gezegde » praedicatum, « zelfstan-
digheid» substantia, und viele andere mehr gehören zum festen
Sprachbestand jedes gebildeten Niederländers. Auf phil. und theol. Gebiet
hat die niederländische Sprache einen bedeutend reicheren eigenen
Wortschatz aufzuweisen als ihre germanischen Schwestersprachen. Die lexikalische

Entwicklung der skandinavischen Sprachen hat auf diesem Sondergebiet

durch die Reformation eine nicht unbedeutende Hemmung erfahren.
Und der deutsche Sprachgebrauch hat sich vielfach, und gewiß öfter als

nötig war, mit der bloßen Herübernahme von internationalen
Fremdwörtern — « Theologie », « Philosophie », « Religion », « Psychologie »,

« Definition », « Mathematik », « Substanz » u. d. m. — begnügt.
Die scholastische Terminologie der niederländischen Sprache hat

jetzt in P. Stephanus Axters, Mitherausgeber der Werke des hl. Thomas
in Rom, nicht nur einen recht fleißigen Sammler, sondern auch einen
sach- und sprachverständigen Ergänzer gefunden. Aus praktischen
Rücksichten hat der Verfasser die Form eines lateinisch-niederl. Lexikons
gewählt. Mir scheint, dieses Werk wird allen, die sich zur Zeit mit theol.
oder scholast.-phil. Arbeiten in niederländischer Sprache befassen, recht
willkommen sein. Aber auch Nichtscholastikern, welche sich für Sprachoder

Kulturgeschichte des niederländischen Volkes interessieren, kann
das vorliegende Buch aufs Beste empfohlen werden. Sie werden in der
sehr reichhaltigen Einleitung manches Wissenswerte verzeichnet finden,
und darunter vieles, was bisher weit zerstreut und zum Teil schwer
zugänglich war.

Freiburg. M. A. v. d. Oudenrijn O. P.

1 Jan Craeynest ; vgl. Scholastiek lexicon, S. 143* und 145*.

Paulusdruckerei. — Freiburg, Schweiz. — 38.


	Literarische Besprechungen

