
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 16 (1938)

Artikel: Die Lehre der Frühscholastik von der knechtischen Furcht [Fortsetzung]

Autor: Landgraf, Artur

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762320

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762320
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Lehre der Frühscholastik

von der knechtischen Furcht.

Von Artur LANDGRAF, Washington, D. C.

(Fortsetzung.)

c) Klärung der Frage im 13. Jahrhundert.

Es war ein Verdienst des Wilhelm von Auxerre, daß er es

verstand, aus dem bisher von der Spekulation Erarbeiteten das Wertvolle
auszuwählen. Dies macht sich schon in den Definitionen geltend,
wo er den timor naturalis als denjenigen bezeichnet, quo quis timet
mortem vel horribile, licet ante deliberationem rationis. Für diesen

timor hält er die Bezeichnung vitiosus für unzutreffend, da er nicht
aus dem liberum arbitrium stammt1. Der timor humanus (quo quis
timet pelli sue ex deliberatione rationis) ist nach ihm schwere Sünde,

wenn er aus der Liebe zum gegenwärtigen Leben hervorgeht und dabei

das gegenwärtige Leben mehr als Gott geliebt wird ; er ist läßlich
sündhaft, wenn zwar das gegenwärtige Leben übermäßig geliebt wird,
aber ohne die Rechte Gottes anzutasten ; er ist gar keine Sünde,

wenn er aus einer nichtsündhaften Liebe zu diesem Leben hervorgeht,
wie wenn man sein Leben überlegter Weise, um es zu erhalten, liebt,
was durchaus natürlich ist. Kurz, weil jeder timor humanus aus einer

entgegengesetzten Liebe stammt, entspricht er auch in seiner Güte
diesem amor 2. Mit dem timor mundanus fürchtet man den Verlust
zeitlicher Güter. Auch er kann, wie die Liebe zu den Reichtümern,
schwer, läßlich oder auch gar nicht sündhaft sein. Weil er aber

häufiger schlecht ist, wird er von Christus im Evangelium (Nolite
timere eos, qui occidunt corpus) verboten 3.

Mit dem timor servilis fürchtet man nach Wilhelm die Höllenstrafe

in erster Linie, während man mit dem timor initialis die Sünde

1 Summa aurea, lib. 3 tr. 8 [Paris, M. Durand Gerlier (1500) fol. 183].
— Zu den folgenden Definitionen vgl. man in wörtlicher Übereinstimmung
Johannes von Treviso, Summe (Cod. Vat. lat. 1187 fol. 39T).

2 Ebenda. — Man vgl. Herbert von Auxerre, Summe (Cod. Vat. lat. 2674
fol. 79t)-

3 Ebenda. — Man vgl. Herbert von Auxerre, Summe (a. a. O.). Im Wesentlichen

decken sich damit die Ausführungen Hugos a S. Charo, zu 3 dist. 34 (Cod.
Lips. lat. 573 fol. 185).



86 Die Lehre der Frühscholastik von der knechtischen Furcht

meidet, teils aus Furcht vor Strafe, teils aus Liebe zu Gott bzw. zur
Gerechtigkeit ; mit diesem zweiten wird auch die Höllenstrafe in erster
Linie nicht um ihrer selbst willen, sondern wegen der Beleidigung
Gottes und der Trennung von Gott gefürchtet1. Fürchtet man die
Höllenstrafe, insofern sie vernichtet und schadet, dann ist der timor
servilis gegeben ; fürchtet man dieselbe aber, insofern sie von Gott
trennt, dann liegt der timor initialis vor3.

Der timor servilis ist nun durchaus nicht deswegen eine schwere

Sünde, weil er etwa die Strafe mehr als die Beleidigung Gottes fürchtet.
Denn das Fürchten der Strafe ist nichts anderes als ein Fürchten
Gottes, der da die ewige Strafe über die Unbußfertigen verhängt,
bzw. ein Fürchten vor der Gerechtigkeit Gottes und dem ewigen
Richter. So fürchtet man damit auch die Strafe nicht mehr als Gott.
Man fürchtet so auch nicht etwa Gott wegen etwas anderem, weil
man so die Strafe nicht bloß als Strafe, sondern als von Gott verhängt
ins Auge faßt 3.

Wilhelm will nun, da er von der Güte des serviliter timere

spricht, nichts von den zwei hauptsächlichsten früheren Löseversuchen

1 Summa aurea, a. a. O. : Timor servilis est, in quo quis timet penam
gehenne principaliter. Initialis timor est, quo quis timet peccare partim propter
penam, partim propter amorem Dei sive amorem iustitie ; quo etiam timetur
gehenna non propter se principaliter, sed propter hoc, ne offendatur Deus, vel
homo separetur a Deo. — Man vgl. Herbert von Auxerre (a. a. O.) ; Johannes von
Treviso (a. a. O.) ; Hugo a S. Charo, im Sentenzenkommentar, zu 3 dist. 34
(Cod. Lips. lat. 573 fol. 185).

2 Summa aurea, a. a. O. (fol. i85v). — Hugo a S. Charo sagt (In 3 dist.
34 — Cod. Vat. lat. 1098 fol. n8T) : Timoré enim servili proprie timetur pena ;

initiali vero dampnum, scilicet separatio a Deo.
3 Summa aurea, a. a. O. (fol. i83v). Sie fügt aber hinzu : Et ita proprie

loquendo qui timet Deum tantum propter penam eternam, non timet Deum
propter aliud. Tarnen, si propositio intelligatur sub improprietate, concedimus,
quod qui timet Deum propter penam eternam, timet Deum propter illud [wohl
statt aliud]. Competenter tarnen potest dici, quod non est simile de timente
Deum propter penam eternam et diligente propter bonum creatum, quia ille,
qui sic diligit, ponit sibi aliud summum bonum quam Deum. Unde peccat mor-
taliter. Sed ille, qui sic retinet Deum, non propter hoc ponit aliud summe potens,
et ideo non peccat mortaliter. Man vgl. Johannes von Treviso (a. a. O.), und
Herbert von Auxerre (a. a. O.). — Hugo a S. Charo sagt zu 3 dist. 34 (Cod. Vat.
lat. 1098 fol. ii8T) : Ad primum dicimus, quod, sicut credere penas eternas non
est alius articulus quam credere Deum punitorem, ita timere penam eternam
nichil aliud est quam timere Deum iustum puniturum eternaliter malos ; et ita
non magis pena quam Deus timetur. Unde, proprie loquendo, hec est falsa :

Timor servilis timet Deum propter penam, sicut hec : latro timet prepositum
propter patibulum : immo potius econverso.



Die Lehre der Frühscholastik von der knechtischen Furcht 87

wissen, die wohl für den timor servilis, nicht aber für das serviliter
timere die Güte zugestehen wollen1. Er tritt vielmehr dafür ein,
daß ebenso wie der timor servilis, so auch das timere serviliter gut
sei. Timor servilis als timor servi erklären wollen, scheint ihm lediglich

eine Wort-, nicht aber eine Sacherklärung zu sein. Der timor
servilis ist eben die Furcht, mit der jemand Gott fürchtet, damit
dieser nicht ewig strafe ; wie ein Sklave seinen Herrn fürchtet, auf
daß dieser keine zeitlichen Strafen verhänge. Auch habe, so fährt
Wilhelm fort, der hl. Augustinus niemals erklärt, daß das timere
serviliter trotz der Güte des timor servilis schlecht sei. Dies hätten
vielmehr einige in die Worte des Heiligen, nach denen der timor
servilis ein Gut sei, von dem niemand einen guten Gebrauch mache,

hineingelesen x. Doch fügt Wilhelm gerade, was den Namen angeht,

1 Summa aurea, a. a. O. (fol. 184) : Solutio : Quidam dicunt, quod timo
servilis nichil aliud est quam timor servi. Unde non attribuitur bonitas nis:
essentie timoris, cum dicitur : timor servilis est bonus ; sed ad servitutem habetur
respectus, cum dicitur : timere serviliter est bonum. [Man vgl. diese Lehre z. B.
in der Schule Anselms von Laon, bei Simon von Tournai, im Cod. Paris. Nat.
lat. 3572 fol. 100). — Sed hec solutio patet nulla esse, quoniam, si nichil aliud
est timor servilis quam timor servi : ergo cum timor humanus sit timor servi
et similiter timor mundanus, non erit alius timor servilis a timoré humano aut
mundano. — Propter hoc dicunt alii, quod, cum dicitur : timor servilis, principa-
liter significatur servilitas, que est essentialis differentia huius timoris, quo Deus
timetur, ne puniat in eternum ; sed propter hoc connotatur vitium in subiecto
timoris, quia, ut dicit Augustinus, in tali vivit voluntas peccandi. Unde, cum
non respicia ur illud connotatum, cum dicitur : timor servilis est bonus — sic
enim nichil attribuitur subiecto timoris, sed timori — vera est propositio. Sed,
cum dicitur : timere serviliter est bonum, sie attribuitur bonitas timori vel
actui eius, secundum quod est in timente, quoniam nichil aliud est : timere
serviliter est bonum, quam hic aliquem timere serviliter est bonum. — Sed

contra : Qua ratione non respicitur subiectum timoris, cum dicitur : timor servilis
est bonus, eadem ratione, cum dicitur : timere serviliter est bonum, quia potest
sumi hoc adverbium timere pro essentia motus in se, non secundum quod est
actualiter in movente, ut sic quasi nominatum teneatur. Verba enim secundum
se dicta nomina sunt, sicut verum est, quod legere est bonum, quamvis nullus
légat. Et ita timere est bonum sicut timor servilis. Preterea, si timor servilis
vitium coimportat in subiecto : ergo timor servilis non est a Spiritu Sancto in
subiecto. Quod patet esse falsum. Man vgl. Johannes von Treviso (a. a. O.) ;

Herbert von Auxerre (a. a. O. fol. 79T f.).
2 Summa aurea, ebd. Man vgl. Johannes von Treviso (a. a. O.) und Herbert

von Auxerre (a. a. O. fol. 80). — Hugo a S. Charo sagt (zu 3 dist. 34 — Cod.
Vat. lat. 1098 fol. ii8v) : Sed hoc non michi videtur, omnino impertinens est ad
solutionem, quia si ob hoc [weil der timor servilis nicht mit der Caritas zusammenbesteht]

dixit Augustinus, quod timor servilis est bonum, quo nemo bene utitur,
quia non potest esse cum caritate, eadem ratione debet dici de fide informi et
spe informi.



88 Die Lehre der Frühscholastik von der knechtischen Furcht

noch hinzu : Nec importât iste terminus timor servilis aliquam difformi-
tatem ex vi sue significationis. Sed ex vi rei posset intelligi, scilicet quia
certum est, quod in quocumque est servilis timor, in eo est peccatum
mortale. Cum enim timor servilis sit donum Spiritus Sancti secundum

suum esse, stultum est in eo, quod est servilis timor, ponere aliquam
difformitatem secundum denominationem servilis timor x. So ist das

timere serviliter ein facere bonum, d. i. facere de genere bonorum,
nicht aber ein agere bene, d. i. agere meritorie 2. Es sei zudem gar
nicht allgemein wahr, daß jede Liebe, die nicht auf das letzte Ziel
hingeordnet werde, schon Sünde sei. Denn die Liebe zum Geschöpf,
die keine libido ist und mit der Gott nicht gering geschätzt wird, ist
keine Sünde 3.

Wo sich Wilhelm die Frage stellt, welcher Art nun der Wille zur
Sünde sei, der mit dem timor servilis lebt, lehnt er vor allem ab, daß

hier ein bedingter Wille in Frage komme, denn in demjenigen, der
den timor servilis habe, könne immer noch der absolute Wille sein

zu stehlen — für den Fall nämlich, daß er bloß auf das Geld und
nicht auf die Strafe achtet. Auch könne als dieser weiterlebende

sündige Wille nicht die voluntas sensualitatis in Betracht kommen,
da ja so auch der Wille für solche Sünden bleibe, die lediglich Gegenstand

des vernünftigen Willens seien *. Wilhelm unterscheidet, da er

1 Summa aurea, ebd.
2 Ebd. — Man vgl. Johannes von Treviso (a. a. O. 3QV f.) ; Herbert von

Auxerre (a. a. O. 8o).
3 Ebd. (fol. 184*). Man vgl. Johannes von Treviso (a. a. O. fol. 40) und

Herbert von Auxerre (a. a. O.). — Hier erklärt Wilhelm noch : Item Augustinus
dicit, quod peccare est spreto incommutabili bono rei naturali adherere. Sed
timens serviliter inquantum huiusmodi non adheret alicui rei commutabili nec
spernit bonum incommutabile. Non enim derogat eius potentie vel bonitati et
sie de aliis faciendo aliud ab illo summum bonum vel summe potentie. Quod
fit in timore mundano, ubi magis timetur potentia prineipis quam Dei : ergo
nullus in hoc, quod timet serviliter, peccat. Et ita timor servilis non est peccatum.
— Item aliquis potest licite desiderare commodum suum non referendo ad supre-
mum finem. Sicut patet in illo, qui fodit in vinea pro sex denariis. Ergo eadem
ratione aliquis potest fugere licite incommodum suum referendo ad supremum
finem. Sed hoc fit timore servili : ergo timere serviliter non est peccatum : ergo
nec timor servilis. Quod concedimus.

4 Darauf sollte man in der Folgezeit stärkeres Augenmerk verwenden. So
schreibt der zweite anonyme Paulinenkommentar des Cod. Paris. Nat. lat. 15603
(fol. 8g) zu Rom. 8 : Timor enim, cum sit in ratione, aut est in ratione naturali
et sie est timor naturalis, aut in ratione, ut deliberativa est. Sed quia ratio,
inquantum huiusmodi, media est inter gratiam et fomitem, aut est in ea inclinata
a fomite et sie est timor malus : humanus scilicet et mundanus. Vel est in ea



Die Lehre der Frühscholastik von der knechtischen Furcht 89

seinen eigenen Standpunkt darlegt, drei Zustände des serviliter
Fürchtenden : dieser beachtet nämlich manchmal das Geld als für sich

nützlich und sofort auch die Strafe. So wird es wahr, daß er bedingungsweise

stehlen will, d. h. er möchte stehlen, wenn keine Strafen harrten.
Manchmal beachtet er einzig die Strafe ; dann will er einfachhin nicht
stehlen. Manchmal beachtet er allein das Geld und dann will er
einfachhin und absolut stehlen. Dieses Ganze geschieht secundum volun-
tatem rationis h Wilhelm gibt demnach zu : Concedimus ergo, quod
in timente serviliter due sunt voluntates contrariorum et secundum
rationem ; non tarnen sunt contrarie, quia non sunt secundum idem ;

eo quod non [Edition hat : si] sunt secundum eandem apprehensionem
vel considerationem. Sicut si aliquis adipiscatur familiaritatem eius,

qui occidit patrem suum diligitque ilium et odit eundem, quia tarnen

non eodem intuitu, non sunt contraria in eodem dilectio et odium
hominis eiusdem 2.

Hugo a S. Charo sollte sich in diesem Letzten nicht an Wilhelm
anschließen, sondern sich dafür aussprechen, daß in dem knechtlich
Fürchtenden der bedingte Wille bleibe zu sündigen, für den Fall
nämlich, daß die Strafe nicht folgte 3.

Es ist nur auffallend, daß Richard Fishacre wieder zur älteren
Lehre zurückkehrt, indem er den timor servilis, der nach ihm die

ewige Strafe zum Gegenstand hat, aber aus seinem Begriff heraus

ungeordnet ist (quia timet nimis et plus quam timendum esset) 4,

als Furcht und auch insoweit er in der Selbstliebe einfachhin wurzelt,
gut, deshalb aber schlecht nennt, weil er aus einer übertriebenen
Selbstliebe stamme, in der man sich selber mehr als Gott liebe 5.

inclinata a gratia et hoc dupliciter : vel a gratia gratis data tantum, et sie est
timor servilis, vel a gratia gratum faciente et sie initialis vel filialis. Sed filialis
dicitur, inquantum nascitur tantum ex detestatione peccati. Inquantum vero
et ex consideratione peccati et pene, sie est timor initialis. Sed tarnen ibi
dominatur consideratio peccati.

1 Diese Erklärung wird auch von Hugo a S. Charo, der sich ihr nicht
anschließt, erwähnt (zu 3 dist. 34 — Cod. Vat. lat. 1098 fol. ii8T).

2 Fol. i84t. — Man vgl. Johannes von Treviso (a. a. O. fol. 40) ; Herbert von
Auxerre (a. a. O.).

3 Sentenzenkommentar, zu 3 dist. 34 (Cod. Vat. lat. 1098 fol. ii8t). Ebenso
im Paulinenkommenta zu Rom. 8, 15 [Hugonis de S. Charo Tomus Septimus.
Venetiis (1732) fol. 47v]. — In seinem Paulinenkommentar geht übrigens Hugo
teilweise in wörtlicher Textidentität mit Langtons Paulinenkommentar. Man
vgl. die entsprechenden Fußnoten.

4 Sentenzenkommentar, zu 2 dist. 19 (Cod. Vat. Ottob. lat. 294 fol. I44T).
5 Sentenzenkommentar (Cod. Vat. Ottob. lat. 294 fol. 146).



90 Die Lehre der Frühscholastik von der knechtischen Furcht

Fishacre gibt dem entsprechend das Schema :

Item timor fuga nocivi. Quotiens ergo nocivum, totiens timor ;

[ cum voluntate ordinata, timor initialis
eterna {

vel pena materialis cum inordinata, servilis

Igitur nocivum est
dere intra

cum deliberatione, humanus

sine deliberatione, naturalistemporalis

de re extra, mundanus

vel pena immaterialis. scilicet offensi Dei, filialis 1.

Da unsere Frage mit metaphysischen Prinzipien, die der
Frühscholastik unerreichbar gewesen wären, keinen Zusammenhang besitzt,
darf es nicht wundernehmen, daß auch der Einbruch des neuen
Aristoteles an ihrer Behandlung nichts änderte, sondern daß man
sich auch fernerhin mit dem Ausbau der durch die Frühscholastik
eroberten Daten begnügen mußte, was insbesondere durch die besondere

Betonung des Brauchbaren z. B. schon von Wilhelm von Auxerre

geschehen war. So ist es denn verständlich, daß auch Odo Rigaldi
von dieser bereits vorgezeichneten Linie nicht abwich.

Vor allem in den Definitionen, in denen er als Objekt des timor
servilis die ewige Strafe festsetzt :

Ad primum dicendum, quod sex sunt timorés, scilicet naturalis, quo
naturaliter timetur, quod nocivum est ; et humanus, quo timet aliquis
corpori suo vel alicui membro corporis ; mundanus, quo timet aliquis
rebus suis ; servilis, quo timet aliquis gehennam et ideo continet a peccato.
Quintus est initialis, quo cum timore pene incipit quis amare. Unde iste
habet duos oculos : unum ad penam, alterum ad premium. VIUS timor
est filialis, qui quadruplici nomine nominatur, scilicet filialis 2.

Bei der Bestimmung der Güte des timor servilis und des timere
serviliter leben sogar die alten dialektischen Wendungen wieder auf.
Man lese nur :

Ad primum dicendum, quod timor servilis bonus est et est donum
Dei, tarnen non est sine malo nec est nisi in existente in peccato mortali,
nec tarnen propter hoc amittit, quod non sit bonus. Sic et fides informis
bona, licet non sit sine malo, id est sine peccato mortali.

1 Sentenzenkommentar, zu 2 dist. 19 (Cod. Vat. Ottob. lat. 294 fol. 145).
2 Sentenzenkommentar, zu 3 dist. 34 (Cod. Brug. lat. 208 fol. 467). —

Dom Odon Lottin sei hier für die liebenswürdige Überlassung von Photographien
dieser Handschrift gedankt.



Die Lehre der Frühscholastik von der knechtischen Furcht 91

Concedo ergo primas rationes. Ad primum in contrarium volunt
quidam dicere, quod conclusio vera est, quod timere serviliter bonum est
inquantum huiusmodi, quia, si aliquid bonum est, eius usus bonus est.
Bene tarnen verum est, quod qui sic timet, malus est nec bene facit,
licet bonum faciat. Vel malitia referenda est ad habentem huiusmodi
timorem, non ad ipsum actum timendi. Tarnen potest dici, quod
argumentum primum non valet. Cum enim timor servilis bonus est, ibi predi-
catur bonitas de timore secundum se, non ratione determinationis eius,
quod est [servilis]. Cum autem dicitur timere serviliter est bonum, attri-
buitur bonitas actui simul cum determinatione, quia non solum verbum
subicitur, immo totum dictum. Unde pluribus attribuitur bonitas quam
prius et sic non valet. Sicut nec illud : fides informis bona est : ergo
credere informiter bonum est. Instantia talis solet dari : linea est longitudo
sine latitudine. Sed in hoc corpore est linea : ergo est in ipso longitudo
sine latitudine 1.

Odo betont jedoch auch sachlich richtig und mit fühlbarem
Nachdruck, daß das Üble am timor servilis nicht von diesem, sondern von
den Begleitumständen, in denen er sich jeweils findet, herrührt :

Ad alia IIIIor potest breviter dici, quod, ubi est timor servilis, non
amatur iustitia, vivit etiam voluntas peccandi etc. ; nil etiam bene fit,
etsi bonum sit, quod fit ; nec intrat etiam Caritas. Sed omnia hec non
sunt a timore, inquantum huiusmodi, sed ab eis, que concomitantur ipsum
ratione status, quia non habet esse nisi in habente in se peccatum mortale.
Et hoc non est {nisi) inquantum timor, sed inquantum servilis. Et bene
concedo, quod potest dici bonus, quia boni introductivus. Nec est simile
de malo. Malum enim non est introductivum boni nec preparativum ad
bonum, quamvis Deus ex ipso eliciat bonum. Timor autem huiusmodi est
de ratione sua preparativus ad bonum et ideo dicitur boni introductivus 2.

Neu aber sollte bei Odo die Bestimmung der Schlechtigkeit des

Willens zur Sünde sein, der durch den timor servilis sich nicht
knebeln läßt :

Ad aliud, quod queritur, utrum timere serviliter sit malum, non dico,
quod sit malum, sed semper habet aliquid mali concomitans. Si queratur,
quid potest dici, quod voluntatem peccandi, que ibi vivit, sicut dicit
illa glosa, que non solum reputatur velleitas. Dicendum, quod duplex est
velleitas, scilicet una, qua vellet aliquis facere aliquid, si non esset
prohibitum, non tarnen displicet ei, quod est prohibitum et hoc neminem
dampnat. Et est alia, que vellet illud facere et etiam vellet, quod non
esset prohibitum, immo displicet ei, quod prohibitum est. Et hec mala
est. Utrum dampnet, non diffinio ; tarnen absque dubio mala est 3.

1 Ebenda, fol. 468L
2 Ebenda.
3 Ebenda.



92 Die Lehre der Frühscholastik von der knechtischen Furcht

Man sieht, daß das Bemühen, diese Art der Servilität des

Sündhaften zu entkleiden, hier einen neuen Weg sucht, der aber letztlich
doch wieder von Augustinus (Epistolae, cl. III, 145, 4) herführt.
Hier sollte nun Bonaventura die letzte Hand anlegen.

Dieser erblickt das Objekt des timor servilis auch in den zeitlichen,
wenn auch in erster Linie in den ewigen Strafen L Dies vorausgesetzt,
unterscheidet er im timor servilis den habitus, durch den die Seele

disponiert wird zur Furcht vor dem die Gesetzesübertreter strafenden

Gott ; sodann die Servilität, d. i. die Entstellung durch die Sünde,
die mit jenem Habitus im Menschen verbunden ist. Auf Grund
derselben wird, nebenbei bemerkt, der Mensch als Knecht der Sünde

und seine Furcht als timor servilis bezeichnet. Mit dem Wort
« knechtisches Fürchten » werden zwei Dinge gemeint : der Akt, der

aus jenem Habitus hervorgeht, und die begleitende Servilität oder

Entstellung des Willens. Es kann nun die genannte Entstellung des

Willens bloß als Habitus, aber auch im Akt in die Erscheinung treten.
Begleitet sie den Akt bloß als Habitus, dann kann es geschehen, daß

einer knechtlich fürchtet, ohne damit zu sündigen ; denn daß jemand
beim Gedanken an die Strafen von der Beleidigung Gottes
zurückschreckt, kann ohne jede Sünde geschehen. Tritt aber Servilität im
Akt in die Erscheinung, dann ist wohl das Fürchten an sich nicht
schlecht, wird aber auf Grund der aktuell damit verbundenen Deformität

entstellt, wie jemand, der die Strafen fürchtet und — man hört
hier Augustinus und Odo Rigaldi durch — in diesem Fürchten
schmerzlich empfindet, daß solche Strafen für die Schuld verhängt
werden, und auch actu begehrt zu sündigen, wenn jene Strafe nicht
wäre. So knechtisch fürchten ist Sünde und schlecht. Dies findet
sich aber nicht immer, wenn jemand von knechtischer Furcht bewegt
wird ; sonst würde ja der Mensch durch den Gebrauch dieses donum
sich eher von der Gnade entfernen als sich darauf vorbereiten, was

völlig falsch ist2. Die knechtische Furcht birgt somit den Willen
zu sündigen in habitu et radice 3, wenn auch nicht immer actu. Wenn

1 Sentenzenkommentar, zu 3 dist. 34 p. 2 a. 1 q. 1 ad 4 [Quaracchi
(1887) 756].

2 Sentenzenkommentar, zu 3 dist. 34 p. 2 a. 1 q. 2 (758).
3 Die schon dem XIII. Jahrhundert angehörige Sentenzenglosse des Cod.

lat. 1206 der Bibliothek von Troyes sagt zu 3 dist. 34 (fol. 134) im gleichen Sinn :

Quis sit ortus horum trium timorum Et est talis : cum peccator audit predicari
penam eternam et teritur, abstinet a malis, solum ut vitet penam. Timet
servili timoré et non est adhuc iustus, quamvis abstineat a peccato, quia, si non



Die Lehre der Frühscholastik von der knechtischen Furcht 93

so der Wille auch durch die Sünde entstellt ist und in ihm die
schlechte Liebe herrscht, so kann er doch einige gute Werke (aliqua
bona opera in genere vel ex circumstantia) mit Hilfe einer gratia gratis
data ohne Begehung einer Schuld verrichten1. Der timor servilis ist
somit auch nicht aus-sich, sondern lediglich auf Grund des schlechten
Zustandes des Menschen, in dem er sich findet, mit der Caritas unvereinbar

2. Die knechtliche Furcht geht zudem aus der Liebe hervor,
mit der der Mensch sich selbst liebt, um das Heil zu erwerben, und
somit auch fürchtet, den ewigen Strafen zu verfallen. So genommen
kann der timor servilis natürlich oder auch gratuitus sein, insofern

er aus einer gratia gratis data hervorgeht 3.

Elegant löst Bonaventura auch eine weitere, klassische Schwierigkeit

:

Ad illud, quod obicitur, quod amare Deum propter temporalia princi-
paliter est peccatum, dicendum, quod non est simile de amore et timore :

quia amor est ille, qui facit frui, quia eius est quietare, vel ad aliud
inclinare ; et ideo peccat, qui diligit Deum propter temporalia princi-
paliter, quia facit de via finem et de fine viam ; non sic autem est ex parte
timoris. — Alia est ratio : quia, cum quis amat Deum propter temporalia,
duo sunt ibi amata ; sed cum quis timet Deum propter poenas, quas infligit,
unus solus est, quem timet — qui enim timet habentem cultellum, uno
et eodem timore timet habentem cultellum sive plagam cultelli et actionem
percutientis — et ideo non est simile hinc et inde 4.

Mit diesen Ausführungen, die uns bis in die Anfänge der Hoch-
Scholastik gebracht haben, sei dieser erste Abschnitt abgeschlossen.
Wir mußten bisher feststellen, daß anfangs die Furcht, die lediglich
die Hand, nicht aber den Willen bändigt, unbedenklich als schlecht
bezeichnet wird. Die Wendung dazu, den timor servilis gut zu nennen,
wird von dem Umkreis der Porretaner und der Summa Sententiarum

esset pena, quam formidat, non abstineret a peccato, et ideo in eo est amor
peccati radicaliter et habitualiter. Iste, dum abstinet a malis, assuescit se bonis
ac per hoc incipit amare bonum et delectari in illo. Quod cum ceperit amare,
expellitur amor peccati, quia non compatiuntur sese amor iustitie et amor
peccati.

1 Zu 3 dist. 34 p. 2 a. 1 q. 2 ad 1 (758).
2 Ebenda ad 3. — Man vgl. dies auch bei Odo Rigaldi, zu 3 dist. 34 (Cod.

Brug. lat. 208 fol. 468v f.) : Ad aliud, quod timor servilis expel [fol. 469] litur
a caritate : non inquantum bonum nec inquantum donum Dei vel inquantum
timor, sed inquantum servilis et maxime ratione suorum concomitantium, cum
quibus non potest esse Caritas et sine quibus non est timor ille.

3 Zu 3 dist. 34 p. 2 a. 1 q. 2 ad 4 (758).
4 Ebenda (758 f.).



94 Die Lehre der Frühscholastik von der knechtischen Furcht

angeregt. Wie wir im Folgenden sehen werden, wurde diese Annahme
noch dadurch begünstigt, daß man die knechtische Furcht für eine
Gabe des Heiligen Geistes hielt. Jedenfalls setzte sich auch der
Lombarde dann mit seiner Autorität für die Güte des timor servilis ein.

Allerdings blieben gerade die späteren Porretaner noch vorsichtig und
nannten den timor servilis als timor gut, als servilis schlecht. Der
Streit ging aber weiter, wo die Rede auf die Güte des timere serviliter
kam. Der Lombarde und sein Anhang hält es für gut, wenn auch
nicht für verdienstlich, andere distinguieren oder arbeiten mit Gründen
der Dialektik oder der Sprachgesetze, wieder andere erklären es

geradezu als schlecht. Der Zwist spaltete hier sogar die Schulen

auf, wie sich an derjenigen des Odo von Ourscamp ersehen läßt.
Doch ist zu beachten, daß den Autoren, die unmittelbar die Sache

untersuchten, es hauptsächlich um den Punkt ging, ob dem serviliter
timere durch das Nichtlieben eine geschuldete Form vorenthalten
wird oder nicht. Das Erste meinten z. B. Udo, Petrus von Capua
und noch die ersten Quästionen des Cod. Erlangen, lat. 353, das Zweite

Langton, Gaufrid von Poitiers, Wilhelm von Auxerre und die Großen

der Hochscholastik.

Merkwürdig ist, daß die Servilität an der Furcht durchaus nicht
von allen Autoren als schlecht bezeichnet wird und es zudem erst

spät erörtert wird, ob sie überhaupt substantiell oder bloß akzidentell

zur entsprechenden Furcht gehöre. Man dürfte sie im allgemeinen
in die sklavenmäßige Art der Betätigung, also in die Berücksichtigung
des bloßen Furchtmotives, aber auch, insbesondere am Anfang, in das

Fortbestehen des Willens zur Sünde, bei gleichzeitiger Knebelung
der Tat verlegt haben. Hier ist es nun auffallend, daß das « ich möchte
sündigen, wenn keine Strafe wäre », nie ausdrücklich als Grund
auftritt, um dessenwillen man die servile Furcht schlecht nennen wollte.
Man betrachtete eben diesen Willen, an dessen Fortbestehen oder
besser Nichtbändigung durch die knechtische Furcht man im
allgemeinen nicht zweifelte, nicht als eine Auswirkung des timor servilis,
sondern lediglich als eine — aus dem moralischen Zustand des Subjekts
sich ergebende — Begleiterscheinung, die sachlich durchaus nicht
eine unlösbare Einheit mit dem Furchtakt bildet. Wohl darum die

Versuche, auf Grund bloßer dialektischer Regeln die Güte des timor
servilis und des timere serviliter zu bestimmen, und darum auch die

Betrachtung des Aktes des serviliter timere lediglich unter dem
Gesichtswinkel seines Motives, das eben bloß Furcht und nicht Liebe ist.



Die Lehre der Frühscholastik von der knechtischen Furcht 95

Sobald man erst einmal auf das Verhältnis dieses Sündigenwollens
zum Furchtakt aufmerksam wurde, wußte man beide alsbald auf
irgend eine Weise sehr reinlich von einander zu scheiden. Man hielt
den Zusammenhang lediglich für einen äußerlichen, durch das Subjekt
hergestellten, in dem eben neben dem durchaus ernsten Furchtakt
sich immer noch dieses Sündigenwollen irgendwie behaupten kann.
Erst Odo Rigaldi und Bonaventura sollten berücksichtigen, daß dieser

Sündenwille in den Furchtakt selber sich einnisten könne.

2. Die Gnadenhaftigkeit der Knechtsfurcht.

Selbstverständlich stellte man sich schon frühzeitig mit Rücksicht
auf Rom. 8, 15 die Frage, wie denn die Furcht von Gott kommt.
Jedenfalls sahen wir bereits in der Glossa ordinaria, daß man schon

am Anfang die Furcht, die allein die Strafe scheut und keine Liebe

zur Gerechtigkeit kennt, auf Gott zurückführt. Dagegen nennen die
Sententie Anselmi1 den timor gehenne, der mit dem timor initialis
zusammenfällt, eine der sieben Gaben des Heiligen Geistes, wenden
aber zugleich auf den timor servilis das Apostelwort an : Non acce-

pistis spiritum servitutis et timoris 2. Eadmer zählt auch die Furcht
im allgemeinen unter die Gaben des Heiligen Geistes. Für ihre Charakteristik

genügt ihm : Prius mentem metuere facit [Spiritus Sanctus],

ne pro peccatis suis separetur a Deo et in poenis inferni cum diabolo

torqueatur 3.

Die zu Anselms Bereich gehörigen Quästionen des Cod. Bamberg.
Can. 90 holen sogar schon zu einer Rechtfertigung der Zuerkennung
der Herkunft von Gott an die Knechtschaft der Juden aus : Die
wahren und heiligen Juden haben Gott aus Liebe gedient. Anders
die falschen Juden, die wohl durch den Geist, aber in Furcht Gott
dienten. Diese hatten, — und diese Begründung soll auch später
wieder zur rechten Zeit auftauchen — insoweit sie gut handelten,
die Mitwirkung des Heiligen Geistes ; daß sie aber aus bloßer Furcht
handelten, hatten sie nicht vom Geist, sondern aus sich selber. Somit
bewirkte der Geist die gute Knechtschaft, nicht aber die schlechte

Furcht. Der Geist gab die Knechtschaft, diese aber wurde durch die

Furcht verdorben, weil keinen Lohn verdient, wer etwas aus Furcht

1 F. Bliemetzrieder, Anselms von Laon systematische Sentenzen, 105.
2 Ebenda.
3 De S. Anselmi similitudinibus, c. 131 (SSL 159, 680).



96 Die Lehre der Frühscholastik von der knechtischen Furcht

wirkt. So empfangen auch wir den Geist der Knechtschaft, nicht
aber derjenigen, die aus Furcht, sondern derjenigen, die aus Liebe ist1-

Abaelard bezeichnet den timor servilis, der uns durch die Furcht
vor Strafe lediglich von der schlechten Handlung, nicht aber vom
schlechten Akt zurückhält, als donum2. Der von ihm abhängige
Paulinenkommentar des Cod. B i 39 der Bibliothek des Trinity Colleges
in Cambridge begnügt sich dafür mit der Begründung : die Furcht
(die Sklaven und nicht Söhne macht) sei eben der Anfang der Weisheit

3. Robertus Pullus geht hier mit Abaelard, da er die gleiche Furcht
(ohne freilich den Ausdruck timor servilis zu gebrauchen) als vom
Heiligen Geist gegeben bezeichnet4.

Es ist von vorneherein anzunehmen, daß die Theologen, wenn
sie vom timor Domini reden, diese Bezeichnung mit Rücksicht auf
Eccli. 1, 16 gewählt haben und nicht unmittelbar an die Gabe des

spiritus timoris Domini dachten. Anders aber, wo dieser Ausdruck

spiritus timoris Domini erscheint, der sicher Is. 11, 2 f. entnommen

ist, wo auf die Gaben des Heiligen Geistes die Sprache kommt. Von
der Eigenschaft des spiritus timoris Domini schließt nun der Abt
Wolbero den timor servilis und mundanus, die ja auch von Christus
verboten seien, aus 5. Hugo von Amiens geht im Wesen den gleichen

1 Fol. 14 : Videndum est autem, quomodo Spiritus Sanctus datus sit falsis
iudeis, ut per ipsum Spiritum servirent Deo et tarnen in timore, cum, ubicumque
datur Spiritus Sanctus, potius amorem generat quam timorem. Ad quod dicen-
dum est, quia in hoc, quod bene egerunt, opificem Spiritum habuerunt ; in hoc
autem, quod ex solo timore fecerunt, non a Spiritu, sed a se ipsis habuerunt.
Quare Spiritus fuit quidem opifex bone servitutis et non pravi timoris. Sicque
Spiritus dabat servitutem, servitus vero perdebatur per timorem, quia nullum
premium promerentur, qui aliqua suo timore operantur. Sicque nos accipimus
Spiritum servitutis, non que sit in timore, sed in amore. Quare Spiritus magis
perfectus datus in nobis quam in illis facit nos adoptivos filios.

2 Expositio in epistolam Pauli ad Romanos. Zu Rom. 8 (SSL 178, 902).
3 Fol. 113: Quia vos «non accepistis Spiritum servitutis in timore», id

est timorem, qui servos facit, non filios, qui tamen donum Dei est, quia initium
sapientie timor Domini. — Man vgl. auch fol. I52T : quia « finis precepti », id
est consummatio divine preceptionis, « Caritas » est, quia legis plenitudo est
dilectio, ubi hominis est perfectio. Cum enim a timore incipiamus, quia initium
sapientie timor Domini, in amore semper debemus consummari.

4 Sententiarum, lib. 4 c. 8 (SSL 186, 815).
5 Comment, in Cant. Cant., lib. 1 (SSL 195, 1089) : Duo vero, quos in

praecedenti posuimus, timorés, hoc est servilis et mundanus, non pertinent ad
spiritum timoris Domini, quia a casto timore separantur. Servilis quippe est
cessare a malo pro poena ab homine instante retenta tamen voluntate mala.
Mundanus est cessare a bono propter poenam, quae timetur ab homine : et hos
timorés, videlicet servilem et mundanum, prohibet Christus dicens : « Nolite



Die Lehre der Frühscholastik von der knechtischen Furcht 97

Weg, da er dem timor servilis, d. i. der Furcht vor Strafe, bei der die
Liebe zur Sünde bleibt, die Eigenschaft eines donum abspricht h Auch
die Summa Sententiarum 2 nennt lediglich den timor initialis und
filialis, wie auch der pseudobernhardische Tractatus de statu virtutum 3

erst den initialis, dona. Darüber hinaus bezeichnet die zum Bereich
Abaelards gehörige Ysagoge in theologiam den timor initialis als donum
und als erste Gnade 4.

Doch tritt bereits der Lombarde unter Bezugnahme auf Augustinus 5

dafür ein, daß der spiritus in timore von Rom. 8, 15 mit dem timor
servilis sich decke 6. Nach dem Abschluß der Summe des Udo fügt
ferner der frühe Cod. F. 62 der Biblioteca Vallicelliana in Rom eine

Frage über die dona ein, in der es u. a. heißt : Es ist also der Geist
der Furcht eine Gabe des Heiligen Geistes, durch die den Gläubigen
ein Fürchten vor der Hölle und vor dem Verlieren der Gegenwart
der göttlichen Majestät gegeben wird, so daß sie das Weltliche
aufgeben oder nicht begehren 7. Die hier genannte Furcht gibt aber nach
verschiedenen erst den timor initialis wieder.

Selbstverständlich stieß man auf Schwierigkeiten, sobald man
auch den timor servilis als donum erklären wollte.

Robert von Melun begegnet einer solchen durch eine Unterscheidung :

Est item spiritus timoris, qui manus cohibet retenta mala voluntate.
Sed quod manus timore cohibetur, ex Spiritu est ; quod autem mala
remanet voluntas, hoc ex ipso est, cuius est. Unde et hoc donum

Spiritus in Christo fuit8. In den frühen Quästionen des Cod. Rom.

timere eos, qui corpus occidunt, animae vero non habent, quod faciant »

(Matth. 20).
1 Dialogorum, lib. 2 n. 14 (SSL 192, 1162).
2 Tr. 3 c. 17 (Rothomagi 453).
3 P. 3 n. 32 (SSL r84, 807).
4 A. Landgraf, Ecrits théologiques de l'Ecole d'Abélard, 218 : Sciendum est

tarnen timorem Domini, qui quidem prima est gratia, inter ilia Septem unum
donum esse, non duo, duos tarnen effectus habens ; secundum unum inicialis
dicitur, secundum alterum filialis. Secundum istum in Christo requievit spiritus
timoris Domini. Fuit itaque in Christo donum illud, qui est timor inicialis

5 In evangelium Johannis, tr. 85 n. 3 (SSL 35, 1849).
6 Sententiae, 3 dist. 34 c. 4 (Quaracchi 702 n. 235). — Ebenso der Lombarde

in den Collectanea in epistolas D. Pauli, In ep. ad Rom. c. 8 (SSL 191, 1439)

man vgl. auch das Exzerpt in der Bibliotheca Medicea Laurenziana in Florenz,
S. Croce, Plut. XVIII dext. cod. 8 fol. 134.

I Fol. g6T : Est itaque spiritus timoris donum Sancti Spiritus, quo datur
fidelibus timere geennam et perdere divine maiestatis presentiam, ita scilicet
ut mundana relinquant vel non concupiscant.

8 Questiones de epistolis Pauli (Cod. Paris. Nat. lat. rg77 fol. io6T).

Divus Thomas.



98 Die Lehre der Frühscholastik von der knechtischen Furcht

Vallicell. F. 62 fol. 3V kann man lesen : Sed, ut Augustinus dicit : Unus
est et idem Spiritus Sanctus ; set propter diversa dona et opera disi-
militer apellatur et ad dissimilia significanda eius nomen profertur :

ut, cum dicitur : spiritus timoris, sit sensus : donum spiritus eterno

premio dignum est timor. Et sie de ceteris. Alioqui servi et mali,
qui timorem habent et scientiam a Spiritu Sancto, haberent spiritum
timoris et spiritum scientie et sic virtutes, quia hec dona sunt virtutes.

Auch Udo beschäftigt sich mit solchen Schwierigkeiten :

Angenommen, der servilis timor — wohlgemerkt Furcht ohne Liebe — ist
Geist Gottes, dann sind nach dem Schriftwort « wer immer vom Geiste

Gottes getrieben wird, ist Sohn Gottes » die vom servilis timor Bewegten
Kinder Gottes und somit wären Knechte Kinder Gottes. In der
Beantwortung spricht Udo die Eigenschaft des Spiritus Dei dem servilis timor
nicht ab ; er erkennt vielmehr die Kraft zu Kindern Gottes zu machen

lediglich dem timor filialis zu, der mit einiger Auszeichnung Geist
Gottes ist1. Eine zweite Schwierigkeit geht dahin, daß, nachdem der
servilis timor ein donum Spiritus Sancti ist, auch seine Auswirkung eine

Auswirkung des Heiligen Geistes sein müsse. Demnach würde also der

Heilige Geist das knechtliche Fürchten und so das Knechtsein bewirken,
oder auch hervorrufen, daß einer fürchte und nicht liebe, was eine
Todsünde sei. Darauf kennt Udo die Antwort, daß solche Folgerungen nicht
zwingend seien, weil man ja dabei distinguieren könne, daß der Heilige
Geist knechtlich fürchten, d. i. in der Knechtschaft fürchten mache,

was ja gut und eben die Auswirkung des Heiligen Geistes im timor
servilis sei ; nicht aber daß der Heilige Geist knechtlich fürchten, d. h.
fürchten und nicht lieben mache, was als Sünde auch nicht eine

Auswirkung des Heiligen Geistes seia. Mit ungefähr den gleichen
Wendungen verteidigt Odo von Ourscamp 3, der den timor als donum, gratis
datum, wenn auch nicht meritorium bezeichnet, die Güte des serviliter
timere. Die von Odo abhängigen Quästionen des Cod. Tree. 964, die
den timor servilis in der Furcht Gottes um der Hölle willen sehen \
haben es umgekehrt ungefähr mit den Schwierigkeiten gegen die Zu-
erkennung der Eigenschaft eines donum an den servilis timor zu tun,

1 Wörtlich gleichlautend findet sich diese Antwort bei Magister Martinas
(Cod. Paris. Nat. lat. 14556 fol. 324). Diese gleiche Schwierigkeit behandelt
auch die 4. Quästionengruppe des Cod. Brit. Mus. Royal 9 E XII fol. 236.

2 Cod. Bamberg. Patr. 127 fol. 62v.
3 J. B. Pitra, Analecta Novissima, 112.
4 Fol. 95t.



Die Lehre der Frühscholastik von der knechtischen Furcht 99

die wir bei Petrus von Poitiers und Udo gegen die Güte der gleichen
Furcht gefunden haben : Quod obicitur : servilis timor donum est

Spiritus Sancti : ergo ab aliquo habente caritatem potest haberi :

Non provenit. Sunt enim quedam dona Spiritus Sancti, que cum
caritate non habentur, ut ait Augustinus super ilium locum psalmi :

Concupivit anima mea desiderare iustificationes tuas. Nam et illud
desiderium caritatis habende donum Spiritus Sancti est ; non tarnen

cum caritate habetur1. Die zum gleichen Bereich gehörigen Quästionen
des Cod. Paris. Maz. lat. 1708 nennen sogar den timor servilis, obwohl

er nicht mit der Caritas zusammenbestehen kann, deswegen ein donum
des Heiligen Geistes, weil er den initialis timor vorbereitet 2. Dies

entspricht» denn ganz der Tendenz der 27. Quästion der ebenfalls

hiehergehörigen Sammlung des Cod. Brit. Mus. Harley. 3855, die

schreibt : Notandum autem adhuc, quia donorum Dei aliud est

appropiatorium, quia facit nos appropiare Deo sicut servilis timor ;

aliud exornamentum sicut ordines sacri, quibus exornatur natura ;

aliud excusatorium sicut coniugium, quod excusat coitum ; [aliud]
meritorium sicut virtutes. Non est ergo argumentum : si non est

meritorium, non est ergo Dei donum 3. Während aber diese 27. F^age
keine Definition des timor servilis gibt, finden wir in der 48., die

allerdings nicht vom gleichen Verfasser stammen muß, ausdrücklich

nur den timor, der auch den Willen zur Tat ausschließt, als donum
bezeichnet 4.

Petrus Cantor dagegen, der sich an die gleiche Definition hält,
begnügt sich in seiner Summe Abel damit, festzustellen, daß der timor
servilis als timor, wenn auch nicht verdienstlich, so doch gut und ein
donum Dei sei, als servilis aber nicht von Gott herrühre, während
der timor initialis auch als solcher von Gott komme 5. So dürfte es

zu verstehen sein, daß der Cantor in seinem Paulinenkommentar es

dem Heiligen Geist zuschreibt, daß er auch serviliter fürchten mache 6.

1 Fol. 115.
2 Fol. 236.
3 Fol. 15. — Die Frage 48 (fol. igT) sagt : Nota : Licet servilis timor sit

donum Dei, non tarnen serviliter timere est meritorium, qüia ad hoc, ut aliquod
opus sit meritorium, oportet, ut operationem comitaret intentio, intentionem vera
fides.

4 Fol. igT.
5 Brügge, Stadtbibliothek, Cod. lat. 228 fol. H4V.
6 Cod. Paris. Mazarin. lat. 176 fol. I70T : Et idem Spiritus timoris et

Spiritus adoptionis, scilicet Spiritus Sanctus, qui timere facit etiam serviliter



100 Die Lehre der Frühscholastik von der knechtischen Furcht

Den servilis timor, der den Menschen zum Aufgeben des Schlechten

bringt, nennt er auch irgendwie Gnade 1.

Petrus Manducator wieder sagt vom timor servilis nur ganz
allgemein, daß er ein donum Spiritus Sancti sei2.

Es dürfte die Bemerkung wohl nicht überflüssig sein, daß man
wegen einer vielleicht eigentümlichen Auffassung des Begriffes gratia
nicht notwendig mit der Bezeichnung des timor servilis als donum,
diesen auch als gratia anerkannte. Wenigstens betonen die frühen

theologischen Sentenzen des Cod. Brit. Mus. Royal 5 E II (XII. Jahrh.)
ausdrücklich, daß die knechtische Furcht, die die Hand zurückhält,
manchmal ein donum Dei, nicht aber deshalb auch schon eine gratia
sei, da sie, wiewohl Türe zur Bekehrung und Vorbereitung des Weges
für die Caritas, doch nicht verdienstlich sei3. Hier haben nun die
Porretaner eine vom Cod. Tree. 964 bereits erwähnte Unterscheidung
weitergeführt in einer Form, die viel Anklang finden sollte. Durch
ihre Schule kam vor allem die Benützung des terminus gratia für die

supererogatoria in Gebrauch 4. Alanus stellt nun unter den so verstandenen

Gnaden solche fest, die a Spiritu, sed non in Spiritu sind, wie den

tir»«".servilis, der gratuitus genannt wird und eine Gabe des Heiligen
Geistes ist, aber nicht in Spiritu gegeben wird, weil er nicht mit der
Caritas zusammenwohnt5. Dabei ist wohl zu beachten, daß Alanus
den timor servilis nicht den Willen zurückhalten läßt. Dies tat auch
Simon von Tournai6, der dann ebenfalls den timor servilis, so definiert,
als donum a Spiritu sed non in Spiritu bezeichnet, weil er, wiewohl
aus der Schwäche der Natur stammend, doch sich mit der Abwendung
der Strafe beschäftigt7. Im wesentlichen das Gleiche lehrt die vierte

1 Psalmenkommentar (Cod. Paris. Mazarin. lat. 176 fpl. 60) : Pluvia etiam
dicitur servilis timor, qui cohercet hominem a malo et réfrénât, etsi non faciat
perficere, faciat eum a malo cessare et est quantumque gratia.

2 Kommentar zu Matth. 8 (Cod. Paris. Nat. lat. 15269 fol. 95T).
3 Fol. 116 : Servilis, qui cohercet manum, quandoque donum Dei est nec

tarnen gratia, quia meritum non habet, et tarnen ianua conversionis est et
préparât viam caritati ut seta filo.

4 Man vgl. A. Landgraf, Studien zur Erkenntnis des Übernatürlichen in
der Frühscholastik. [Scholastik, IV, Freiburg i. Br. (1929) 24 f.]

s Theologicae Regulae, Reg. 83 (SSL 210, 663 f.).
6 Quaestiones, Disp. 36 und 75 [Cod. Berolin. Phillipp. 1997 fol. 4ÖV und

74t; J. Warichez, Les disputationes de Simon de Tournai. Spicilegium Sacrum
Lovaniense. Fase. 12. Louvain (i932) IQ8, 214 f.],

7 Quaestiones, Disp. 36 (Cod. Berolin. Phillipp. 1997 fol. 47 ; /. Warichez,
Les disputationes, 109) : Dicimus autem, quia timor servilis non est cum cari-
tate, licet sit donum Spiritus Sancti Donum enim Spiritus dicitur dupli-



Die Lehre der Frühscholastik von der knechtischen Furcht loi

Quästionengruppe des Cod. Brit. Mus. Royal 9 E XII, wenn sie sagt,
daß man mit dem servilis timor zwar eine Gabe Gottes, nicht aber

den Heiligen Geist selber habe, der nur dort wohne, wo die Caritas

sei h Noch bei Wilhelm von Auxerre liest man für den timor servilis

die Bezeichnung : est a Spiritu Sancto, sed non est causa Spiritus
Sancti und non est cum caritate, sed ad caritatem 2.

Nach dem vorsichtigen Präpositinus, der den timor servilis ebenfalls

nicht den Willen bändigen läßt, hat man diese Furchtart per
Spiritum et numquam in Spiritu, während man die Caritas a Spiritu
et semper in Spiritu besitzt ; wieder anderes hat man, wie z. B. die

Prophétie a Spiritu et quandoque in Spiritu et quandoque non in
Spiritu 3. Übrigens eine Terminologie, die man ähnlich in den Notule

super IUI librum sententiarum des Cod. Vat. Reg. lat. 411 vorfindet 4.

Die anonyme Summe des Cod. Bamberg. Patr. 136 sagt vom servilis
timor (der nach ihr auch den Willen knebelt) : et est donum Spiritus
Sancti, scilicet que non sunt virtutes, nisi communius accipias vir-
tutis vocabulum. Auch als gratuitum bezeichnet sie ihn, dies aber

nur insofern er ein bonum gratis datum, quod non est naturale ist6.

citer : donum a Spiritu et in Spiritu, ut fides vel Caritas in fidelibus ; vel donum
a Spiritu sed non in Spiritu, ut scientia in malis doctoribus. In quocumque enim
est, a Spiritu est. Timor quoque servilis dicitur donum Spiritus Sancti, donum
a Spiritu non in Spiritu. Licet enim timor sit originaliter ex infirmitate, tarnen,
quia vertitur circa declinandum supplicium, est a Spiritu, sed non est in Spiritu.
— Wörtlich gleichlautend findet sich dies auch bei Magister Martinas (Cod.
Paris. Nat. lat. 14556 fol. 324). — Ferner vgl. man Simon, disp. 75 (Cod. Berolin.
Phillipp. 1997 fol. 76 ; Cod. Brit. Mus. Harley. 3596 fol. 63T f. ; /. Warichez, Les
disputationes, 216) : Dicitur tarnen servilis donum Spiritus, quia est a Spiritu,
sed non in Spiritu, quo modo scientia Aristotelis ; aliquid enim confert utilitatis,
saltem ut caveatur malum opus.

1 Fol. 234 : Sed, qui servilem timorem habet, donum Dei habet, non tarnen
Spiritum Sanctum dicitur habere, quia possunt dona Spiritus Sancti haberi sicut
scientia et huiusmodi, non tarnen Spiritus Sanctus habetur, quia Spiritus Sanctus
non dicitur haberi, nisi cum caritatem quis habuerit. Ergo qui servilem habet
timorem, non habet Spiritum Sanctum, qui sine caritate haberi non potest.

2 Summa aurea, lib. 3 tr. 8 (fol. 183).
3 Summe (Cod. Erlangen, lat. 353 fol. 14). Man vgl. auch die anonyme

Summe des Cod. Vat. lat. 10754 fol. 57T.
4 Fol. 74t: Servilis, hic a Spiritu Sancto est, sed non cum Spiritu Sancto,

quo scilicet quis abstinet a malo, tantum ut penam evitet.
5 Fol. 48L — Man vgl. hier auch Petrus von Capua (Summe — Cod. Vat.

lat. 4304 fol. 47t), die anonyme Summe des Cod. Vat. lat. 10754 fol. 57T und
Magister Martinas (Cod. Paris. Nat. lat. 14556 fol. 325) : Responsio : Potest dici
gratuitum servilis timor in quadam communiori significatione vel acceptione
huius termini gratuitum, sicut desiderium caritatis dicitur gratuitum, nec tarnen
tali gratuito vel eius usu meretur quis vitam eternam.



102 Die Lehre der Frühscholastik von der knechtischen Furcht

Auch nach dieser Summe ist mit der Gegenwart des timor servilis
noch nicht die Einwohnung des Heiligen Geistes gegeben I.

An die Porretaner knüpft Stephan Langton an, da er den servilis
timor, der auch nach ihm sich bis auf die Niederhaltung des Willens
auswirkt, ad caritatem, wenn auch nicht cum caritate 2, ein donum
des Heiligen Geistes und ein gratuitum in dem Sinne von gratum
oder besser gratis datum, naturalibus additum und gratie signum
nennt 3. Er hält die von ihm bereits — bei Alanus von Lille oder

1 Cod. Bamberg. Patr. 136 fol. 2öt: Item servilis timor est donum Spiritus
Sancti et est in isto. Ergo donum Spiritus Sancti [statt : Ergo Spiritus Sanctus
est in isto]. Instantia : Scientia nigromantie est donum Spiritus Sancti et est
in isto. Ergo Spiritus Sanctus est in isto.

2 Quästionen (Cod. Vat. lat. 4297 fol. nT; Cod. Paris. Nat. lat. 14556
fol. 255t).

3 Paulinenkommentar (Salzburg, Stiftsbibliothek von St. Peter, Cod. a. X 19,
Seite 31) : « Est servus, qui tenet penam, sed non diligit [Seite 31] iustitiam ».

Ex presenti serie glose manifeste habetur, quod amor servilis est donum Spiritus
Sancti et ab eo. Sed queritur, utrum sit gratuitum. — Ad hoc dicimus, quod
gratuitum dicitur aliquid, quod est gratis datum et sic omnia naturalia ut in-
genium, ratio et similia sunt gratuita. Item gratuitum dicitur aliquid, quod est
naturalibus superadditum, ut pulcritudo, fortitudo et similia. Item gratuitum
dicitur aliquid, quod est gratie signum, ut donum prophétie, quod est Signum
gratie, licet sine ea esse possit. Hiis tribus modis est timor servilis gratuitum,
quia est gratis datus, et quia est naturalibus superadditus et quia est signum
gratie presentis vel future. Cum enim vident aliquem a peccatis abstinere, signum
est eis, quod habeat vel habiturus sit gratiam. — Ebenso in den Quästionen
(Cod. Vat. lat. 4297 fol. nT; Cod. Paris. Nat. lat. 14556 fol. 255v) : Sed ex quo
servilis timor est donum Spiritus Sancti : ergo est et donum gratuitum. Et ita
videtur, quod cum caritate possit haberi. Dicimus, quod gratuitum dicitur
aliquid, quod est gratum. Et secundum hoc omne bonum sive sit gratum sive
naturale, dicimus illud, quod est gratis additum. Et sie servilis timor dicitur
gratuitum. Gratuitum etiam dicitur illud, quod est gratie signum, ut donum
prophétie, quod est signum gratie. — Die gleiche Ansicht vertreten die zweiten
Quästionen des Cod. Erlangen, lat. 353 fol. 84L — Hier sollte aber Gaufrid von
Poitiers von Langton abweichen, da er sagt : Dicimus, quod servilis timor est
gratuitus id est gratis datus, sed non gratuitus id est gratum faciens sicut virtus,
nec gratuitum id est gratie signum sicut prophetia (Summe, Cod. Brug. lat. 220
fol. 87). Auch die erste Quästionensammlung des Cod. Erlangen, lat. 353 läßt
sich hier einreihen (fol. 6oT) : Dicimus ergo, quod timor servilis est quoddam
donum Spiritus Sancti large aeeepto dono, scilicet quedam qualitas, qua homo
aborret facere malum propter penam et non propter iustitiam. Et est donum
illud gratuitum large aeeepto gratuito. Dicitur enim largissime gratis datum et
secundum hoc omnia naturalia sunt gratuita. Strictius dicitur gratuitum gratis
superadditum. Et secundum hoc timor servilis dicitur gratuitum. — Man vgl.
auch die zum Bereich Langtons gehörige Quästionensammlung des Cod. Brit
Mus. Harley. 658 fol. 72T: Gratuitum quandoque dicitur gratis datum. Secundum
hoc etiam naturalia gratuita dicuntur. Quandoque gratis additum. Secundum
hoc fides informis, timor servilis, predestinatio, prima innocentia Ade gratuita



Die Lehre der Frühscholastik von der knechtischen Furcht 103

Präpositinus — vorgefundene Unterscheidung für nützlich : Quidam
timor est a Spiritu, ut initialis timor ; quidam est a Spiritu et non
habetur cum Spiritu, ut servilis timor ; quidam est cum Spiritu et
non est a Deo ut veniale ; quidam vero, quod nec est a Spiritu nec

cum eo, ut mortale 1. Der timor servilis ist allerdings keine der sieben

sunt. Quandoque [fol. 73] dicitur gratuitum faciens gratum, quale est virtus. —
Ähnlich auch in dem dem Robert Kilwardby zugeschriebenen Tractatus de
articulis fidei (Cod. Paris. Mazarin. lat. 983 fol. 49T). Doch wird hier beigefügt:
Concedunt tarnen aliqui simpliciter, quod timor servilis sit donum Spiritus Sancti
et tarnen negant, quod simul insit cum Spiritu Sancto. Sed qualiter esse possit,
non video (fol. 49v).

1 Ich habe den in der Quästionenhandschrift Cod. Paris. Nat. lat. 14556
fol. 255t verderbten Text nach der entsprechenden Stelle des Paulinenkommentars
im Cod. a X 19 (Seite 31) verbessert. — Man vgl. hier auch die zweite Quästionen-
sammlung des Cod. Erlangen, lat. 353 (fol. 84T) : Unde notanda est hic distinctio :

Sunt quedam, que sunt a Spiritu Sancto, sed non cum Spiritu Sancto ut timor
servilis et virtutes politice. Quedam sunt cum Spiritu sancto, sed non a Spiritu,
ut venialia. Quedam cum Spiritu Sancto et a Spiritu Sancto ut virtutes gratuite
et dona Spiritus Sancti, scilicet timor initialis et filialis et cetere virtutes. Quedam
nec a Spiritu nec cum Spiritu ut peccata mortalia.

Ebenso Hugo a S. Charo im Paulinenkommentar zu Rom. 8, 15 (Hugonis
de S. Charo Tomus Septimus. Venetiis (1732) fol. 47T), sowie auch in der
demselben zugeschriebenen Sentenzenglosse (Cod. Paris. Nat. lat. 16412 fol. 84).
Bonaventura sagt im Sentenzenkommentar [3 dist. 34 p. 2 a. 1 q. 1 — Quaracchi
(1887) 755] : Quoddam namque donum est a Spiritu Sancto, sed non cum Spiritu
Sancto, quia praeparat ad Spiritum Sanctum ; et tale donum est timor servilis
secundum quod huiusmodi. Quoddam autem est donum, quod est a Spiritu
Sancto et semper cum Spiritu Sancto, quia per ipsum consecratur habitaculum
Spiritui Sancto, sicut est donum caritatis. Quoddam vero est donum, quod est
a Spiritu Sancto et aliquando cum Spiritu Sancto, aliquando sine Spiritu Sancto,
sicut donum, quod est ad Spiritus Sancti manifestationem et est ordinatum non
solum ad propriam utilitatem, sed etiam ad alienam, sicut donum prophetiae
et donum scientiae, quae aliquando in bonis, aliquando in malis reperiri habent.

Noch im späten XIII. Jahrhundert sollte z. B. der anonyme von einem
Franziskaner stammende Kommentar zum 4. Sentenzenbuch des Cod. Gl. kgl.
S. 1362 40 der Kgl. Bibliothek in Kopenhagen schreiben (fol. 39T) : Quod obi-
citur, quod timor est donum, dicendum, quod triplex est donum Spiritus Sancti.
Quoddam enim donum est a Spiritu Sancto et semper cum Spiritu Sancto, ut
donum gratie gratum facientis vel fides formata. Numquam cum Spiritu Sancto,
ut timor servilis vel fides informis. Potest esse cum Spiritu Sancto et sine
Spiritu Sancto ut donum prophétie. Philipp der Kanzler hat schon vorher das
donum a Spiritu Sancto et cum Spiritu Sancto mit der gratia gratum faciens,
das donum a Spiritu Sancto, das nicht cum Spiritu Sancto ist, mit der gratia
gratis data gleichgestellt. Man vgl. die Summa de bono (Cod. Vat. lat. 7669
fol. 67y) : Et licet quedam istarum gratiarum [die 1 Kor. 12 aufgezählt werden]
videntur gratum facientes secundum quemdam modum, tarnen non est ita,
secundum quod de hiis intendimus ad presens. Nam, licet sapientia et scientia
secundum unum modum sint a Spiritu Sancto et cum Spiritu Sancto, non est
sie de gratia sermonis sapientie et sermonis scientie, vel etiam de sapientia et



I04 Die Lehre der Frühscholastik von der knechtischen Furcht

Gaben des Heiligen Geistes, die Isaias aufzählt. Er ist nur insofern
ein donum als er den Menschen auf den Empfang der Gnade
vorbereitet und als er zugleich Ursache des Guten ist, d. h. von der
Sünde zurückhält und so an das Gute gewöhnt1.

Wenn die zweiten Quästionen des Cod. Erlangen, lat. 353 den
timor servilis auch in gleicher Weise wie Langton als donum bezeichnen,

so lehnen sie doch in einer eingehenden Abhandlung ab, daß er
deswegen auch eine virtus politica sei, die sie definieren als habitus
mentis bene constitute absque gratia, que esse potest in pagano2.
Sie lehnen dies ab, weil eben diese Definition der virtus politica darauf
nicht zutreffe. Denn der timor servilis entstehe nicht durch Übung,
wie die virtutes politicae ; er werde vielmehr unmittelbar vom Heiligen
Geist eingegossen. Außerdem sei das Fürchten nicht ein Wollen und
folglich der Habitus des Fürchtens auch kein Habitus des Willens.
Die Furcht sei überhaupt keine Tugend, da diese wesentlich ein
Habitus des Willens sei. Übrigens stammt der Anlaß zu dieser Frage
aus dem Bezirk der Porretaner. Denn Simon von Tournai entscheidet
sich bereits dafür, daß der timor initialis, durch den man die Hölle
fürchtet und Gott liebt, wenn auch keine katholische (wegen des

Mangels des debitum officium), so doch eine politische Tugend sei3.

Auch später wollte man nichts davon wissen, daß der timor
servilis eine Tugend sei. So sagt z. B. Wilhelm von Auvergne, daß
die knechtische Furcht ein von Gott gegebenes bonum sei, nicht aber
eine Tugend, da sie, obwohl sie einen von Sünde und Laster abwendet,
dies nicht auf gute, d. i. lobenswerte, sondern vielmehr knechtische
und tierische Weise tue. Denn sie erfasse so den Geist und die Intention

scientia, secundum quod cognitiones determinant tantum. Similiter de fide
quoad cognitionis modum non est ut virtus, sed a gratia gratis data.

1 Quästionen (Cod. Paris. Nat. lat. 14556 fol. 266). — Man vgl. auch Gaufrid
von Poitiers, Summe (Cod. Brug. lat. 220 fol. 87T) : Dicimus, quod timor [servilis]
est donum Spiritus Sancti, et ideo est bonum, quia causaliter retrahit a peccato,
licet timor pene, et assuefacit hominem et préparât ilium ad caritatem. Ferner
etwas weiter unten ebenda : Dicimus, quod loquitur de servili timore, et quamvis
sit donum Dei, tarnen stricte non dicitur donum Dei ex eo, quod nullum habeat
usum ad Deum. — Nebenbei bemerkt, kennt Gaufrid auch den Begriff der dona
informia (Summa — Cod. Paris. Nat. lat. 15747 fol. 23).

2 Fol. 84v.
3 Quästionen (Cod. Berolin. Phillipp. 1997 fol. 7&v; Cod. Brit. Mus. Harley.

3596 fol. 64; J. Warichez, Les disputationes, 218). Ebenso Magister Martinas
(Cod. Paris. Nat. lat. 14556 fol. 324). — Nebenbei bemerkt, deutet auch Präpo-
sitinus darauf hin, daß nur der Gerechtfertigte von der Tugend debito officio
et debito fine Gebrauch machen könne (Summe, Cod. Vat. lat. 1174 fol. 42).



Die Lehre der Frühscholastik von der knechtischen Furcht 105

des Fürchtenden, daß dieser sein Augenmerk bloß darauf richte, der
Strafe zu entgehen. Wie ein Hund, der den gegen sich erhobenen
Stock sieht, aus bloßer Furcht davor vom Futter zurückgeschreckt
werde, wie ein Dieb, der die bewaffneten Wächter sieht und so nicht
zu stehlen wagt, allein aus Furcht vor den Wächtern sich abwende,
wie auch die Seeleute, um das Schiff zu entlasten und dadurch den
Gefahren des Sturmes zu entrinnen, ihre Waren ins Meer würfen, so

würfen auch solche die Last der Sünden von sich, da sie den drohenden

Sturm des Gerichtes und ihre eigene Versenkung in die Hölle sähen.

Wie also ein Hund in dem vorgeführten Fall nicht enthaltsam, wie

der Dieb nicht unschuldig, noch auch die Seeleute freigebig handelten,
so tue auch der knechtisch Fürchtende nichts auf gute, nichts auf
lobenswerte Weise1. Und das gehört nach Wilhelm von Auvergne
eben zum Begriff der Tugend.

Endlich sollte Wilhelm von Auxerre den timor servilis deshalb
als donum bezeichnen, weil er aus einer fides informis stammt2. Ihm
schließt sich hier Hugo a S. Charo an3, während Richard Fishacre

auf eine andere Begründung zurückgreift, da er sine preiudicio sagt,
daß die Einflößung des Gedankens : aus der Sünde wird mir Krankheit
oder Verarmung entstehen, vom Heiligen Geist stammen kann 4 und
so auch der timor humanus und der timor mundanus, wie auch der

timor servilis, wenn man von ihrer übergroßen Intensität absieht,
als donum spiritus sancti bezeichnet werden können. Da aber diese

Furchtarten dona Spiritus nur genannt werden, insofern sie zum
Guten antreiben, und da der Gedanke an die ewige Strafe unvergleichlich

stärker den Verstand erfaßt als derjenige an zeitliche Krankheit
und Verarmung, wird nur der timor servilis, nicht aber die anderen

1 De virtutibus c. 12. Guilielmi Alverni Opera omnia. I. Paris (1674) 160 f.
2 Summa aurea lib. 3 tr. 8 [Paris, Pigouchet (1500) fol. 183]. — Johannes

von Treviso, Summe (Cod. Yat. lat. 1187 fol. 39T), und Herbert von Auxerre, Summe
(Cod. Vat. lat. 2674 fol. 79T).

3 Sentenzenkommentar, zu 3 dist. 34 (Cod. Vat. lat. 1098 fol. 118) :

Solutio : Timor servilis est donum Spiritus Sancti. Ad id, quod primo obicitur,
dicimus, quod duplex est pena : temporalis et eterna. Timere penam temporalem,
que hie sentiri vel ymaginari potest, nature est, nec est donum Spiritus Sancti
talis timor. Sed timere penam eternam, que ymaginari non potest hie, supra
naturam est et supra humanam rationem. Et ideo talis timor non potest esse

a natura ; sed a gratia, scilicet a fide informi. — Guerricus de S. Quintino
erwähnt in seinem Paulinenkommentar (zu i Kor. 12 — Cod. Paris. Nat. lat.
15603 fol. 66) den timor servilis als gratia gratis data.

4 Man vgl. auch Bonaventura, zu 3 dist. 34 p. 2 a. I q. I ad 4 [Quaracchi
(1887) 756].



I06 Die Lehre der Frühscholastik von der knechtischen Furcht

beiden, als donum Spiritus Sancti benannt. Dazu kommt noch, daß

der timor servilis häufig zum Guten antreibt, weil häufig die ewige
Strafe für Sünden eintritt, der humanus und mundanus aber nur selten

— denn nur selten erwachsen für Sünden Armut und Krankheit — ;

ebenso ist auch der Gedanke : wenn ich sündige, wird mir Gott Krankheit

und Verarmung schicken, selten, der Gedanke aber : Gott wird
meine Sünde ewig strafen, häufig. So ist denn der timor servilis wenigstens

nach einer Seite eine Gabe des Heiligen Geistes. Denn, wenn man
an der Knechtsfurcht die Furcht vor Strafe und die Stärke der Furcht,
die die Furcht vor der Trennung von Gott übersteigt, unterscheidet,
dann ist die Einflößung dieser Furcht vom Heiligen Geist eine Gabe
desselben und gut, die Stärke aber ist nicht gut, nicht vom Heiligen
Geist, sondern aus übergroßer Selbstliebe h Es sind also hier Gedankengänge

noch maßgebend, die wir, freilich in anderer Form, bereits bei
Udo oder Odo von Ourscamp angetroffen haben.

In ganz neuartiger Weise weiß sodann Odo Rigaldi die Eigenschaft
des timor servilis als Gnade in dem Furchtsystem selber zu verankern :

Sumitur autem numerus iste per hunc modum : Cum triplex sit radix
amoris, scilicet natura, libido et gratia, a natura oritur primus timor, qui
dicitur naturalis. Libido autem duplex est, scilicet vivendi vel habendi,
sive nimis diligens se aut aut nimis diligens sua. A prima oritur timor
humanus, a secunda timor mundanus. Si autem timor oritur a gratia,
aut a gratia gratis data et non gratum faciente, et sic est timor servilis ;

aut a gratia gratum faciente, et hoc vel in statu imperfectionis [et sic est
timor initialis ; vel in statu perfectionis] et sic est timor filialis. — Aliter
dicitur sic, et in idem redit : omnis timor aut est meritorius aut demeri-
torius aut indifïerens. Si indifïerens, sic est timor naturalis ; si demeritorius,
aut ex inordinatione ad se et sic est timor humanus, aut ad sua et sic
timor mundanus ; si meritorius, aut dicitur meritorius, quia disponit ad
meritum, et sic est timor servilis ; aut, quia operatur meritum vel in ipso
consistit meritum, et hoc vel imperfecte, licet sufficienter, et sic est timor
initialis, vel non solum sufficienter, sed etiam perfecte, et sic timor filialis4.

Hier leistet Bonaventura dem Odo nicht Folge, sondern führt
entschieden die Begründung aus der Wirkung des timor fort, da er
den timor servilis Gabe des Heiligen Geistes nennt und vermerkt :

Et ratio huius est : quoniam sicut donum Dei est nosse sive credere

poenas futuras, pro eo quod est ibi quaedam cordis illuminatio et directio ;

sie donum Dei est illas poenas aeternas refugere et timere pro eo, quod

1 Cod. Vat. Ottob. lat. 294 fol. 245T f.
2 Sentenzenkommentar (Cod. Brug. lat. 208 fol. 467v).



Die Lehre der Frühscholastik von der knechtischen Furcht 107

ex tali dono est quaedam cordis emollitio et fluxus concupiscentialis
restrictio et in hoc quaedam rectificatio 1.

Nach unsicheren Anfängen wagt man, wie wir sahen, doch schon

seit der Mitte des XII. Jahrhunderts entschieden, den timor servilis
als Gabe des Heiligen Geistes, ja auch als Gnade zu bezeichnen. Man

ging wohl in der Erklärung der Eigenart eines solchen donum auseinander,

was aber nicht hinderte, daß einige Formeln, vor allem « donum
a Spiritu et non in Spiritu » starken Anklang fanden. Schließlich
wurde auch die Unterscheidung zwischen gratis datum und gratum
faciens hier verwertet.

1 Sentenzenkommentar, zu 3 dist. 34 p. 2 a. 1 q. 1 Conclusio [Quaracchi
(1887) 755]. — Bei dem früheren Johannes de la Rochelle finden wir in der
Summa de vitiis den timor servilis (ohne Angabe einer Definition) neben dem
initialis und filialis als timor gratuitus bezeichnet. Weiteres verspricht zur Frage
Johannes dort mitzuteilen, wo er den dono timoris behandelt (Cod. Brug. lat.
228 fol. 25t).


	Die Lehre der Frühscholastik von der knechtischen Furcht [Fortsetzung]

