
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 16 (1938)

Artikel: Le relatif "selon l'être" chez quelques témoins de la Renaissance
hellénistique

Autor: Chevalier, Irénée

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762319

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762319
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Le relatif « selon l'être » chez quelques
témoins de la Renaissance hellénistique

par le R. P. Irénée Chevalier O. P.

Pour manifester l'importance de la recherche présente, il n'y
a pas lieu d'énumérer les multiples applications, dans les sciences,

le droit, la philosophie et la théologie, d'un concept de relation clairement

et distinctement élaboré. Tout le monde, aujourd'hui, parle de

relation, de relatif, de relativité. Dans chacune des branches du savoir,
ces termes prennent un sens différent, à supposer tout au moins que
ceux qui les emploient soient toujours capables de les définir. Le rôle
du philosophe est de rechercher la raison fondamentale et universelle

qui convient aux êtres analogues correspondant aux acceptions du
terme dans les diverses sciences. Sans nous exempter de repenser les

problèmes actuels et d'en découvrir les solutions par l'activité
spontanée de notre raison, scrutant le réel, peut-être la philosophie antique
nous ofïre-t-elle déjà quelques données utilisables. Il ne s'agit pas
d'en faire un inventaire complet. Les grands philosophes du IVme siècle

avant Jésus-Christ sont supposés connus. On voudrait voir chez leurs

successeurs des IIme et IIIme siècles après Jésus-Christ, si l'héritage
de leur pensée s'est conservé, s'il s'est accru, ou précisé, en cette partie
très déterminée : y a-t-il un relatif « selon l'être », dont tout l'être consiste

dans un rapport, sans qu'il soit pour autant une pure projection de

la pensée humaine
Platon avait aperçu le problème et amorcé les distinctions nécessaires.

Après Héraclite, après Parménide, dont les intuitions initiales
lui paraissaient incontestables, Platon comprit qu'il fallait affirmer à

la fois et la diversité que présentent à nos yeux le réel et l'unité
fondamentale que l'être impose à notre esprit, reconnaître l'un et le multiple,
et que, par conséquent, tout être est soi et non-soi, qu'entre les êtres

se trouve quelque mystérieux passage qui les unit, comme un appel

qui les porte l'un vers l'autre, les met en rapport, en relation. Mais

distinguait-il vraiment le relatif « selon l'être » Aristote aperçut très
bien la difficulté et, malgré quelques tâtonnements, proposa une
solution durable. Les stoïciens l'assumèrent dans un tout autre système



68 Le relatif « selon l'être »

de catégories, ils mirent en relief les aspects essentiels de la solution et
ils l'exprimèrent dans un vocabulaire nouveau. Cinq siècles passent...

Le Stoïcisme survit par sa morale, par quelques théories physiques
et par une bonne partie de sa syllogistique1. Sa conception matérialiste

du réel et des catégories a varié. Mais le vocabulaire qu'il a créé

est devenu la richesse commune des penseurs et finit par recouvrir,
en leur conférant une précision plus grande que dans le passé, les

systèmes les plus différents, depuis le scepticisme empirique de Sextus

Empiricus jusqu'au néoplatonisme de Plotin et de Porphyre, en passant

par le péripatétisme d'Alexandre d'Aphrodisias. En ce qui regarde
l'objet très limité de ces recherches, on a pu se rendre compte que
les philosophes du second et du début du troisième siècle n'ont guère
fait, soit qu'ils les nient, soit qu'ils les confirment, que préciser et
stabiliser les données de Platon, d'Aristote et des Stoïciens. Il suffira
d'un rapide examen de textes choisis pour s'en convaincre et connaître
en même temps la synthèse vers laquelle s'orientaient ces grandes
pensées.

I. Sextus Empiricus

Savant astronome et médecin réputé de la fin du IIme siècle,

Sextus Empiricus est aussi considéré comme une des sources assez sûres

de l'histoire de la philosophie et comme le principal défenseur du scepticisme.

On trouve dans ses œuvres, non point une ontologie proprement
dite, ni même une étude complète du relatif, on comprendra aisément

pourquoi, mais seulement quelques mentions plus ou moins suggestives.
Dans les « Hypotyposes pyrrhonniennes », il se place à un point

de vue logique et dialectique et il critique entre autres systèmes la
théorie du Théétète sur les moyens de parvenir à l'assentiment et la
théorie aristotélicienne sur les démonstrations par les opposés. Ce

qu'on en doit retenir ici, c'est qu'il envisage les relatifs, peut-être
intentionnellement, comme de purs attributs logiques, en écrivant que :

« tout est relatif, car tout est genre ou espèce, lesquels sont relatifs 2. »

Il en conclut que, aussi bien que la définition des choses 3, la démonstration

basée sur l'idée de relation est impossible. Voici un exemple

significatif de son argumentation, qui suppose admise la propriété

1 C'est par sa logique qu'il sera caractérisé en premier lieu par saint Hippolyte
dans les Philosophoumena, 1. I, c. 18, éd. Cruice, p. 41, 8-10.

2 Pyrrhon. hypot., lib. II, c. XIII, n. 175 ; lib. I, c. XIV, n. 135-141 ;

164-178.
3 Item, lib. II, c. XVII, n. 207-211.



chez quelques témoins de la Renaissance hellénistique 69

commune des relatifs. « On ne peut conclure des phénomènes aux causes,

comme des signes aux choses signifiées. Le signe et ce qu'il signifie
sont deux choses relatives l'une à l'autre ; or (voici un témoignage

intéressant) de deux choses corrélatives on ne peut connaître l'une sans

l'autre ; donc, on ne peut pas comprendre le signe, en tant que signe,

sans ce qu'il signifie. Si nous ne connaissons pas les causes en elles-

mêmes, nous ne saurions par suite les conclure des phénomènes ; car
les phénomènes ne peuvent rien faire connaître qui ne fût déjà connu

en même temps et de la même façon que les phénomènes eux-mêmes.

Non seulement on ne peut aller des phénomènes aux causes, mais l'idée
même de la cause est contradictoire et impossible»1. C'est ce qui résulte
d'un raisonnement semblable au précédent, mais qui ajoute aux
caractéristiques des relatifs l'idée de simultanéité dans l'existence : « Il semble

que la cause doit précéder l'effet ; car pour que l'effet ait lieu, il faut que
déjà la cause existe. Mais, d'un autre côté, la cause est une chose

relative; car il n'y a pas de cause sinon par rapport à un effet. Or, les choses

corrélatives ne sont pas seulement simultanées dans la pensée, elles le sont
aussi dans l'existence. Il n'y a pas de droite avant qu'il y ait une gauche,

point de père avant qu'il y ait un fils, point de cause avant qu'il y
ait un effet. Mais si la cause et l'effet sont simultanés, comment les

distinguer et par quoi jugera-t-on où est l'effet et où est la cause
Les dogmatiques, c'est-à-dire les Stoïciens et les Péripatéticiens
dégénérés, définissaient la cause : ce qui est tel que dès qu'il est présent,
l'effet a lieu. Mais l'effet étant présent au même instant que la cause, qui
dira laquelle des deux choses est la cause plutôt que l'effet de l'autre ?2»

Que faire, sinon suivre l'expérience, conclure des phénomènes aux
phénomènes, en observant leurs rapports Aristote avait déjà remarqué

avec beaucoup de pénétration, que si l'on soutenait que tout est

relatif, on versait nécessairement dans le phénoménisme subjectiviste 3.

1 Raisonnement présenté d'après Prantl par Paul Janet et Gabriel Séailles,
Histoire de la Philos., éd. 15, Paris 1932, p. 970.

2 Ravaisson, Essai sur la métaphys. d'Aristote, vol. II, p. 254 ; voir :

Pyrrhon hypot., 1. III, c. 25 ; Adversus Mathem. 1. IX, 234, 228. — Pes érudits
philosophes que l'on vient de citer, Ravaisson, Paul Janet, Gabriel Séailles, en
dehors de ces allusions à la relation à propos de l'idée de cause, ne disent rien
sur la relation dans Sextus Empiricus.

3 Metaphys. lib. T, cap. 6, ion a, 2 - ion b 23 ; il y a du relatif dans le monde,
mais tout n'est pas relatif ; ce sont les partisans de la théorie de l'apparence qui
enseignent la relativité universelle. On trouverait également dans ce chapitre
les éléments d'une pertinente réfutation de l'idéalisme. Relativisme universel et
phénoménisme ne se rencontrent-ils pas encore dans l'idéalisme contemporain



7° Le relatif « selon l'être »

L'existence des relatifs, dit ailleurs Sextus Empiricusl, a été niée

par quelques philosophes ; pour lui, la relation existe, mais seulement
dans la pensée 2. Et la vérité fait partie des relatifs 3.

Ces idées qui paraissent fondamentales chez lui servent à critiquer,
avec Platon et Aristote, d'autres philosophes qu'il nomme les

Pythagoriciens. Leur théorie qu'il décrit montre à l'évidence quels étaient
les caractères de la relation communément reconnus par toutes les

grandes écoles de l'antiquité. Les Pythagoriciens répartissent les

« choses qui existent » en trois classes : les choses qui sont connues
selon la différence constitutive (xà xaxà 8ta<popàv), celles qui sont connues

par contrariété (xà xaxà âviavxtaatv), enfin celles qui sont connues
selon la relation (xà 8e xocl; xi)4. Les premières sont les choses en soi

(xaô ' éauxâ) ; les absolus, les substrats, les sujets, comme homme,
cheval, etc. qui peuvent être considérés airoXuxcoç, et non selon leur
relation avec autre chose oùy <oç xaxà xr,v r.pbç è'xepov (j/éxtv. Les
secondes sont celles qu'oppose une incompatibilité réciproque, tels

que le bon et le mauvais, le juste et l'injuste, le mû et l'immobile, etc.s.
Enfin, la troisième classe comprend les relatifs, droit et gauche, haut
et bas, double et moitié, xaxà xr,v xxpbç l'xspov x y é a t v vooûusva ". On

comprend d'emblée la distinction des êtres en soi et des êtres relatifs :

les uns peuvent être considérés en eux-mêmes, les autres ne peuvent
l'être qu'avec un autre, celui précisément avec lequel ils sont en rapport.
Mais les deux dernières catégories ne se distinguent pas si aisément.
Les Pythagoriciens, toujours d'après Sextus, indiquent deux
différences entre ces catégories. Premièrement, dans les contraires, la mort
de l'un, c'est la naissance de l'autre : la santé remplace la maladie,
le mouvement succède au repos 7. Les relatifs, au contraire, coexistent
(xuvj7tapçtv) et disparaissent ensemble (auvavat'peutv àXX-rçXwv xeoteïyeiv) ;

leur lien réciproque rompu, ils ne gardent pas chacun une existence

séparée, ils cessent d'être : pas de double sans moitié, pas de droite

1 Adversus Mathem., lib. VIII, n. 335.
2 Adversus Mathem., lib. VIII, n. 453 « imvoia jrbvov aogsxai xà Ttpéç xi itwç

i/ovxa, ûîtapStç Se oûx é'itiv a'jtoïç. »

3 Adversus Mathem., lib. VII, n. 60 « twv 7tp<iç xt eivai xi)v àX^Ostav ».
4 Adversus Mathem. lib. X, n. 263, 269, 274 ; Pyrrhon. hypot., lib. I,

e. XIV, n. 137 ; Adversus Mathem., lib. VII, n. 37-161 ; — la division entre les

]° et les 3° est confirmée par Simplicius, comment, in Categ. Arist., C. A. G., VIII,
l65, 35 et seq. ; 212, 15 ; 217, 24.

5 Adversus Mathem., lib. X, n. 264.
0 Ibid., n. 265.
7 Ibid.. n. 266.



chez quelques témoins de la Renaissance hellénistique 71

sans gauchex. On le voit, l'idée est tout à fait aristotélicienne ; le

mot même cuvavafpsatv s'inspire du Stagirite2 ; le mot iteptet^etv qui est

ajouté, indique fortement la contenance, la possession réciproque
des relatifs et le substantif <jovt5itaf>$iv marque leur caractère réel. Il
s'agit bien vraiment ici du relatif « selon l'être » que l'on pourrait
appeler le relatif modal3. La seconde différence entre les contraires
et les relatifs est déterminée par un trait que l'on ne trouve pas dans

Aristote, du moins sous cette forme ; il n'y a pas de milieu dans les

contraires : on est malade ou sain, mort ou vif ; dans les relatifs
(tùW Ttpoç t( 7:ojç è^dvTGov), il y a un milieu : une chose est plus grande
ou plus petite, le milieu est l'égal4. Mais cette seconde différence
n'intéresse pas l'étude présente. Ensuite, Sextus critique ces positions
à l'aide de la théorie du genre et des espèces et du relativisme
universel5.

Ce qui est à retenir de cette étude de Sextus Empiricus, c'est que :

premièrement, dans tous les passages où il parle des relatifs, il les

caractérise par leur simultanéité soit dans la connaissance, soit dans

l'être ; deuxièmement, les Pythagoriciens distinguent parfaitement
les êtres en soi et les êtres relatifs, en donnant à ceux-ci leur propriété
essentielle en des termes plus réalistes encore qu'Aristote ; troisièmement,
les expressions 7tpoç t1 7C(o; ly<0v 6 et xxrà tyjv nobç l'repov ayéatv 7

ont même signification, et désignent ici le relatif modal.

II. Alexandre d'Aphrodisias.

Vivant à la même époque que Sextus Empiricus, Alexandre

d'Aphrodisias est le restaurateur du péripatétisme 8. Parmi les

commentateurs d'Aristote, il se distingue, sauf une ou deux exceptions

] Ibid. n. 267. 2 Catég., 7 b, ig.
3 Le mot modal est employé ici uniquement par commodité, pour signifier

un accident réel, par opposition à la relation « selon l'être » qui n'existerait que
dans la pensée. On ne tient pas spécialement au mot et on en accueillerait volontiers

un meilleur. Mais il suffit de l'avoir défini, pour prévenir toute équivoque.
4 Adversus Mathem., lib. X, n. 268.
5 Ibid., n. 269 et seq.
6 Ibid., n. 268. 7 Ibid., n. 265.
8 Marc-Aurèle avait établi, à Athènes, en 176, des chaires pour l'enseignement

public de chacun des quatre systèmes principaux entre lesquels la philosophie
était alors partagée : le platonisme, l'aristotélisme, l'épicurisme et le stoïcisme
(Dio Cass. LXXI, 31). Alexandre d'Aphrodisias, né en Carie, occupa la chaire
péripatéticienne sous les empereurs Septime-Sévère et Caracalla (qui mourut
en 217). (Cf. Alex. Aphrod., de Fato, praemium, éd. Bruns, Berolini, 1892,
C. A. G. supplem., vol. II, p. II, 164, 3).



72 Le relatif « selon l'être »

graves, par sa fidélité à la pensée du maître : il est le « Commentateur »

par excellence. Mais il s'est également servi du vocabulaire stoïcien.

Il va sans dire qu'on ne le suivra pas dans les discussions infiniment
subtiles qui se déroulent en de très nombreux livres. On se contentera
d'en extraire sa conception de la relation modale et d'en donner
seulement une première esquisse.

Les relatifs existent et constituent un genre d'être distinct.
Alexandre établit leur existence contre des Pythagoriciensselon
lesquels les relatifs, les maux, et tout ce qui n'a pas une nature (<pûstv),

sont dépourvus d'idées ou de nombres. Il ne peut donc pas être question
d'une pluralité de relatifs par participation univoque aux idées et aux
nombres. Au contraire, réplique Alexandre, il y a de l'être xarà «rylsiv

comme il y en a xaxà ipûstv 2. Il maintient sa position dans une critique
de la théorie platonicienne des idées, et reproche aux Platoniciens,
comme le faisait Aristote, de nier l'existence des relatifs3. Il place
le relatif dans la liste des catégories *, en donnant les exemples de père,
droite 5, ressemblance 6.

Il définit le relatif : « ce qui a l'être dans une relation mutuelle '. »

Il reconnaît avec tous les commentateurs que le mot à définir est contenu
dans la définition. Mais comment faire quand il s'agit d'un genre
suprême Disons simplement que c'est plutôt une description, pour
favoriser l'intuition d'une donnée informulable.

Tous les accidents, y compris les relatifs, ont ceci de commun
qu'ils se disent de la substance ; c'est pourquoi leur étude relève de

la métaphysique qui a pour objet la substance. Mais du fait que tous
les accidents sont dits de la substance, il ne s'ensuit pas que le relatif
se confonde avec tous les accidents. Les autres accidents sont dits
de, ou à cause de la substance ; mais leur être ne consiste pas dans un

1 On voit que sous le nom de Pythagoriciens, on classait des philosophes
aux doctrines bien différentes.

2 Alexandre d'Aphrodisias, in Metaphys. Arist., éd. Michael Hayduck, C. A. G.,
vol. I, Berlin 1891, 51, 1 et seq.

3 In Metaphys. Arist., ibid., 83, 26 et seq. — L'argumentation est ici très
difficile à suivre ; elle est présentée de façon excellente dans Robin. La théorie
platonicienne des idées et des nombres, p. 15 et seq., 21, n. 18 ; 609, n. 51 ; 627 ;

et Ross, Commentary in Arist. Met., 1, 194.
4 In Analyt. Prior., C. A. G., vol. II, p. 1, 366, 28-33, avec le nom de vyiw.'..
5 In Analyt. Prior, ibid., 366, 28-33.
6 In Top., C. A. G., vol. II, p. 2, 118, 8 : « xaxà xrjv 7tpéç rt erxsitv »

7 In Metaphys., C. A. G., vol. I, 83, 26 : « rà 8e irpéç ti èv rij irpb; iXkx\\a.

axtati tô elvat ë/eiv » ; de même, in Top., C. A. G., vol. II, p. 2, 407, 3.



chez quelques témoins de la Renaissance hellénistique 73

rapport : èv aysaei. Ceux-ci seuls sont dits proprement relatifs dont
l'être est constitué par un rapport entre réalités1 ; ils « sont dits »

(XeyojAEva) et « ils sont » (ovxa) de la substance. Non seulement entre
les substances, mais encore entre des accidents, il peut s'établir des

rapports ; le grand et le petit, le plus grand et le plus petit, peuvent
être considérés en eux-mêmes, en tant qu'ils désignent des quantités,
mais ils sont des relatifs, en tant qu'ils consistent dans un rapport
entre quantités. La relation est bien un genre distinct2.

Il y a donc lieu de faire des distinctions entre tout ce qui est dit
d'un autre. On ne parlera pas de la division des relatifs selon leurs
fondements. Alexandre développe seulement les vues d'Aristote,
en usant du terme cyéstç3. Ce qu'il importe de bien saisir, c'est la
distinction du relatif en général et du relatif modal. Le relatif en

général, c'est tout ce qui est dit d'un autre. Tous les accidents sont
donc relatifs en ce sens-là. En grammaire et en logique, maintes fois

il est fait appel au Ttpôç ti, dans le même sens général. Il a pour
synonyme àvatpopâ, et quelques fois ayétnq. Il désigne le rapport d'un mot
avec un autre, du moyen terme avec l'un ou l'autre des extrêmes ;

ainsi la figure des syllogismes varie-t-elle avec les rapports des propositions

entre elles 4. Mais -kooç ti est beaucoup plus large que ayéaeç,

toute ayéaiç est itpdç ti, mais tout Tcpdç Tt n'est pas ayéaiqB, au sens

précis et le plus habituel du mot. La ayéatq est le relatif en soi xaô 'otÛTtSv,

selon l'être ; ce que n'est pas l'<xva©opct 6. Jamais ce mot ne désigne

une catégorie spéciale de l'être, tandis que ayéaiq signifie les modes

d'être d'un sujet en relation avec autre chose 7. S/ési;, en ce sens bien

déterminé, s'oppose à yûatç tandis que itpoç ti peut être une «pûtjiç,

qui serait relative par accident8. En somme, Ttpoç Tt est comme une

1 In Metaphys., C. A. G., vol. I, 242, 35 et seq. ; 243, 7, 12, 13 ; 257, 5.
2 In Metaphys., C. A. G., vol. I, 397, 31 « ri te èv rrj npbq oEXXï)Xa

«Txêcrsi » ; 630, 25 et seq.
3 In Metaphys., vol. I, 404, 32-407, 15.
4 In Analyt. Prior., C. A. G., vol. II, p. 1, 349, 19 ; 44, 18 ; 47, 14-21 ;

286, 3 ; 17, 30 ; 406, 12 ; 42, 2 ; 47, 21 ; 57, 11 ; 258, 20 ; 281, 2 ; 286, 3 ; 288, 1 ;

364. 27 ; 380, 7-20 ; 384, 22 ; in Top., p. 2, 562, 12 ; 13, 22, 45, 6 ; 334, 4 ; 441, 14.
5 In Top. C. A. G., vol. II, p. 2, 300, 14-19.
6 In Top., C. A. G., vol. II, p. 2, 441, 9 22. Cf. Index Wallies, C. A. G.,

vol. II, p. 2, 603 b, verbum : àvatpopà.
7 In Metaphys., C. A. G., vol. I, 145, 14-19 : contraste entre les deux

expressions, l'une désignant un rapport quelconque, l'autre un mode d'être
vraiment ontologique et distinct. Item, 2, 4 et seq. ; 6, 5 ; 397, 28-398, 9.

8 In Top., C. A. G., vol. II, p. 2, 300, 15 et seq. ; in Metaphys., C. A. G.,
vol. I, 801, 28 et seq



74 I.e relatif i selon l'être »

notion générique1 qui se subdiviserait en deux espèces, le relatif
général, souvent exprimé par àvaçopâ (surtout dans les livres de logique),
et le relatif modal, ou ayéisit ou ~pck xl ttojç ïysw. Ce sont ces derniers

(les relatifs modaux) qu'Alexandre désigne dans cette formule synthétique

: « Les relatifs (xà np<Sç xt) ne sont pas des natures (cpûssi;)

considérées en elles-mêmes, mais seulement des relations (ryisetç), et ils
ont l'être xo slvat dans le mode de se tenir vers quelque chose (xù>

rcpii X! ITÛJÇ 'ÉXSÎV) 2- »

Alexandre d'Aphrodisias indique aussi les propriétés qui découlent
de cette notion des relatifs, bien qu'il n'ait pas commenté les

Catégories d'Aristote où elles sont énumérées.

La relation présuppose toujours un sujet ; ce serait une contradiction

de la considérer comme précédent tout ce qui existe. « Le

itpiç xt signifie un mode relatif (ayéaiv) d'une nature préexistante,
laquelle est antérieure au rapport qui lui arrive (irptixT) x^ç wjtßeß»-
xufotç uyéoetoç auxvj) 3. »

Un relatif appelle toujours un corrélatif : « Tous les pères sont

pères suivant une certaine relation qu'ils ont en commun avec un
autre (xaxspe? xaxà xoivijv ij.1v xtva txysutv) ils ne sont pas pères d'eux-
mêmes 4. » « Les itpö; xt sont toujours dits en opposition avec un autre6. »

Un même sujet peut avoir plusieurs relations (a/éa&iç relatifs modaux) ;

mais, par chacune de ces relations, il se rapporte à quelque chose d'autre
qui est déterminé soit par le genre, soit par l'espèce. Le même peut
être égal et double, mais point par rapport au même : il lui faut des

corrélatifs distincts. Ainsi la pluralité des relations dans un même

sujet provient-elle de la diversité des corrélatifs6.
Ce qui distingue les relatifs de tous les autres genres d'opposés,

c'est qu'ils existent ensemble par nature : xà irpoç xt ap.a ry cpüast7.

Mais cette simultanéité dans l'existence ne se vérifie que si l'on
envisage vraiment les relatifs en tant que tels, dans leur rapport actuel
et déterminé : suvinràp^et xaôb xotaCxat...

Cette précision explique que l'objet de sensation ou de science

1 II faut insister sur le mot « comme » une notion générique ; car, à vrai dire-
ces deux notions de npéç xt sont analogues et non univoques.

2 In Metaph., C. A. G., vol. I, 802, 12 ; in Top., C. A. G., vol. II, 103, 20.
3 In Metaphys., C. A. G., vol. I, 86, 8-10 ; 316, 13 et seq.
4 In Metaphys., C. A. G., vol. I, 126, 12.
5 In Top., C. A. G., vol. II, p. 2, 339, 12 ; 340, 14-17.
8 In Metaphys., C. A. G., vol. I, 323, 20-30.
7 In Top., C. A. G., vol. II, p. 2, 95, 12.



chez quelques témoins de la Renaissance hellénistique 75

puisse exister avant son corrélatif de sensation ou de science. La
relation n'existe vraiment que lorsque les deux termes sont lv rsyictt

zoiç, dans un certain rapport ; alors, en tant que termes relatifs, ils
coexistent1.

On n'a pas à s'arrêter davantage à l'œuvre considérable d'Alexandre

d'Aphrodisias. On voit qu'il a nettement précisé les notions entrevues

par Aristote. Il enseigne avec plus de fermeté qu'il y a des relatifs
modaux, vraiment irréductibles à tout autre genre d'être ; que leur
être consiste dans le pur rapport qui relie deux réalités, et que, par
conséquent, en tant que corrélatifs, ils doivent nécessairement coexister.

III. Ammonius Saccas

Ammonius Saccas, un ancien portefaix, est le fondateur du
néoplatonisme. Il chercha à concilier les doctrines de Platon avec celles

d'Aristote. Il compte parmi ses plus illustres auditeurs Origène,

Plotin, Longin. Il mourut à Alexandrie vers 241. De sa vie et de ses

œuvres, on ne sait à peu près rien de plus, hormis l'admiration de

ses disciples.
Cependant, comme émanant d'Ammonius Saccas, une opinion

sur l'union du corps et de l'âme est citée, au début du Vme siècle, par
un évêque catholique Némésius 2. Elle contient justement une
explication intéressante de la 5/est;, conçue comme quelque chose de

dynamique, et non pas principalement statique et logique. On rapporte
cette explication, comme remontant au début du IIIme siècle, avec
toutes réserves cependant sur l'exactitude de l'attribution à Ammonius
Saccas 3.

1 In Metaphys., C. A. G., vol. I, 316, 7 et seq. ; si l'on comprend mal cette
propriété, on tombe dans les sophismes de Protagoras, ainsi qu'Alexandre en
avertit son lecteur.

2 Némésius, évêque d'Emèse en Phénicie (Syrie), entre 430-450, écrivit
une œuvre philosophique « de natura hominis », éditée par F. Matthaei, Mag-
debourg, 1802 ; édition reproduite dans P. G. XL, col. 504-817. Les opinions
que Némésius attribue à divers philosophes sont généralement exactes ; pour
lui, il incline vers le néo-platonisme d'Ammonius Saccas, qu'il cite deux fois,
c°l- 537 b, 593 b. L'influence de son œuvre est assez considérable dans la pensée
chrétienne : saint Jean Damascène en reproduit de longs fragments, de Fide
orthodoxa, 1. II, c. XII-XXX, P. G. XCIV, 9x7-969; l'œuvre se retrouve, sous
le nom de Grégoire de Nysse, dans l'anthropologie de Thomas d'Aquin,
S. T., P. I, q. 75-83, 116.

3 Cf. la discussion entre Zeller, Archiv, für die Gesch. d. Philosophie VII,
p. 297 et Arnim, Rheinisches Museum XLII, p. 276. Contrairement à Zeller,
Arnim pense que Némésius reproduit la doctrine authentique d'Ammonius. Tel
est également l'avis de Cadiou, La Jeunesse d'Origène. Paris 1935.



76 Le relatif « selon l'être »

L'âme n'est pas dans le corps comme dans un vaisseau qui la
renfermerait — conception platonicienne et orphique : ce qui est

incorporel ne saurait être ainsi emprisonné dans un lieu. L'âme est
dans le corps, non pas d'une manière corporelle et locale, mais en ce

sens que portée d'inclination vers lui, elle lui est attachée par son
penchant et sa disposition, comme un amant est attaché à celle qu'il aime.

L'âme n'est donc dans le corps que par le rapport habituel dans lequel
elle se trouve avec lui, que par son assistance, et comme Dieu est en

nous ; elle contient dans sa sphère d'action les organes corporels.
« 'Exàv oùv èv (TiôfAaxi Xéy?|xac efvac, oùyj toç èv xÔ7up xco Goùjxaxt

Xèyexai sLai, aXX' ùç èv ayiaz t xai xài Ttapsïvat, wç Xéysxai 0 Oeôç èv

i]|Atv. Kai yàp xr; ayéati xai xyi xrpôç xt xai Biaôèset BeBésôat pap.lv
Oirô xov (jtopaxoc; xi|V ^uyvjv, wç XeyojAsv Ù7rb xxjç èp<o[Asvr|ç SsBèaOat xBv

èpaux'riv, où swpaxtxûç, où SI X07rtx<îiç, àXXà xaxà «jyeoiv s1.

Au contraire, quand elle contemple, dans l'intelligence pure,
elle est en elle-même, xaxà tpùutv 2. C'est la conséquence de l'idée
néoplatonicienne qu'un principe peut se communiquer à une nature
différente et inférieure sans sortir de lui-même ni déchoir de sa propre
nature, que l'unité, par conséquent, peut devenir multitude, dans

une région inférieure, sans cesser d'être en elle-même unité, que
l'intelligence ou l'âme incorruptible peut agir dans la matière corruptible
sans cesser d'être en elle-même affranchie de tout mouvement et de

toute corruption. La a/éaa; n'atteint pas la nature.
Il faut comprendre ce rapport (ayéaiç,), comme une fonction active

(Èvépyeta), et non comme une inclination vers un lieu3. Et cette
conception sert un peu à se représenter l'Incarnation du Verbe,
avec cette différence, toutefois, que le Verbe demeure éternellement
inchangé et ne subit aucune action en retour de la part de sa nature
humaine, tandis que, si l'âme enveloppe le corps, elle est également
tenue par lui4.

Cet emploi de a/èîiç, au sens d'inclination, rappelle l'usage
aristotélicien du mot5 et se retrouvera chez les Pères. Il semble bien qu'ici
il n'indique pas directement un relatif, mais plutôt le fondement de

relations : la propension, l'action.

1 P. G., XL, col. 600 a-b.
2 On peut évoquer ici le premier discours de Socrate dans le Phédon.
3 Ibid., col. 601 a.
4 Ibid., col. 601 a b.
5 Dans un fragment d'ailleurs douteux, f. 178, 1507 b 36, 21 (cf. Index Bonitz).



chez quelques témoins de la Renaissance hellénistique 77

IV. Plotin

Le génie subtil, pénétrant, mystique de Plotin (205-270) s'est

efforcé d'assimiler, dans une synthèse transcendante et personnelle,
toutes les vérités du platonisme, de l'aristotélisme et du stoïcisme.

Le néo-platonisme, dont Plotin est le plus illustre représentant, est

le carrefour où se rencontrent toutes les avenues de la pensée antique.
C'est dans les trois premiers livres de la sixième Ennéade que

Plotin, tout en critiquant Aristote, les Stoïciens et Platon, expose
sa propre théorie des relatifs1. C'est celle-ci que l'on va essayer de

restituer, dans ses grandes lignes, en la dégageant de toute polémique.
Plotin examine d'abord une question, qu'Aristote avait supposée

résolue, celle de l'existence des relatifs dans la réalité, c'est-à-dire, en
dehors de la pensée. Il commence par exposer une thèse négative.
Seules la science, la sensation, l'agent, la mesure, car ils participent
à une forme, ou produisent un effet, désignent vraiment des réalités
de relations 2. Mais les rapports de semblables ou d'égaux « ne sont
rien que notre jugement de comparaison entre deux êtres qui existent

en eux-mêmes 3 » ; quant aux autres « que pourrait-il y avoir en dehors

des termes relatifs l'un à l'autre, sinon nous-mêmes qui les concevons

juxtaposés ?4 et c'est nous qui concevons une chose à droite et
l'autre à gauche, sans qu'il y ait rien de tel en elles » 5.

Le chapitre suivant réfute cette thèse, qui place l'existence des

relations dans une conception de l'esprit. Plotin avance un dilemme ;

« ou bien cette conception ne correspond à rien, et nous nous trompons
dans notre jugement : alors, n'ayant plus de termes réels, le rapport
est tout à fait vide ; ou bien nous sommes dans le vrai, en jugeant...
alors, nous entendons par antérieur autre chose que le sujet dont il
est l'attribut ; il en est de même du droit et du gauche ; et un rapport
entre grandeurs est également en dehors des quantités mêmes que
l'on compare. Et si ce rapport n'est ni énoncé, ni même conçu, il existe

tout de même : telle quantité est double d'une autre avant que nous
le sachions. — Dans tous les relatifs, le rapport existe dès que les objets

1 Ennéades, VI, irc partie, 1. I-V. — Texte et traduction de E. Bréhier.
Taris 1936.

2 Ennéades, VI, 1. I, c. 6, p. 65, 13-16, «... x«x' èvzprsiav ùnoazaatv

7tpÔÇ ...»
3 Ibid., p. 66, 21-22, «... i) ï| Y][AST£pa xpitrtç itapaßaXXövxwv ...»
4 Ibid., 28-30.
® Ibid., 34-35.



78 Le relatif « selon l'être »

eux-mêmes existent, nous constatons seulement son existence... Cessons

donc de nous demander si les rapports existent »I. Une réflexion
psychologique, bien caractéristique de la manière intelligente de Plotin,
termine cette démonstration. Ce qui a pu faire croire que les relations
n'avaient aucune existence, explique-t-il, ce sont ces rapports de

droite et de gauche, qui peuvent cesser complètement d'exister ou se

transformer, alors que les objets en rapport restent invariablement ce

qu'ils sont 2.

De façon précise, quelle est donc la définition des relatifs « C'est
le rapport d'une chose à une autre et non d'une chose à elle-même ;

c'est à autre chose que se fait le rapport 3. » Il importerait dans cette
définition de déterminer la valeur respective des termes «p<J; ti et
s^éoti;. Il est dit à plusieurs reprises que le xrpôç xi naît de la s^sat; :

« le relatif (irpôç xi) naît du rapport (Scà rr,v s/écrtv) d'une chose à une
autre » 4

; « c'est la relation elle-même qui engendre les relatifs »5.

D'autres fois, le 7cpôç ti est purement et simplement identifié avec la

a%éaiç : « Pour le relatif, il est rapport d'une chose à une autre... »6.

Les deux expressions sont, tour à tour, prises l'une pour l'autre, dans
les c. 6-8 du premier livre de la VIme Ennéade, bien qu'on y retrouve
aussi la première conception. Une formule réunit ces deux aspects :

« Le relatif (itpo; xt) n'a point d'être avant sa relation à autre chose ;

c'est cette relation (f] u/éoi;) qui l'engendre, et il n'est rien en dehors
de cette relation »7. Il semble donc que le itpoç xt désignerait le terme
relatif opposé à l'autre, et la a-/éat; la relation qui oppose et unit les

deux relatifs et dans laquelle ils ont leur être de relatif. « L'être des

relatifs est leur dépendance réciproque 8. »

Les relatifs à propos desquels se vérifie cette définition, forment
des groupes distincts, car ils ne participent pas tous à une réalité
commune. Il y a des rapports d'action, et des rapports de participation
très variés. L'unité de la catégorie du relatif n'est donc pas une imité
de genre ; en d'autres termes, il n'y a pas univocité dans les relatifs 9.

1 c. 7, p. 66, 37-67, 16.
2 Ibid., 16-21.
3 1. II, C. 16, p. 1x7, 2-8 : « 'Exépovi yàp itp'oç ïxepov xai ov itpbç aû-tb r,

Tyéatç xai rcpbç âXXo ».
4 1. I., c. 15, p. 79. I4-I5-
5 1. I, c. item, c. 14, p. 78, 10-13.
8 1. III, c. 28, p. 159, 4-5.
7 1. III, c. 21, p. 151, 15-17.
8 1. I, c. 8, p. 68, 2-3.
9 1. I, c. 8-9, p. 68-70.



chez quelques témoins de la Renaissance hellénistique 79

Ce qu'il est particulièrement intéressant de noter, c'est l'habileté
et la précision avec lesquelles Plotin distingue, après Alexandre

d'Aphrodisias, les relations « secundum dici » et les relations « secundum

esse ». L'aporie qui embarrassait Aristote arrive ici à une solution
satisfaisante.

L'allusion à l'aporie aristotélicienne est évidente : « Pour le relatif,
il est rapport d'une chose à une autre, et suppose le concours simultané
de deux choses. Lorsque le relatif est engendré par une manière d'être
de la substance, il est relatif non pas en tant qu'il est substance, mais
en tant qu'il est partie d'une substance : c'est le cas de la main, de

la tête, de la cause, du principe et de l'élément1. » Cette affirmation
insuffisante a été précisée : « Ce qui est à une autre chose et qui est
affirmé de cette autre chose, c'est ce qui n'est pas substance ; la substance,
c'est ce qui est à soi-même son être ; ou bien si elle est (comme forme)
partie du composé, elle en est une partie constitutive ; si le composé
existe, chacun de ses deux constituants existe en lui-même ; et sans

doute, puisqu'il a rapport au composé, il est bien dit du composé,
mais en un sens tout autre ; en tant que partie, il est bien relatif au
composé : mais quant à sa nature, il est affirmé en lui-même dans son
être propre et il n'est pas dit d'autre chose »2.

Cette explication se comprend mieux encore, si on l'éclairé à la
lumière d'un texte capital, où se marque avec force la distinction des

deux ordres de relatifs : « Il faut entendre par relatif (tô irpôç ti) non

pas ce qui se dit simplement d'autre chose (érépou X é y s t a i), non pas

par exemple la disposition, sous prétexte qu'elle est disposition d'une
âme ou d'un corps, non pas l'âme, sous prétexte qu'elle est l'âme de

tel être et qu'elle est en autre chose qu'elle, — mais bien ce qui ne tient
sa réalité de rien autre que du rapport (àÀX ' oTç tj ùnoaraaii; oùSapiôÔev

>) ex tv); s^saeax; Trapaytvexat), cette réalité (Û7toirTa<r!ç) n'étant pas celle
des sujets des relatifs, mais celle même qui est énoncée comme relative.
Par exemple, le double rapporté à la moitié ne confère aucune réalité
à une longueur de deux coudées (ou en général au nombre deux), ni
à une longueur d'une coudée (ou en général à l'unité) ; mais, deux
et un étant donnés, outre qu'ils sont deux et un, ils peuvent, dans leur

1 1. II, c. 28, p. i59, 3-8.
2 1. III, c. 4, p, 129, 20-26 ; j'ai corrigé la traduction de M. E. Bréhier, en

ajoutant à l'avant-dernière ligne les mots « quant à sa nature », pour marquer
l'antithèse qui existe dans le texte grec, et traduire yjazi qui n'est pas rendu
dans la traduction de M. Bréhier.



do Le relatif « selon l'être »

rapport entre eux, être appelés et être effectivement (Xi y car al te xai
slvat), l'un double et l'autre moitié. A eux deux, ils ont donné naissance
à un autre être dérivé d'eux, le double et la moitié, qui prennent
naissance l'un par rapport à l'autre, et n'ont d'existence que l'un par
l'autre, le double, parce qu'il surpasse la moitié, et la moitié, parce
qu'elle est surpassée. L'un n'est pas antérieur et l'autre postérieur, mais
ils viennent ensemble à l'existence »1. Le Tcpôç rt ici considéré est donc
le vrai relatif, le relatif quant à l'être. Reprenant un argument esquissé

par Aristote contre Platon, perfectionné par Alexandre d'Aphrodisias,
Plotin montre ensuite que cette conception du relatif est la seule qui
permette d'éviter le relativisme universel : « C'est la relation elle-même,

ajoute-t-il, qui engendre les relatifs, ce n'est pas le simple fait d'être
énoncé en rapport avec autre chose ; là où il y a une réalité (tiç uitourastc)

appartînt-elle à autre chose ou fût-elle en rapport avec autre chose,
elle possède sa propre nature (œustv) antérieurement à toute relation.
Or l'acte, le mouvement et l'état (ï?t;), bien qu'ils appartiennent à

autre chose, ne laissent pas d'être et d'être conçus en eux-mêmes avant
toute relation. Sinon, il n'y aura que des relatifs ; car il n'y a pas
de cas où une chose quelconque n'ait rapport à une autre chose 2. »

Plotin ne se contente pas de ces considérations générales, ou

plutôt il ne s'élève à ces généralités que pour mieux résoudre des

problèmes déterminés. En vertu de cette définition propre du relatif
quant à l'être, il distingue avec une précision parfaite, dans un même

sujet, l'être de l'acte, de la puissance, de la disposition (g'Çtç) 3, de

la qualité ou de la quantité 4 de l'être du relatif. Citons seulement
la solution d'une difficulté, contre laquelle Aristote se débattit vainement

; c'est le cas de la sensation et de la science. « Oui, la sensation
est bien relative à autre chose, avec quoi elle entre en relation ; mais,
c'est en dehors de cette relation, qu'elle possède la propriété d'être
acte ou passion. Si la passion est passion en dehors de ce fait qu'elle
est passion d'un objet ou produite par un objet, l'acte est aussi un
acte indépendamment de ce rapport... La pensée, enfin, en dehors

de sa relation à l'objet pensé, a la propriété d'être un mouvement

ou un acte ®. »

1 1. I, c. 7, p. 67, 24 - 68, 38.
2 1. I, c. 17, p. 80, 5 - 81, II.
3 1. I, c. 12, p. 75, 25-33.
4 1. III, c. 21, p. 151, 9-21, texte particulièrement remarquable.
5 1. I, c. 18, p. 82, 13-22 ; mouvement ou acte, selon que la pensée est

discursive ou intuitive.



chez quelques témoins de la Renaissance hellénistique 8l

V. Porphyre

Porphyre (232 ou 233-303 ou 305) reçut l'enseignement des

Ennéades des lèvres mêmes de Plotin. Quelque trente ans après la
mort du maître, il classa et édita ces cinquante-quatre livres. Pour

venger Aristote des critiques que lui avait infligées Plotin, il écrivit,
outre l'Isagoge, deux commentaires des Catégories. Le premier, le

plus développé, est aujourd'hui perdu ; l'autre, à la manière d'un
catéchisme, par demandes et réponses, s'adresse aux débutants. Il
fut traduit par Marius Victorinus. Mais la traduction est perdue, et

l'original grec n'est conservé que par un seul manuscrit qui est privé
de ses dernières pages et déformé par des lacunes, des fautes d'écriture
et de lecture ; des feuillets qui restent plusieurs sont lacérés, un grand
nombre misérablement corrompus. C'est à désespérer souvent, se plaint
l'éditeur, d'avoir une leçon authentique1. Mais, « Boèce plagie Porphyre»,
a-t-on dit d'un mot quelque peu excessif2. Les textes du proconsulaire
romain serviront parfois à trouver la pensée du philosophe tyrien.

Porphyre fut surtout un érudit, et non un penseur original. On
suivra ici son commentaire des Catégories, en notant seulement ce

qu'il ajoute à Aristote.
La table des Catégories est-elle faite pour classer des objets et non

pas les mots ou expressions qui les désignent Sur cette question très
discutée dans les écoles, Simplicius et Boèce admettent, chacun pour
son compte, la thèse de Porphyre : les Catégories portent, écrit
Simplicius, « sur les mots et les énoncés simples, en tant qu'ils désignent
les êtres primitifs et simples ; mais, puisqu'elles traitent des

énoncés, il faut donc que s'y rattachent aussi les choses signifiées et
les notions comprises dans ces désignations »3.

La liste des catégories suit celle d'Aristote ; pour le relatif, Porphyre
donne l'exemple de père 4.

Un relatif comporte nécessairement un autre relatif ; on ne peut
pas parler d'un relatif au singulier ; les relatifs ne sont rien par eux-
mêmes. Porphyre reproduit la définition d'Aristote, en attribuant

1 Ad. Busse, Berolini, 1887, C. A. G., t. IV, P. I. introductio, p. LI — toutes
nos citations de Porphyre se réfèrent à cette édition.

2 D'après Bides, cf. P. Courcelle, « Boèce et l'école d'Alexandrie », Paris 1935,
p. 4.

3 Simplicius, In Categ., C. A. G., 1. c., 11, 32 ; Boèce, In Categ., P. L. 64,
col. 180 C-181 b.

4 Porphyre, In Categ., C. A. G., 1. c., 86, 16 seq. ; 87, 25.

Divus Thomas. 6



82 Le relatif « selon l'être »

la première partie à Platon L Les relatifs sont réciproques ; mais leurs

rapports n'étant pas toujours identiques, ils ne sont pas toujours
réversibles. C'est-à-dire, leur réciprocité ne se manifeste pas toujours
par le même « cas », par la même proposition. Par exemple, chaque
voisin est voisin du voisin, mais le fils est du père (ex pâtre), et le

père du fils (filii), la sensation d'une chose et la chose sentie par la
sensation 2. Il importe de bien voir le point précis de la réciprocité,

pour désigner le vrai terme relatif. Ainsi, l'on dit : l'aile de l'oiseau.
Mais oiseau n'est pas relatif à aile, en tant qu'oiseau ; il est relatif,
en tant qu'ailé 3. Il arrive qu'un des termes opposés manque de nom

propre 4. En somme, le rapport n'est pas à considérer dans quelque
chose qui lui est accidentel : « serviteur » désigne une relation quand
il se rapporte à maître ; le rapporter à « homme », c'est le considérer
d'un point de vue accidentel5. De là cette notion du relatif en
soi : tout relatif tient son être de son rapport à autre chose, les

relatifs sont en rapport réciproque et se contiennent mutuellement 6.

Il en résulte que les relatifs sont naturellement simultanés dans

l'être. Porphyre donne encore l'exemple de père et de fils : l'un posé,
l'autre suit nécessairement ; et, tranchant ici un doute de Plotin 7,

il ajoute conformément à Aristote, l'un détruit, l'autre tombe
nécessairement 8. Mais Porphyre s'écarte aussi d'Aristote, pour qui le
connaissable était par nature antérieur à la science. Il soutient que
c'est la science qui rend les choses connaissables, la sensation qui fait
les sensibles et qu'ainsi la simultanéité dans l'existence convient
absolument à tous les êtres relatifs, est vraiment un propre des relatifs 9.

La simultanéité dans la connaissance est également requise. Les
choses qui ne se font pas connaître mutuellement ne sont pas relatives.
Ainsi, la tête et la main pouvant être connues sans qu'on sache de qui
elles sont, ne sont pas des relatifs 10.

1 Ibid. ni, 19 et seq. ; in, 28.
2 Ibid. 112, 8-10, 113, 9; 115, 20-27; Augustin, De Trinitate, 1. VII,

c. 1, n. 2.
3 Ibid. 116, 6-13.
4 Ibid. 116, 14; cf. Augustin, De Trinitate, 1. V, c. 12.
5 Ibid. 117, 2 et seq. 6 Ibid. 117, 2 et seq.
7 Ennéades, VI, 1. I, c. 7, p. 68, 38-41.
8 Porphyre, ibid. 118, 8 et seq.
9 Ibid. 119, 8; 118, 10-121, 21. Il serait excessif de faire de Porphyre,

pour cela, le précurseur d'un certain idéalisme ; son affirmation se situe dans

un tout autre contexte.
10 Ibid. 125, 7 ; 126, 10 et seq.



chez quelques témoins de la Renaissance hellénistique 83

Porphyre débat également une aporie. Pourquoi classe-t-on parmi
les relatifs la vertu et le vice que l'on retrouve dans les qualités Il
la résout dans le même sens que Plotin, en suivant au reste une
indication d'Aristote. Une même réalité peut être placée dans divers genres.
Socrate en tant que Socrate est une substance individuelle ; en tant
que père et fils, il est un relatif1. La vertu, en tant qu'elle rend l'homme
bon, est une qualité ; en tant qu'elle est de quelqu'un pour quelque
chose, elle est un relatif. La science est qualité de l'esprit, et relation
avec l'objet.

Arrivant à la célèbre aporie d'Aristote, au sujet de la tête et
de la main, il la résout par la distinction entre le relatif d'attribution
et le relatif d'être : « on considère le relatif non pas dans ce fait
qu'une chose est dite d'une autre, mais dans ce fait qu'une chose est

d'une autre... Pour être relatif, il ne suffit pas d'être dit d'un autre,
il faut que l'être même soit en rapport d'une certaine manière avec

un autre »2.

Un passage grec mutilé qu'on peut compléter par Boèce, enseigne

que le relatif en soi présuppose toujours un sujet : pas de père, pas
de fils, pas de fils sans substance 3. « Les relatifs ne sont pas des absolus,
mais ils consistent dans un rapport » 4

Le terme ayéait n'est pas toujours employé par Porphyre dans
le même sens. Dans les 'A<poa;j.a; icpbq xà vo-qxà, il signifie ordinairement
la manière suivant laquelle peuvent s'unir les intelligibles®. Dans le

prologue du Commentaire des Catégories, comme dans les ouvrages
logiques d'Alexandre d'Aphrodisias, il désigne le rapport des mots
aux choses, des idées aux noms6. Dans le reste des Catégories, il
exprime souvent la relation proprement dite. Il est usité dans le même

sens que : itpoç xt tzioç lyetv.
On trouve ainsi ces deux définitions parallèles : « l'être des relatifs

est identique à leur manière de se tenir vers un autre »7. « L'être des

relatifs c'est d'avoir un rapport avec un autre »8. Les deux expressions

1 Ibid. 114, 3-18.
2 Ibid. 124, 12-26 ; 125, 7-10.
3 Ibid. 114, 18; Boèce, P. L. 64, 221 b ; cf. Augustin, De Trinitate, 1. VII,

c. 1, n. 2.
4 Ibid. X12, 2 : « oùx etixiv àitôXuxa xà itpoç xt àXX'lv ayéaEi ».
3 Ed. Didot, XXI, 6 ; XXXI, 10, 20 ; XXXV, 50 ; XXXVII, 3.
6 Ed. Busse, 57, 24 ; 70, 25 ; 60, 22.
7 Ibid. 123, 29 te irpàç xi oi; xî> stvai xaéxov suxi np6ç xt' tiioç k'^stv ».
8 124, 17 ; 125, 13 ; « xà elvat xtôv 7tp<5; xt è'tjxt xà ctyjotv systv xtpà; ëxspov ».



84 Le relatif « selon l'être »

sont réunies dans une seule formule de définition : « Le rapport
réciproque des relatifs c'est la manière de se tenir vers un autre » L

Enfin, l'identification des xtpoç xs avec la «rysutç caractérise les

relatifs quant à l'être. Porphyre reproche à la définition générale du
irpôç xt de « ne pas appuyer sur le fait d'être d'un autre et d'avoir l'être
de relatif dans la relation réciproque »2. Et il propose cette définition-
type des relatifs quant à l'être : « L'être des relatifs est d'avoir rapport
avec un autre, et d'être identique à cet autre dans la relation par laquelle
le relatif est dit vers un autre 3. » La relation (s/éctç) met en rapport
des sujets qui peuvent exister séparément, mais les deux termes relatifs
(itpôç xi), les deux points précis mis en opposition relative, trouvent
leur être de relatifs dans la relation même 4.

La conception du vrai relatif, le relatif quant à l'être, est désormais

acquise, bien distinguée du relatif d'attribution, lequel n'est au fond
qu'un absolu. Mais aucun philosophe, jusque-là, n'a distingué
clairement, semble-t-il, dans la relation quant à l'être, la relation réelle et
la relation de raison. C'est toujours, les exemples d'ailleurs en font
foi, sur la relation quant à l'être réelle que s'est portée leur attention.
Par opposition à celle-ci, ils ne reconnaissent que la relation d'attribution.

Mais ils ont bien dit, Plotin surtout, que la catégorie des

relatifs d'être enveloppait des espèces diverses. La porte n'est pas
fermée à l'idée d'une relation de raison, c'est-à-dire d'une relation
entre deux termes qui ne sont pas réellement distincts, ou qui sont de

deux ordres différents, sans que par ailleurs cette relation se confonde

avec un absolu : elle n'a d'existence que dans la pensée.
Le philosophe contemporain qui scrute les systèmes du monde

physique ou social, ou même métaphysique et noétique, trouverait dans

cette théorie de la relation modale, élaborée par les philosophes grecs,

un point de départ pour sa spéculation. Ces notes ont pour but de

montrer que, sans verser dans un réalisme naïf, on peut emprunter à

la philosophie antique des éléments conceptuels qui nous aideraient
à repenser la réalité si complexe, que de fécondes recherches scientifiques
ont dévoilée à nos yeux éblouis.

1 124, 23-25 : « ï| 8e xtpbç ccXXrpa ayia1; xciiv itpbç xt xo ixpbç xi mit; s'xsiv

èVxiv ».
2 125, 15 et seq.
3 124, 17-18 : « xb fàp elvat xwv np6ç xi £<m, xb xyéxiv syetv îrpbç sxepov xai

èxeïvoy ixpbç 8 Xéysxai xa'jxoO ovxoç xr, c'/ix;'. xr 7xpoç 6 Xéysxat ».
4 108, 27 ; 124, 22 ; 125, 16-17.


	Le relatif "selon l'être" chez quelques témoins de la Renaissance hellénistique

