
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 16 (1938)

Artikel: Eine Kontroverse über den Begriff des Wirklichen

Autor: Thiel, Matthias

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762318

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762318
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Eine Kontroverse
über den Begriff des Wirklichen.
Von P. Matthias THIEL O. S. B., Rom (S. Anselmo).

Francesco Orestano klagt in seinem Buche « Verità dimostrate,
Saggi di filosoûa critica » (Napoli, Rondinella 1934) [19], darüber, daß

man in Italien seine Bücher nicht lese, oder wenn einer sie gelesen
habe, so habe er davon nichts behalten, was verdiente zitiert oder
erörtert zu werden. (« Nessuno in Italia ha letto i miei libri ; o nessuno,
se Ii ha letti, ne ha ritenuto alcun che, che valesse la pena di citare,
di discutere ».) Trotzdem ist Orestano in Italien keine unbekannte
Persönlichkeit, sondern er ist sogar der Präsident der « Società filo-
sofica italiana » und war der Organisator des von dieser im Jahre 1935
in Salsomaggiore, der Geburtsstadt Domenico Romagnosis, abgehaltenen

zehnten Congresso nazionale di filosofia. Auf eben diesem

Kongreß richtete Möns. Olgiati, Professor an der Université Cattolica
del S. Cuore in Mailand, bei einer Diskussion an die Teilnehmer die

Einladung, den Begriff des Wirklichen in der « Rivista di filosofia
neo-scolastica » von Mailand oder in anderen Zeitschriften genauer
zu analysieren. Damit war Orestano die Gelegenheit geboten, nach
der er sich gesehnt hatte. Er ging daher mit lebhaftem Interesse auf
den Vorschlag ein, und so entstanden die fünf Aufsätze über den

Realismus, die zuerst in der genannten « Rivista di filosofia neo-scolastica

» erschienen und dann, von Fr. Agostino Gemelli O. F. M., dem
Rektor der Mailänder katholischen Universität, mit einem Vorwort
versehen, unter dem Titel « II Realismo » in Buchform zusammengefaßt

wurdenx. In dieser Kontroverse ist gleich bemerkenswert,
daß sie von zwei Philosophen geführt wird, die, wie Orestano sich

ausdrückt, von vornherein ganz einig sind in bezug auf den « punto
di arrivo» (49), den Zielpunkt. Denn das Ziel beider ist, zu zeigen,

daß man die Wirklichkeit nicht auf ein bloßes Phänomen oder einen

Akt der Selbstsetzung zurückführen könne. (« Per F. Orestano e per

1 Francesco Olgiati, dell' Università Cattolica del S. Cuore ; Francesco
Orestano, Academico d' Italia, II Realismo. Milano 1936. vlii-150 pp.



5« Eine Kontroverse über den Begriff des Wirklichen

me il punto d'arrivo è identico, perché anch' egli dichiara con voce
squillante — e ne sono lietissimo — che non riduce la realtà né a

fenomeno né ad autocreatività [99] ; dieselbe Erklärung gibt S. 118

auch Orestano ab.)
Die Kontroverse dreht sich demnach lediglich um den « punto di

partenza », den Ausgangspunkt, und « il procedimento », das rechte

Vorgehen, um zu einer genauen Bestimmung des Wirklichen im Sinne
des Realismus zu kommen. Olgiatis Ausgangspunkt ist ein doppelter :

nämlich die Erfahrung und die aristotelisch-thomistische Bestimmung
des Wirklichen als « id quod habet esse »x. Denn in jeder Erfahrung
nehmen wir ein solches Wirkliche unmittelbar wahr. (« L'essere, o lo
cogliamo subito o non lo afferremo mai» [103].) Deshalb ist uns auch
der Begriff des Wirklichen als etwas Seienden unmittelbar gegeben.
(« lo do gran peso come punto di partenza alla proposizione : la realtà
è cio che esiste » [84].) Orestano dagegen glaubt, was das Wirkliche
sei, lasse sich erst nach vielen Erfahrungen sagen, und zwar nach

Erfahrungen, die mit Hilfe nicht nur aller positiven Wissenschaften,
sondern auch mittels der Technik gemacht worden sind (12 ff.). Daher
will er nur von der Erfahrung ausgehen. Olgiatis Ausgangspunkt ist
ihm zu dogmatisch. (« Arrestandoci alle affermazioni concettuali sur-
riferite o congeneri, non saremmo per caso ancora nel circolo dell'-
argomento ontologico non rimarrebbe oltre tutto un fondo dogmatico
refrattario alla critica » [120].)

Bezüglich der Allgemeinbegriffe der aristotelisch-thomistischen
Philosophie teilt Orestano überhaupt das Vorurteil aller derjenigen,
die nicht recht wissen, wie dieselben aus der Erfahrung gewonnen
werden. Er will denselben keineswegs allen Wert abstreiten, aber er
meint, ihre Entdeckung durch Sokrates sei für die Wissenschaft vom
Wirklichen fatal geworden (27). Das traditionelle Begriffsschema sei

dem, was die modernen Wissenschaften an Tatsachen zu Tage gefördert
hätten, nicht mehr adäquat (31), und hindere daher den Fortschritt.

1 Olgiati unterläßt es in seiner Kontroverse, zu unterscheiden zwischen dem
tatsächlich existierenden ens und einem anderen, das noch nicht existiert, aber
existieren könnte. Unter realtà versteht er offenbar nur ein tatsächlich existierendes

ens. Aber dieses enthält schon ein Merkmal mehr, als zum Wesen des
ens als solchem gehört. Daher läßt sich die Bestimmung des ens als id quod
habet esse nicht so ohne weiteres auf das Reale übertragen, wenn man mit
diesem nur etwas actu Existierendes meint. Der Begriff realtà ist dann schon

enger als der des ens Die Metaphysik hat es mit dem ens sive in actu sive in
potentia tantum zu tun.



Eine Kontroverse über den Begrifi des Wirklichen 59

Insbesondere denkt er an die Welt der Relationen, die er der Welt
des Seienden gegenüberstellt. (« Ora sappiamo già, che quando appro-
fondiamo tutte le nostre esperienze, non troviamo più enti, ma rela-
zioni ».) Daher möchte er an die Stelle des alten aristotelischen
Allgemeinbegriffes den der Funktion setzen. (« Io penso che convenga
sostituire al vecchio schema di concetto generale quello di funzione
a una o più variabilis [32].) Auf diese Weise glaubt er eine engere
Zusammenarbeit zwischen der Philosophie und den Erfahrungswissenschaften

erreichen zu können (21). Aber Orestano kennt nicht die
thomistische Lehre von der Abstraktion, und deshalb auch nicht das

wahre Verhältnis der Allgemeinbegriffe zur Erfahrung. Entständen
die Allgemeinbegriffe gleich dem Schema durch Wiederholung ähnlicher
Eindrücke, dann wäre Orestano im Rechte. Daher bemerkt Olgiati
S. 110 sehr gut., daß die Abstraktion etwas ganz anderes sei als eine
« comparazione delle esperienze per cogliere ciô che v'è di simile ».

Und S. 142 sagt er nicht weniger treffend : « Solo mediante l'esperienza
possiamo assurgere al concetto di essere. Mi basta, perô, anche un'es-

perienza sola ». Ohne genaue Kenntnis der eigentlichen Abstraktion
und ihrer besonderen Weisen in den verschiedenen Wissenschaften

wird man niemals die Frage nach dem Verhältnis der Philosophie
zu den anderen Wissenschaften befriedigend lösen können, und werden
auch alle Versuche, die Ergebnisse der neueren Naturwissenschaften
in die traditionelle Philosophie einzubauen oder diese nach ihnen
umzugestalten, fehlschlagen. Leider ist dieser Abschnitt in Olgiatis
Entgegnung etwas zu kurz ausgefallen. Doch genügt er vollkommen,
um klar zu sehen, daß man auch von der Erfahrung auf sehr
verschiedene Weisen ausgehen kann.

Die verschiedenen Verfahren (procedimenti), die Olgiati und
Orestano sodann einschlagen, um ihr Ziel zu erreichen, können als

typisch bezeichnet werden. Olgiati hält in seiner Lehre streng an
Aristoteles und Thomas fest, und macht den Idealisten lehrinhaltlich
nicht das geringste Zugeständnis. Er bemerkt ausdrücklich (97), in
der Metaphysik und bei der Auffassung vom Wirklichen sei die größte
Intransigenz eine Pflicht (« quando si tratta di metafisica, ossia della
concezione della realtà, si impone la massima intransigenza »). Vom
modernen kritischen Problem sagt er sogar, es bedeute keinen Mangel
und keine Lücke für die aristotelisch-thomistische Philosophie des

Mittelalters, dasselbe noch nicht gehabt zu haben. (« Questa mancanza
del problema critico moderno nella filosofia aristotelico-thomistica



6o Eine Kontroverse über den Begriff des Wirklichen

non segnava una deficienza od una lacuna da colmare. Tutt' altro »

[147].) Deshalb will er auch gar nicht beweisen, daß wir etwas
Transsubjektives erkennen, sondern nur zeigen, daß die realistische
Begriffsbestimmung des Wirklichen die einzig richtige ist. Denn nach seiner

Ansicht muß man das Realitätsproblem heute so stellen : « Di fronte
al tentativo di ridurre la realtà a puro fenomeno o ad attività créatrice,
l'antica concezione ontologica del reale puô resistere e vivere » (82).

Steht und fällt doch sowohl der Idealismius als der Realismus mit der

Richtigkeit seines Begriffes vom Wirklichen. (« Se cadesse il concetto
di realtà come autocreatività, ogni forma di idealismo morrebbe » [81].)
Und darum gilt es heute, den Idealisten den inneren Widerspruch
in ihrem Begriff vom Wirklichen zum Bewußtsein zu bringen. (« Mostrare
la contradittorietà di ogni concezione antirealistica è oggi la via
migliore per orientare ancora gli spiriti ad una visione délia realtà »

[96].) Nun werden aber die Idealisten, so glaubt Olgiati, nur dann
auf uns hören, wenn wir gleich ihnen von etwas Subjektivem ausgehen.
Daher scheint ihm heute den Idealisten gegenüber die aussichtvollste
Taktik (« la tattica che oggi il realismo deve seguire per respingere

gli assalti del fenomenismo e dell' idealismo » [146]) die zu sein, daß

man nicht vom Inhalt der äußeren Erfahrung ausgehe oder von ihrer
wesentlichen Transzendenz, an der Olgiati selbst streng festhält,
sondern von der Erfahrung, insofern dieselbe schon in sich etwas
Wirkliches ist, noch ganz abgesehen sowohl von ihrem Subjekt als

von ihrem Inhalt und Objekt. (« Il primo passo è l'esperienza in quanto
realtà, prescindendo dal concetto di soggetto o oggetto, di autoco-
scienza o eterocoscienza. E ciô mi basta per affermare Yessere

poichè qualsiasi esperienza mi dà diritto a concludere che qualcosa
habet esse ed a fondare il realismo » [146. Vgl. auch S. 139].) Carmelo

Ottaviano, ein ehemaliger Schüler und jetzt Kollege Olgiatis an der

Mailänder Universität, hat in der genannten Rivista (1937, 83-86)

unter dem Titel « Riflessioni sulla Polemica Orestano-Olgiati » dagegen

geltend gemacht, daß das Sein des Gedankens noch nicht das Sein

sei, von dem der Realist spreche, sondern nur ein Akt, von dem der
Realist sage, daß ihm ein Seiendes entspreche. (« Il problema è proprio
intorno al contenuto ».) Aber in seiner Erwiderung betont Olgiati nochmals

mit allem Nachdruck, daß er nicht den Inhalt oder Gegenstand
der Erfahrung zum Ausgangspunkt nehmen wolle, sondern den Gedanken.

Der Gedanke gehöre auch dann, wenn das Gedachte eine reine Illusion
sei, schon zur ontologischen Ordnung. (« Prescindendo del Gegenstand



Eine Kontroverse über den Begriff des Wirklichen 6l

per un istante ; consideriamo solo il mio pensiero, in quanto io cogito

aliquid, fosse pure questo aliquid un' illusione. È questa realtà del mio

pensare qualcosa, che puô essere le point de départ per affermare l'essere

perché il mio pensare è un ens entis — è vero —, ma appartiene all'-
ordine ontologico o al puro ordine fenomenico Io parto dal pensiero
concreto siccome mi poggio sopra l'atto del pensare ho un pensiero
che è una vera realtà, la quale habet esse nel senso realistico pieno
e non è solo cio che appare, ma è do che è ». Rivista 88.) Olgiati sieht

gerade hierin das Neue seines Vorgehens gegenüber allen bisherigen
Versuchen, z. B. dem des Kardinals Mercier (99). Hiernach besteht
das Verfahren Olgiatis einfach darin, daß man den Idealisten zu dem
Geständnis bringt, auch das Denken oder der bloße Gedanke sei schon

ein habens esse, und kein reines Nichts. Gebe der Idealist das zu,
dann müsse er auch eingestehen, daß es überhaupt eine ontologische
Ordnung gebe und daß sein idealistischer Begriff vom Wirklichen
unhaltbar sei :

« Per me è evidente che il 'Pensiero inobbiettivabile', la Soggetti-
vità pura, l'Io trascendentale, appunto perché per dichiarazione esplicita
dell' Idealista, è 1' 'assolutamente Indeterminato' e 1' 'assolutamente Inesis-
tenle', è il nulla. Ciô che assolutamente non esiste è proprio il niente, il
quale 'niente' sarebbe causa dell' essere e di ogni e qualsiasi essere

Io mi chiedo cosa sia questo mito délia trascendentalità dell' Io, nato
nelle brume nordiche, che passeggia nei campi délia realtà con una rivol-
tella in mano per colpire ad ogni passo il principio di contradizione :

è inesistente, ed è 'il vero Inflnito' ; è Soggettività pura, la cui essenza
è il Pensiero, e tuttavia non deve essere pensato, perché se lo si pensa,
lo si oggettivizza ; è Tassolutamente Indeterminato' e spiega ogni deter-
minazione del reale, e potremmo continuare a lungo » (96).

Orestano zeigt für Olgiatis Unnachgiebigkeit gegen die Lehre der

Idealisten volles Verständnis, er sagt sogar, daß ihm eine solche « intran-
sigenza dottrinale » sympathisch sei ; denn in der Wissenschaft könne
schon ein kleiner Irrtum oder der falsche Gebrauch eines einzigen
Wortes ein ganzes System verderben :

« Si tratta di una intransigenza dottrinale, che mi è perfettamente
comprensibile e, aggiungo, simpatica. Il pubblico non tecnico difficilmente
si rende conto, che si possa stare tanto a discutere per una proposizione
detta prima o detta dopo, per una premessa di qua che diventa conse-

quenza di là, per l'una o l'altra sfumatura di uno stesso concetto, per
l'accento posto a una frase o a una parola piuttosto che ad altre. Chi ha
invece coscienza dei grandi movimenti storici, utili o aberranti, scaturiti
da una formula dall' apparenza innocente e persino da un membro di frase



62 Eine Kontroverse über den Begriff des Wirklichen

aggiunto o tolto, non puo che esercitare il più vigile senso critico sulle
posizioni iniziali. Un poco più o meno e interi mondi di pensiero e di
realtà sorgono o scompaiono » (115).

Dessenungeachtet glaubt Orestano den Subjektivismus dadurch

am besten widerlegen zu können, daß er ihm auch in bezug auf die
Lehre möglichst entgegenkommt. (« Aggiungo subito che, a mio giu-
dizio, il solo modo di confutare definitivamente il soggetivismo è di
concedergli il massimo a cui possa mai aspirare » [121].) Daher gibt
er dem erkenntnistheoretischen Subjektivismus gleich zu, daß erstens

jede unserer Erfahrungen subjektiv sei, und zweitens, daß der Mensch
niemals aus seiner Erfahrung herauskomme. (« non è lecito di dubitare
délia soggettività delle esperienze, nè délia impossibilité di uscire dalla
esperienza » [11].) Nach diesen beiden Zugeständnissen scheint Orestano
erkenntnistheoretisch zu den Subjektivisten gezählt werden zu müssen.

Und er selbst ist sich der Schwierigkeit auch wohl bewußt, nach
solchen Voraussetzungen eine von unserem Wahrgenommenwerden

unabhängige Wirklichkeit anzunehmen. (« Come è possibile fondarsi
Süll' esperienza e oltrepassarla riconoscerne la soggettività e tra-
scenderla Questo il problema, al quale tutti i miei lavori, al meno
dai Nuovi principî a Verità dimostrate, tentano di dare una soluzione

rigorosa » [51].) Wie aus dieser eigenen Problemstellung erhellt, will
also Orestano streng beweisen, daß wir mit unserer Erfahrung wirklich
die Außenwelt erfassen. Eben diesen Beweis vermißt er bei Olgiati.
« Ma dov' è la prova frägt er diesen (120). Von seinem eigenen
Realismus sagt er : « II mio realismo vuol essere critico lino all' estremo
limite del possibile e del dimostrabile » (121). Orestanos Beweisgang
dafür, daß es tatsächlich ein Wirkliches im Sinne des Realismus geben

muß, ist nun folgender : Jede Erfahrung hat eine « dimensione tran-
scendentale », ein « riferimento dell* immanenza alla transcendenza »,

eine relatio transcendentalis, wie die Scholastiker sagen, zu etwas
anderem als sie selbst ist (11). Durch diese Beziehung zu einem anderen

ist der Subjektivität unserer Erfahrung eine Grenze gesetzt. Diese

Grenze bildet einen integrierenden Teil der Erfahrung. Daher ist
eine absolut oder, wie Orestano sich ausdrückt, eine total subjektive
Erfahrung innerlich unmöglich. Woher aber kommt diese Begrenzung
der Subjektivität in unsere Erfahrungen Sie kann, so antwortet
Orestano, unmöglich vom Subjekt der Erfahrung selbst herrühren,
weil dieses sonst aus der Erfahrung heraustreten müßte ; denn jene
dimensione transcendentale einer jeden Erfahrung ist ja schon selbst



Eine Kontroverse über den Begriff des Wirklichen 63

eine « integrazione transsubjectiva ». Daß aber das Subjekt aus seiner

Erfahrung heraustrete, ist nach dem Zugeständnis, das Orestano den

Subjektivisten gleich zu Anfang gemacht hat, einfach unmöglich.
Also muß es wirklich etwas geben, was nicht subjektiv und deshalb

von unserem Denken und Erfahren unabhängig ist : ein Wirkliches
im Sinne des Realismus. Er selbst gibt diese « risoluzione rigorosa »

am besten wieder in seiner Verteidigung gegen den Verdacht eines

versteckten Subjektivismus oder Empirismus :

« Se ho dimostrato : che soggettività vuol dire limite ; che il limite
délia soggettività non puô essere posto per autogenesi dal soggetto stesso ;

che l'assoluta soggettività è una contradizione nei termini, perché non
puô essere affermata senza trascenderla, e dunque niente immanentismo ;

che qualunque esperienza nella sua relatività soggettiva reclama — già
con la sua componente strutturale insopprimibile, la dimensione trascen-
dentale — una integrazione transsubiettiva ; che il noumeno non è un
concetto marginale, ma fa tutt' uno col fenomeno, pur senza identificarsi
con esso, donde il valore, ma, l'insufficienza del fenomenismo, del positi-
vismo, ecc., e la necessità e immanenza di una metafisica ; che l'ontologia,
pur nella sua insopprimibile problematicità nei particulari, è un'adeguazione
progressiva ad un quid d'assoluto; che al sommo di questa ontologia,
intrinsecamente sperimentale e trascendentale sta l'esperienza reli-
giosa, Dio ; si puô davvero dire che io sia rimasto impigliato nei
soggettivismo e nell' empirismo ?» (51 f.).

Orestano nennt diese seine Begründung des Realismus « Super-
realismo », läßt aber auch folgende Benennungen gelten : « metafisica
sperimentale », « filosofia dell' esperienza critica e transcendentale »

und «Philosophie der Überstandpünktlichkeit» (34).
Der Weg, den Orestano eingeschlagen hat, um zu zeigen, daß es

eine transsubjektive Wirklichkeit geben muß, führt ihn ganz konsequent
zu der Auffassung, daß das Wirkliche im Sinne des Realismus etwas
sein müsse, was von jedem Wahrgenommenwerden und Gedachtsein

unabhängig ist. Daher glaubt er es am besten bestimmen zu können,
indem er Olgiatis scholastischer Bestimmung des Wirklichen als id quod
habet esse die nähere Erklärung beifügt « corne realtà indipendente
dal venire pereepita o pensata» (118), und zwar so, daß auf diesem
Zusatz der Nachdruck liegt. Denn, wie schon gezeigt wurde, leugnet
Orestano ja, daß man über die Natur dieses Wirklichen sofort ein

begriffliches Wissen haben könne. Es unterliegt keinem Zweifel, daß

Orestano mit dieser noch rein negativen Bestimmung des Wirklichen
im Sinne des Realismus einen dicken Trennungsstrich zieht zwischen

sich und den Anhängern jeder Form von Subjektivismus. Das Sein



64 Eine Kontroverse über den Begriff des Wirklichen

des Subjektivisten ist wesentlich ein wahrgenommenes Sein. « Esse

est percipi », lautet die allgemeine Formel, in der das ausgedrückt
zu werden pflegt.

Aber trotz dieser entschiedenen Absage an jede Form von
Subjektivismus gehen Orestano und Olgiati gerade hier am weitesten
auseinander. Olgiati bezeichnet die Seinsbestimmung Orestanos als
ein Beispiel für das, was auch Orestano so sehr betont hat, daß schon
eine kleine Unvollkommenheit oder ein kleiner Irrtum ein ganzes
System zu verderben droht. (« Una minuscula imperfezione od un
piccolo errore minaccerebbero di guastare tutto un sistema » [134].)
Und er führt gegen die Seinsbestimmung Orestanos folgende vier
Argumente an, die alle der Beachtung wert sind. Erstens ist es nicht
angebracht, das Sein, das doch früher ist als das Erkennen, gleichwohl

durch dieses zu bestimmen, wenn auch nur mittels einer
Verneinung. Die ontologische Ordnung ist die notwendige Voraussetzung
für die gnoseologische. Diese Priorität hat auch Orestano selbst
zugegeben und besonders betont. Zweitens läßt sich Orestanos

Begriffsbestimmung des Seins nicht auf Gott anwenden ; denn in Gott ist das

Sein nicht unabhängig vom Gedachtwerden. Drittens gibt es selbst

in der geschöpflichen Ordnung wirkliches Sein, das vom Gedachtwerden

abhängt, z. B. mein Denken, das doch etwas Reales ist.
Viertens führt Orestanos Begriffsstimmung zu der Vorstellung, alles

Sein sei notwendig in sich dunkel und dem Lichte des Geistes

entgegengesetzt. (« Una concezione délia realtà come di qualcosa d'oscuro,
di uno dato privo della luce dello spirito » [Riv. di fil. neo-scol. 1937,
90].) Dagegen betont Olgiati mit Recht: «l'entità e razionalità con-

vertuntur » (61). Indem Olgiati aus diesen vier Gründen in der
Begriffsbestimmung Orestanos den Zusatz « indipendente dal venire percepita
o pensata » streicht, kommt er zu der Seinsbestimmung zurück, von
der er ausgegangen ist, und die wir im Kommentar des Aquinaten
zur Metaphysik des Aristoteles in verschiedenen Formen ausgesprochen
finden ; ens est id quod habet esse (133). Auch in dieser verkürzten
Form bleibt die Begriffsbestimmung des Seins sowohl für den Phäno-
menalisten als für den Idealisten unannehmbar. Denn mit der gleichen
Ausnahmslosigkeit, mit der Orestano das reale Sein für unabhängig
vom Gedachtwerden hält, setzt der Phänomenalismus das Reale gleich
Gedachtwerden. Der Idealismus aber, zu dem sich der Phänomenalismus

besonders unter dem Einfluß Fichtes entwickelt hat,
konstruiert einen Gegensatz zwischen dem Wirklichen und dem auch



Eine Kontroverse über den Begriff des Wirklichen 65

nach ihm nur subjektivem Sein, indem er den Seinsbegriff auf den im
Bewußtsein gegebenen Gegenstand des einzig Wirklichen, nämlich des

transzendentalen Ich, einschränkt. Als Zeugen dafür nennt Olgiati
Adolfo Ravà, der auf dem bereits genannten Philosophenkongreß von
Salsomaggiore mit Leidenschaft den Idealismus verteidigte und dabei

sagte : « Il 'soggetto', di cui parla l'idealista, non è qualcosa che è,

ma 'solo una funzione che si compie, non un essere, ma un' attività
l'agire è prima dell'essere' » (140). Sowohl nach phänomenalistischer

als nach idealistischer Auffassung gehört also zum Wesen des Seins,

daß es verursacht ist ; und darum genügt es für sie nicht, es zu
bestimmen als id quod habet esse. (« E l'attività che è 'prima dell'
essere' e senza della quale bessere non sarebbe spiegato » [141].)

Orestano hat auf die vier Einwände Olgiatis gegen seine Bestimmung

des Wirklichen nicht mehr geantwortet. Deshalb wissen wir
nicht, wieweit er sie gelten läßt. Aber es ist nicht wahrscheinlich,
daß er Olgiatis Begriffsbestimmung des Wirklichen angenommen hat.
Immerhin sind die beiden durch ihre Kontroverse einander näher

gekommen. Und dazu hat die Form, in der dieselbe geführt wurde,
wesentlich beigetragen. Die Art, wie beide sich bemühen, einander

zu verstehen und voneinander zu lernen, ist geradezu vorbildlich.
Olgiati sagt nicht zuviel, wenn er seine Kontroverse mit Orestano
in bezug auf die Form am Schluß ein « ideale dibattito » nennt (140).

Fragen wir nun, ob Olgiati selbst den gesuchten « punto d'arrivo »

erreicht hat, das will sagen, ob durch sein Vorgehen ein Subjektivist
zur Annahme des realistischen Wirklichkeitsbegriffes gebracht werden

kann, so kommen uns doch auch bei ihm einige Zweifel. Zugegeben,
ein Idealist lasse sich auf die Weise, wie Olgiati an der oben
wiedergegebenen Stelle auf S. 96 vorgeht, zu dem Geständnis bringen, wenn
der Gedanke kein Sein habe, dann sei er ein reines Nichts, und alles,

was ein Sein habe, sei auch wirklich, was dann Hat der Subjektivist
damit schon den Begriff des Wirklichen im Sinne des Realismus, oder
muß er dann sicher zu ihm kommen Es gibt in der Logik ein Gesetz,
nach dem von zwei sich kontradiktorisch entgegengesetzten Ansichten
die eine notwendig wahr ist, wenn die andere falsch ist. Allein die
Wahrheit einer Ansicht ist etwas anderes als ihre Gewinnung. Es

ist ohne Zweifel ganz richtig, daß auch der Gedanke schon ein Wirkliches

im Sinne des Realismus ist. Aber damit, daß der Subjektivist
den Gedanken als etwas Seiendes und Wirkliches zugibt, kennt er
noch lange nicht den Umfang dieser beiden Begriffe. Und gerade auf

Divus Thomas. 5



66 Eine Kontroverse über den Begriff des Wirklichen

den kommt es hier an. Im Gedanken haben wir ein Wirkliches, das,
wie Olgiati selbst gegen Orestano treffend bemerkt, wesentlich vom
denkenden Subjekt abhängt. Ein solches Wirkliche wird auch der
Idealist unschwer zugeben, sonst wäre er ja Nihilist. Aber wie bringt
man ihn von hier aus und mittels des von Olgiati vorgeschlagenen
Verfahrens dahin, daß er den Umfang des Wirklichen nicht auf diesen

verhältnismäßig kleinen Bezirk einschränkt, sondern auch auf
Transsubjektives ausdehnt Orestano behauptet zuviel, wenn er die
Unabhängigkeit vom Wahrgenommenwerden und Gedachtsein als eiii
Wesensmerkmal des Wirklichen ansieht. Aber solange einer nicht einsieht,
daß es auch ein von unserem Wahrgenommenwerden und Gedachtsein

unabhängiges, transsubjektives Wirkliche gibt, kann man nicht sagen,
daß er schon einen Begriff vom Wirklichen im Sinne des Realismus
habe. Nach thomistischer Lehre erkennen wir die Wirklichkeit unseres
Denkens und unserer Gedanken nur mittels einer Reflexion. Als Beleg
sei hier nur die Stelle aus der Quaestio disputata 10 des Aquinaten « De

veritate », art. 8, angeführt : « Nullus autem percipit se intelligere
nisi ex hoc quod aliquid intelligit : quia prius est intelligere aliquid
quam intelligere se intelligere ». Gibt man diesen Satz zu, dann muß

es einem als metaphysisch unmöglich erscheinen, jemanden auf einem
anderen Wege zu einem Wirklichkeitsbegriff im Sinne des Realismus

zu bringen, als durch den Hinweis auf die innere Transzendenz eines

jeden Erkennens. Aus diesem Grunde scheint uns, daß Olgiati gerade
Orestano gegenüber mehr erreicht hätte, wenn er auch in seiner

Taktik intransigent geblieben wäre.


	Eine Kontroverse über den Begriff des Wirklichen

