Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 16 (1938)

Artikel: Eine Kontroverse Uber den Begriff des Wirklichen
Autor: Thiel, Matthias

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762318

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762318
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Eine Kontroverse
iiber den Begriff des Wirklichen.

Von P. Matthias THIEL O. S.B., Rom (S. Anselmo).

Francesco Orestano klagt in seinem Buche « Verita dimostrate,
Saggi di filosofia critica » (Napoli, Rondinella 1934) [19], dariiber, da3
man in Italien seine Biicher nicht lese, oder wenn einer sie gelesen
habe, so habe er davon nichts behalten, was verdiente zitiert oder
erortert zu werden. (« Nessuno in Italia ha letto i miei libri ; o nessuno,
se li ha letti, ne ha ritenuto alcun che, che valesse la pena di citare,
di discutere».) Trotzdem ist Orestano in Italien keine unbekannte
Personlichkeit, sondern er ist sogar der Prisident der « Societa filo-
sofica italiana » und war der Organisator des von dieser im Jahre 1935
in Salsomaggiore, der Geburtsstadt Domenico Romagnosis, abgehal-
tenen zehnten Congresso nazionale di filosofia. Auf eben diesem
KongreB3 richtete Mons. Olgiati, Professor an der Universita Cattolica
del S. Cuore in Mailand, bei einer Diskussion an die Teilnehmer die
Einladung, den Begriff des Wirklichen in der « Rivista di filosofia
neo-scolastica » von Mailand oder in anderen Zeitschriften genauer
zu analysieren. Damit war Orestano die Gelegenheit geboten, nach
der er sich gesehnt hatte. Er ging daher mit lebhaftem Interesse auf
den Vorschlag ein, und so entstanden die fiinf Aufsitze {iber den
Realismus, die zuerst in der genannten « Rivista di filosofia neo-scolas-
tica » erschienen und dann, von Fr. Agostino Gemelli O. F. M., dem
Rektor der Mailinder katholischen Universitit, mit einem Vorwort
versehen, unter dem Titel « Il Realismo» in Buchform zusammen-
gefaBt wurden!. In dieser Kontroverse ist gleich bemerkenswert,
daB sie von zwei Philosophen gefiihrt wird, die, wie Orestano sich
ausdriickt, von vornherein ganz einig sind in bezug auf den « punto
di arrivo» (49), den Zielpunkt. Denn das Ziel beider ist, zu zeigen,
daB man die Wirklichkeit nicht auf ein bloBes Phinomen oder einen
Akt der Selbstsetzung zuriickfiihren koénne. («Per F. Orestano e per

1 Francesco Olgiati, dell’ Universita Cattolica del S. Cuore; Irancesco
Orestano, Academico d’ Italia, Il Realismo. Milano 1936. VIII-I50 pp.



58 Eine Kontroverse iiber den Begriff des Wirklichen

me il punto d’arrivo ¢ identico, perché anch’egli dichiara con voce
squillante — e ne sono lietissimo — che non riduce la realtd né a
fenomeno né ad autocreativita [gq] ; dieselbe Erklirung gibt S. 118
auch Orestano ab.)

Die Kontroverse dreht sich demnach lediglich um den « punto di
partenza », den Ausgangspunkt, und «il procedimento» das rechte
Vorgehen, um zu einer genauen Bestimmung des Wirklichen im Sinne
des Realismus zu kommen. Olgiatis Ausgangspunkt ist ein doppelter :
nimlich die Erfahrung und die aristotelisch-thomistische Bestimmung
des Wirklichen als «id quod habet esse »'. Denn in jeder Erfahrung
nehmen wir ein solches Wirkliche unmittelbar wahr. (« L’essere, o lo
cogliamo subito o non lo afferremo mai» [103].) Deshalb ist uns auch
der Begriff des Wirklichen als etwas Seienden unmittelbar gegeben.
(«Io do gran peso come punto di partenza alla proposizione : la realta
¢ cio che esiste» [84].) Orestano dagegen glaubt, was das Wirkliche
sei, lasse sich erst nach vielen Erfahrungen sagen, und zwar nach
'Erfahrungen, die mit Hilfe nicht nur aller positiven Wissenschaften,
sondern auch mittels der Technik gemacht worden sind (12 ff.). Daher
will er nur von der Erfahrung ausgehen. Olgiatis Ausgangspunkt ist
ihm zu dogmatisch. (« Arrestandoci alle affermazioni concettuali sur-
riferite o congeneri, non saremmo per caso ancora nel circolo dell’-
argomento ontologico ? non rimarrebbe oltre tutto un fondo dogmatico
refrattario alla critica ? » [120].)

Beziiglich der Allgemeinbegriffe der aristotelisch-thomistischen
Philosophie teilt Orestano iiberhaupt das Vorurteil aller derjenigen,
die nicht recht wissen, wie dieselben aus der Erfahrung gewonnen
werden. Er will denselben keineswegs allen Wert abstreiten, aber er
meint, ihre Entdeckung durch Sokrates sei fiir die Wissenschaft vom
Wirklichen fatal geworden (27). Das traditionelle Begriffsschema sei
dem, was die modernen Wissenschaften an Tatsachen zu Tage geférdert
hitten, nicht mehr adiquat (31), und hindere daher den Fortschritt.

1 Qlgiati unterliBt es in seiner Kontroverse, zu unterscheiden zwischen dem
tatsichlich existierenden ens und einem anderen, das noch nicht existiert, aber
existieren konnte. Unter realtd versteht er offenbar nur ein tatsichlich existie-
rendes ens. Aber dieses enthilt schon ein Merkmal mehr, als zum Wesen des
ens als solchem gehért. Daher liBt sich die Bestimmung des ens als id quod
habet esse nicht so ohne weiteres auf das Reale iibertragen, wenn man mit
diesem nur etwas actu Existierendes meint. Der Begriff realtd ist dann schon
enger als der des ens. Die Metaphysik hat es mit dem ens sive in actu sive in
potentia tantum zu tun.



Eine Kontroverse iiber den Begriff des Wirklichen 59

Insbesondere denkt er an die Welt der Relationen, die er der Welt
des Seienden gegeniiberstellt. (« Ora sappiamo gia, che quando appro-
fondiamo tutte le nostre esperienze, non troviamo piti enti, ma rela-
zioni».) Daher mochte er an die Stelle des alten aristotelischen Allge-
meinbegriffes den der Funktion setzen. («Io penso che convenga
sostituire al vecchio schema di concetto generale quello di funzione
a una o piw variabili » [32]).) Auf diese Weise glaubt er eine engere
Zusammenarbeit zwischen der Philosophie und den Erfahrungswissen-
schaften erreichen zu koénnen (21). Aber Orestano kennt nicht die
thomistische Lehre von der Abstraktion, und deshalb auch nicht das
wahre Verhiltnis der Allgemeinbegriffe zur Erfahrung. Entstinden
die Allgemeinbegriffe gleich dem Schema durch Wiederholung dhnlicher
Eindriicke, dann wire Orestano im Rechte. Daher bemerkt Olgiati
S. 110 sehr gut, daB die Abstraktion etwas ganz anderes sei als eine
« comparazione delle esperienze per cogliere cid che v’é¢ di simile ».
Und S. 142 sagt er nicht weniger treffend : « Solo mediante I'esperienza
possiamo assurgere al comcetto di essere. Mi basta, perd, anche un’es-
perienza sola». Ohne genaue Kenntnis der eigentlichen Abstraktion
und ihrer besonderen Weisen in den verschiedenen Wissenschaften
wird man niemals die Frage nach dem Verhdltnis der Philosophie
zu den anderen Wissenschaften befriedigend 16sen kénnen, und werden
auch alle Versuche, die Ergebnisse der neueren Naturwissenschaften
in die traditionelle Philosophie einzubauen oder diese nach ihnen um-
zugestalten, fehlschlagen. Leider ist dieser Abschnitt in Olgiatis Ent-
gegnung etwas zu kurz ausgefallen. Doch geniigt er vollkommen,
um klar zu sehen, daB man auch von der Erfahrung auf sehr ver-
schiedene Weisen ausgehen kann.

Die verschiedenen Verfahren (procedimenti), die Olgiati und
Orestano sodann einschlagen, um ihr Ziel zu erreichen, kénnen als
typisch bezeichnet werden. Olgiati hilt in seiner Lehre streng an
Aristoteles und Thomas fest, und macht den Idealisten lehrinhaltlich
nicht das geringste Zugestindnis. Er bemerkt ausdriicklich (97), in
der Metaphysik und bei der Auffassung vom Wirklichen sei die groBte
Intransigenz eine Pflicht (« quando si tratta di metafisica, ossia della
concezione della realtd, si impone la massima intransigenza»). Vom
modernen kritischen Problem sagt er sogar, es bedeute keinen Mangel
und keine Liicke fiir die aristotelisch-thomistische Philosophie des
Mittelalters, dasselbe noch nicht gehabt zu haben. («Questa mancanza
del problema critico moderno nella filosofia aristotelico-thomistica



60 Eine Kontroverse iiber den Begriff des Wirklichen

non segnava una deficienza od una lacuna da colmare. Tutt altro!»
[147].) Deshalb will er auch gar nicht beweisen, daB wir etwas Trans-
subjektives erkennen, sondern nur zeigen, daB die realistische Begriffs-
bestimmung des Wirklichen die einzig richtige ist. Denn nach seiner
Ansicht muB man das Realititsproblem heute so stellen : « Di fronte
al tentativo di ridurre la realta a puro fenomeno o ad attivita creatrice,
I'antica concezione ontologica del reale pud resistere e vivere ? » (82).
Steht und fillt doch sowohl der Idealismius als der Realismus mit der
Richtigkeit seines Begriffes vom Wirklichen. («Se cadesse il concetto
di realta come autocreativita, ogni forma di idealismo morrebbe » [81].)
Und darum gilt es heute, den Idealisten den inneren Widerspruch
in ihrem Begriff vom Wirklichen zum BewuBtsein zu bringen. (« Mostrare
la contradittorietd di ogni concezione antirealistica ¢ oggi la via
migliore per orientare ancora gli spiriti ad una visione della realta »
[96].) Nun werden aber die Idealisten, so glaubt Olgiati, nur dann
auf uns horen, wenn wir gleich ihnen von etwas Subjektivem ausgehen.
Daher scheint ihm heute den Idealisten gegeniiber die aussichtvollste
Taktik («la tattica che oggi il realismo deve seguire per respingere
gli assalti del fenomenismo e dell’ idealismo » [146]) die zu sein, daB
man nicht vom Inhalt der duleren Erfahrung ausgehe oder von ihrer
wesentlichen Transzendenz, an der Olgiati selbst streng festhilt,
sondern von der Erfahrung, insofern dieselbe schon in sich etwas
Wirkliches ist, noch ganz abgesehen sowohl von ihrem Subjekt als
von ihrem Inhalt und Objekt. (« Il primo passo & U'esperienza in quanto
realta, prescindendo dal concetto di soggetto o oggetto, di autoco-
scienza o eterocoscienza. E cid mi basta per affermare lessere ...
poiché qualsiasi esperienza mi da diritto a concludere che qualcosa
habet esse ed a fondare il realismo » [146. Vgl. auch S. 139].) Carmelo
Ottaviano, ein ehemaliger Schiiler und jetzt Kollege Olgiatis an der
Mailinder Universitdt, hat in der genannten Rivista (1937, 83-86)
unter dem Titel « Riflessioni sulla Polemica Orestano-Olgiati » dagegen
geltend gemacht, daB das Sein des Gedankens noch nicht das Sein
sei, von dem der Realist spreche, sondern nur ein Akt, von dem der
Realist sage, daB ihm ein Seiendes entspreche. (« Il problema ¢ proprio
intorno al contenuto».) Aber in seiner Erwiderung betont Olgiati noch-
mals mit allem Nachdruck, daB3 er nicht den Inhalt oder Gegenstand
der Erfahrung zum Ausgangspunkt nehmen wolle, sondern den Gedanken.
Der Gedanke gehére auch dann, wenn das Gedachte eine reine Illusion
sei, schon zur ontologischen Ordnung. (« Prescindendo del Gegenstand



Eine Kontroverse iiber den Begriff des Wirklichen 61

per un istante ; consideriamo solo il mio pensiero, in quanto io cogito
aliguid, fosse pure questo aliguid un’illusione. E questa realta del mio
pensare qualcosa, che pud essere le point de départ per affermare I'essere
perché il mio pensare & un ens enfis — ¢ vero —, ma appartiene all’-
ordine ontologico o al puro ordine fenomenico ... Io parto dal pensiero
concreto ... siccome mi poggio sopra l'atto del pensare ho un pensiero
che ¢ una vera realta, la quale habet esse nel senso realistico pieno
e non & solo ¢i0 che appare, ma & cio che é». Rivista 88.) Olgiati sieht
gerade hierin das Neue seines Vorgehens gegeniiber allen bisherigen
Versuchen, z. B. dem des Kardinals Mercier (9g). Hiernach besteht
das Verfahren Olgiatis einfach darin, daB man den Idealisten zu dem
Gestandnis bringt, auch das Denken oder der bloBe Gedanke sei schon
ein habens esse, und kein reines Nichts. Gebe der Idealist das zu,
dann miisse er auch eingestehen, daB es iiberhaupt eine ontologische
Ordnung gebe und daB sein idealistischer Begriff vom Wirklichen
unhaltbar sei:

« Per me & evidente ... che il ‘Pensiero inobbiettivabile’, la Soggetti-
vita pura, I'Io trascendentale, appunto perché per dichiarazione esplicita
dell’ Idealista, & 1’ ‘assolutamente Indeterminato’ e 1’ ‘assolutamente Inesis-
tente’, & il nulla. Cido che assolutamente non esiste € proprio il niente, il
quale ‘niente’ sarebbe causa dell’ essere e di ogni e qualsiasi essere !
Io mi chiedo cosa sia questo mito ... della trascendentalita dell’ To, nato
nelle brume nordiche, che passeggia nei campi della realta con una rivol-
tella in mano per colpire ad ogni passo il principio di contradizione :
¢ inesistente, ed & ‘il vero Infinito’; & Soggettivita pura, la cui essenza
é il Pensiero, e tuttavia non deve essere pensato, perché se lo si pensa,

lo si oggettivizza ; & ‘'assolutamente Indeterminato’ e spiega ogni deter-
minazione del reale, e potremmo continuare a lungo» (96).

Orestano zeigt fiir Olgiatis Unnachgiebigkeit gegen die Lehre der
Idealisten volles Verstindnis, er sagt sogar, daB3 ihm eine solche « intran-
sigenza dottrinale » sympathisch sei; denn in der Wissenschaft kénne
schon ein kleiner Irrtum oder der falsche Gebrauch eines einzigen
Wortes ein ganzes System verderben :

«Si tratta di una intransigenza dottrinale, che mi & perfettamente
comprensibile e, aggiungo, simpatica. Il pubblico non tecnico difficilmente
si rende conto, che si possa stare tanto a discutere per una proposizione
detta prima o detta dopo, per una premessa di qua che diventa conse-
quenza di la, per l'una o l'altra sfumatura di uno stesso concetto, per
I'accento posto a una frase o a una parola piuttosto che ad altre. Chi ha
invece coscienza dei grandi movimenti storici, utili o aberranti, scaturiti
da una formula dall’ apparenza innocente e persino da un membro di frase



62 Eine Kontroverse iiber den Begriff des Wirklichen

aggiunto o tolto, non pud che esercitare il piti vigile senso critico sulle
posizioni iniziali. Un poco piti o meno e interi mondi di pensiero e di
realta sorgono o scompaiono» (I15).

Dessenungeachtet glaubt Orestano den Subjektivismus dadurch
am besten widerlegen zu koénnen, daB er ihm auch in bezug auf die
Lehre moglichst entgegenkommt. (« Aggiungo subito che, a mio giu-
dizio, il solo modo di confutare definitivamente il soggetivismo ¢ di
concedergli il massimo a cui possa mai aspirare» [121].) Daher gibt
er dem erkenntnistheoretischen Subjektivismus gleich zu, daB erstens
jede unserer Erfahrungen subjektiv sei, und zweitens, daB3 der Mensch
niemals aus seiner Erfahrung herauskomme. («non ¢ lecito di dubitare
della soggettivita delle esperienze, né della impossibilita di uscire dalla
esperienza » [I1].) Nach diesen beiden Zugestdndnissen scheint Orestano
erkenntnistheoretisch zu den Subjektivisten gezdhlt werden zu miissen.
Und er selbst ist sich der Schwierigkeit auch wohl bewuBt, nach
solchen Voraussetzungen eine von unserem Wahrgenommenwerden
unabhingige Wirklichkeit anzunehmen. («Come ¢ possibile fondarsi
sull’ esperienza e oltrepassarla ? riconoscerne la soggettivita e tra-
scenderla ? Questo il problema, al quale tutti i miei lavori, al meno
dai Nuovi principi a Verita dimostrate, tentano di dare una soluzione
rigorosa » [51].) Wie aus dieser eigenen Problemstellung erhellt, will
also Orestano streng beweisen, daBl wir mit unserer Erfahrung wirklich
die AuBenwelt erfassen. Eben diesen Beweis vermilt er bei Olgiati.
«Ma dov’é la prova ?, frigt er diesen (120). Von seinem eigenen
Realismus sagt er : « Il mio realismo vuol essere critico fino all’ estremo
limite del possibile e del dimostrabile » (121). Orestanos Beweisgang
dafiir, daB es tatsidchlich ein Wirkliches #m Sinne des Realismus geben
muB, ist nun folgender : Jede Erfahrung hat eine « dimensione tran-
scendentale », ein «riferimento dell’ immanenza alla transcendenza »,
eine relatio transcendentalis, wie die Scholastiker sagen, zu etwas
anderem als sie selbst ist (11). Durch diese Beziehung zu einem anderen
ist der Subjektivitit unserer Erfahrung eine Grenze gesetzt. Diese
Grenze bildet einen integrierenden Teil der Erfahrung. Daher ist
eine absolut oder, wie Orestano sich ausdriickt, eine total subjektive
Erfahrung innerlich unméglich. Woher aber kommt diese Begrenzung
der Subjektivitit in unsere Erfahrungen? Sie kann, so antwortet
Orestano, unméglich vom Subjekt der Erfahrung selbst herriihren,
weil dieses sonst aus der Erfahrung heraustreten miite ; denn jene
dimensione transcendentale einer jeden Erfahrung ist ja schon selbst



Eine Kontroverse iiber den Begriff des Wirklichen 63

eine «integrazione framssubjectiva ». Dall aber das Subjekt aus seiner
Erfahrung heraustrete, ist nach dem Zugestindnis, das Orestano den
Subjektivisten gleich zu Anfang gemacht hat, einfach unméglich.
Also muBl es wirklich etwas geben, was nicht subjektiv und deshalb
von unserem Denken und Erfahren unabhingig ist: ein Wirkliches
im Sinne des Realismus. Er selbst gibt diese «risoluzione rigorosa »
am besten wieder in seiner Verteidigung gegen den Verdacht eines
versteckten Subjektivismus oder Empirismus :

« Se ho dimostrato : che soggettivita vuol dire limite; che il limite
della soggettivita non pud essere posto per autogenesi dal soggetto stesso ;
che l'assoluta soggettivita & una contradizione nei termini, perché non
puo essere affermata senza trascenderla, e dunque niente immanentismo ;
che qualunque esperienza nella sua relativita soggettiva reclama — gia
con la sua componente strutturale insopprimibile, la dimensione trascen-
dentale — una integrazione transsubiettiva; che il noumeno non & un
concetto marginale, ma fa tutt’ uno col fenomeno, pur senza identificarsi
con esso, donde il valore, ma, 'insufficienza del fenomenismo, del positi-
vismo, ecc., e la necessita e immanenza di una metafisica ; che 'ontologia,
pur nella sua insopprimibile problematicita nei particulari, & un’adeguazione
progressiva ad un gquid d’assolulo; che al sommo di questa ontologia,
intrinsecamente sperimentale e trascendentale ..., sta l'esperienza reli-
giosa, Dio ... ; si pud davvero dire che io sia rimasto impigliato nel
soggettivismo e nell’ empirismo ? » (51 f.).

Orestano nennt diese seine Begriindung des Realismus « Super-
realismo », 1i3t aber auch folgende Benennungen gelten : « metafisica
sperimentale », « filosofia dell’ esperienza critica e transcendentale »
und « Philosophie der Uberstandpiinktlichkeit » (34).

Der Weg, den Orestano eingeschlagen hat, um zu zeigen, daB es
eine transsubjektive Wirklichkeit geben muB, fiithrt ihn ganz konsequent
zu der Auffassung, daBl das Wirkliche im Sinne des Realismus etwas
sein miisse, was von jedem Wahrgenommenwerden und Gedachtsein
unabhingig ist. Daher glaubt er es am besten bestimmen zu kénnen,
indem er Olgiatis scholastischer Bestimmung des Wirklichen als id quod
habet esse die nihere Erklirung beifiigt « come realtd indipendente
dal venire percepita o pensata» (118), und zwar so, daB auf diesem
Zusatz der Nachdruck liegt. Denn, wie schon gezeigt wurde, leugnet
Orestano ja, daB man iiber die Natur dieses Wirklichen sofort ein
begriffliches Wissen haben konne. Es unterliegt keinem Zweifel, daB
Orestano mit dieser noch rein negativen Bestimmung des Wirklichen
im Sinne des Realismus einen dicken Trennungsstrich zieht zwischen
sich und den Anhingern jeder Form von Subjektivismus. Das Sein



64 Eine Kontroverse iiber den Begriff des Wirklichen

des Subjektivisten ist wesentlich ein wahrgenommenes Sein. « Esse
est percipi», lautet die allgemeine Formel, in der das ausgedriickt
zu werden pflegt.

Aber trotz dieser entschiedenen Absage an jede Form von Sub-
jektivismus gehen Orestano und Olgiati gerade hier am weitesten
auseinander. Olgiati bezeichnet die Seinsbestimmung Orestanos als
ein Beispiel fiir das, was auch Orestano so sehr betont hat, da schon
eine kleine Unvollkommenheit oder ein kleiner Irrtum ein ganzes
System zu verderben droht. («Una minuscula imperfezione od un
piccolo errore minaccerebbero di guastare tutto un sistema» [134].)
Und er fithrt gegen die Seinsbestimmung Orestanos folgende vier
Argumente an, die alle der Beachtung wert sind. Erstens ist es nicht
angebracht, das Sein, das doch friiher ist als das Erkennen, gleich-
wohl durch dieses zu bestimmen, wenn auch nur mittels einer Ver-
neinung. Die ontologische Ordnung ist die notwendige Voraussetzung
fiir die gnoseologische. Diese Prioritit hat auch Orestano selbst zu-
gegeben und besonders betont. Zweitens 1d8t sich Orestanos Begriffs-
bestimmung des Seins nicht auf Gott anwenden ; denn in Gott ist das
Sein nicht unabhingig vom Gedachtwerden. Drittens gibt es selbst
in der geschopflichen Ordnung wirkliches Sein, das vom Gedacht-
werden abhingt, z. B. mein Denken, das doch etwas Reales ist.
Viertens fithrt Orestanos Begriffsstimmung zu der Vorstellung, alles
Sein sei notwendig in sich dunkel und dem Lichte des Geistes ent-
gegengesetzt. (« Una concezione della realta come di qualcosa d’oscuro,
di uno dato privo della luce dello spirito » [Riv. di fil. neo-scol. 1937,
90].) Dagegen betont Olgiati mit Recht : «I'entita e razionalitd con-
vertuntur » (61). Indem Olgiati aus diesen vier Griinden in der Begriffs-
bestimmung Orestanos den Zusatz « indipendente dal venire percepita
o pensata» streicht, kommt er zu der Seinsbestimmung zuriick, von
der er ausgegangen ist, und die wir im Kommentar des Aquinaten
zur Metaphysik des Aristoteles in verschiedenen Formen ausgesprochen
finden ; ens est id quod habet esse (133). Auch in dieser verkiirzten
Form bleibt die Begriffsbestimmung des Seins sowohl fiir den Phino-
menalisten als fiir den Idealisten unannehmbar. Denn mit der gleichen
Ausnahmslosigkeit, mit der Orestano das reale Sein fiir unabhingig
vom Gedachtwerden hilt, setzt der Phinomenalismus das Reale gleich
Gedachtwerden. Der Idealismus aber, zu dem sich der Phinome-
nalismus besonders unter dem EinfluB Fichtes entwickelt hat, kon-
struiert einen Gegensatz zwischen dem Wirklichen und dem auch



Eine Kontroverse iiber den Begriff des Wirklichen 65

nach ihm nur subjektivem Sein, indem er den Seinsbegriff auf den im
BewuBtsein gegebenen Gegenstand des einzig Wirklichen, nimlich des
transzendentalen Ich, einschrinkt. Als Zeugen dafiir nennt Olgiati
Adolfo Rava, der auf dem bereits genannten Philosophenkongre8 von
Salsomaggiore mit Leidenschaft den Idealismus verteidigte und dabei
sagte : «Il ‘soggetto’, di cui parla l'idealista, non & qualcosa che ¢,
ma ‘solo una funzione che si compie, non un essere, ma un’ attivita
... Yagire & prima dell’ essere’ » (140). Sowohl nach phinomenalistischer
als nach idealistischer Auffassung gehort also zum Wesen des Seins,
daB es verursacht ist ; und darum geniigt es fiir sie nicht, es zu
bestimmen als id quod habet esse. («E l'attivitd che & ‘prima dell’
essere’ e senza della quale l'essere non sarebbe spiegato » [141].)
Orestano hat auf die vier Einwinde Olgiatis gegen seine Bestim-
mung des Wirklichen nicht mehr geantwortet. Deshalb wissen wir
nicht, wieweit er sie gelten 1iBt. Aber es ist nicht wahrscheinlich,
daB er Olgiatis Begriffsbestimmung des Wirklichen angenommen hat.
Immerhin sind die beiden durch ihre Kontroverse einander niher
gekommen. Und dazu hat die Form, in der dieselbe gefithrt wurde,
wesentlich beigetragen. Die Art, wie beide sich bemiihen, einander
zu verstehen und voneinander zu lernen, ist geradezu vorbildlich.
Olgiati sagt nicht zuviel, wenn er seine Kontroverse mit Orestano
in bezug auf die Form am SchluB ein «ideale dibattito» nennt (140).
Fragen wir nun, ob Olgiati selbst den gesuchten « punto d’arrivo »
erreicht hat, das will sagen, ob durch sein Vorgehen ein Subjektivist
zur Annahme des realistischen Wirklichkeitsbegriffes gebracht werden
kann, so kommen uns doch auch bei ihm einige Zweifel. Zugegeben,
ein Idealist lasse sich auf die Weise, wie Olgiati an der oben wieder-
gegebenen Stelle auf S. g6 vorgeht, zu dem Gestindnis bringen, wenn
der Gedanke kein Sein habe, dann sei er ein reines Nichts, und alles,
was ein Sein habe, sei auch wirklich, was dann ? Hat der Subjektivist
damit schon den Begriff des Wirklichen im Sinne des Realismus, oder
muB er dann sicher zu ihm kommen ? Es gibt in der Logik ein Gesetz,
nach dem von zwei sich kontradiktorisch entgegengesetzten Ansichten
die eine notwendig wahr ist, wenn die andere falsch ist. Allein die
Wahrheit einer Ansicht ist etwas anderes als ihre Gewinnung. Es
ist ohne Zweifel ganz richtig, daB auch der Gedanke schon ein Wirk-
liches im Sinne des Realismus ist. Aber damit, daB der Subjektivist
den Gedanken als etwas Seiendes und Wirkliches zugibt, kennt er
noch lange nicht den Umfang dieser beiden Begriffe. Und gerade auf

Divus Thomas. 5



66 Eine Kontroverse iiber den Begriff des Wirklichen

den kommt es hier an. Im Gedanken haben wir ein Wirkliches, das,
wie Olgiati selbst gegen Orestano treffend bemerkt, wesentlich vom
denkenden Subjekt abhdngt. Ein solches Wirkliche wird auch der
Idealist unschwer zugeben, sonst wire er ja Nihilist. Aber wie bringt
man ihn von hier aus und mittels des von Olgiati vorgeschlagenen
Verfahrens dahin, daB er den Umfang des Wirklichen nicht auf diesen
verhiltnismidBig kleinen Bezirk einschridnkt, sondern auch auf Trans-
subjektives ausdehnt ? Orestano behauptet zuviel, wenn er die Unab-
hingigkeit vom Wahrgenommenwerden und Gedachtsein als ein Wesens-
merkmal des Wirklichen ansieht. Aber solange einer nicht einsieht,
daB es auch ein von unserem Wahrgenommenwerden und Gedachtsein
unabhingiges, transsubjektives Wirkliche gibt, kann man nicht sagen,
daB er schon einen Begriff vom Wirklichen im Sinne des Realismus
habe. Nach thomistischer Lehre erkennen wir die Wirklichkeit unseres
Denkens und unserer Gedanken nur mittels einer Reflexion. Als Beleg
sei hier nur die Stelle aus der Quaestio disputata 10 des Aquinaten « De
veritate », art. 8, angefiihrt: « Nullus autem percipit se intelligere
nisi ex hoc quod aliquid intelligit : quia prius est intelligere aliquid
quam intelligere se intelligere ». Gibt man diesen Satz zu, dann muf
es einem als metaphysisch unmdoglich erscheinen, jemanden auf einem
anderen Wege zu einem Wirklichkeitsbegriff im Sinne des Realismus
zu bringen, als durch den Hinweis auf die innere Transzendenz eines
jeden Erkennens. Aus diesem Grunde scheint uns, daB Olgiati gerade
Orestano gegeniiber mehr erreicht hitte, wenn er auch in seiner
Taktik intransigent geblieben wire.



	Eine Kontroverse über den Begriff des Wirklichen

