
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 16 (1938)

Artikel: Beiträge zum Problem der Tradition

Autor: Ternus, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762317

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762317
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Beiträge zum Problem der Tradition.
Von Jos. TERNUS S. J., Valkenburg.

I. Tradition und Kirche.

Die Theologen verhehlen sich nicht die Schwierigkeit, die allen

Bemühungen der letzten Jahrhunderte zum Trotz noch bis heute einer
klaren begrifflichen, psychologischen und soziologischen Lehre von
der Tradition im Wege stehen. Nur zwei Belege aus der Literatur
der Gegenwart « Die Theologen bemühen sich, dem schwierigen Begriff
der Tradition näher zu kommen », schreibt Bartmann. « In der Tat,
daß die Tradition ein schwieriger Begriff ist, mußte der Verfasser im
Verlaufe seiner Arbeit erfahren », unterschreibt Deneffe1.

Es ist das nicht zu verwundern und spricht nicht im geringsten

gegen die unbeirrte Traditionssicherheit in der Kirche bei und trotz
der tastenden Unsicherheit mancher theologischen Reflexion. Wie
sicher beherrscht schon ein Irenäus den Lehrkanon der Tradition
Und doch wie spärlich die ausdrückliche theologische Formulierung
über Begriff und Prinzip der Tradition noch bei Thomas von Aquin,
der doch im Element der Tradition sich bewegt wie der Fisch im Wasser,
der Vogel in der Luft. Ist es doch nur zu oft so, daß das allzu
Selbstverständliche so wenig die Aufmerksamkeit der Reflexion auf
sich lenkt wie die Atmosphäre, die uns umgibt. Erst wenn einem
die Luft gleichsam auszugehen droht, kommt sie einem als Lebenselement

zum Bewußtsein. Von Kirche und Tradition ist im Mittelalter

so wenig die Rede, weil sie mehr Kirche und mehr Tradition hatten
als die Religionsneuerer des XVI. und der folgenden Jahrhunderte.
Um so stärker wurde das Bedürfnis im Zeitalter der Reformation.

Wie hilflos mutet uns aber die Art und Weise an, wie sich so

manche Theologen und Konzilsväter in Trient der Fragen des

neuaufgeworfenen Traditionsproblems annahmen Die reformatorische
Bestreitung der herkömmlichen Anschauung und Lehre von der Tradition

war der Hauptanlaß für das nun einsetzende vertiefte Studium

1 Siehe Aug. Deneffe, Der Traditionsbegriff Münstersche Beiträge zur
Theologie 18). Münster 1931, S. 1.

Divus Thomas. 3



34 Beiträge zum Problem der Tradition

dieses wichtigsten locus theologicus. Dem kräftigen Auftakt beim
Löwener Theologen Joannes Driedo und beim Trienter
Konzilstheologen Perez de Ayala folgte unter der Meisterhand eines Melchior
Cano schon in aller Form und fundamentaltheologischen Rahmung
ein systematischer Entwurf (De locis theologicis, Lib. III), den Bannez
in seiner Art ebenbürtig und selbständig zu fassen verstand (In II-II
q. i a. io dub. 6 concl. i-6). Petrus von Soto, der « Roffensis », Joannes
Driedo, Stapleton, vor allem auch Bellarmin leisteten Großes für das

Aufgebot von Zeugen aus der Tradition, um sie als acies ordinata
der Phalanx von Neuerern entgegenzustellen, immer mit dem Hinweis
auf das Prinzip der Tradition als Grund- und Ordnungsprinzip rechten
Glaubens und rechtgläubiger Theologie. Die praktische Bedeutsamkeit
erfaßte vielleicht keiner so klar wie der hl. Canisius. Es sollte lange
Zeit vergehen, bis wieder ein bedeutsamer Fortschritt in der
Fundamentaltheologie der Tradition erzielt wurde. Was im XVII. Jahrhundert
an patristischen Quellen neu erschlossen wurde, bedeutete einen großen
Gewinn der materialen Tradition, betraf aber nicht so sehr die
Weiterführung der formalen Theologie der Überlieferung. So treff- und
strichsicher das Prolegomenon « De apostolica traditione » bei Petavius
(De Theologicis Dogmatibus. Tom. IV. De eccl. hierarchia. Lib. I,
cap. i) gehalten ist, so bezeichnend ist es für die beiläufige Art, mit
der das Traditionsproblem nach seiner grundsätzlich-allgemeinen Seite

damals abgetan wurde. Die Aufklärungszeit mit ihrer verhängnisvollen

Tendenz zu Deismus, Rationalismus und Moralismus war der

theologischen Schätzung positiver heilsgeschichtlicher Tatsachen und
traditioneller Lehrbindung geradezu abhold. Der theologische Traktat
«De regulis fidei» bei Billuart, die theologische Prinzipienlehre bei

Kilber im I. Bd. der « Theologia Wirceburgensis » waren mehr
leuchtendes Beispiel für Treue zur theologischen Tradition in solcher

traditionsfeindlichen Zeit, als Vorboten des neuen Tages, dem die
Lehre von der Tradition nun bald entgegenging. Der politischen und

religiösen Abschnürung vom Leben der Tradition sollte im Zeitalter
der Romantik eine Wiederentdeckung von Geschichte und Tradition
folgen. Was damals recht allgemein und lebhaft am Wert des

Hergebrachten und Geschichtlichen empfunden wurde, regte den Geschichtsidealismus

des frühen XIX. Jahrhunderts an, dem Genius geschichts-
bildender Kräfte und den plastischen Prinzipien der geistbeseelten
Tradition nachzuforschen. Die Auswirkung auf die zeitgenössische

Theologie in Deutschland blieb nicht aus und hat auch auf katholischer



Beiträge zum Problem der Tradition 35

Seite eine Richtung theologischen Denkens angeregt, deren Einfluß
bis heute und heute erst recht wieder zu spüren ist.

Man kann den Fortschritt, den das XIX. Jahrhundert in der

Fassung des theologischen Traditionsprinzips brachte, kurz als die

Betonung des organischen Moments bezeichnen. Sie hängt mit der

allgemeinen Vorbetonung des organischen Gedankens in der ersten

Hälfte des vorigen Jahrhunderts zusammen, hat aber keineswegs
darin ihre einzige Wurzel. Gerade von der hier lebhaft und richtunggebend

einsetzenden Tübinger Schule der Drey-Möhler-Staudenmaier-
Kuhn ist jetzt bekannt, daß sie eine ganz entscheidende Anregung
über Sailer von Fénelon her empfangen haben : die Idee der lebendigen
Überlieferung L

Schon seit Irenäus und Tertullian war das wesentlichste Moment
der Tradition als unverbrüchlicher Glaubensnorm richtig erkannt
und herausgestellt worden : die positive Einsetzung, Mitgift,
Ausstattung und ununterbrochene Erbfolge als successio apostolica bei
den Nachfolgern der Apostel. Wie es scheint, hat das polemische
Interesse den Leriner « Kontroverstheologen » verleitet, den Akzent
allzu stark auf die Präskriptionsmomente der « universalitas » und
« antiquitas » zu verlegen 2. Das nie verkannte Moment des Lebendigen
und Beweglichen in der Tradition — verglichen mit der festliegenden
Schrift und schriftlich fixierten Tradition — ward der besondere und
bevorzugte Gegenstand der theologischen Forschung, als die Winterstürme

der traditionsfeindlichen Reformation und ihrer Nachgeburten
bis zur europäischen Umwälzung am Ausgang des XVIII. Jahrhunderts

die Sieghaftigkeit der durchstehenden Traditionsmacht : Kirche,
den fortlebenden Christus in ihr, die Gegenwart göttlicher
Offenbarung in ihrer lebendigen Überlieferung neu würdigen und tiefer

1 Vgl. dazu J. Geiselmann, Die Glaubeuswissenschaft der katholischen
Tübinger Schule. Theol. Quartalschrift in (1930) 81 f. ; /. Ranft, Der Ursprung
des katholischen Traditionsprinzips. Würzburg 1931, S. 47. — Über Sailer, den
« deutschen Fénelon », und seinen tiefgehenden Einfluß auf die junge Tübinger
und Luzerner Schule vgl. auch /. Geiselmann, Joh. Adam Möhler und die
Entwicklung seines Kirchenbegriffs. Theol. Quartalschr. 112 (1931) 48 f., 66 ff.

2 Siehe José Madoz, El concepto de la Tradiciôn en San Vicente de Lerins
Estudio historico-critico del « Commonitorio ». Analecta Gregoriana 5.) Romae
1933. — Dazu beachtliche kritische Bemerkungen von Aug. Deneffe, in Theol.
Revue 35 (1936) 188 ff. Hingegen wieder mehr im Sinne von Madoz das Urteil
über den Leriner bei Adhémar d'Alès, La fortune du « Commonitorium » (Rech,
sc. rel. 26 [1936] 334 ss.). « A tout prendre, l'opuscule manque de mesure et
d'équilibré » (loc. cit. 336).



36 Beiträge zum Problem der Tradition

verstehen ließ. Das Interesse an pneumatischer, organischer,
physiologischer Betrachtung fesselte den Blick, zeitweilig so einseitig, daß ein
Einbruch von Schleiermachertheologie (pneumatozentrischer
Gemeindesubjektivität) abzuwehren war und die Gefahr des Wiedereinbruchs
erst durch das energische Einschreiten der Kirche gegen den Modernismus

und seine irrationale Immanenz- und Symbolbewußtseinstheologie
gebannt wurde. Das Paradigma der geschichtlichen Entwicklung in
der alten Tübinger Schule bleibt eine Warnung. Die dreimalige Um-
orientierung, erst an Jacobi, dann an Schelling, schließlich an Hegel,
dazu die zeitweilige Inspiration an Schleiermacher, Baader, und
dem französisch-belgischen Traditionalismus hat es der ersten und
selbst noch der zweiten Generation der Tübinger Schule schwer genug
gemacht, dem objektiv-juridischen Einsetzungs- und Autoritätsmoment

der sichtbar-hierarchischen Kirche den Führungsprimat im
gottmenschlichen Leben und Wirken des fortlebenden Christus der
Zeiten zuzuerkennen. Die pneumatozentrische Entfaltungstheologie
der Kirche von innen nach außen und von unten nach oben ist heute
als Irrweg erkannt. Die geschichtlichen Fragen, wann und durch wen
zuerst die Schwenkung im Kreis der Tübinger und Luzerner vollzogen
worden ist, müssen der Spezialforschung überlassen bleiben, die noch
nicht abgeschlossen ist L

Nur eines sei aus dieser noch im Fluß befindlichen Forschung
herausgegriffen Der Luzerner Theologe Gügler, ein Sailerschüler
und dem Kreis derer um Drey nahestehend, hat die pneumatozentrische
Theologie der Kirche, wie sie aus Möhlers Einheit der Kirche so bekannt
geworden ist, vorweggenommen. Zugleich hat er den Geist des
katholischen Christentums als das Mystische, das Pneumatische, das
Kommunikative im Heiligen Geist der Gesamtkirche sehr betont und mit
deutlichem Affekt gegen die vermeint mechanische, äußerliche,
räumlich-juridisch-gebundene Art der traditionell schultheologischen
Kirchenauffassung hingestellt. Die räumliche Universalität und ihre sichtbare
Zusammenfassung folge aus dem Wesen der Katholizität. Prinzip der
Katholizität aber sei die vitale Totalität, der Eine Geist, die Eine,
den ganzen Leib Christi durchdringende, durchwaltende und alle Teile

1 Nach Eschweiler hat Geiselmann die Führung übernommen und eine
wesentliche Umzeichnung des von Eschweiler entworfenen theologiegeschichtlichen

Bildes vorgenommen. Siehe die Artikelfolge über Joh. Adam Möhler und
die Entwicklung seines Kirchenbegriffes in der Tübinger Theol. Quartalschr. 112

(1931) 1 ff., deren Fortsetzung meines Wissens noch aussteht.



Beiträge zum Problem der Tradition 37

tragende Seele. « So sieht der Luzerner Theologe die Einheit der Kirche
nicht wie die Barockscholastik in der Identität des räumlichen
Nebeneinander (— einig ist die Kirche, weil alle gleichzeitig im Räume
bestehenden Einzelkirchen in Lehre, Kult und Verfassungsich decken —),
sondern in der Identität des zeitlichen Nacheinander, die aber nicht
mechanisch als ein Sichaneinanderreihen, sondern organisch als die

Identität des vitalen Formprinzips bestimmt wird »1. Der Eigenart
dieses von der ganzheitlichen Lebensidee her gesehenen Kirchenbildes
entspräche eine Umformung des Traditionsbegriffs ins Vitale der
romantischen Konzeption, deren Eigenart darin bestände : « daß hier
das räumliche ubique auf das zeitliche semper zurückgeführt wird »,

daß die mechanisch starre Auffassung des Lerinischen Kanons in eine
mehr organisch-dynamische umgebildet wird 2. Der antischolastische
Affekt und sein gelegentliches Nachzittern im Zeitalter der Entdeckung
der Barockscholastik kann hier füglich unbeachtet bleiben. Die angebliche

Wechselwirkung von totalitärer, pneumatischer Kirchenauffassung
(im Gegensatz zu einer summativ-juridischen) und einem entsprechend
lebendigeren Traditionsbegriff regt jedenfalls zum Nachdenken an.

Vorläufig wird man dabei im Auge behalten, daß ja Möhler eine so

charakteristische Wende von der « Einheit » zur « Symbolik », vom
Primat des pneumatisch geeinten Kollektivsubjekts zum Primat des

objektiv hierarchisch konstituierten corpus Ecclesiae vollzogen haben
soll. Wenn die Eschweilerdeutung und -datierung nicht einwandfrei
sein sollte (wie Geiselmann meint), so bliebe immerhin ja noch (nach
Geiselmann selber) die entsprechende Wende in der zweiten Generation
der Tübinger Schule. Also in jedem Fall eine Vorzeichnung auf die

richtig ausgewogene Traditionsauffassung beim Klassiker der
vatikanischen Aera : Franzelin. Daß sie dem Recht des organischen
Gedankens nicht Genüge tue oder nicht genügend Spielraum lasse, hieße

der ansprechenden Synthese von Patristik und Scholastik bei Franzelin
gerade in seinem Traditionstraktat unrecht tun. Man könnte geradezu

sagen : der Geist tridentinischer Theologie eines Melchior Cano und
die Seele der organischen Auffassung in der geläuterten Form des

späten Möhler haben sich im generaldogmatischen Ansatz bei Franzelin

so gefunden, daß die Vollgestalt einer Traditionstheologie daraus
erwachsen kann.

Tradition nach ihrem Vollbegriff umfaßt bei Franzelin nicht bloß

1 Geiselmann, a. a. O., S. 50. 2 Siehe ebenda S. 50 Anm. 2.



38 Beiträge zum Problem der Tradition

die Summe aus objektivem Traditionsgut und subjektiver Traditionstätigkeit,

sondern ist ein übergreifendes Ganze, dessen Primat es mit
sich bringt, daß Tradition als Tätigkeit und Gegenstand je einander
immer mitmeinen und mitverstanden wissen wollen. Daß reinbegriff-
lich im Franzelinschen Komplexbegriff mehr als die bloße Summe
der beiden Komponenten enthalten ist, wird auch von denen zugegeben
werden müssen, die dem so gebildeten Vollbegriff keine eigene

Einsetzungswirklichkeit im Gesamtleben der Kirche zuerkennen wollen.
So sagt z. B. Deneffe : « Die traditio sensu complexo wäre die Summe
beider und würde beides in recto besagen — das Lehren der
Glaubenswahrheit und die durch die Lehrtätigkeit verkündete
Glaubenswahrheit. Diese Zusammenstellung kann gebildet werden ; aber
als einheitlicher Begriff wird er von den Texten nicht verlangt »1.

Wie die Deneffe'sche Untersuchung über den Traditionsbegriff einer
wissenschaftlichen Kontroverse ihr Entstehen verdankt, so gibt dieses

geschätzte Werk meines verehrten Lehrers mir Anlaß, den Versuch einer
Fortführung der Kontroverse zu wagen. Ich könnte auch an die
entsprechende Stellungnahme eines anderen von mir dankbar hochgeschätzten,
leider früh gestorbenen Lehrers anknüpfen, an die Behandlung der Tradition

im Zusammenhang mit dem kirchlichen Lehramt bei Hermann
Diekmann, De Ecclesia II (Friburgi Brisg. 1925), pp. 27 sqq. Die dort
vertretene Auffassung — das kirchliche Lehramt ist die Tradition und
die Tradition ist das kirchliche Lehramt — will sich P. Deneffe zwar
nicht als abschließendes Wort zu eigen machen, bekennt aber, von einer
mehr abweichenden Auffassung sich schließlich der Dieckmannschen
Auffassung in der Hauptsache genähert zu haben. « Ich mußte P. Diekmann
recht geben » — heißt es im Vorwort bei P. Deneffe —, fügte aber einen
zweiten Traditionsbegriff hinzu, der auch der andern Auffassung eine
gewisse Wahrheit beläßt ».

So wird es denn zweckmäßig sein, im folgenden vor allem auf diese
modifizierte Auffassung der « Identitätstheorie » (Tradition Lehramt,
bzw. Lehrverkündigung der Kirche) Bezug zu nehmen, um zu versuchen,
ob in dieser schwebenden Frage heutiger Theologie weitere vorantreibende
Momente geltend gemacht werden können.

Bei aller Hochachtung vor der gründlichen Studie, die P. Deneffe

zur Klärung des Traditionsbegriffs geleistet hat, wird man dem Mittelweg,

den er zur Lösung vorschlägt und der deutlich von der
Franzelinschen Linie abweicht, wohl kaum allgemein zu folgen gewillt sein.

Tradition dem « Hauptbegriff » nach wäre ihr gegenüber ein Voraus-

1 Der Traditionsbegriff Münstersche Beiträge zur Theologie 18). Münster
1931, S. 132.



Beiträge zum Problem der Tradition 39

liegendes, das in den außerkanonischen Traditionsdenkmälern
verkörpert wäre, aber selbst doch wieder der Beglaubigung durch das

kirchliche Lehramt bedarf, um formelles Zeugnis der Tradition liefern
zu können. Schon die Gegenüberstellung von Haupt- und Nebenbegriff

will hier nicht recht befriedigen. Die Bezeichnung läßt nicht

genug erkennen, ob nur von Über- und Unterordnung, Vor- und
Nachordnung, erster und zweiter Ordnung die Rede ist, oder ob die
grundsätzliche Entbehrlichkeit der Tradition im Nebenbegriff gemeint ist,
die Nebentradition also mit nebensächlicher Tradition im Sinn logischer
Akzidentalität zusammenfällt. Das kirchliche Lehramt, seine Träger
und sein Aktvollzug sind begrifflich sicher unabhängig von Tradition,
wofern Tradition nicht in dem ganz allgemeinen Sinn von Mitteilung
genommen wird, die natürlich auch die mitteilende Offenbarung unter
sich begreift, also das, wodurch die dogmatische Erblehre erst konstitutiv

ermöglicht wird. Tatsächlich legt die Kirche das ihr anvertraute
Glaubensgut authentisch und verbindlich vor. Dies Glaubensgut
umfaßt außer dem Offenbarungsgut der Heiligen Schrift auch die aus
Christi Mund und der Eingebung des Heiligen Geistes über die Apostel
überkommene Lehre, die « Erblehre » mündlicher Überlieferung. Keine

von beiden Materialquellen und materialen Glaubensregeln erschöpft
die Autoritätsfülle der kirchlichen Lehrgewalt, so wenig wie der Teil
dem Ganzen, das Organ dem Organismus gleichkommt. Was zur
Heiligen Schrift gehört, was sie ist und will und lehrt, das zu sagen
und unfehlbar zu lehren, steht bei der Kirche und nur bei ihr. Was
Überlieferung vom Herrn und den Aposteln ist, das entscheidend zu

sagen, hat wiederum nur die Kirche. Daß aber das Lehrurteil der
Kirche für uns Erkenntnisprinzip wahrer Tradition ist, besagt keineswegs,

daß nun auch das kirchliche Lehramt, bzw. der Akt seiner
Lehrverkündigung, identisch sei mit der Tradition. Der Papst hätte in dem
bekannten Zusammenhang während der Tage des Vaticanums die

Äußerung jedenfalls getan haben können : die Tradition bin Ich,
Gegen Conciliarismus, Gallicanismus, Altkatholizismus eine recht wohl

verständliche, herausgeforderte und herausfordernde Betonung. Und
doch war mit ihr nicht mehr behauptet als die Wahrheit von der

päpstlichen Lehrgewalt als höchstem Träger, Garanten, Verkündet
und Ausleger der Tradition. Von einer Identität zwischen Überlieferung

und Lehrzuständigkeit der Überlieferung war dabei keine Rede.

An der Fortpflanzung der Lehre von Geschlecht zu Geschlecht

sind nicht nur die amtlichen Zeugen, Wächter und Künder der Erb-



40 Beiträge zum Problem der Tradition

lehre beteiligt. Mit Recht warnt Scheeben vor zwei Extremen. Das
eine wäre eine unorganische Zerreissung der beiden Momente :

Lehrüberlieferung und Lehrverkündigung. Das andere wäre eine mangelnde
Unterscheidung eben jener Momente : kirchliche Überlieferung und
autoritative Vorlage der kirchlich überlieferten Lehre. Es gibt Zeiten,
in denen es besonders not tut, den Akzent auf die autoritative
Vertretung der Erblehre im kirchlichen Lehramt zu legen. Ja, der besondere

Nachdruck darauf wird heute und immer zeitgemäß sein und bleiben.
Aus dem stiftungsmäßigen Wesen der Kirche einerseits, aus der

erfahrungsgemäßen leidigen Unart von Menschen andererseits, die

vor dem Opfer einer folgerechten Glaubenspflicht nur zu gern
ausweichen, lassen sich die Gründe leicht ersehen.

Der autoritative Akt der Lehrverkündigung geht von den Trägern
des Lehramtes in der Kirche aus und richtet sich mit dem Anspruch
des Glaubensgehorsams an die gesamte hörende Kirche. Zur aktiven
Tradition rechnet aber auch die regelmäßig ein- und untergeordnete
Weitergabe der Glaubenslehre durch Priester und Laien, durch
Theologen, Eltern, Erzieher und was sonst noch werkzeuglich an der

Fortpflanzung von Glaube und glaubensgeformtem Leben in
Einrichtung, Sitte, Brauch usf. mitbeteiligt sein mag. Von diesem ewig
jungen Evangelium in der Kirche, diesem fortzeugenden göttlichen
Wort unter dem Wehen des Heiligen Geistes in der Kirche haben die

Theologen der « organischen » Aera im XIX. Jahrhundert besonders

gern und bilderreich gesprochen. Wer wollte denn auch für das

zugrundeliegende Mysterium des streng übernatürlichen und ohne

Analogie dastehenden Organismus der Kirche eine befriedigende begriffliche

Umsetzung erwarten Es waren aber nicht etwa nur die

Tübinger, sondern auch Franzelin, Wilmers, Scheeben, Pilgram u. a.,
die hier auf die plastische Sprache der Patristik zurückgriffen und in
organischer Terminologie redeten. Bekannt ist die Fassung der
Traditio divina im Tenor der XI. These bei Franzelin : « est autem et
dicitur conscientia fidei, catholicus intellectus, ecclesiasticus sensus,
fides scripta in cordibus, sapientia non scripta ». Und Franzelin
verwahrt sich gelegentlich in einer Anmerkung ausdrücklich dagegen, die
echte orthodoxe Tiefe der in solchen Ausdrücken sich ergehenden
Vätertheologie preisgeben zu wollen wegen des Mißbrauches, dem
solche Kollektivausdrücke bei Unverstand oder böswilligem Mißverstand

ausgesetzt sind. Dem tradere entspricht schon bei Paulus das accipere,
dem docere schon im Zeitalter der Apologeten das discere a maioribus.



Beiträge zum Problem der Tradition 41

Die Gesamtkirche, die docens et discens, ist Subjekt der conscientia

fidei, wenn auch gewiß nicht zu gleichem Anteil und Beitrag an

Gehalt und Gewähr. « Neque vero nomine 'conscientiae fidei' intel-
ligitur solius discentis, sed immo totius Ecclesiae sensus et consensus.
Sie qui vero appellationem per se aptissimam detorqueant ad sensum

alienum, non ideo appellatio ipsa censeri potest favere errori ; quae
enim repperiri possunt vocabula nulli detorsioni ad alienos sensus

obnoxia »1.

Es will nicht recht überzeugen, wenn Deneffe von einer «

Verdunkelung des Hauptbegriffes der Tradition in den letzten Jahrhunderten

» spricht und dafür theologiegeschichtliche, literarische und

terminologische Gründe anführt (Kap. 12 seiner " Studien über den

Traditionsbegriff). Ein Hauptgrund soll die nachtridentinische
Unterscheidung von beseelten und unbeseelten Glaubensregeln gewesen sein,

die spätestens im XIX. Jahrhundert mit der Unterscheidung nach
nächster und entfernter Glaubensregel gleichgesetzt worden sei. Das

habe zur nachteiligen Folge gehabt, daß der Hauptbegriff der Tradition,
der eben die lebendige Glaubensverkündigung besage, zurückgedrängt
worden sei.

Ein anderer Hauptgrund zur « Verdunkelung des Hauptbegriffes
der Tradition » soll gewesen sein, daß so häufig der Autorität von
Schrift und Tradition die Autorität der Kirche wie in Nebenordnung
gegenübergestellt wurde. Bezeichnend dafür die Aufzählung der

Quellen, aus denen die dogmatische Theologie ihre Prinzipien schöpft,
bei Melchior Cano. « Nimmt man die Einteilung der loci theologici,
wie sie von Cano aufgestellt wurde, so ergibt sich : die Tradition ist
etwas anderes als die Autorität der Kirche, der Konzilien, des Papstes,
der Väter, der Theologen. Und sie ist auch etwas anderes als die

autoritative Glaubensverkündigung durch Kirche, Konzilien, Papst,
und als das Lehren der Väter und Theologen ; denn die Tradition soll
als theologische Beweisquelle eben von der durch die Kirche, die

Konzilien usw. geübten Glaubensverkündigung geschieden werden »2.

Als dritter Verdunkelungsgrund käme hinzu : die nachtridentinisch
bevorzugte Einengung des Traditionsbegriffs auf die von den Aposteln
überkommenen und nicht in der Heiligen Schrift stehenden Glaubens-

1 Franzelin, De divina Tradition et Scriptura. Th. XI. Nota. — Ich darf
hier wohl auf meinen Artikel verweisen : Vom Gemeinschaftsglauben der Kirche.
Ein Beitrag zur Soziologie des gesamtkirchlichen Lebens. Scholastik 10 (1935) 1 ff.

3 Aug. Deneffe, Der Traditionsbegriff. Münster 1931, S. 125.



42 Beiträge zum Problem der Tradition

Wahrheiten. Anlaß dazu wäre vor allem der Kampf gegen die Reformatoren

gewesen, gegen die es galt, die Geltung außerbiblischer Glaubenslehren

zu verteidigen. Statt sich darauf zu beschränken, die reformatorische

Bestreitung des kirchlichen Lehramtes zurückzuweisen,
bemühte man sich um den Nachweis der Tradition als einer neben der
Schrift konstitutiven Offenbarungsquelle, aus der das kirchliche Lehramt
schöpfe. Was die Polemik mehr praktisch zu erreichen suchte, hat die

polemische Theologie der Zeit auch grundsätzlich in thesi zu klären
versucht. So Melchior Cano, so Toletus, so Bellarmin und andere

mehr. Es war nicht im Sinn derjenigen Theologen, die sich heute so

nachdrücklich für die These einsetzen : Tradition ist nichts anderes
als die kirchliche Glaubensverkündigung. « An sich ist der
eingeschränkte Begriff : Tradition ist eine Glaubenswahrheit, die die Apostel
zwar gepredigt haben, die aber nicht in der Heiligen Schrift
niedergeschrieben ist, nicht zu beanstanden. Aber er ist zu künstlich ; er

widerspricht zu sehr dem alten und auch dem neuen Sprachgebrauch » h
Wirklich Daß es einen umfassenderen Sprachgebrauch gibt, leugnet
niemand. Daß der eingeschränkte Begriff einer außerbiblischen Glaubenstradition

in der patristischen Literatur heimisch und sehr wohl aus

Irenäus, Tertullian, Basilius u. a. zu belegen ist, dafür haben sich seit

Melchior Cano, Bannez, Stapleton, Bellarmin genug Theologen
eingesetzt und zu überzeugen vermocht. Und dieselben Theologen haben
keine Verwirrung befürchtet, wenn sie neben das Schriftargument
über die gleiche Wahrheit ein Traditionsargument setzten und mit
der Selbständigkeit solcher Beweisführung aus der Tradition dartun
wollten : stände die Wahrheit auch nicht in der Schrift, so stände sie

fest schon aus der bloßen Tradition. Dieses « quoad nos » einer
Herleitung aus Tradition unter Absehen von der Schrift hat nichts zu tun
mit dem « quoad se » einer sedes propria der Wahrheit in bloßer Tradition

unter Ausschluß der Schrift. Und die Inanspruchnahme der
kirchlichen Glaubensverkündigung als nächster Glaubensregel berührt
nicht die Frage der Hernähme aus Schrift oder außerbiblischer Tradition

als Offenbarungsquelle und entfernter, an sich unbeseelter, nicht
selbst sich auslegender Glaubensregel.

Was die Gegenüberstellung von Schrift und Tradition einerseits,

Autorität der Kirche andererseits betrifft, so wurde gerade um die

Zeit des Tridentinum die Frage besonders lebhaft verhandelt, welche

1 Aug. Deneffe, a. a. O., S. 129 fi.



Beiträge zum Problem der Tradition 43

Autorität größer sei — die der Tradition oder die der Kirche. Es
hatte das seine Gründe in dem durch die Reformation aufgeworfenen
Fragenkomplex, der sich in jener Kernfrage konzentrierte. Die Frage
als solche war alt und kam schon — unter Zuspitzung auf die Kanonfrage

— in dem augustinischen Ausspruch zu Wort und Antwort :

Evangelio non crederem, nisi me catholicae ecclesiae commoveret
auctoritas (R. 1581). Für die großen mittelalterlichen Theologen war
es ganz selbstverständlich : Ipsa doctrina catholicorum doctorum ab

Ecclesia auctoritatem habet ; unde magis standum est auctoritati
Ecclesiae quam auctoritati vel Augustini vel Heronymi vel cuius-

cumque doctoris (S. th. II-II q. 10 a. 12 c). Für die Jansenisten war
es gar nicht selbstverständlich (vgl. Denz. 1320), von Luther und den
anderen Reformatoren gar nicht zu reden, deren Hauptanliegen es

war, die Selbstgenügsamkeit der Schrift in der Hand des Laien zu
behaupten und in Selbstverfügung über die Tradition die unantastbare
Autorität eines Augustinus gegen die kirchliche Lehrautorität
auszuspielen. So praktisch sich die kirchliche Lehrautorität auf dem

Tridentinum auswirkte und in klar bewußter Anerkennung zeigte,
zu einer ausdrücklichen und definitorischen Behandlung sollte es

damals noch nicht kommen.
Worum es bei der Frage nach der prävalenten Autorität damals

ging, erhellt aus einer Fragestellung, die nur scheinbar die Tradition
aus dem Spiele läßt, sie in Wirklichkeit aber sehr wohl betraf. Franz

von Vitoria, der Lehrer Canos, behandelt im Diktat zu II-II q. 1 a. 10

die Frage : Ubi est maior auctoritas circa ilia quae sunt fidei, an in
Ecclesia an in Sacra Scriptura Und er fügt die Bemerkung bei :

Quaestio est quae multoties venit in Scholas L Für das erhöhte Interesse

an der Frage mag auch hier wieder in erster Linie die von den

Reformatoren heraufbeschworene Krise Anlaß gewesen sein. Die

Frage selbst war alt und pflegte bei den Scholastikern anläßlich einer

spekulativen Erörterung über den Glaubenshabitus bzw. das primäre
Glaubensobjekt behandelt zu werden. Erstreckt sich die Geneigtheit
des Glaubens in gleicher Weise und gleich unmittelbar auf alle

Glaubenswahrheiten, oder ist eine Schlüsselwahrheit da, auf die sich

die Glaubensgnade des Habitus zunächst erstreckt und mittels derer

sie erst Verstand und Wille auf die übrigen hinlenkt Weil bei Vitoria
— wenn auch vage — auf Durandus angespielt wird, sei der entschei-

1 Siehe in dem von BeUran de Heredia herausgegebenen Vorlesungsdiktat
zur Secunda Secundae, Tom I. (Salamanca 1932), p. 53.



44 Beiträge zum Problem der Tradition

dende Satz aus dem Sentenzenkommentar des Doctor modernus im
Apostolischen Palast zu Avignon angeführt : « Cum talia complexa
(obiecta fidei) sint plura, puto tarnen quod inter ea est aliquod primo
creditum quod est ratio credendi alia et ad quod fit ultima resolutio
credibilium ; hoc autem est : credere ecclesiam régi a Spiritu Sancto »

(In III Sent. dist. 24 q. 1 n. 8)1. Nach Art eines Sic et non führt
Vitoria aus jüngster Vergangenheit zwei Kronzeugen an, die in der

Frage anscheinend entgegengesetzten Standpunkt vertraten. Zunächst
und gewiß höchst befremdlich die Stellungnahme bei Cajetan, der
in seiner Schrift « De auctoritate papae et concilii » (cap. 4) die

Autorität der Schrift über die Autorität der Kirche stellt. Beim
« Abulensis » hingegen (gemeint ist Alphonsus Tostatus, der « stupor
mundi » auf exegetisch-dogmatischem Gebiet) die Überordnung der
kirchlichen Lehrautorität über die Autorität der von ihr unabhängig
betrachteten Schrift — « ita quod si per possibile vel impossibile
Ecclesia in aliquo contradiceret Scripturae, ego (inquit) crederem et
starem in determinatione Ecclesiae »a. Höchst bezeichnend für die
Schultradition über das Traditionsproblem in Salamanca, aus der ein
Melchior Cano kommt, bleibt die von Vitoria gegebene Lösung auf
das Sic et non. Er entnimmt sie, wie er — mit Lobeserhebung nicht
kargend — vor seinen Schülern erklärt, dem Standardwerk des Löwener

Theologen Joannes Driedo : De ecclesiasticis dogmatibus et scripturis.
Die einschlägige Partie im IV. Buch 4. Kapitel stammt, wie aus einer

gelegentlichen Bemerkung im Text (ed. Lovanii 1572, fol. 328 recto)
zu entnehmen ist, dem Jahre 1532. Er legt die Unterscheidung
zugrunde, die — wie Vitoria seinerseits anmerkt — auch schon bei

Durandus zur Lösung herangezogen ist. Man muß zwischen Kirche
und Kirche unterscheiden, je nachdem ob die Kirche der rein
gegenwärtigen LehrVerkündigung gemeint ist oder die Kirche von Anbeginn
her (wie immer sie näher bestimmt werden mag, d. h. ob einschließlich
der Kirche des A. T. oder allein die Kirche Jesu Christi). Die Kirche
der heutigen Lehrverkündigung hat nicht jene Vollmächtigkeit und
begründende Autorität wie die Kirche der apostolischen Zeit, in der
es noch Offenbarung und Inspiration gab. Von der gegenwärtig

1 Vgl. auch dist. 25 a. 3 n. 4 ; und ähnlich schon früher bei Scotus In 3 dist.
23 q. 1. — Diese « ultima resolutio credibilium » auf das « primo creditum » als
« ratio credendi alia » darf nicht verwechselt werden mit der objektiven Formalanalyse

des Glaubens. Pesch, VIII n. 2577.
2 Siehe bei Vitoria, loc. cit., p. 54.



Beiträge zum Problem der Tradition 45

lehrenden Kirche gilt : habet suas régulas ex Scriptura sacra et ex his

quae derivata sunt àd* nos ex apostolis et factis Christi1.
Man wird nicht sagen wollen, daß damit die befriedigende Antwort

gegeben ist, wie wir sie heute nach dem Vaticanum und nach den
vielen neueren Diskussionen zur objektiven Glaubensanalyse erwarten.
Hier sollte nur auf diesem Wege dargetan werden, wie nach damaliger
Auffassung das Verhältnis von Tradition und kirchlicher Lehrautorität,
bzw. Lehrverkündigung aufgefaßt wurde. Wie oben gesagt, soll die
NebeneinanderStellung von Tradition und Autorität der Kirche, wie
sie bei Melchior Cano und nicht allein bei ihm unleugbar ist, zur
Verdunkelung des Hauptbegriffes der Tradition und seiner begrifflichen
Bestimmtheit beigetragen haben. « Und was die Frage angeht » (so

heißt es bei P. Deneffe in seiner theologischen Studie zum Traditionsbegriff

S. 66), «welche Autorität größer sei, die der Traditionen oder
die der Kirche, so lautet, um das Ergebnis unserer ganzen Arbeit
vorwegzunehmen, die Antwort : keine von beiden, weil es keine zwei
verschiedenen Autoritäten sind. Die Tradition in ihrem Hauptbegriff
ist nichts anderes als die autoritative kirchliche Lehrverkündigung ;

und insofern die Tradition in ihrem abgeleiteten Begriff genommen
— nämlich die Lehrdenkmäler — eine Autorität hat, hat sie sie von
der Kirche her ». Die Antwort wäre für Melchior Cano und jene
Tradition von theologischer Überlieferung, in der er steht, zweifellos

zu rund und einfach, als daß er sie anerkennen könnte. Kein Wunder,
daß bei solcher Ineinsetzung von Lehrverkündigungsautorität und
Autorität der Tradition der von Cano gemeinte Sinn und Ort
dogmatischer Tradition als unklar empfunden wird (Siehe bei Deneffe
die darauf bezüglichen Bemerkungen S. 87 und S. 125 f. und die

analoge Bemerkung zum Traditionsbegriff bei Bannez S. 89, bei Anton
Mayr S. J. S. 93).

Was die traditionelle Linie in der theologischen Auffassung von
der Tradition auszeichnet, so wie sie von Melchior Cano über Franzelin
zu Scheeben führt (wo auch der späte Möhler, Staudenmaier und Kuhn
den Tenor des Traditionskanons mitbestimmen), ist eine Mitte zwischen
zwei Extremen, einem orthodoxen und einem heterodoxen Extrem.
Das eine Extrem geht — wie uns scheint — gerade aus Wille zur Orthodoxie

ins Extrem. Weil das letzt entscheidende Erkenntnisprinzip für
wahre Tradition der Urteilsspruch der lehrenden Kirche bleibt, sieht

1 Loc. cit., p. 55.



46 Beiträge zum Problem der Tradition

sie das Formprinzip und somit das Wesentlichste echter Tradition in
der kirchlichen Lehrverkündigung. Das andere, entgegengesetzte und
durchaus nicht mehr rechtgläubige Extrem reißt die Tradition von
ihrem sicher wesentlichen Bezug auf das kirchliche Lehramt und seine

verbindliche Entscheidung los und beugt das Recht der kirchlichen
Lehrverkündigung unter ein ihr an sich fremdes Prinzip des

Herkommens. Seit den Tagen des Jansenismus und Altkatholizismus ist
der Vorwurf oft genug erhoben worden, zu dem die Reformatoren das

Stichwort gegeben hatten : wider alle Tradition habe die machtpolitische
Tendenz der Romkirche — natürlich unter jesuitischem Einfluß —
immer mehr die Autorität der Tradition an das lebendige kirchliche
Lehramt übergehen lassen, bis jene durch die echt jesuitische Definition
unschädlich gemacht worden sei : Tradition ist, was in der römischen
Kirche als Tradition gelehrt wirdL Das orthodoxe Extrem kommt
selbstverständlich der rechten Mitte näher als die falschgläubige
Losreißung einer autonomen Tradition aus ihrem ursprünglichen und
organischen Zusammenhang. Der Subjektbegriff einer lebendigen
Tradition — aktivisch vom Urheber, bzw. Träger und Tradenten her,

passivisch vom Erben, bzw. Empfänger und Träger her gesehen •—

beansprucht zweifelsohne den Vorrang. Denn von der Wirklichkeit
eines eingesetzten Trägers und Auftrags der dogmatischen Tradition
hängt es ab, ob es eine mündlich fortgepflanzte dogmatische Erblehre

gibt und welche sie ist. Für diesen logischen und ontischen Primat
der subjektseitigen Tradition setzt sich Franzelin in einer eigenen
These (III) ein : « Ubi de divina Traditione in se spectata eiusque
auctoritate agitur, quaestio non tarn habenda est de veritatibus traditis

quam de Traditionis modo et organo ; huic enim alteri prior
subordinate, et hac soluta etiam ilia soluta censeri debet ». Daß dabei in
obliquo die gegenständliche Seite, das Traditionsgut, wenn auch

unbestimmt, zur subjektseitigen Traditionsfolge mitzudenken ist, versteht
sich von selbst.

Deneffe vermißt bei Bellarmin neben dem Reichtum an sonstigen
Unterscheidungen gerade die Grundunterscheidung : traditio als
überlieferte Lehre und traditio als überliefernde Tätigkeit. Er meint :

« Hierbei hätte sich vielleicht die Frage ergeben, wer denn eigentlich
nach Christus und den Aposteln die Tätigkeit des tradere ausübt, und

zwar unfehlbar ausübt, oder ob vielleicht die Tätigkeit des tradere

1 Siehe dazu Belege bei Deneffe, Das Traditionsprinzip, S. 124.



Beiträge zum Problem der Tradition 47

mit Christus und den Aposteln abgeschlossen sei » h Soll Bellarmin
wirklich jene Grundunterscheidung vermissen lassen, wenn er so viele
feine Unterscheidungen anbringt, die z. T. gerade jene Grundunterscheidung

unterstellen und weiter aufspalten Ist die vermißte
Grundunterscheidung nicht schon mit jener anderen mitgegeben, die bei

Bellarmin ausdrücklich an die Spitze gestellt wird : die nach Urheberschaft

und nach Gegenstand der Tradition-? Geht sie nicht geradezu
als Grundkanon der Unterscheidung und Abwägung durch alle fünf
Regeln mit, in denen Bellarmin (De verbo Dei non scripto, cap. 9)

Kriterien aufstellt, an denen echte apostolische Traditionen zu erkennen
sind Nur die erste sei als Prototyp hergesetzt : « Quando universa
Ecclesia aliquid tamquam fidei dogma amplectitur, quod non invenitur
in divinis literis, necesse est dicere, ex Apostolorum traditione id haberi ».

Es ist wesentlich die gleiche Regel wie jene, die Melchior Cano als

ersten Weg bezeichnet, der davor bewahrt, von der apostolischen
Überlieferung abzuweichen. Wesentlich gleich mit dem Traditionskanon

bei Augustinus (Contra Donatist. Lib. IV. cap. 31) : « Quod
universa tenet Ecclesia nec conciliis institutum, sed semper retentum
est, non nisi auctoritate apostolica traditionum rectissime creditur»2.

Man beachte die Berufung auf die Unfehlbarkeit der Gesamtkirche
So sehr sie im Zeitstil bei Augustinus liegt, bei Bellarmin — wo sie

als Dominante Klang und Farbe der drei ersten Regeln beherrscht —
scheint sie in ihrer Nacktheit und ihrer Enthaltsamkeit vom ausdrücklichen

Bezug auf die Gewähr des kirchlichen Lehramtes zu befremden.
Deneffe meint : « Der Grund für diese Art des Vorgehens ist wohl in
der polemischen Einstellung des hl. Kardinals zu suchen. Er will,
scheint es, mit einem Grundsatz arbeiten, den auch die Gegner zugeben

müßten, daß nämlich die gesamte Kirche Christi nicht dem Irrtum
verfallen könne »3. Sollten wirklich taktische Gründe des Strategen
polemischer Theologie maßgebend gewesen sein, daß Bellarmin die

gesamtkirchliche Weiterleitung der Tradition und ihre Unfehlbarkeitsgewähr

betont, hingegen des unfehlbaren Lehramtes in diesem

Zusammenhang nicht erwähnt Liegt die patristische, näherhin augusti-

1 A. a. O., S. 91. — Auch zum Prinzipientraktat bei den Wirceburgenses
wird wieder gerügt : « Man vermißt ähnlich wie vorher bei Bellarmin die
Unterscheidung zwischen traditio gegenständlich genommen und traditio als Tätigkeit »

(a. a. O., S. 96). Auf Billuart und viele andere träfe der gleiche Vorwurf mit
gleichem Recht.

2 ML 43, 174.
3 Aug. Deneffe, Der Traditionsbegriff, S. 91.



48 Beiträge zum Problem der Tradition

nische Quelle, die oben für Melchior Cano und Bellarmin den Kanon
der Erkenntnis abgab, nach dem sich die Echtheit apostolischer Tradition

bestimmen läßt, nicht näher, um die Berufung und das Vertrauen
auf den sensus universae Ecclesiae aus bester Tradition verständlich zu
machen Genau so wie in Fortführung der gleichen theologischen
Tradition Franzelin nachmals erklären wird : « Neque vero nomine
'conscientiae fidei' intelligitur solius discentis, sed immo totius Ecclesiae

sensus et consensus »L
Fehlt etwa ohne die Berufung auf die Ecclesiae docens der

verpflichtende Charakter der Tradition Deneffe meint : « Ihrem Begriff
nach ist die kirchliche Glaubensregel etwas Maßgebendes, verpflichtende

Glaubensregel. Das ist sie aber nicht, ohne daß die amtliche,
von Christus eingesetzte kirchliche Lehrgewalt die Glaubenslehre
verkündet »2. Wird man nicht vielmehr eine dreifache Komponente der

Gesamtverpflichtung auf Tradition unterscheiden müssen und jede zu
ihrem Rechte kommen lassen Am Anfang der Tradition steht ja die
unmittelbar göttliche Offenbarung bzw. die apostolische Offenbarungsmitteilung

— das was im Tridentinischen Dekret der Sessio IV
ausgedrückt ist mit den Worten : « contineri in libris scriptis et sine

scripto traditionibus, quae ab ipsius Christi ore ab Apostolis acceptae,
aut ab ipsis Apostolis Spiritu Sancto dictante quasi per manus traditae
ad nos usque pervenerunt » (Denz. 783). Gewiß ist in erster Linie das
« von Hand zu Hand » der apostolischen Succession im Episcopat
gemeint, aber keineswegs allein. Der hl. Thomas hebt gelegentlich und
mit sichtlichem Bedacht die apostolische Traditionsfolge « in observation

Ecclesiae per successiones fidelium » hervor (S. th. 3 q. 25 a. 3 ad 4).
Der Erbstrom geht ja auch durch den sensus fidelium, der consensus
nicht ist, wenn er nicht in Übereinstimmung ist mit der lehramtlichen
Succession. Die Theologen wissen darum sehr wohl, besonders dort,
wo es gilt die Genüge der « certitudo relativa in rudibus » in Bezug
auf die praeambula fidei darzutun. « Doctrina fidei universa, quatenus
sub assistentia spiritus Sancti in consensu custodum depositi et doc-

torum divinitus institutorum continua successione conservatur atque
in professione et vita totius Ecclesiae se exserit, sensu maxime proprio
divina est Traditio » — heißt es mit Recht im Tenor der 11. These

bei Franzelin (De Tradition). Organ der Tradition, Organ der authen-

1 Franzelin, De divina Traditione et Scriptura. Th. XI. Nota.
2 Deneffe, Der Traditionsbegriff, S. 137.



Beiträge zum Problem der Tradition 49

tischen Lehre und Organ der Infallibilität, decken sich nicht schlechthin.
« Conscientia ac professio fidei in toto fidelium coetu a Spiritu veri-
tatis per magisterium authenticum successionis apostolicae semper
conservatur ab errore immunis. Licet ergo sive singulis de plebe
fidelium sive plebibus integris non sit facultas authentice docendi sed

officium discendi, totius tarnen populi christiani 'catholicus sensus'

et consensus in dogmate christianse fidei censeri debet unum ex cri-
teriis divinae Traditionis ». So beim selben Franzelin der Tenor der

12. These. Der communis fidelium sensus ist aber nicht etwa bloß
Reflex der Tradition in dem Sinne, als ob die spezifisch aktive Tradition

des kirchlichen Lehramtes und seiner Verkündigung daraus
wiedererkannt werde wie die Ursache aus der Wirkung. Wenn Tertullian
(De corona militis, cap. 4) von der « traditio auctrix, consuetudo con-
firmatrix, fides observatrix » spricht, wenn Augustinus im 18. Traktat
zum Johannesevangelium sich und seine Hörer verpflichtet weiß auf
die « fides, qua imbuti sumus », so ist dabei das ordentliche
Heilsmittel authentischer Lehrverkündigung unterstellt, die infallibilitas
in credendo durch die infallibilitas in docendo gestützt und getragen,
aber der Anteil der hörenden Kirche an der Gesamtträgerschaft und
Gesamtweitergäbe der Tradition nicht als rein passiver Reflex oder
auch nur als rein dienendes Werkzeug der kirchlichen Lehrverkündigung

gedacht. Die Einordnung der Gläubigen ins Ganze der Kirche,
die Unterordnung unter die maßgebende Lehrautorität der Kirche
besagt noch nicht ein Aufgehen ihres Anteils an Empfang und Weitergabe

der Tradition in derjenigen Funktion der Gläubigen, kraft deren
sie hören und gehorsam weitersagen, was ihnen vom Lehramt der
Kirche gesagt wird. Organische Verbindung und Beseelung läßt sich

nicht auflösen in reine Wirkursächlichkeit. Es gibt eine Verpflichtung
auf Glaubenstradition, die vom kirchlichen Lehramt gehandhabt,
gelehrt und befohlen wird, die aber nicht ohne weiteres mit der
Verpflichtung auf das Lehramt und den Akt seiner authentischen
Lehrverkündigung identisch ist. Daß es im Alten Bund eine Glaubenstradition

ohne ständiges unfehlbares Lehramt gab, ist unleugbar. Sie ist
in aufhebender Bewahrung miteingegangen in die Tradition des Neuen
Bundes. Daß es im Neuen Bund keine Tradition gibt, die unabhängig
wäre vom kirchlichen Lehramt, daß es für uns ohne die Gewähr der
unfehlbaren Lehrverkündigung keine sichere Erkenntnis der Glaubenstradition

gibt, besagt noch keineswegs : also ist Tradition letztlich
nichts anderes als die authentische Lehrverkündigung der Kirche.

Divus Thomas. 4



5° Beiträge zum Problem der Tradition

Die wichtigste Unterscheidung der Tradition bleibt die nach der
Urheberschaft : Traditio divina, divino-apostolica, mere apostolica,
mere ecclesiastica. Sie wird darum mit Recht von der klassischen

Traditionstheologie an die Spitze gestellt und mit dem wichtigsten
Kanon der Anwendung verbunden : qualis origo, talis auctoritas.
Am Anfang der Glaubenstradition steht die göttliche Offenbarung
und apostolische Offenbarungsmitteilung. Das Verhältnis von
Offenbarung, Tradition und Glaubensvorlage ist dieses : Gott offenbart, die
Kirche überliefert und legt die Offenbarung authentisch vor. Gemäß

der kirchlichen Glaubensverkündigung glauben wir, was Gott geoffenbart

hat, was Schrift und Tradition uns an Glaubensgut bewahrt, was
Gott uns durch seinen Heiligen Geist und die berufenen Organe der
Kirche aus Schrift und Überlieferung zu glauben vorstellt.

Für den Glaubensakt der fides divina ist Offenbarung nicht nur
irgendwie Voraussetzung, sondern konstitutiv (wenn auch nicht immer
wesentlich) begründend (vgl. Denz. 1789 und 1811). Schon rein
natürlicherweise ist ja Glauben ein Trau-Schauverhältnis ganz personaler

Art, dessen Ja nur zustande kommen kann im Eingehen auf das

verbürgende Wort und die persönliche Gewähr des Andern. Frage :

wie verhält sich nun die aus der Offenbarung stammende Tradition
zum Glaubensakt Nur als Glaubensregel oder auch als partielles
Glaubensmotiv Hiermit stehen wir vor einer klassischen Streitfrage
der Theologie, die von jeher bei der objektiven Glaubensanalyse
mitbehandelt zu werden pflegt, aber bis zur Stunde noch keine befriedigende

Lösung gefunden hat. Von ihrer Erörterung soll hier Abstand

genommen werden. Nur die eine Bemerkung mag in Form einer Frage
am Platze sein : ist es wohl von ungefähr, daß ein Franzelin in langen
Ausführungen seines Anhanges zum Traktat De Traditione (cap. 4 sq.)

sich für die Lugonische Ansicht von der dunkeleinsichtigen, aber
hinreichend gewissen und glaubensübernatürlichen Erfassung der objektiven

Verknüpfung von Offenbarung, Tradition und Glaubensvorlage
einsetzte Mit dieser Frage soll kein Urteil über die Richtigkeit der

darin ausgesprochenen Glaubensanalyse gegeben sein. Nur soll die

Kritik stärker aufmerksam gemacht sein auf die hier unterstellte
Funktion der Tradition, zwischen Offenbarung und Glaubensvorlage

teilkonstitutiv zu vermitteln. Man darf hoffen, daß die Klärung und

Förderung der organischen Auffassung, wie sie im Kirchentraktat
voranschreitet, auch die Probleme des traditionspflichtigen Glaubens

mehr als bisher aufhellen wird.



Beiträge zum Problem der Tradition 51

Die kirchliche Lehrverkündigung ist authentische Glaubensvorlage
und bindende Glaubensregel, aber nicht Glaubensmotiv, auch nicht
im partiellen und nicht im nächstunmittelbaren, gleichsam über sich

fortleitenden Sinn. Was sie inhaltlich an Offenbarung uns nahe bringt,
schöpft sie aus Schrift und Tradition. Der Glaubensschatz der Tradition,
aus dem das Lehramt zur Lehrverkündigung schöpft, mag im freien

Sprachgebrauch der Metapher oft mit dem Lehramt einsgesetzt werden,

er ist aber nicht das Lehramt selbst, sondern ein Vorgegebenes zum
Lehramt, ein bei der Kirche hinterlegtes Glaubensgut, ihr zu Besitz
und Verwaltung, zu Gebrauch und Entfaltung anvertraut als Pfund
und Pfand zugleich mit dem Heiligen Geist. « In Ecclesiae posuit
Deus apostolos, prophetas, doctores (1 Cor. 12, 28) et universam

reliquam operationem Spiritus, cuius non sunt participes omnes, qui
non currunt ad Ecclesiam, sed semetipsos fraudant a vita, per senten-
tiam malam et operationem pessimam. Ubi enim Ecclesia, ibi et
Spiritus Dei ; et ubi Spiritus Dei, illic Ecclesia et onmis gratia ;

Spiritus autem Veritas » *. Die Kirche ist wie « ein gutes Gefäß », in
dem der eingesenkte Glaubensschatz in ewiger Jugend sie selber mit
jung hält : « depositum iuvenescens et iuvenescere faciens ipsum vas
in quo est », wie Irenäus, der Genealoge der Tradition, so fein bemerkt
(Adv. haer. III 24, 1). Die Kirche ist im Erbbesitz der Wahrheit, wenn
sie zur Verkündigung schreitet. Es wäre falsch zu sagen, in den aus
der Tradition fixierten Denkmälern sei der wesentliche Erbbesitz der
Kirche an Glaubensgut enthalten und verkörpert, wie es andererseits
auch falsch wäre zu sagen, für das kirchliche Lehramt, das ordentliche
wie das außerordentliche, sei die Nutzung jener Traditionsdenkmäler
eine völlig freie und entbehrliche Angelegenheit. Selbst wenn durch
Dämonien eines Weltbolschewismus oder sonst eine unvorstellbare

Katastrophe die gesamte in Denkmälern fixierte und investierte Tradition

zugrunde ginge, bliebe die Kirche noch immer im Vollbesitz ihres

Glaubenserbes, und wüßte die Vorsehung durch den der Kirche
innewohnenden Geist das « verbum Dei scriptum in visceribus Ecclesiae »

zu wahren und für ihren Bedarf zugänglich zu machen. Sind die

verborgenen Kammern der natürlichen Seele, wie Gedächtnis, Vor-
und Unterbewußtsein, ererbte und erworbene Dispositionen usf. schon

so geheimnisvoll, wer wollte da erwarten, daß im übernatürlichen

Organismus der Kirche der Schatz des Glaubens aus der Überlieferung,

1 S. Irenaeus, Adv. haer. III, 24,1 (R. 226).



52 Beiträge zum Problem der Tradition

wie er dem kirchlichen Lehramt als Brunnen eigener Tiefe zu Gebote

steht, nach Sitz und Organ gleichsam anatomisch-physiologisch sich
bestimmen und aufweisen lasse. « Wie das des Menschen nur das

Pneuma im Menschen kennt, so kennt die Dinge Gottes nur der Geist
Gottes» (i Cor. 2, 10).

Die kirchliche Lehrverkündigung und Bezeugung ist nicht
Glaubensmotiv, führt aber nach der nun einmal getroffenen Heilsanordnung
Gottes in unersetzlicher Weise an das Glaubensobjekt und Glaubensmotiv

heran. Gott dem Herrn stehen zwar andere Wege zu Gebote,
wie er die Menschen zum Glauben hinführen kann. Bei Abraham,
dem « Vater aller Gläubigen », hat er ein Exempel seiner Souveränität
aufgestellt, das wie ein Prototyp alle Vorbilder überragt, mit denen
der Hebräerbrief im 11. Kapitel den Weg von Abel bis auf Christus
hin umsäumt. Christus aber, der « Begründer und Vollender des

Glaubens » (Hebr. 12, 2), ohne den niemand den Vater, den Sohn und
den Heiligen Geist kennen lernt, offenbart sich und den Vater mit
und in dem Heiligen Geist. Diesen Geist der Offenbarungswahrheit
aber hat er zunächst der Kirche gegeben und verleiht ihn durch die
Kirche den Gliedern der Kirche. « Im Geben offenbart er, und im
Offenbaren gibt er », so drückt der hl. Bernard dieses Brautgeheimnis
im Sermo 8 zum Hohen Liede aus h

Ohne hier auf das noch keineswegs theologisch befriedigte
Verhältnis von fides ecclesiastica und fides divina eingehen zu wollen,
möge nur noch kurz der lebendigen Verbindung von Pneuma, Kerygma
und Pistis gedacht werden. Vom Arausicanum bis zum Vaticanum

nur eine Stimme, daß niemand dem Evangelium Glauben schenkt,
es sei denn, der Heilige Geist öffne ihm Herz und Ohr und neige

ihn zum Ja (vgl. Denz. 178 sqq., 1791). Diese übernatürliche Kraft
und Hilfe ist nicht bloß für eine rein objektive Heilsgemäßheit
des Aktes, sondern — nach Thomas und Suarez — auch für die

aktinnere Erfassung des Formalobjektes gefordert. Sie muß auch

schon der Bezeugung des Evangeliums durch die Kirche die innere

überzeugende und bewegende Kraft verleihen, wie das Vaticanum

(Denz. 1794) eigens hervorhebt. Von seiten der Kirche und von
seiten der Gläubigen ist es der beseelende Geist, der als assistens und

inspirans zur Gemeinschaft des Glaubens zusammenschließt. « Qui
credit, inducitur auctoritate divinae doctrinae miraculis confirmatae,

1
« dando revelat, et revelando dat » (ML 183, 812).



Beiträge zum Problem der Tradition 53

et quod plus est, interiori instinctu Dei moventis » (S. th. II-II
q. 2 a. 9 ad 3).

Hier wäre des innertrinitarischen Ursprungs und Zieles zu gedenken,
in dem die Tradition gründet und mündet. Kann man doch geradezu

sagen : die Existenz der Kirche stehe in Tradition. Die durch Glaube

und Glaubenssakrament geschehende Eingliederung in Christus gibt uns
Sohnschaft und Sohneserkenntnis, die vom Glauben einst zur Schau

wird übergehen. Die Erkenntnis des Sohnes ist Mitteilung vom Vater
und Rückbindung an den Vater durch den Heiligen Geist. Dem
innertrinitarischen Vorbild entspricht bei aller Ferne der Analogie die
Einführung des Wortes in die Welt und Fortführung durch die Zeit.
Über alle menschliche Vermittlung hinweg trägt die vom Heiligen Geist
bewirkte unmittelbare Verbindung mit dem Vater durch die Teilnahme
am Wort im Ja des übernatürlichen Glaubens. Daß es dazu nicht
einer physischen Gleichzeitigkeit von Offenbarungsakt und Glaubensakt

bedarf, dafür bedarf es der Gegenwart des Geistes in der Kirche und
dem in der Kirche bewahrten, weil lebendig fortgepflanzten Wort
der Offenbarung. In diesem übergreifenden Traditionsbesitz, der mit
der Schrift die ungeschriebene Überlieferung umfaßt, kommt ein
familiäres Band zum Ausdruck, dessen Intimität der hl. Thomas
auch schon im Wortlaut seiner Traditionsauffassung gern
mitanklingen läßt. « Apostoli familiari instinctu Spiritus Sancti quaedam
Ecclesiis tradiderunt, quae non reliquerunt in scriptis » (S. th. III
q. 25 a. 3 ad 4) ; « Licet non sint omnia tradita in Scripturis, habet
tarnen ea Ecclesia ex familiari Apostolorum traditione » (S. th. III
q. 64 a. 2 ad 1).

Tradition ist ein komplexes Phänomen aus natürlichen und
übernatürlichen, subjektiven und objektiven, aktiven und passiven, physischen

und geistigen, seelischen und sittlichen, sozialen und geschichtlichen

Faktoren. Es gab eine Zeit — und es war eine Hochperiode
der Architektonik zur Traditionstheologie —, da legte man Wert auf
profane und religionsgeschichtliche Parallelen zum einzigartigen Sonderfall

der übernatürlichen Glaubenstradition, ohne zu fürchten, den

Analogieabstand zu verkennen oder einem synkretistischen Fehlurteil
Vorschub zu leisten. Es geschah das aus Gründen der Apologie und

aus Gründen der tieferen Erkenntnis des Phänomens Tradition
überhaupt. So bei Melchior Cano, bei Bannez, bei Bellarmin und andern

aus jener Zeit. « Qualis enim rerum omnium faciès erit, qualis prae-



54 Beiträge zum Problem der Tradition

sertim erga Deum pietas, cultus, caeremoniae, non in Ecclesia dico,
cuius et mysteria et sacramenta maxima ex parte traditione constant,
sed in unaqualibet republica vel mediocriter instituta, si mores illi,
qui a principio statim cum republica adoleverunt, contemnantur,
labefactentur, evertantur » (Melchior Cano, De locis theologicis.
Lib. III cap. 6). Und es ist gewiß nicht nur humanistische Anpassung,
wenn bei den Theologen jener tridentinischen und nachtridentinischen
Aera ein geflissentliches Streben herrscht, Belege aus dem pythago-
raeischen und platonischen Kreis, aus Galen, Cicero, Caesar usf.
beigebracht werden, wenn auf das ungeschriebene Recht und das mündlich

fortgepflanzte, bindende Brauchtum bei allen Völkern, auf die
teilweise Zweckanalogie zwischen christlicher und nichtchristlicher
bzw. gnostischer Arkandisziplin hingewiesen wird. Möhler hat später
in seiner Symbolik (§ 38) diese profan-soziologischen und
religionssoziologischen Parallelen fester anpacken und als Illustration zum
natürlichen Substrat der christlichen Tradition überzeugender
auswerten können. Das Verhältnis von Tradition und Volksgenius bzw.

Nationalgeist hat er in der Sprache der romantischen und
deutschidealistischen Philosophie ausgesprochen, die wir heute kritischer
abhören und nur eingeschränkt gelten lassen1. Im Geist des Tübinger
sind auch die breiten Ausführungen gehalten, die der Luzerner Theologe
Adam Tanner um die Mitte des vorigen Jahrhunderts über
völkischpolitische und nationale Traditionen als Beitrag zur Symbolik seinem

Werk « Über das katholische Traditions- und das protestantische
Schriftprinzip » (Luzern 1862, § 42) eingegliedert hat. Heute würden
wir gerne die naturgeschichtliche und die kulturgeschichtliche Seite

an der völkisch-nationalen Tradition deutlicher gegeneinander abge-

1 « In jeder Gesamttat eines Volkes spricht sich unfehlbar der Nationalgeist

aus, und fehlt es auch nicht an Widersprüchen, an egoistischen Faktionen ;

sicher wird in denselben das das Vitalprinzip des Ganzen verletzende Moment
entdeckt, und die vom fremden Geist getriebene Bewegung verliert sich, oder
wird ausgestoßen, solange das Ganze sich seiner noch bewußt ist, solange in ihm
der eigentümliche Genius noch lebt und wirkt. Ist es dagegen soweit gekommen,
daß der lebendige Faden zerreißt, der die Gegenwart mit der Vergangenheit
verknüpft, daß keine Gesamtaktion mehr zu Tage gefördert werden kann, daß
alles in sich selbst verwirrt, voll von Kampf und Widerspruch das Gemeinsame
nicht mehr findet, oder vielleicht gerade darin findet, daß der Widerspruch als
das Leben gerühmt wird, so ist kein Zweifel, daß das Volk seinem Untergange
nahe, das eigentümliche Bildungsprinzip bereits erstarrt und die Gottheit tot ist »

(Symbolik § 38). Vgl. dazu Karl Eschweiler, Der Kirchenbegriff bei Joh. Adam
Möhler (S. 51).



Beiträge zum Problem der Tradition 55

hoben sehen. Es hängt das zusammen mit dem uns heute an Individuum

und Volk viel fragbarer erscheinenden Gegenpolverhältnis von
Leben und Geist, Instinkt und Vernunft, oder wie man sonst diese

Art Spannung bezeichnen mag. Unverkennbar aber ist, daß sie ihrerseits

auch hinüberspielt in das vielerörterte Verhältnis von Leben

und Dogma, Pneuma und Jurisdiktion, Liebe und Recht, Gemeinschaft

und Hierarchie, Tradition und Definition. Eine Theologie des

gesamtkirchlichen Lebens wird an den damit uns gestellten Fragen
nicht vorübergehen wollen. Und wo die theologische Analyse des

kirchlichen Gesamtbewußtseins auf die stärkste aller Komponenten,
die Tradition stößt, wird sie sich nicht verschweigen wollen, daß Natur
als Basis und Instrument der Übernatur auch in den besonderen Fall
der kirchlichen Überlieferung miteingeht. Was Pilgram die « Physiologie

der Kirche » genannt hat, die Erforschung der Gesetze, in denen
die Kirche nach ihrer naturhaften Seite besteht, wird an dem Thema
« Kirche als Traditionsgemeinschaft » noch ergiebige Arbeit zu leisten
haben. Außenstehende empfinden es wie ein Paradox, daß die uralte
katholische Kirche in ewiger Jugend dasteht, daß der katholische
Mensch bei aller Aufgeschlossenheit, deren er fähig ist, einen seltsam

konservativen Zug und einen beneidenswerten Traditionsstolz im
Blute trägt, daß es in der Auswahl und Gestaltung von Ideen und
Mächten im kulturellen Leben des Katholiken einen Takt der Tradition,

einen katholischen Instinkt gibt, dessen geheimnisvoller Keim
keine natürliche Soziologie unter die Lupe bekommt. Nun weiß man
von einem Gesetz schon in jeder rein natürlichen Lebensgemeinschaft,
nach dem nur der zum vollen Verständnis ihrer Bedeutung, ihrer
Ziele, ihrer Einrichtungen und Gebräuche gelangt, der in ihrer
lebendigen Strömung und Tradition innerlich drin steht. Ein
analoges Gesetz beherrscht — wie Pastoral und katechumenale Praxis

von jeher weiß — auch die übernatürliche Lebensgemeinschaft der
Kirche. Auch da gilt der bekannte Vergleich von den nichtssagenden
Scheiben in Grau für den Draußenstehenden, während drinnen dem

Beschauer sich unter dem Fensterbogen ein Bild in leuchtender

Farbenpracht darbietet.

Dem sozialen Phänomen der Tradition und Traditionsverbunden-
heit hat man in den letzten Jahren wieder erhöhte Aufmerksamkeit

geschenkt. Es erhebt sich die Frage, wie solche phänomenologischen,

geisteswissenschaftlichen und sozialmetaphysischen Betrachtungen zu



56 Beiträge zum Problem der Tradition

der traditionell theologischen Tradition stehen. Bei einer beziehungslosen

Fremdheit kann es der Theologe ja schon aus pastoreilen Gründen
nicht bewenden lassen. Beim Thema « Existenz in Tradition » will
der Theologe mithören, gerade weil er mitzureden berufen ist. Auch
hat die immer wiederkehrende Rede von echter und unechter, von
eigentlicher und uneigentlicher Tradition ja von vornherein etwas
Aufreizendes an sich, dem nur durch ein klares Aug in Aug begegnet
werden kann. Und um es hier gleich voranzukündigen : der Theologe
hat allen Grund, einem immer mächtiger anschwellenden und allmählich

wie selbstverständlich sich gebenden Gerede von angeblich allein
echter Tradition aus Gründen einer gesunden Philosophie und einer
auf den Schutz ihrer Prinzipien bedachten Theologie entgegenzutreten.
Davon in einem weiteren Artikel über « Tradition und Existenz ».


	Beiträge zum Problem der Tradition

