
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 16 (1938)

Artikel: Offenbarung und Glaube : ihr Verhältnis in dialektischer und
thomistischer Theologie

Autor: Fehr, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762316

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762316
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Offenbarung und Glaube.
Ihr Verhältnis in dialektischer und thomistischer Theologie.

Von J. FEHR, Appenzell.

Die Frage nach der Erkennbarkeit des Wortes Gottes ist mit dem
Hinweis auf die analogia fidei als auf seine « geschöpfliche Gestalt »

nur zum Teil beantwortet1. Immer noch stehen wir vor der Frage :

Wie kommt es, daß ein Mensch gerade diese Analogien als Zeichen
und Gleichnisse des Wortes Gottes anerkennt Woher und wie wird
es möglich, daß der Mensch in dieser geschöpflichen Gestalt Gottes
Wort erkennt — Daß der Mensch es sein muß, der Gottes Wort
erkennt, sofern sinnvollerweise von O^ewbarung die Rede ist, wird ja
auch von Karl Barth zunächst nachdrücklich betont. Wir wenden

uns unter diesem neuen Gesichtspunkt nochmals dem Offenbarungsproblem

in dialektischer und thomistischer Theologie zu. Karl Barth
hat die Bedeutung dieser Fragestellung einmal mit folgenden Worten
hervorgehoben : « Darf die Kirche und in ihr die kirchliche
Verkündigung und im Dienste der kirchlichen Verkündigung die Dogmatik
sich auf die Wahrheit berufen, dann muß es heißen : es können

Menschen — nicht alle Menschen, aber bestimmte Menschen, auch
diese bestimmten Menschen nicht immer und überall, aber in bestimmter
Situation — das Wort Gottes erkennen. Wäre es nicht so, dann müßte
der ganze Begriff des Wortes Gottes als ein Phantasieprodukt und
also die kirchliche Verkündigung samt der Dogmatik als ein gegen-
stands- und darum sinnloses Tun und also die Kirche als eine Stätte
der Selbsttäuschungen sondergleichen bezeichnet werden » (KD x, 195)-

I.
Das erste, was in diesem Zusammenhang festgehalten werden

soll, ist die auffällig nachdrückliche und häufige Beteuerung Karl
Barths, daß es Menschen sind, die in der Offenbarung Gottes Wort

1 Vgl. dazu den Aufsatz « Offenbarung und Analogie », Divus Thomas 1937,
Heft 3.



i6 Offenbarung und Glaube

erkennen. Gewiß ist es keine Selbstverständlichkeit, daß Menschen

Gottes Wort erkennbar ist. Aber sofern von Offenbarung die Rede ist,
ist es selbstverständlich, daß damit Offenbarung an einen Empfänger
gemeint ist.

Richtet sich das Wort Gottes in der Offenbarung an die Menschen,
« so will es offenbar von ihnen gekannt und darum gehört, aber offenbar
nicht nicht nur gekannt und gehört, sondern erkannt sein »

(KD l, 198). Es handelt sich in der Offenbarung um « das zu Menschen

geredete Wort », denn « Menschen waren es und werden es sein, die

da gemeint und angesprochen und also qualifiziert sind als Adressaten,
aber auch selber als Träger dieses Wortes » (KD ', 199)- In der
Offenbarung geht es also um Gottes « Offenbarsein für uns » (KD n, 223),
und darum sind « wir selbst, und zwar wir selbst in unserem eigenen
Erleben und Tun » Teilnehmer an dieser Erkenntnis (KD11, 292).
Tatsächlich setzt ja auch der Begriff der kirchlichen Verkündigung, wie
auch der Begriff der Dogmatik offenbar voraus, « daß es Menschen

möglich wird, das Wort Gottes zu hören, sogar zu sagen und also zu
erkennen» (KD1, 195), sodaß in keinem ernsthaften Sinne mehr von
Kirche, Verkündigung und Dogmatik die Rede sein könnte, wenn
dem nicht so wäre (KD 1, 195, 224).

Karl Barth legt ohne Zweifel so viel Wert darauf, « in bezug auf
die Erkennbarkeit des Wortes Gottes ein bestimmtes Ja » (KD ', 204)

auszusprechen, weil diese Erkennbarkeit, vom Menschen aus gesehen,
alles weniger als selbstverständlich ist. Das ist das zweite, was hier
zu bedenken ist.

Der Mensch kann von sich aus und aus eigenen Kräften Gottes
Wort nicht erkennen. Wenn er es kann, dann ist dies Gottes freie
Gabe und Gnade. Wir werden darum mit Barth vom glaubenden
Menschen sagen : « Er hat sich seinen Glauben nicht selbst erschaffen,

sondern das Wort hat ihn erschaffen. Er ist nicht zum Glauben

gekommen, sondern der Glaube ist durch das Wort zu ihm gekommen.

Er hat sich den Glauben auch nicht genommen, sondern der Glaube

ist ihm durch das Wort geschenkt worden» (KD1, 258). Weil aber

der Mensch nicht aus eigener Kraft Gottes Wort erkennt und auch

nicht von sich aus darauf aufmerksam wird, darum kann auch die

Frage nach der Möglichkeit der Offenbarungserkenntnis nur vom
Glauben her gestellt werden. Die echte Verständnisfrage gegenüber
Gottes Offenbarung und ihrer Möglichkeit kann nur von der schlichten

Voraussetzung ihrer Wirklichkeit her aufgeworfen werden (vgl. KD",



Offenbarung und Glaube 17

222 ff. ; 253 ff.). Der Glaube als Erkenntnis des Wortes Gottes ist
eben in seiner Wirklichkeit wie in seiner Möglichkeit nur dem Glauben
selber erkennbar : « Daß das Wort Gottes von einem Menschen gehört
und von ihm vernommen ist, das kann von ihm selbst und von andern
immer nur im Glauben erkannt werden. Wir sagen dasselbe, wenn
wir sagen: im Heiligen Geiste» (KD1, 190).

Wir haben zwei bedeutsame Thesen hinter uns : Menschen können
Gottes Offenbarungswort erkennen ; sie können es erkennen nicht in
eigener, aber in Gottes Kraft. Von hier aus kann jetzt gefragt werden,
wie das geschieht.

Karl Barths Lehre lautet, daß der Mensch « zu dieser Erkenntnis
keine Fähigkeit hinzuzubringen, sondern alle Fähigkeit erst zu
empfangen hat» (KD1, 205). Dies bedeutet bei Barth in negativer
Hinsicht mehr als bloß eine Abwehr dessen, was er « Cartesianismus »,

oder die Begründung der Gotteserkenntnis aus der menschlichen
Selbstgewißheit nennt. Gegen diesen « Cartesianismus » würden auch wir
mit Barth sagen, daß das Wort Gottes und der Glaube seine Würde
und Geltung in keiner Hinsicht und auch nicht zum noch so geringsten
Teil aus der menschlichen Selbstgewißheit schöpft (KD ', 204). Das

hindert uns aber nicht zu sagen, daß Gott in der Offenbarung gewisse
« Fähigkeiten » des Menschen gleichsam ergreift, anspricht, an sie

« anknüpft » und durch sie, wenngleich nicht aus ihrer eigenen Kraft,
dem Menschen die Erkenntnis und die Gewißheit des göttlichen Wortes
schenkt. Diese Lehre vom « Anknüpfungspunkt » ist in den Augen
Barths ein Greuel, obwohl es sich bald zeigen wird, daß auch er

praktisch ausgiebig von ihr lebt. Um nicht früher Gesagtes zu dieser

Frage zu wiederholen, seien hier nur die treffenden Worte Brunners
angeführt : « Daß es einen Anknüpfungspunkt für die göttliche
Erlösungsgnade gibt, kann im Grunde niemand leugnen, der anerkennt,
daß nicht Steine und Klötze, sondern nur menschliche Subjekte das

Wort Gottes und den Heiligen Geist empfangen können »1. Es ist
klar, daß mit der Anerkennung eines « Anknüpfungspunktes » für
Gottes Offenbarung im Menschen nicht gesagt werden will, daß etwa
der Mensch von sich aus die Fähigkeit zur Glaubenserkenntnis besitze.
Wohl ist es der Mensch, welcher glaubt, aber er tut es in einer ihm von
Gott dazu geliehenen Kraft 2.

1 Emil Brunner, Natur und Gnade, 2. Auflage, Tübingen 1935, S. 18.
2 Während Barth den von Brunner bevorzugten Terminus « Anknüpfungspunkt

» verabscheut, liebt er die Bezeichnung « anthropologischer Ort » des

üivus Thomas. 2



i8 Offenbarung und Glaube

Damit stehen wir nun vor der Frage nach dem positiven Sinn
des Satzes, daß der Mensch zur Glaubenserkenntnis « keine Fähigkeit
hinzuzubringen, sondern alle Fähigkeit erst zu empfangen hat » (KD l,
205). Also darum handelt es sich jetzt : der Mensch empfängt von
Gott eine Fähigkeit zur Erkenntnis seines Wortes. Wir tun gut daran,
zunächst in der etwas krausen Terminologie Barths anzuhören, was
das bedeuten und nicht bedeuten kann. Er frägt : « Ist Erfahrung
vom Worte Gottes in der Weise möglich, daß durch sie der Bestand
menschlicher Möglichkeiten durch eine weitere, nun eben diese,
bereichert wird, daß der Mensch nun eben eine Möglichkeit, ein Organ,
eine Fähigkeit mehr hat als vorher Oder umgekehrt gesehen : Wird
die Möglichkeit der Erfahrung vom Worte Gottes, indem sie dem
Menschen in der Kraft ihrer Wirklichkeit gegeben wird — wird sie ihm
so gegeben, daß sie zu einer zwar außerordentlichen, vielleicht sogar
als wunderbar zu bezeichnenden, aber doch ihm selbständig eigenen,

zur besondern Möglichkeit nun eben des religiösen Menschen (des

begnadigten Menschen kann und muß man auch sagen), aber immerhin
des Menschen wird Findet in der Wirklichkeit der Erfahrung
sozusagen eine göttliche Emanation in der Richtung auf den Menschen
oder vom Menschen her gesehen, ein göttlicher influxus statt, dessen

Niederschlag dann die bewußte Möglichkeit wäre?» (KD1, 219).
So zuversichtlich zunächst Barths Reden von der Möglichkeit

einer Offenbarung an den Menschen tönte, glaubt er nun doch, eine
dem Menschen von Gott geschenkte Fähigkeit zum Hören seines

Wortes endgültig ablehnen zu müssen. Die ganze feierliche Beteuerung,
daß nur eine von Gott zu empfangende « Fähigkeit » den Menschen

zur Erkenntnis des Wortes befähige (KD 205), löst sich nun mit
einem Mal in lauter dialektischen Schein auf. Wenn Offenbarung
gleich Nicht-Offenbarung, und Hören des Wortes gleich Nicht-Hören
ist1, dann kann auch die Fähigkeit zum Hören des Wortes ebensowohl

behauptet, als auch geleugnet werden. Nein, es gibt bei diesen

Voraussetzungen keine Fähigkeit, auch keine gottgeschenkte Fähigkeit
zur Offenbarungserkenntnis — Mit einem reichen Arsenal recht
krauser Termini, in welchen kaum ein Theologe seine eigene Ansicht

Glaubens (KD1, 210 ff.), obwohl beide Termini sich praktisch aufs genaueste
decken dürften, — vorausgesetzt freilich, daß mit dem Ausdruck « anthropologischer

Ort » der Mensch nicht bloß als « Schauplatz », sondern als wirklicher
Empfänger des göttlichen Wortes gemeint ist.

1 Vgl. den Aufsatz « Die Offenbarung als Wort Gottes », Divus Thomas 1937,
Heft i.



Offenbarung und Glaube 19

wiedererkennen könnte, bekämpft Barth die Möglichkeit einer von
Gott wirklich dem Menschen geliehenen Fähigkeit, sein Wort zu
vernehmen. Der Mensch erhalte für den Glauben keine « übernatürliche

Ausrüstung », keine « Bereicherung seiner Existenz » (KD I, 249),
keinen göttlichen « influxus » (KDI, 224), keine « Erhöhung seiner

Existenz », keine « zugewachsene Kapazität für das Wort Gottes »

(KD1, 250), keine «dem Menschen in irgendeinem Sinne eigene
Möglichkeit » (KD T, 251), es gebe also keine « supranaturalistische Physik »

(KD T, 255), keine « Erhöhung des menschlichen Seelenlebens » (KD \
260) und schon gar keinen « magischen Einbruch übernatürlicher
Faktoren und Kräfte in den zusammenhängenden Vollzug unseres
leiblich-seelischen Menschenlebens » (KD n, 290) — Jetzt erinnern
wir uns auf einmal wieder, bei Barth gelesen zu haben, daß das, was
der Mensch sieht, oder hört, oder sonst irgendwie wahrnimmt, niemals
Gott oder Gottes Wort ist. « So ist es und dabei bleibt es », hatten
wir damals gelesen (CD, 217). Wir hätten wissen sollen, daß man
solche Erkenntnisse nicht alsbald überwinden und hinter sich lassen

darf (CD, 216)

Wir müssen nun aber doch fragen, warum es denn eine von Gott
dem Menschen geschenkte Fähigkeit zur Erkenntnis seines

Offenbarungswortes nicht geben darf. Barth meint, diese Lehre «würde
offenbar bedeuten, daß eine Eignung des Menschen für das Wort
Gottes, eine Möglichkeit des Vollzugs der Bestimmung des Menschen

durch das Wort Gottes mittels menschlicher Selbstbestimmung nun
doch zu behaupten wäre» (KD1, 220). Barth weiß zwar wohl, daß

es statt « mittels menschlicher Selbstbestimmung » heißen müßte
« mittels göttlicher Gnadenwahl ». Aber auch diese Korrektur würde
auf Barth keinen Eindruck machen, denn auch eine Fähigkeit, welche
« dem Menschen von Gott und nur von Gott her gegeben » (KD I, 220)

wäre, wäre dann doch eine Fähigkeit des Menschen, und eben damit
eingegangen in dessen Besitz, aber auch in dessen Relativität und

sündige Verkehrtheit. Obwohl uns Barth anfänglich geradezu
auffällig emphatisch beteuert hatte, daß es sich in der Offenbarung um
« das zu Menschen geredete Wort » (KD 1, 199), um sein « Offenbarsein
für uns » (KD ", 223) handle, müssen sich seine Jünger nun doch
endgültig damit abfinden, daß es keine dem Menschen geschenkte
Fähigkeit zum Vernehmen des Wortes Gottes gibt. Es ist nun noch
zu fragen, was unter diesen Voraussetzungen « Glaube als
Offenbarungserkenntnis » noch bedeuten könne.



20 Offenbarung und Glaube

Der Glaubende ist nach Barth immer noch derselbe unfähige,
verkehrte, sündige Mensch, der er als Nichtglaubender war. « Als der,
der er ist, mit dem Inventar, das nun einmal seinem Bestand entspricht,
glaubt er» (KD1, 250). Daraus folgt ein zweifaches: 1. Was Barth
Glauben nennt, ist ein Akt, der sich in seiner menschlich-sündigen
Verkehrtheit von andern ähnlichen Akten nicht unterscheidet und
dessen Erkenntnisgegenstand niemals Gott oder Gottes Wort sein

kann ; und 2. Hinter unserm unfähigen und unfähig bleibenden
Erkennen tritt Gott mit seinem eigenen Reden und Hören für uns
ein. — Diese beiden Thesen hängen innerlich aufs engste zusammen.
Es kann sich bei Barth nicht darum handeln, als ob « Gottes
Offenbarung etwa auch nur zuguterletzt in ihrer Spitze identisch würde
mit einer Erleuchtung der Vernunft » (CD, 138). Auch das « Denken
des Glaubens » ist darum immer « ein an sich und in sich sehr unchristliches

Denken » (KD :, 183), ist « menschliche Finsternis » (KD ', 256),
und steht also dem Worte Gottes immer noch nicht bloß in einer

gewissen « Unvollkommenheit und Unzulänglichkeit », sondern in
«gänzlicher Verkehrtheit und Nichtigkeit » gegenüber (KD J, 231, 254).

Barth meint, gerade der wirklich Glaubende werde anerkennen, « daß

auch sein Glaubensbewußtsein als solches menschliche Finsternis »

(KD ', 256) sei. Es steckt aber auch in diesem Anerkennen ein

Sophismus, denn : wie sollte bei der Lage des Menschen diese

Erkenntnis des Glaubenden, daß sein Glaube Finsternis sei, selber

etwas anderes als Finsternis sein Wir könnten statt Finsternis ebensogut

Unwahrheit oder Lüge sagen, um den Trugschluß deutlicher zu
machen. Ist es nun nicht fatsächlich bloß ein « Phantasieprodukt »,

wenn der Mensch vom Wort Gottes redet, und darum die Kirche
« eine Stätte der Selbsttäuschungen sondergleichen » (KD I, 195)

Barth macht zur Abwehr dieses Vorwurfs einen Rekurs, der in
seinem Mund eingestandenermaßen nur « Finsternis », also Unwahrheit
und Lüge ist. Er beruft sich nämlich darauf, daß im Heiligen Geist

Gottes Hören und Erkennen selber für unser sündiges und verkehrtes

Denken eintritt. « Wenn Gott sich offenbart, so heißt das, daß Gott
selbst erkannt und erkennend, gewußt und wissend, redend und hörend
auf den Plan tritt » (CD, 139). Wir wollen Barth nicht fragen, woher
sein « verkehrtes Denken » von diesem Reden und Hören Gottes,
welches uns ja gerade « unzugänglich » (CD, 455) bleibt, Kenntnis
habe. Es soll nur festgestellt werden, wie völlig nutzlos in dieser Form
der Hinweis auf die göttliche Selbsterkenntnis ist, wo es sich jetzt



Offenbarung und Glaube 21

um die Erkenntnis des Wortes Gottes durch den Menschen handelt.
Daß Gott selbst sein eigenes Wort erkennen kann, steht ja hier nicht
in Frage. Wohl aber fragt es sich immer noch, wie denn der Mensch
dieses Wort erkenne und dessen gewiß werde. Wenn nämlich im
Glauben Gott selbst für uns als « der in dieser Sache allein Zuständige
redet und hört » (CD, 358), dann ist auch er allein dieses Redens und
Hörens gewiß. Die Glaubensgewißheit, die der Mensch dann allenfalls
haben kann, ist die Gewißheit, die Gott für ihn hat, von der er aber

nichts weiß, weil sie ihren Sitz und ihre Verwirklichung nicht im
Menschen, sondern «außer ihm», in Gott, hat (KD1, 233, 236, 238).
Als Subjekt des Glaubens ist dann letzten Endes « der Mensch
abzusetzen und Gott selbst einzusetzen » (KD r, 260). —• Nun gibt es keinen
christlichen Theologen, der nicht daran glaubte, daß mit der Erkenntnis
und der Gewißheit, die Gott von seinem eigenen Wort hat, nichts
vergleichbar ist. Aber schon um dies sagen zu können, muß Gott in
Gnaden dem Menschen die Fähigkeit schenken. Denn jener Hinweis
und das Bekenntnis, das darin enthalten ist, ist dem Menschen aus

eigener Kraft nicht möglich. Eine bisher unerhörte Sophistik liegt
aber darin, daß man gleichzeitig ausgiebig von Gott redet und doch

behauptet, von ihm nichts zu wissen, daß man in dicken Bänden über
Gott und Gottes Gedanken so genaue Auskunft gibt, als ob Gott unser
Vetter wäre, und dann doch diese Auskunft als menschliche Finsternis
und Unwahrheit bezeichnet. Erscheint da nicht « der ganze Begriff
des Wortes Gottes als ein Phantasieprodukt, und also die kirchliche
Verkündigung samt der Dogmatik als ein gegenstands- und darum
sinnloses Tun, und also die Kirche als eine Stätte der Selbsttäuschungen
sondergleichen » (KD :, 195)

II.

Wir sind von der Feststellung ausgegangen, daß mit dem Hinweis
auf die « geschöpfliche Gestalt » des Wortes Gottes in der Analogie
die Frage nach seiner Erkennbarkeit nur zum Teil beantwortet sei.

Es bleibe noch zu fragen, wie der Mensch dazu komme, gerade in
dieser Gestalt Gottes Wort zu erkennen und anzuerkennen. Wir haben

nun gesehen, wie sich zur nominalistischen Auflösung des

Analogiegedankens in der Theologie Karl Barths notwendig auch die strenge
Verneinung einer von Gott gewirkten und geschenkten « subjektiven
Entsprechung » (KD :, 234) im Glaubensakt hinzugesellt. — Es
empfiehlt sich aus Gründen der terminologischen Sauberkeit, die Stellung



22 Offenbarung und Glaube

des hl. Thomas in dieser Frage zunächst für sich zu betrachten und
dann mit derjenigen Barths zu vergleichen.

Unser Problem hat der hl. Thomas folgendermaßen formuliert :

Ad fidem duo requiruntur. Quorum unum est ut homini credibilia
proponantur ; quod requiritur ad hoc quod homo aliquid explicite
credat. Aliud autem quod ad fidem requiritur est assensus credentis

ad ea quae proponuntur (II-II 6, i). Aus dieser Feststellung folgt
sogleich, daß der Glaube als Erkenntnis des Wortes Gottes nach jeder
Hinsicht freies Geschenk Gottes an den Menschen ist : Quantum ergo
ad primum horum, necesse est quod fides sit a Deo. Ea enim quae
sunt fidei, excedunt rationem humanam ; unde non cadunt in
Cognitionen! hominis, nisi Deo revelante Quantum vero ad secundum

cum homo assentiendo his quae sunt fidei, elevetur supra naturam
suam, oportet quod hoc insit ei ex supernaturali principio interius
movente, quod est Deus. Et ideo fides quantum, ad assensum, qui est

principalis actus fidei, est a Deo interius movente per gratiam (ibid).
Der letzte Satz ist als die entscheidende Antwort des hl. Thomas auf
unsere jetzt zu erörternde Frage genauer zu erklären.

Da es sich im Glauben um eine Erkenntnis handelt, welche die
natürlichen Kräfte des Menschen absolut übersteigt (II-II 6, i ;

IV. Cont. Gent, i), versteht es sich für den hl. Thomas von selbst,
daß dem Menschen von Gott eine entsprechende Befähigung dazu

gegeben werden muß. Es gilt hier der allgemeine Grundsatz : Omne

quod elevatur ad aliquid quod excedit suam naturam, oportet quod
disponatur aliqua dispositione quae sit supra suam naturam (I 12, 5).
Diese Befähigung muß dem Menschen gegeben werden, — diese

Selbstverständlichkeit wird vom hl. Thomas nicht eigens betont — ; sie muß

von Gott gegeben werden, weil es sich um die Erkenntnis seines Wesens

handelt (II-II 1, 1 ; 6, 1).

Die Befähigung zur Offenbarungserkenntnis erhält der Mensch

im Glauben durch den habitus fidei divinitus infusus, welcher eine

wirkliche, gnadenhafte Erhöhung unseres Erkenntnisvermögens ist
(II-II 5, 3 ad 1 ; De Verit. 14, 4). Dieser habitus fidei bedeutet für
Thomas zunächst nicht eine Vermittlung bestimmter inhaltlicher
Erkenntnisse, sondern lediglich ein gottgeschenktes, rein formales

Erkenntnisvermögen, das den Menschen fähig und bereit macht, mehr
und Höheres zu erkennen, als was seiner bloßen Natur entspräche

(II-II 2, 3 ad 2). Der Verstand erhält durch diesen « habitus » eine



Offenbarung und Glaube 23

feste Richtung auf das Wahre hin1 : er wird dadurch bereit und geneigt,
aller offenbarten Wahrheit zuzustimmen2, während er umgekehrt
von der Zustimmmung zum Falschen abgehalten wird 3. Es handelt
sich also beim Glaubenshabitus nicht um eine Art Realinspiration,
sondern um eine Stärkung und Erhöhung unseres Erkenntnisvermögens,
das sich erst bei der äußern Mitteilung der Wahrheit « ex auditu »

aktualisiert und bewährt. Damit aber einer konkreten « propositio »

gegenüber ein Glaubensakt zustande komme, hält der hl. Thomas
auch eine ähnliche gnadenmäßige Disposition des menschlichen Willens
für notwendig. Der Grund liegt für ihn darin, daß auch dem
übernatürlich erhobenen Verstand die vorgelegte Offenbarungswahrheit
nicht einsichtig ist4. Er wird ihr also nur unter dem Befehl des Willens,
welcher zu diesem Befehl nur durch göttliche Gnadeneinwirkung
bewegt werden kann, zustimmen : Oportet quod voluntas hominis

praeparetur a Deo per gratiam, ad hoc quod elevetur in ea quae sunt

supra naturam (II-II 6, 1 ad 3). So müssen also Verstand und Wille
des Menschen von Gottes Gnade ergriffen, befähigt, bewegt werden,

wenn der Glaube an Gottes Wort wirklich werden soll. Alles das hat
Thomas in seiner berühmten Begriffsbestimmung des übernatürlichen
Glaubensaktes zusammengefaßt : Ipsum autem credere est actus
intellectus assentientis veritati divinae ex imperio voluntatis a Deo

motae per gratiam (II-II 2, 9).
Wir haben nun zwei wichtige Thesen hinter uns. 1. Der Glaube

ist auch für Thomas eine Erkenntnis, die nicht in unsern natürlichen
Kräften liegt. Er besteht ja im Erkennen und Anerkennen von Gottes
« über-natürlichem » Offenbarungswort. 2. Soll solcher Glaube möglich
werden, dann muß Gott dem Menschen dazu die Fähigkeit schenken.

Dies geschieht, indem Gott durch seine Gnade den menschlichen

Verstand und Willen fähig und geneigt macht, in der « geschöpflichen
Gestalt » des Bibelwortes und der Kirchenlehre Gottes Wort zu
erkennen und anzuerkennen. Diese schlichten Thesen sind ähnlich

1 Ex ratione ipsius fidei est quod intellectus semper feratur in verum
(II-II 4, 5).

2 Per lumen fidei divinitus infusum homini homo assentit his quae sunt
fidei, non autem contrariis (II-II 2, 3 ad 2 ; cf. De Verit. 14, 10 ad 10).

3 Fidei etiam habitus hanc efficacitatem habet, ut per ipsum intellectus
fidelis detineatur ne contrariis fidei assentiat (De Verit. 14, 10 ad 10; und 11 ad 2).

4 In cognitione autem fidei principalitatem habet voluntas ; intellectus
enim assentit per fidem his quae sibi proponuntur, quia vult, non autem ex
ipsa veritatis evidentia necessario tractus (III. Cont. Gent. 40).



24 Offenbarung und Glaube

— aber umgekehrt — wie diejenigen Karl Barths von weittragender
Bedeutung nicht nur für die gesamte Offenbarungs- und Glaubenslehre,
sondern auch für die Lehre von der Heiligen Schrift, Kirche, Dogma,
Dogmatik usf. Hier ist zunächst auf ihre Bedeutung für die weitere
Lehre vom Glauben hinzuweisen.

Schenkt Gott wirklich dem Menschen im Glauben die unerhörte

Fähigkeit, seine Stimme zu erkennen und zu hören, dann bedeutet
dies eine Erkenntnis von « unerhörter » Würde und Gewißheit. Es

ist eben eine Erkenntnis, deren Grund, und Gegenstand nichts anderes

ist, als Gott selber ; Veiitas prima se habet in fide et ut medium et ut
objectum (De Verit. 14, 8 ad 9). Obwohl Gott in sich eins und unteilbar
ist, offenbart er sich uns in der « geschöpflichen Gestalt » offenbarter
Analogien, damit wir durch dieselben, gleichsam « im Spiegel und
Rätsel » eine unserm gegenwärtigen Stande der Hoffnung entsprechende
Gotteserkenntnis erhalten. Aber Gottes Wort ist es, das wir in dieser

Gestalt erkennen : Veritas igitur divina, quae simplex est in seipsa,

est fidei objectum, sed earn intellectus noster accipit suo modo per
viam compositionis, et sic, per hoc quod compositioni factae tamquam
verae assentit, in veritatem primam tendit ut in objectum, et sie nihil
prohibet veritatem primam esse fidei objectum, quamvis sit com-

plexorum (De Verit. 14, 8 ad 5). Der Mensch glaubt eben nicht an
Sätze und Begriffe, sondern an Gott, der in der Gestalt menschlicher

Analogien sich zu erkennen gibt : Actus credentis non terminatur ad

entuntiabile, sed ad rem (I 1, 2 ad 2).
Das Eigenartige der Glaubenserkenntnis liegt aber darin, daß

Gott nicht nur ihr Gegenstand, sondern auch ihr einziger Grund und
ihr alleiniges Motiv ist. Omnibus articulis fidei inhaeret fides propter
unum medium, scilicet propter veritatem primam propositam nobis in
scripturis secundum doctrinam Ecclesiae intellectis sane (I 5, 3 ad 2).

Gerade wegen der Transzendenz des Glaubensgegenstandes wird der

Glaubensakt vom hl. Thomas immer als ein assentire oder adhaerere

beschrieben, als eine Anerkennung und Zustimmung wegen eines

einzigen unvergleichlichen Beweggrundes. Dieses Motiv ist nihil aliud

quam Veritas prima. Non enim fides, de qua loquimur, assentit alicui
nisi quia est a Deo revelatum. Unde ipsi veritati divinae fides innititur
tamquam medio (II-II 1, 1). Wohl wirken in der Glaubenserkenntnis
auch menschliche Faktoren instrumentaliter mit, so besonders die

« testimonia Legis et Prophetarum » und die « praedicatio Apostolorum »,

aber immer schließt der hl. Thomas mit der gleichen Feststellung :



Offenbarung und Glaube 25

Quando per hoc homo manuductus credit, tunc potest dicere, quod
propter nullum istorum credit : nec propter rationem naturalem, nec

propter testimonia legis, nec propter praedicationem aliorum, sed

propter ipsam veritatem tantum; Genes. XV, 6 : Credidit Abraham Deo

et reputatum est ei ad justitiam (Comm. in Joh. 4, 1. 5.). — Aus allem
dem ergibt sich für den hl. Thomas, daß dem Glauben eine Gewißheit

eigen ist, mit der sich keine natürlich erreichbare Gewißheit vergleichen
läßt. Es ist eben die Gewißheit einer ganz andern Ordnung und
Ebene, die wegen der Einzigartigkeit ihres Beweggrundes und der ihm
entsprechenden firmitas adhaesionis selbst die Gewißheit einer
natürlich-evidenten Erkenntnis weit übersteigt : Fides est certior omni intel-
lectu et scientia, quia prima Veritas, quae causât fidei assensum, est
fortior causa quam lumen rationis, quod causat assensum intellectus
vel scientiae (De Verit. 14, 1 ad 7 ; II-II 4, 8 ; I. Cont. Gent. 4).

Zusammenfassend ist zu sagen, daß die einzigartige Würde und
Gewißheit des Glaubens darin gründet, daß sowohl Objekt als Motiv
des Glaubens nichts anderes ist als Gott selber. Daß der hl. Thomas
im Unterschied zu zahlreichen Theologen der Neuzeit in diesem
Zusammenfallen von Objekt und Motiv in einem Erkenntnisakt keine

Schwierigkeit sieht, erklärt sich nur daraus, daß seine Betrachtung
selber vom Glauben ausgeht, und von daher weiß, daß wir nicht aus

eigener Kraft, wohl aber in der neuen, gottgeschenkten Fähigkeit
der Tatsache und des Inhalts des göttlichen Zu-uns-Redens gewiß
werden können. Mit der wirklichen Glaubensgewißheit kann man in
der Theologie nur endigen, wenn man mit der Glaubensgewißheit
schon angefangen hat. Der hl. Thomas weist darum ständig auf dieses

dem Glaubenden geschenkte Licht hin, in dessen Kraft wir Gottes
Reden wahrnehmen und ihm zustimmen : Fides habet certitudinem
ex lumine infuso divinitus nam principia fidei cognoscuntur ex
lumine infuso divinitus ; Ephes. II, 8 : Gratia salvati estis per fidem,
et hoc non ex vobis, Dei enim donum est (Comm. in Joh. 4, L. 5).

III.
Am Anfang der beiden eben beschriebenen Erklärungen des

Glaubensproblems, der dialektischen und der thomistischen, stand die,

beiden gemeinsame Feststellung, daß der Mensch zur Erkenntnis des

Wortes Gottes aus eigener Kraft nicht fähig, sondern der Befähigung
durch Gott bedürftig sei. Der Mensch soll ja Empfänger jener
Erkenntnis sein ; wie sollte er es aber sein, ohne dazu von Gott befähigt



26 Offenbarung und Glaube

zu werden Und nun scheinen trotz dieser gemeinsamen Feststellungen
bei der nähern Erklärung dieser von Gott zu erwartenden « Fähigkeit »

die Wege der Theologen hoffnungslos auseinander zu gehen. Wie ist
das verständlich zu machen

Barth verneint energisch, daß die gottgeschenkte Fähigkeit,
Gottes Wort zu hören, eine « dem Menschen in irgend einem Sinn
eigene Möglichkeit » (KD ', 251) sein könne. Es handelt sich also

ausschließlich nur um die Fähigkeit Gottes, sein eigenes Wort zu
erkennen, und mit dieser Erkenntnis, wann und wo es ihm gefällt,
für unser unfähiges und unfähig bleibendes Denken einzutreten. Wir
wollen nun nicht noch einmal wiederholen, daß nicht das die Frage
ist, ob Gott sein Wort höre, sondern wie es der Mensch erkenne. Es
sei also einmal angenommen, daß auch der Glaube des Menschen
bloß ein unwahres und verkehrtes, ja sogar « sehr unchristliches »

Denken, und darum auch sein Glaubensbewußtsein Sünde und menschliche

Finsternis sei, daß es also eigentlich keine Offenbarung gebe,
oder — sofern das nach irgend einem Deutsch etwas anderes bedeutet —,
daß Offenbarung für den Menschen gleich « Nicht-Offenbarung » sei,

und daß dafür Gott im Heiligen Geist für uns eintretend selber sein

Wort redet und hört. Alles das angenommen, müssen wir doch noch

einmal fragen : Wie kommt der Mensch dazu, dieser göttlichen Tat
bewußt zu werden Wie kann er erkennen, daß nicht auch diese

Erkenntnis bloß Finsternis und Unwahrheit ist Wie kann er diese

Erkenntnis aus der gewiß nicht geringen Fülle anderer verkehrter
und unwahrer menschlicher Gedanken als Wahrheit unterscheiden
Wie kommt er dazu Wie

Auf den Heiligen Geist als die subjektive Möglichkeit der
Offenbarungserkenntnis hinzuweisen, ist unter den geschilderten
Voraussetzungen offenbar unmöglich oder sinnlos. Der Mensch bringt für
diesen Hinweis weder eigene noch geschenkte Voraussetzungen mit.
Und der Heilige Geist seiher — nun ja : Dem ist freilich sein Wort und
Werk nicht unbekannt Aber es ist ja auch nach Barth nicht etwa

an dem, daß der Mensch zuguterletzt seiher Heiliger Geist werde —
Nun ist es aber wirklich unvermeidlich so : Wenn nicht bloß alles

natürliche Erkennen des Menschen als verkehrt und unwahr erklärt
wird, sondern auch der Glaube kein neues Erkenntnisprinzip, sondern

ebenfalls als solcher menschliche Finsternis ist, dann muß — sofern

man doch von Gott reden will — für das Glaubenslicht ein Ersatz

gefunden werden. Diesen Ersatz fand der Dialektiker — freilich unbe-



Offenbarung und Glaube 27

wüßt und ungewollt — in der « Stimme seines Existenzialbewußtseins »

(CD, 300), oder mit andern Worten im existenziellen Erlebnis. — Wenn

man diese Behauptung ausspricht, tönt es einem gleich von allen
Seiten entgegen, die dialektische Theologie sei doch der radikalste
Gegensatz zu aller bloßen Erlebnistheologie Gewiß, der Intention
nach ist sie das, aber auch wirklich nur der Intention nach, und es

wirkt mehr als bloß ermüdend, katholische Kontroverstheologen seit

Jahr und Tag Karl Barth für diese « gute Meinung » loben zu hören,

wo sie ja doch mit der gleichen Deutlichkeit wie Barth selber sehen

müßten, daß leider so ziemlich unmittelbar hinter dieser gemeinsamen
Intention unsere Gemeinschaft mit Barth abbricht.

Es hat Karl Barth seiner Zeit den Vorwurf des Katholisierens
eingetragen, weil er auf die Frage nach dem Grund der Glaubensgewißheit

auf die Tatsache unserer Taufe verwies (CD, 300). Ganz

zu Unrecht Dieser Hinweis auf die Taufe könnte ja nur sinnvoll
sein, wenn der Mensch in der Taufe irgendwie zur Erkenntnis des

Wortes Gottes befähigt würde. Wenn aber der Mensch nach der
Taufe in seinem Wesen und Erkennen das gleiche unfähige Subjekt
bleibt, kann auch jener Hinweis nur dialektischer Schein sein. Man

müßte sich ja sofort wieder fragen : Warum vermag mir gerade die

Taufe die Gewißheit zu geben, daß ich «Anlaß habe, der Stimme
meines Existenzialbewußtseins gegen deren Glaubwürdigkeit so

vieles einzuwenden wäre, zu vertrauen » (CD, 300) Wie sollten wir
auf Grund der Taufe, welche ja für Barth — vorausgesetzt, daß er
sich nicht selbst mit dem Heiligen Geist verwechselt — nach keinem
andern Erkenntnisgrund als etwa seines « Existenzialbewußtseins »

wegen etwas anderes ist, als eben ein in der Welt der Relativität und
Sünde geschehener Akt, « es wagen dürfen, ja wagen müssen, dem

Zeugnis unserer Existenz zu trauen, unserer selbst sicher zu sein »

(CD, 300) Begreiflicherweise muß Karl Barth immer wieder beteuern,
daß seine Theologie sich von « Voraussetzungen einer allgemeinen

philosophischen Anthropologie nicht beeinflussen lasse » (KD 1, 213),
aber es kommt doch nicht von ungefähr, daß es an allen entscheidenden
Stellen der Dogmatik, wo vom Grund der Glaubensgewißheit und der

Glaubenserfahrung die Rede ist, von philosophischen Modewörtern,
wie « Existenz », « Existenzialbewußtsein » usf. nur so wimmelt Da

wird der Glaube beschrieben als « existenzielle Entscheidung » (CD, 296),

als « Bestimmung der Existenz des erkennenden Menschen » (KD *, 206),

als « Beanspruchung unseres eigenen Lebensaktes als solchen » (CD,



28 Offenbarung und Glaube

295), als «menschlichen Lebensvorgang... von umfassender Art
(KD *, 227). Die Erkenntnis des Wortes Gottes verlangt « existenzielle
Aufgeschlossenheit, Bereitwilligkeit und Hingabe » (CD, 20-21). Während
in der « Christlichen Dogmatik » noch ganz exklusiv erklärt wurde,
daß das Wort Gottes « nur einem existenziellen Denken überhaupt
zugänglich » (CD, in) sei, ist die Ausdrucksweise in der « Kirchlichen
Dogmatik » vorsichtiger und besonnener geworden. Neben den
allgemeinen Erklärungen über die Gleichgültigkeit aller philosophischen
Erkenntnisse für die Theologie (KD1, 4, 214), wird jetzt noch im
besonderen das Vorhandensein « existenzialphilosophischer » Motive zur
Begründung oder Stützung der Theologie in Abrede gestellt (KD1, VIII).

Es versteht sich von selbst, daß Karl Barth seine theologische
Intention — « wenigstens was meine Absicht betrifft », sagt er
(KD VIII) — nicht einfach einem modischen « Existenzialismus
vulgaris » gleichsetzen lassen kann und will. Es frägt sich nur immer
wieder, ob sich diese Abgrenzung von seinen theologischen
Voraussetzungen aus glaubwürdig vollziehen lasse. Es ist dabei völlig gleichgültig,

ob es sich um Abgrenzung von dieser oder jener philosophischen
Anthropologie handelt, denn entscheidend ist ja zunächst nur, daß

mit dem Bekenntnis zu einem dem Menschen geschenkten neuen

Erkenntnisprinzip die Wirklichkeit göttlicher Offenbarungserkenntnis
anerkannt und damit zugleich ihre Möglichkeit glaubwürdig gemacht
werde. So lange Karl Barth hier eine Antwort schuldig bleibt, bleibt
es auch zum mindesten symptomatisch, daß auch in der « Kirchlichen
Dogmatik » eine kräftige existenzialphilosophische Terminologie an
allen entscheidenden Stellen das Bild beherrscht. Immer noch ist
Offenbarungserkenntnis in ihrer Verwirklichung identisch mit unserer
« ganzen Existenz » (KD 235) ; ja, wenn nicht der « Raum unserer
leiblich-seelischen Existenz » in seiner « Ganzheit » an der Offenbarungserkenntnis

Anteil nimmt, « nehmen wir gar nicht an ihr teil » (KD n,

291) Barth weiß, daß «neuere Philosophie verschiedener Richtung»
auf ihrem Gebiet ähnlich redet und meint, daß sie dabei von einem
« theologischen Anleihen » lebe (KD 209). Ob es sich wohl nicht
schon rein historisch mit Leichtigkeit zeigen ließe, daß die Dinge

genau umgekehrt liegen
Aus der gesamten Betrachtung der dialektischen Glaubenslehre

ergibt sich deren genaue Entsprechung zur früher1 erörterten dialek-

1 Vgl. den Aufsatz « Zweierlei Offenbarung » in Divus Thomas, 1936, Heft 3-4.



Offenbarung und Glaube 29

tischen Lehre von Natur und Gnade, bzw. Erbsünde und Rechtfertigung.

Die Lehre von der Möglichkeit und Gewißheit der Offenbarungserkenntnis

ist die Stelle, an der sich die Widersinnigkeit der
dialektischen Rechtfertigungslehre am deutlichsten offenbart. Es zeigt sich

hier, daß einer Rechtfertigung, die im Grunde keine Rechtfertigung
ist, sondern den Sünder im gleichen Zustand vor Gott beläßt, in dem

er sich vorher befand, auch eine Erkenntnis und Gewißheit des Wortes
Gottes entsprechen muß, die im Grunde keine Erkenntnis und keine

Gewißheit, sondern von uns aus betrachtet — wir sind nämlich nicht
Gott — nur Finsternis und Unwahrheit sind. Ähnlich wie in der
dialektischen Theologie der Begriff des Offenbarungsgeheimnisses durch
das « Paradox » ersetzt wird1, tritt das existenzielle Erlebnis an die
Stelle des übernatürlichen Glaubens als Erkenntnisprinzip.

Es gibt in der thomistischen Theologie eine Lehre, von der in
diesem Zusammenhang kurz zu reden ist, weil sie den großen Gegensatz,
der von der verschiedenen Rechtfertigungslehre her die dialektische

von der thomistischen Glaubenslehre trennt, aufs deutlichste illustriert.
Es handelt sich um das Verhältnis der Glaubensgewißheit zur sog.

1 Man sagt nicht zuviel, wenn man behauptet, daß ähnlich, wie in der
dialektischen Theologie das existenzielle Erlebnis tatsächlich an die Stelle des
übernatürlichen Glaubenslichtes tritt, auch das « Paradoxon » den Begriff des

eigentlichen christlichen Mysteriums ersetzt. Zwar wehrt sich auch Karl Barth
dagegen, daß man OfEenbarung überhaupt mit « der Paradoxie an sich » zusammenfallen

lasse (Die Auferstehung der Toten, München 1926 2, S. 52), denn nicht
jede Torheit als solche ist schon Offenbarung ; aber umgekehrt gilt doch, daß
wenn wir schon das Wort Gottes vernehmen, es notwendig in Paradoxien, im
Denkwiderspruch und Ärgernis besteht. Barth zitiert dafür Luthers Galater-
Kommentar : Quid loquitur Deus Impossibilia, mendacia, stulta, infirma,
absurda, abominanda, haeretica et diabolica, si rationem consulas (vgl. Zwischen
den Zeiten, München 1929, S. 431). Wegen der «gänzlichen Verkehrtheit und
Nichtigkeit » (KD1, 231) unseres Denkens, auch unserer Glaubenserkenntnis
kann uns das Wort Gottes nur als das « absurdum » erscheinen, als das « Ärgernis »,

als das « Zweifelhafte und Problematische » (Der Römerbrief, München 1929 6,

S. 261 ff.). — Auch Emil Brunner hat, wenigstens in frühern Schriften, ähnlich
geredet : « Gegenstand des Glaubens ist das für die Vernunft Absurde, das

Paradox, und an allen echten Glaubensaussagen haftet als ihr Kennzeichen das

Merkmal logischer Unmöglichkeit : der Widerspruch » (Religionsphilosophie
evangelischer Theologie, München 1931, S. 25). -— Von solchen Voraussetzungen
aus besteht durchaus die Möglichkeit, daß jede Absurdität in einem religiösen
Sinn geglaubt werden kann, denn : « Wenn ich das Paradoxon als eigentlichen
Sinn der Offenbarung ausgebe, dann kann ich ebensogut den Satz, daß zwei mal
zwei fünf seien, in einem religiösen Sinne 'glauben', und man sagt nicht zu viel,
daß dieser Glaube schon weit verbreitet ist » (Erik Peterson, Was ist Theologie
Bonn 19262, S. 27).



30 Offenbarung und Glaube

Glaubwürdigkeitsgewißheit. — Es darf im folgenden keinen Augenblick

vergessen werden, daß nach dem hl. Thomas Gottes Wort nicht
anders gehört werden kann als im Heiligen Geist, in der Kraft des

von ihm geschenkten Lichtes. Aber neben diesem innerlichen Hören
gibt es auch ein äußeres Vernehmen seines Wortes « ex auditu » (Rom.

io, 17). Gott schickt den Menschen Boten, Lehrer, Prediger, deren

Aufgabe es ist, Gottes Wort in seiner « geschöpflichen Gestalt » den

Menschen äußerlich zu Gehör zu bringen. Nach dem einmütigen
Zeugnis der Heiligen Schrift Alten und Neuen Bundes hat Gott das

Lehrwort seiner Boten immer wieder durch Wunder und Zeichen
äußerlich bestätigt und glaubwürdig gemacht. So war es nicht nur
bei Moses und den Propheten, sondern auch die Predigt der Apostel
« bekräftigte der Herr durch Wunderzeichen, die sie begleiteten »

(Mark. 16, 20 ; Hebr. 2, 4), und wie die Apostel ihrerseits zur Bekräftigung

ihrer Verkündigung auf Jesu « Wunder und Zeichen, mit welchen
ihn Gott unter ihnen bestätigt hatte » hinwiesen (Apg. 2, 22 ; 3, 15 f. ;

I. Kor. 15, 4), so hat Jesus selbst wiederholt und ausdrücklich seine

Sendung vom Vater mit Wundern äußerlich bekräftigt L — So deutlich
und absolut unzweideutig aber die Heilige Schrift den Zusammenhang
der Wunder mit der Verkündigung Christi, der Propheten und Apostel
und ihre Bedeutung als Bestätigung ihres göttlichen Ursprungs betont,
so spricht sie doch immer ebenso klar aus, daß das Hören und Sehen

der Wunder und der äußeren Verkündigung nicht notwendig auch

zum inneren Hören und Annehmen des Wortes Gottes führt. Immer
heißt es bloß, daß « viele » an ihn glaubten (Joh. 2, 23 ; 11, 45 ; 7, 31),
andere aber hörten wohl das äußere Wort und sahen das sie bestätigende
Wunder, aber sie glaubten nicht, weil sie nicht « aus Gott » waren,
und darum « seine Stimme » nicht hörten (Joh. 8, 47 ; 10, 26 ; 12, 37).
Immer haben nur « soviele an ihn geglaubt, als zum ewigen Leben

vorherbestimmt waren» (Apg. 13, 48).
Auch der hl. Thomas weist besonders in seinen Schriftkommentaren

wiederholt auf den Unterschied zwischen dem äußern und innern
Hören des Wortes Gottes hin : Spiritus Sancti duplex est vox. Una

qua loquitur intus in corde hominis ; et hanc audiant solum fideles

et sancti : de qua dicitur in Ps. 84, 9 : Audiam quid loquatur in me
Dominus Deus. Alia est, qua Spiritus Sanctus loquitur in Scripturis,

1 Math, xi, 4 ; Mark. 2, 10 ; Joh. 2, ix ; 2, 23 ; 7, 31 ; n, 42 ff. ;

20, 30 f. ; u. a.



Offenbarung und Glaube 31

vel per praedicatores, secundum quod dicitur Math. 10, 20 : Non enim

vos estis qui loquimini, sed Spiritus Sanctus est qui loquitur in vobis.

Et hanc audiunt etiam infidèles et peccatores (Comm. in Joh. 3,
Lect. 2, 1). An anderer Stelle spricht der hl. Thomas in ähnlicher
Weise von der zweifachen Weise, in der Gott sich dem Menschen

bezeugt : Deus testificator alicui dupliciter, scilicet sensibiliter et

intelligibiliter. Sensibiliter quidem, sicut per vocem sensibilem tantum.
Intelligibiliter autem testificator inspirando in cordibus aliquorum

quod credere debeant et tenere (Comm. in Joh. 5, Lect. 6, 9). Die

Juden, die zwar die Wunder sahen und die Worte Jesu hörten, aber
nicht glaubten, hatten nur das testimonium sensibile vernommen, die
andern aber hörten auch das verbum interius inspiratum, das nach
dem hl. Thomas nichts anderes ist, als quaedam participata similitudo
Verbi Dei (ibid.). In ähnlicher Weise hatte Nikodemus ex signis visis

zwar erkannt, daß Jesus ein von Gott gesandter Lehrer sei, aber
eine altior cognitio de ipso konnte er nicht haben : Quia ilia sécréta

divinitatis non potest aliquis scire, nisi adeptus fuerit spiritualem
regenerationem. Et hoc est quod dicit : Nisi quis natus fuerit denuo,

non potest videre regnum Dei (Comm. in Joh. 3, Lect. 1, 2-3).
Alle diese Stellen sind deswegen so bedeutsam, weil einerseits

der hl. Thomas gewiß nicht im Verdacht steht, der Vernunft nicht
gerne ihre Zuständigkeit bis an die Grenzen ihrer Fähigkeit
einzuräumen, und weil er nun andrerseits doch gerade hier die natürliche
Vernunft unerbittlich in ihre Schranken weist. Wohl können die
« signa », mit denen z. B. die Apostel ihre Verkündigung bekräftigten,
ihren Zeitgenossen die moralische Gewißheit ihrer göttlichen Sendung

geschenkt haben, oder uns selber von dieser göttlichen Sendung eine

natürlich-historische Gewißheit verleihen. Weiter reicht die Vernunft
nicht1. Der hl. Thomas kennt die großen Schwierigkeiten, die da im
Wege stehen, worunter die wunderähnlichen Dinge, welche die Dämonen
wirken, keine geringe Rolle spielen (De Pot. 6, 5). Selbst die
Auferstehung eines Toten vorzutäuschen, soll in den trügerischen Möglichkeiten

der Dämonen liegen (Summa theol. I 114, 4 ad 2) Darum
erhält denn auch der Mensch trotz seiner natürlichen moralischen
Sicherheit über die Glaubwürdigkeit der Boten erst in der Kraft des

Glaubenslichtes die unumstößliche Gewißheit, daß Gott hier spricht,

1 Die Stellung des hl. Thomas zur Frage der natürlichen Glaubwürdigkeit
ist gründlich dargelegt in : Hugo Lang, Die Lehre des hl. Thomas von Aquin
von der Gewißheit des übernatürlichen Glaubens, Augsburg 1929.



32 Offenbarung und Glaube

und — was das Entscheidende ist — die innere Stimme des Heiligen
Geistes ist überhaupt nur unter der Voraussetzung der spiritualis
regeneratio durch das verbum interius inspiratum des Heiligen Geistes
erkennbar und vernehmbar. Gerade in der Gelassenheit, in welcher
der hl. Thomas dem natürlichen Erkennen seinen Bereich zugesteht,
liegt ein Beweis für den unbeirrbaren Glauben an eine unvergleichlich
höhere gottgeschenkte Erkenntnis und Gewißheit : Fides est certior
omni intellectu et scientia, quia prima Veritas, quae causât fidei

assensum, est fortior causa quam lumen rationis, quod causat assensum
intellectus vel scientiae (De Verit. 14, 1 ad 7). Der hl. Thomas hat es

nicht nötig, die Würde und Gewißheit des Glaubens durch eine ebenso
unbiblische wie unbesonnene Herabwürdigung der natürlichen
Erkenntnis sozusagen künstlich zu betonen, wie das in der dialektischen
Theologie geschieht1. Gewiß bedarf die Offenbarung des Wunders
nicht, und die gottgewirkte Glaubensgewißheit bedarf keiner natürlichen
Bekräftigung. Ja, dessen, wovon wir im Glauben gewiß werden, vermag
uns überhaupt kein Geschöpf zu versichern, denn das Reden Gottes
als uns zugewendete Tat und Wahrheit bestätigt uns im Glauben
Gottes Autorität selbst und ganz allein. Aber gerade diese

unvergleichliche Sicherheit des Glaubens gibt dem Menschen auch eine

gewisse Unbefangenheit in der Anerkennung der Möglichkeiten und
Grenzen der natürlichen Erkenntnis. Die Gewißheit des Glaubens

gründet ja weder in der Erhabenheit des Boten, noch in der Größe
seiner Wunder, sondern in der Autorität Gottes selbst, auf die wir uns
im Lichte des Glaubens stützen : Fides nostra non habet auctoritatem

neque ab angelis neque ab aliquibus miraculis factis, sed a revelatione

Patris per Filium et Spiritum Sanctum (Contra errores Graecorum 30)

1 Für die schrankenlose Relativierung des Geschichtlichen in der Theologie
Karl Barths vgl. besonders : CD, 230 ff. ; KD \ 343 ff. ; ferner : Der Römerbrief,
München 1929 5, S. 183 ff. ; Die Auferstehung der Toten, München 1926 2, S. 73 ff. ;

Die Theologie und die Kirche, München 1928, S. 310.


	Offenbarung und Glaube : ihr Verhältnis in dialektischer und thomistischer Theologie

