Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 16 (1938)

Artikel: Offenbarung und Glaube : ihr Verhaltnis in dialektischer und
thomistischer Theologie

Autor: Fehr, J.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-762316

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762316
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Offenbarung und Glaube.

Ihr Verhiltnis in dialektischer und thomistischer Theologie.
Von ]. FEHR, Appenzell.

Die Frage nach der Erkennbarkeit des Wortes Gottes ist mit dem
Hinweis auf die analogia fidei als auf seine «geschopfliche Gestalt »
nur zum Teil beantwortet !. Immer noch stehen wir vor der Frage:
Wie kommt es, dal ein Mensch gerade diese Analogien als Zeichen
und Gleichnisse des Wortes Gottes anerkennt ? Woher und wie wird
es moglich, daB der Mensch in dieser geschopflichen Gestalt Gottes
Wort erkennt ? — DaB der Mensch es sein mu3, der Gottes Wort
erkennt, sofern sinnvollerweise von Offenbarung die Rede ist, wird ja
auch von Karl Barth zundchst nachdriicklich betont. Wir wenden
uns unter diesem neuen Gesichtspunkt nochmals dem Offenbarungs-
problem in dialektischer und thomistischer Theologie zu. Karl Barth
hat die Bedeutung dieser Fragestellung einmal mit folgenden Worten
hervorgehoben : «Darf die Kirche und in ihr die kirchliche Ver-
kiindigung und im Dienste der kirchlichen Verkiindigung die Dogmatik
sich auf die Wahrheit berufen, dann muB es heiBen: es Ainnen
Menschen — nicht alle Menschen, aber bestimmte Menschen, auch
diese bestimmten Menschen nicht immer und iiberall, aber in bestimmter
Situation — das Wort Gottes erkennen. Wiire es nicht so, dann miiBte
der ganze Begriff des Wortes Gottes als ein Phantasieprodukt und
also die kirchliche Verkiindigung samt der Dogmatik als ein gegen-
stands- und darum sinnloses Tun und also die Kirche als eine Stitte
der Selbsttduschungen sondergleichen bezeichnet werden » (KD, 195).

18

Das erste, was in diesem Zusammenhang festgehalten werden
soll, ist die auffillig nachdriickliche und hiufige Beteuerung Karl
Barths, daB es Menschen sind, die in der Offenbarung Gottes Wort

! Vgl. dazu den Aufsatz « Offenbarung und Analogie », Divus Thomas 1937,
Heft 3.



16 Offenbarung und Glaube

erkennen. Gewill ist es keine Selbstverstindlichkeit, da Menschen
Gottes Wort erkennbar ist. Aber sofern von Offenbarung die Rede ist,
ist es selbstverstindlich, daB damit Offenbarung an einen Empfinger
gemeint ist.

Richtet sich das Wort Gottes in der Offenbarung an die Menschen,
« so will es offenbar von ihnen gekannt und darum gehért, aber offenbar
nicht nicht nur gekannt und gehort, sondern ... erkannt sein »
(KD, 198). Es handelt sich in der Offenbarung um «das zu Menschen
geredete Wort », denn « Menschen waren es und werden es sein, die
da gemeint und angesprochen und also qualifiziert sind als Adressaten,
aber auch selber als Triger dieses Wortes» (KD !, 199). In der Offen-
barung geht es also um Gottes « Offenbarsein fiir uns» (KD, 223),
und darum sind « wir selbst, und zwar wir selbst in unserem eigenen
Erleben und Tun » Teilnehmer an dieser Erkenntnis (KD, 292). Tat-
sichlich setzt ja auch der Begriff der kirchlichen Verkiindigung, wie
auch der Begriff der Dogmatik offenbar voraus, «daB es Menschen
moglich wird, das Wort Gottes zu horen, sogar zu sagen und also zu
erkennen» (KD, 195), sodaB in keinem ernsthaften Sinne mehr von
Kirche, Verkiindigung und Dogmatik die Rede sein konnte, wenn
dem nicht so wire (KD!, 195, 224).

Karl Barth legt ohne Zweifel so viel Wert darauf, «in bezug auf
die Erkennbarkeit des Wortes Gottes ein bestimmtes Ja» (KD ', 204)
auszusprechen, weil diese Erkennbarkeit, vom Menschen aus gesehen,
alles weniger als selbstverstindlich ist. Das ist das zweite, was hier
zu bedenken ist.

Der Mensch kann von sich aus und aus eigenen Kriften Gottes
Wort nicht erkennen. Wenn er es kann, dann ist dies Gottes freie
Gabe und Gnade. Wir werden darum mit Barth vom glaubenden
Menschen sagen : « Er hat sich seinen Glauben nicht selbst erschaffen,
sondern das Wort hat ihn erschaffen. Er ist nicht zum Glauben
gekommen, sondern der Glaube ist durch das Wort zu ihm gekommen,
Er hat sich den Glauben auch nicht genommen, sondern der Glaube
ist ihm durch das Wort geschenkt worden» (KDY, 258). Weil aber
der Mensch nicht aus eigener Kraft Gottes Wort erkennt und auch
nicht von sich aus darauf aufmerksam wird, darum kann auch die
Frage nach der Moglichkeit der Offenbarungserkenntnis nur vom
Glauben her gestellt werden. Die echte Verstindnisfrage gegeniiber
Gottes Offenbarung und ihrer Moglichkeit kann nur von der schlichten
Voraussetzung ihrer Wirklichkeit her aufgeworfen werden (vgl. KD,



Offenbarung und Glaube 17

222 ff.; 253 ff.). Der Glaube als Erkenntnis des Wortes Gottes ist
eben in seiner Wirklichkeit wie in seiner Méglichkeit nur dem Glauben
selber erkennbar : « Dal das Wort Gottes von einem Menschen gehort
und von ihm vernommen ist, das kann von ihm selbst und von andern
immer nur im Glauben erkannt werden. Wir sagen dasselbe, wenn
wir sagen : im Heiligen Geiste» (KD, 190).

Wir haben zwei bedeutsame Thesen hinter uns : Menschen konnen
Gottes Offenbarungswort erkennen ; sie konnen es erkennen nicht in
eigener, aber in Gotfes Kraft. Von hier aus kann jetzt gefragt werden,
wie das geschieht.

Karl Barths Lehre lautet, daB der Mensch « zu dieser Erkenntnis
keine Fihigkeit hinzuzubringen, sondern alle Fidhigkeit erst zu emp-
fangen hat» (KD, 205). Dies bedeutet bei Barth in negativer Hin-
sicht mehr als bloB eine Abwehr dessen, was er «Cartesianismus »,
oder die Begriindung der Gotteserkenntnis aus der menschlichen Selbst-
gewiBheit nennt. Gegen diesen « Cartesianismus» wiirden auch wir
mit Barth sagen, dal das Wort Gottes und der Glaube seine Wiirde
und Geltung in keiner Hinsicht und auch nicht zum noch so geringsten
Teil aus der menschlichen SelbstgewiBheit schopft (KD, 204). Das
hindert uns aber nicht zu sagen, daBl Gott in der Offenbarung gewisse
« Fihigkeiten » des Menschen gleichsam ergreift, anspricht, an sie
« ankniipft » und durch sie, wenngleich nicht aus ihrer eigenen Kraft,
dem Menschen die Erkenntnis und die GewiBheit des géttlichen Wortes
schenkt. Diese Lehre vom « Ankniipfungspunkt» ist in den Augen
Barths ein Greuel, obwohl es sich bald zeigen wird, dall auch er
praktisch ausgiebig von ihr lebt. Um nicht frither Gesagtes zu dieser
Frage zu wiederholen, seien hier nur die treffenden Worte Brunners
angefiihrt : «DaB es einen Ankniipfungspunkt fiir die gottliche Er-
l6sungsgnade gibt, kann im Grunde niemand leugnen, der anerkennt,
daB nicht Steine und Kl6tze, sondern nur menschliche Subjekte das
Wort Gottes und den Heiligen Geist empfangen kénnen»!. Es ist
klar, daB mit der Anerkennung eines «Ankniipfungspunktes» fiir
Gottes Offenbarung im Menschen nicht gesagt werden will, daB etwa
der Mensch von sich aus die Fihigkeit zur Glaubenserkenntnis besitze.
Wohl ist es der Mensch, welcher glaubt, aber er tut es in einer ihm von
Gott dazu gelichenen Kraft 2.

1 Emil Brunner, Natur und Gnade, 2. Auflage, Tiibingen 1935, S. 18,
® Wiihrend Barth den von Brunner bevorzugten Terminus « Ankniipfungs-
punkt» verabscheut, liebt er die Bezeichnung «anthropologischer Ort» des

Diyus Thomas. 2



18 Offenbarung und Glaube

Damit stehen wir nun vor der Frage nach dem positiven Sinn
des Satzes, daB der Mensch zur Glaubenserkenntnis « keine Fihigkeit
hinzuzubringen, sondern alle Fihigkeit erst zu empfangen hat » (KD I,
205). Also darum handelt es sich jetzt: der Mensch empfingt von
Gott eine Fahigkeit zur Erkenntnis seines Wortes. Wir tun gut daran,
zunidchst in der etwas krausen Terminologie Barths anzuhéren, was
das bedeuten und nicht bedeuten kann. Er frigt: «Ist Erfahrung
vom Worte Gottes in der Weise moglich, daB durch sie der Bestand
menschlicher Moglichkeiten durch eine weitere, nun eben diese, be-
reichert wird, daB8 der Mensch nun eben eine Méglichkeit, ein Organ,
eine Fihigkeit mehr hat als vorher ? Oder umgekehrt gesehen : Wird
die Moglichkeit der Erfahrung vom Worte Gottes, indem sie dem
Menschen in der Kraft ihrer Wirklichkeit gegeben wird — wird sie ihm
so gegeben, daB sie zu einer zwar auBerordentlichen, vielleicht sogar
als wunderbar zu bezeichnenden, aber doch ihm selbstindig eigenen,
zur besondern Mdglichkeit nun eben des religiosen Menschen (des
begnadigten Menschen kann und muB man auch sagen), aber immerhin
des Menschen wird ? Findet in der Wirklichkeit der Erfahrung sozu-
sagen eine gottliche Emanation in der Richtung auf den Menschen
oder vom Menschen her gesehen, ein géttlicher influxus statt, dessen
Niederschlag dann die bewuBte Moglichkeit wire ?» (KD, 219).

So zuversichtlich zunidchst Barths Reden von der Maoglichkeit
einer Offenbarung an den Menschen tonte, glaubt er nun doch, eine
dem Menschen von Gott geschenkte Fihigkeit zum Horen seines
Wortes endgiiltig ablehnen zu miissen. Die ganze feierliche Beteuerung,
daB nur eine von Gott zu empfangende « Fihigkeit » den Menschen
zur Erkenntnis des Wortes befihige (KD !, 205), 1ost sich nun mit
einem Mal in lauter dialektischen Schein auf. Wenn Offenbarung
gleich Nicht-Offenbarung, und Horen des Wortes gleich Nicht-Héren
ist 1, dann kann auch die Fihigkeit zum Héren des Wortes ebenso-
wohl behauptet, als auch geleugnet werden. Nein, es gibt bei diesen
Voraussetzungen keine Fihigkeit, auch keine gottgeschenkte Fihigkeit
zur Offenbarungserkenntnis! —— Mit einem reichen Arsenal recht
krauser Termini, in welchen kaum ein Theologe seine eigene Ansicht
Glaubens (KD?!, 210 ff.), obwohl beide Termini sich praktisch aufs genaueste
decken diirften, — vorausgesetzt freilich, da mit dem Ausdruck «anthropolo-
gischer Ort» der Mensch nicht blo8 als « Schauplatz», sondern als wirklicher

Empfinger des gottlichen Wortes gemeint ist.
1 Vgl. den Aufsatz « Die Offenbarung als Wort Gottes », Divus Thomas 1937,

Heft 1.



Offenbarung und Glaube 19

wiedererkennen konnte, bekidmpft Barth die Moglichkeit einer von
Gott wirklich dem Menschen geliechenen Fihigkeit, sein Wort zu
vernehmen. Der Mensch erhalte fiir den Glauben keine « iibernatiir-
liche Ausriistung », keine « Bereicherung seiner Existenz » (KD, 249),
keinen gottlichen «influxus» (KD?, 224), keine « Erhéhung seiner
Existenz », keine «zugewachsene Kapazitit fiir das Wort Gottes»
(KD', 250), keine « dem Menschen in irgendeinem Sinne eigene Mog-
lichkeit » (KD !, 251), es gebe also keine « supranaturalistische Physik »
(KD, 255), keine « Erhéhung des menschlichen Seelenlebens» (KD,
260) und schon gar keinen «magischen Einbruch iibernatiirlicher
Faktoren und Krifte in den zusammenhingenden Vollzug unseres
leiblich-seelischen Menschenlebens » (KD ™, 29o)!! — Jetzt erinnern
wir uns auf einmal wieder, bei Barth gelesen zu haben, daB3 das, was
der Mensch sieht, oder hort, oder sonst irgendwie wahrnimmt, niemals
Gott oder Gottes Wort ist. «So 1st es und dabei bleibt es», hatten
wir damals gelesen (CD, 217). Wir hidtten wissen sollen, dal man
solche Erkenntnisse nicht alsbald iiberwinden und hinter sich lassen
darf (CD, 216)!

Wir miissen nun aber doch fragen, warum es denn eine von Gott
dem Menschen geschenkte Fihigkeit zur Erkenntnis seines Offen-
barungswortes nicht geben darf. Barth meint, diese Lehre «wiirde
offenbar bedeuten, daB eine Eignung des Menschen fiir das Wort
Gottes, eine Moglichkeit des Vollzugs der Bestimmung des Menschen
durch das Wort Gottes mittels menschlicher Selbstbestimmung nun
doch zu behaupten wire» (KD, 220). Barth weil zwar wohl, daB
es statt «mittels menschlicher Selbstbestimmung» heiBen miiBte
«mittels gottlicher Gnadenwahl ». ‘Aber auch diese Korrektur wiirde
auf Barth keinen Eindruck machen, denn auch eine Fihigkeit, welche
«dem Menschen von Gott und nur von Gott her gegeben » (KD !, 220)
wire, wire dann doch eine Fihigkeit des Menschen, und eben damit
eingegangen in dessen Besitz, aber auch in dessen Relativitit und
stindige Verkehrtheit. Obwohl uns Barth anfinglich geradezu auf-
fallig emphatisch beteuert hatte, daB es sich in der Offenbarung um
«das zu Menschen geredete Wort » (KD !, 199), um sein « Offenbarsein
fiir ums» (KDY, 223) handle, miissen sich seine Jiinger nun doch
endgiiltig damit abfinden, daB es keine dem Menschen geschenkte
Fahigkeit zum Vernehmen des Wortes Gottes gibt. Es ist nun noch
zu fragen, was unter diesen Voraussetzungen «Glaube als Offen-
barungserkenntnis » noch bedeuten koénne.



20 Offenbarung und Glaube

Der Glaubende ist nach Barth immer noch derselbe unfihige,
verkehrte, siindige Mensch, der er als Nichtglaubender war. « Als der,
der er ist, mit dem Inventar, das nun einmal seinem Bestand entspricht,
glaubt er» (KD, 250). Daraus folgt ein zweifaches: 1. Was Barth
Glauben nennt, ist ein Akt, der sich in seiner menschlich-siindigen
Verkehrtheit von andern idhnlichen Akten nicht unterscheidet und
dessen Erkenntnisgegenstand niemals Gott oder Gottes Wort sein
kann; und 2. Hinter unserm unfihigen und unfihig bleibenden
Erkennen tritt Gott mit seinem eigenen Reden wnd Héren fiir uns
ein. — Diese beiden Thesen hiingen innerlich aufs engste zusammen.
Es kann sich bei Barth nicht darum handeln, als ob « Gottes Offen-
barung etwa auch nur zuguterletzt in ihrer Spitze identisch wiirde
mit einer Erleuchtung der Vernunft» (CD, 138). Auch das « Denken
des Glaubens » ist darum immer « ein an sich und in sich sehr unchrist-
liches Denken » (KD ', 183), ist « menschliche Finsternis » (KD ?, 256),
und steht also dem Worte Gottes immer noch nicht bloB in einer
gewissen « Unvollkommenheit und Unzulinglichkeit », sondern in
« ganzlicher Verkehrtheit und Nichtigkeit » gegeniiber (KD 1, 231, 254).
Barth meint, gerade der wirklich Glaubende werde anerkennen, « daB
auch sein GlaubensbewuBtsein als solches menschliche Finsternis »
(KD, 256) sei. Es steckt aber auch in diesem Anerkennen ein
Sophismus, denn: wie sollte bei der Lage des Menschen diese
Erkenntnis des Glaubenden, daB sein Glaube Finsternis sei, selber
etwas anderes als Finsternis sein ? Wir kéonnten statt Finsternis ebenso-
gut Unwahrheit oder Liige sagen, um den TrugschluB deutlicher zu
machen. Ist es nun nicht fatsichlich bloB ein « Phantasieprodukt »,
wenn der Mensch vom Wort Gottes redet, und darum die Kirche
«eine Stitte der Selbsttiuschungen sondergleichen» (KD, 195) ?

Barth macht zur Abwehr dieses Vorwurfs einen Rekurs, der in
seinem Mund eingestandenermafBen nur « Finsternis », also Unwahrheit
und Liige ist. Er beruft sich nimlich darauf, daB im Heiligen Geist
Gottes Horen und Erkennen selber fiir unser siindiges und verkehrtes
Denken eintritt. « Wenn Gott sich offenbart, so heiBt das, daB Gott
selbst erkannt #nd erkennend, gewuBt und wissend, redend und hoérend
auf den Plan tritt » (CD, 139). Wir wollen Barth nicht fragen, woher
sein « verkehrtes Denken» von diesem Reden und Hoéren Gottes,
welches uns ja gerade «unzuginglich» (CD, 455) bleibt, Kenntnis
habe. Es soll nur festgestellt werden, wie véllig nutzlos in dieser Form
der Hinweis auf die gottliche Selbsterkenntnis ist, wo es sich jetzt



Offenbarung und Glaube 21

um die Erkenntnis des Wortes Gottes durch den Menschen handelt.
DaB Gott selbst sein eigenes Wort erkennen kann, steht ja hier nicht
in Frage. Wohl aber frigt es sich immer noch, wie denn der Mensch
dieses Wort erkenne und dessen gewi werde. Wenn nédmlich im
Glauben Gott selbst fiir uns als « der in dieser Sache allein Zustéindige
redet und hort » (CD, 358), dann ist auch er allein dieses Redens und
Hoérens gewiB. Die GlaubensgewiBheit, die der Mensch dann allenfalls
haben kann, ist die GewiBheit, die Gott fiir ihn hat, von der er aber
nichts weill, weil sie ihren Sitz und ihre Verwirklichung nicht im
Menschen, sondern « auBler ihm », in Gott, hat (KD, 233, 236, 238).
Als Subjekt des Glaubens ist dann letzten Endes « der Mensch abzu-
setzen und Gott selbst einzusetzen » (KD !, 260). — Nun gibt es keinen
christlichen Theologen, der nicht daran glaubte, 8a8 mit der Erkenntnis
und der GewiBheit, die Gott von seinem eigenen Wort hat, nichts
vergleichbar ist. Aber schon um dies sagen zu konnen, mull Gott in
Gnaden dem Menschen die Fihigkeit schenken. Denn jener Hinweis
und das Bekenntnis, das darin enthalten ist, ist dem Menschen aus
eigener Kraft nicht moglich. Eine bisher unerhoérte Sophistik liegt
aber darin, daB man gleichzeitig ausgiebig von Gott redet und doch
behauptet, von ihm nichts zu wissen, daB man in dicken Binden iiber
Gott und Gottes Gedanken so genaue Auskunft gibt, als ob Gott unser
Vetter wire, und dann doch diese Auskunft als menschliche Finsternis
und Unwahrheit bezeichnet. Erscheint da nicht «der ganze Begriff
des Wortes Gottes als ein Phantasieprodukt, und also die kirchliche
Verkiindigung samt der Dogmatik als ein gegenstands- und darum
sinnloses Tun, und also die Kirche als eine Stitte der Selbsttiuschungen
sondergleichen» (KD, 195) ?

11.

Wir sind von der Feststellung ausgegangen, daf3 mit dem Hinweis
auf die «geschopfliche Gestalt» des Wortes Gottes in der Analogie
die Frage nach seiner Erkennbarkeit nur zum Teil beantwortet sei.
Es bleibe noch zu fragen, wie der Mensch dazu komme, gerade in
dieser Gestalt Gottes Wort zu erkennen und anzuerkennen. Wir haben
nun gesehen, wie sich zur nominalistischen Auflosung des Analogie-
gedankens in der Theologie Karl Barths notwendig auch die strenge
Verneinung einer von Gott gewirkten und geschenkten «subjektiven
Entsprechung » (KD !, 234) im Glaubensakt hinzugesellt. — Es emp-
fiehlt sich aus Griinden der terminologischen Sauberkeit, die Stellung



22 Offenbarung und Glaube

des hl. Thomas in dieser Frage zunichst fiir sich zu betrachten und
dann mit derjenigen Barths zu vergleichen.

Unser Problem hat der hl. Thomas folgendermaBen formuliert :
Ad fidem duo requiruntur. Quorum unum est uf homini credibilia
proponantur ; quod requiritur ad hoc quod homo aliquid explicite
credat. Aliud autem quod ad fidem requiritur est assensus credentis
ad ea quae proponuntur (II-II 6, 1). Aus dieser Feststellung folgt
sogleich, daB der Glaube als Erkenntnis des Wortes Gottes nach jeder
Hinsicht freies Geschenk Gottes an den Menschen ist : Quantum ergo
ad primum horum, necesse est quod fides sit a Deo. Ea enim quae
sunt fidei, excedunt rationem humanam ; unde non cadunt in cogni-
tionem hominis, nisi Deo revelante ... Quantum vero ad secundum ...
cum homo assentiendo his quae sunt fidei, elevetur supra naturam
suam, oportet quod hoc insit ei ex supernaturali principio interius
movente, quod est Deus. Et ideo fides quantum ad assensum, qui est
principalis actus fidei, est a Deo interius movente per gratiam (ibid).
Der letzte Satz ist als die entscheidende Antwort des hl. Thomas auf
unsere jetzt zu erérternde Frage genauer zu erkldren.

Da es sich im Glauben um eine Erkenntnis handelt, welche die
natiirlichen Krifte des Menschen absolut tiibersteigt (II-II 6, 1;
IV. Cont. Gent. 1), versteht es sich fiir den hl. Thomas von selbst,
daB dem Menschen von Gott eine entsprechende Befihigung dazu
gegeben werden muB. Es gilt hier der allgemeine Grundsatz: Omne
quod elevatur ad aliquid quod excedit suam naturam, oportet quod
disponatur aliqua dispositione quae sit supra suam naturam (I 12, 5).
Diese Befidhigung muB dem Menschen gegeben werden, — diese Selbst-
verstindlichkeit wird vom hl. Thomas nicht eigens betont — ; sie muf3
von Gott gegeben werden, weil es sich um die Erkenntnis seines Wesens
handelt (II-II 1, 1; 6, 1).

Die Befihigung zur Offenbarungserkenntnis erhdlt der Mensch
im Glauben durch den habitus fider divinitus infusus, welcher eine
wirkliche, gnadenhafte Erhoéhung unseres Erkenntnisvermégens ist
(II-1I 5, 3 ad 1; De Verit. 14, 4). Dieser habitus fidei bedeutet fiir
Thomas zunichst nicht eine Vermittlung bestimmter inhaltlicher
Erkenntnisse, sondern lediglich ein gottgeschenktes, rein formales
Erkenntnisvermégen, das den Menschen fihig und bereit macht, mehr
und Hoheres zu erkennen, als was seiner bloBen Natur entsprache
(ITI-IT 2, 3 ad 2). Der Verstand erhilt durch diesen «habitus» eine



Offenbarung und Glaube 23

feste Richtung auf das Wahre hin ! : er wird dadurch bereit und geneigt,
aller offenbarten Wahrheit zuzustimmen 2, wihrend er umgekehrt
von der Zustimmmung zum Falschen abgehalten wird ®. Es handelt
sich also beim Glaubenshabitus nicht um eine Art Realinspiration,
sondern um eine Stirkung und Erh6hung unseres Erkenntnisvermégens,
das sich erst bei der duBern Mitteilung der Wahrheit «ex auditu»
aktualisiert und bewihrt. Damit aber einer konkreten « propositio »
gegeniiber ein Glaubensakt zustande komme, hilt der hl. Thomas
auch eine dhnliche gnadenmiBige Disposition des menschlichen Willens
fiir notwendig. Der Grund liegt fir ihn darin, daB auch dem iiber-
natiirlich erhobenen Verstand die vorgelegte Offenbarungswahrheit
nicht einsichtig ist 4. Er wird ihr also nur unter dem Befehl des Willens,
welcher zu diesem Befehl nur durch géttliche Gnadeneinwirkung
bewegt werden kann, zustimmen: Oportet quod voluntas hominis
praeparetur a Deo per gratiam, ad hoc quod elevetur in ea quae sunt
supra naturam (II-II 6, 1 ad 3). So miissen also Verstand und Wille
des Menschen von Goltes Gnade ergriffen, befihigt, bewegt werden,
wenn der Glaube an Gottes Wort wirklich werden soll. Alles das hat
Thomas in seiner berithmten Begriffsbestimmung des iibernatiirlichen
Glaubensaktes zusammengefaBBt: Ipsum autem credere est actus
intellectus assentientis veritati divinae ex imperio voluntatis a Deo
motae per gratiam (1I-11 2, g).

Wir haben nun zwei wichtige Thesen hinter uns. 1. Der Glaube
ist auch fiir Thomas eine Erkenntnis, die nicht in unsern natiirlichen
Kriften liegt. Er besteht ja im Erkennen und Anerkennen von Gottes
« iiber-natiirlichem » Offenbarungswort. 2. Soll solcher Glaube méglich
werden, dann mu3 Goff dem Menschen dazu die Fahigkeit schenken.
Dies geschieht, indem Gott durch seine Gnade den menschlichen
Verstand und Willen fihig und geneigt macht, in der « geschopflichen
Gestalt » des Bibelwortes und der Kirchenlehre Goifes Wort zu
erkennen und anzuerkennen. Diese schlichten Thesen sind #hnlich

1 Ex ratione ipsius fidei est quod intellectus semper feratur in verum
(II-11 4, s5).

? Per lumen fidei divinitus infusum homini homo assentit his quae sunt
fidei, non autem contrariis (II-II 2, 3 ad 2; cf. De Verit. 14, 10 ad 10).

3 Fidei etiam habitus hanc efficacitatem habet, ut per ipsum intellectus
fidelis detineatur ne contrariis fidei assentiat (De Verit. 14, 10 ad 10; und 11 ad 2).

% In cognitione autem fidei principalitatem habet voluntas; intellectus
enim assentit per fidem his quae sibi proponuntur, quia wvult, non autem ex
ipsa veritatis evidentia necessario tractus (III. Cont. Gent. 40).



24 Offenbarung und Glaube

— aber umgekehrt — wie diejenigen Karl Barths von weittragender
Bedeutung nicht nur fiir die gesamte Offenbarungs- und Glaubenslehre,
sondern auch fiir die Lehre von der Heiligen Schrift, Kirche, Dogma,
Dogmatik usf. Hier ist zunichst auf ihre Bedeutung fiir die weitere
Lehre vom Glauben hinzuweisen.

Schenkt Gott wirklich dem Menschen im Glauben die unerhorte
Fihigkeit, seine Stimme zu erkennen und zu héren, dann bedeutet
dies eine Erkenntnis von «unerhérter» Wiirde und GewiBheit. Es
ist eben eine Erkenntnis, deren Grund und Gegenstand nichts anderes
ist, als Gott selber ; Veritas prima se habet in fide et ut medium et ut
objectum (De Verit. 14, 8 ad 9). Obwohl Gott in sich eins und unteilbar
ist, offenbart er sich uns in der «geschépflichen Gestalt » offenbarter
Analogien, damit wir durch dieselben, gleichsam «im Spiegel und
Ritsel » eine unserm gegenwiirtigen Stande der Hoffnung entsprechende
Gotteserkenntnis erhalten. Aber Gottes Wort ist es, das wir in dieser
Gestalt erkennen : Veritas igitur divina, quae simplex est in seipsa,
est fidei objectum, sed eam intellectus noster accipit suo modo per
viam compositionis, et sic, per hoc quod compositioni factae tamquam
verae assentit, in veritatem primam tendit ut in objectum, et sic nihil
prohibet veritatem primam esse fidei objectum, quamvis sit com-
plexorum (De Verit. 14, 8 ad 5). Der Mensch glaubt eben nicht an
Sitze und Begriffe, sondern an Gott, der in der Gestalt menschlicher
Analogien sich zu erkennen gibt : Actus credentis non terminatur ad
entuntiabile, sed ad rem (I 1, 2 ad 2).

Das Eigenartige der Glaubenserkenntnis liegt aber darin, daB
Gott nicht nur ihr Gegenstand, sondern auch ihr einziger Grund und
ihr alleiniges Motiv ist. Omnibus articulis fidei inhaeret fides propter
unum medium, scilicet propter veritatem primam propositam nobis in
scripturis secundum doctrinam Ecclesiae intellectis sane (I 5, 3 ad 2).
Gerade wegen der Transzendenz des Glaubensgegenstandes wird der
Glaubensakt vom hl. Thomas immer als ein assentire oder adhaerere
beschrieben, als eine Anerkennung und Zustimmung wegen eines
einzigen unvergleichlichen Beweggrundes. Dieses Motiv ist nthil aliud
quam veritas prima. Non enim fides, de qua loquimur, assentit alicui
nisi quia est a Deo revelatum. Unde ipsi veritati divinae fides innititur
tamquam medio (II-IT 1, 1). Wohl wirken in der Glaubenserkenntnis
auch menschliche Faktoren instrumentaliter mit, so besonders die
« testimonia Legis et Prophetarum » und die « praedicatio Apostolorum »,
aber immer schlieBt der hl. Thomas mit der gleichen Feststellung :



Offenbarung und Glaube 25

Quando per hoc homo manuductus credit, tunc potest dicere, quod
propter nullum istorum credit : nec propter rationem naturalem, nec
propter testimonia legis, nec propter praedicationem aliorum, sed
propter ipsam veritatem tantum ; Genes. XV, 6 : Credidit Abraham Deo
et reputatum est ei ad justitiam (Comm. in Joh. 4, L. 5.). — Aus allem
dem ergibt sich fiir den hl. Thomas, daBl dem Glauben eine GewiBheit
eigen ist, mit der sich keine natiirlich erreichbare GewiBheit vergleichen
1aBt. Es ist eben die GewiBheit einer ganz andern Ordnung und
Ebene, die wegen der Einzigartigkeit ihres Beweggrundes und der ihm
entsprechenden firmitas adhaesionis selbst die GewiBheit einer natiir-
lich-evidenten Erkenntnis weit iibersteigt : Fides est certior omni intel-
lectu et scientia, quia prima veritas, quae causat fidei assensum, est
fortior causa quam lumen rationis, quod causat assensum intellectus
vel scientiae (De Verit. 14, 1 ad 7; II-II 4, 8; I. Cont. Gent. 4).

Zusammenfassend ist zu sagen, dal die einzigartige Wiirde und
GewiBheit des Glaubens darin griindet, daB sowohl Objekt als Motiv
des Glaubens nichts anderes ist als Gott selber. DaB3 der hl. Thomas
im Unterschied zu zahlreichen Theologen der Neuzeit in diesem Zu-
sammenfallen von Objekt und Motiv in einem Erkenntnisakt keine
Schwierigkeit sieht, erklirt sich nur daraus, daB seine Betrachtung
selber vom Glauben ausgeht, und von daher weiB3, daB wir nicht aus
eigener Kraft, wohl aber in der neuen, gottgeschenkten Fihigkeit
der Tatsache und des Inhalts des gottlichen Zu-uns-Redens gewiB
werden koénnen. Mit der wirklichen GlaubensgewiBheit kann man in
der Theologie nur endigen, wenn man mit der GlaubensgewiBheit
schon angefangen hat. Der hl. Thomas weist darum stindig auf dieses
dem Glaubenden geschenkte Licht hin, in dessen Kraft wir Gottes
Reden wahrnehmen und ihm zustimmen : Fides habet certitudinem
ex lumine infuso divinitus ... nam principia fidei cognoscuntur ex
lumine infuso divinitus; Ephes. II, 8 : Gratia salvati estis per fidem,
et hoc non ex vobis, Dei enim donum est (Comm. in Joh. 4, L. 5).

III.

Am Anfang der beiden eben beschriebenen Erklirungen des
Glaubensproblems, der dialektischen und der thomistischen, stand die,
beiden gemeinsame Feststellung, da der Mensch zur Erkenntnis des
Wortes Gottes aus eigener Kraft nicht fihig, sondern der Befihigung
durch Gott bediirftiz sei. Der Mensch soll ja Empfinger jener
Erkenntnis sein ; wie sollte er es aber sein, ohne dazu von Goff befihigt



26 Offenbarung und Glaube

zu werden ? Und nun scheinen trotz dieser gemeinsamen Feststellungen
bei der nihern Erklirung dieser von Gott zu erwartenden « Fahigkeit »
die Wege der Theologen hoffnungslos auseinander zu gehen. Wie ist
das verstidndlich zu machen ?

Barth verneint energisch, daB die gottgeschenkte Fahigkeit,
Gottes Wort zu héren, eine «dem Menschen in irgend einem Sinn
eigene Moglichkeit » (KD !, 251) sein kénne. Es handelt sich also
ausschlieflich nur um die Fiahigkeit Gotfes, sein eigenes Wort zu
erkennen, und mit dieser Erkenntnis, wann und wo es ihm gefillt,
fiir unser unfihiges und unfihig bleibendes Denken einzutreten. Wir
wollen nun nicht noch einmal wiederholen, da8 nicht das die Frage
ist, ob Gott sein Wort hore, sondern wie es der Mensch erkenne. Es
sei also einmal angenommen, daB auch der Glaube des Menschen
bloB ein unwahres und verkehrtes, ja sogar «sehr unchristliches »
Denken, und darum auch sein GlaubensbewuBtsein Siinde und mensch-
liche Finsternis sei, daB es also eigentlich keine Offenbarung gebe,
oder — sofern das nach irgend einem Deutsch etwas anderes bedeutet —,
daB Offenbarung fiir den Menschen gleich « Nicht-Offenbarung » sei,
und daB dafiir Gott im Heiligen Geist fiir uns eintretend selber sein
Wort redet und hort. Alles das angenommen, miissen wir doch noch
einmal fragen: Wie kommt der Mensch dazu, dieser gottlichen Tat
bewuBt zu werden ? Wie kann er erkennen, daB nicht auch diese
Erkenntnis bloB Finsternis und Unwahrheit ist ? Wie kann er diese
Erkenntnis aus der gewiB nicht geringen Fiille anderer verkehrter
und unwahrer menschlicher Gedanken als Wahrheit unterscheiden ?
Wie kommt er dazu? Wie?

Auf den Heiligen Geist als die subjektive Mdoglichkeit der Offen-
barungserkenntnis hinzuweisen, ist unter den geschilderten Voraus-
setzungen offenbar unmoglich oder sinnlos. Der Mensch bringt fiir
diesen Hinweis weder eigene noch geschenkte Voraussetzungen mit.
Und der Heilige Geist selber — nun ja : Dem ist freilich sein Wort und
Werk nicht unbekannt! Aber es ist ja auch nach Barth nicht etwa
an dem, daB der Mensch zuguterletzt selber Heiliger Geist werde! —
Nun ist es aber wirklich unvermeidlich so: Wenn nicht bloB alles
natiirliche Erkennen des Menschen als verkehrt und unwahr erklirt
wird, sondern auch der Glaube kein neues Erkenntnisprinzip, sondern
ebenfalls als solcher menschliche Finsternis ist, dann mul — sofern
man doch von Gott reden will — fiir das Glaubenslicht ein Ersatz
gefunden werden. Diesen Ersatz fand der Dialektiker — freilich unbe-



Offenbarung und Glaube 27

wulit und ungewollt — in der « Stimme seines ExistenzialbewuBtseins »
(CD, 300), oder mit andern Worten im existenziellen Erlebnis. — Wenn
man diese Behauptung ausspricht, tént es einem gleich von allen
Seiten entgegen, die dialektische Theologie sei doch der radikalste
Gegensatz zu aller bloSen Erlebnistheologie! GewiB, der Intention
nach ist sie das, aber auch wirklich nur der Intention nach, und es
wirkt mehr als bloB ermiidend, katholische Kontroverstheologen seit
Jahr und Tag Karl Barth fiir diese « gute Meinung » loben zu héren,
wo sie ja doch mit der gleichen Deutlichkeit wie Barth selber sehen
miiBten, daB leider so ziemlich unmittelbar hinter dieser gemeinsamen
Intention unsere Gemeinschaft mit Barth abbricht.

Es hat Karl Barth seiner Zeit den Vorwurf des Katholisierens
eingetragen, weil er auf die Frage nach dem Grund der Glaubens-
gewiBheit auf die Tatsache unserer Taufe verwies (CD, 300). Ganz
zu Unrecht! Dieser Hinweis auf die Taufe konnte ja nur sinnvoll
sein, wenn der Mensch in der Taufe irgendwie zur Erkenntnis des
Wortes Gottes befihigt wiirde. Wenn aber der Mensch nach der
Taufe in seinem Wesen und Erkennen das gleiche unfihige Subjekt
bleibt, kann auch jener Hinweis nur dialektischer Schein sein. Man
miite sich ja sofort wieder fragen: Warum vermag mir gerade die
Taufe die GewiBheit zu geben, daB ich « AnlaB habe, der Stimme
meines ExistenzialbewuBtseins (!), gegen deren Glaubwiirdigkeit so
vieles einzuwenden wire, zu vertrauen» (CD, 300) ? Wie sollten wir
auf Grund der Taufe, welche ja fiir Barth — vorausgesetzt, dall er
sich nicht selbst mit dem Heiligen Geist verwechselt — nach keinem
andern Erkenntnisgrund als etwa seines « ExistenzialbewuBtseins »
wegen etwas anderes ist, als eben ein in der Welt der Relativitit und
Siinde geschehener Akt, «es wagen diirfen, ja wagen miissen, dem
Zeugnis unserer Existenz zu trauen, unserer selbst sicher zu sein»
(CD, 300) ? Begreiflicherweise muBl Karl Barth immer wieder beteuern,
daB seine Theologie sich von « Voraussetzungen einer allgemeinen
philosophischen Anthropologie . .. nicht beeinflussen lasse » (KD *, 213),
aber es kommt doch nicht von ungefihr, daB es an allen entscheidenden
Stellen der Dogmatik, wo vom Grund der GlaubensgewiBheit und der
Glaubenserfahrung die Rede ist, von philosophischen Modewértern,
wie « Existenz», « ExistenzialbewuBtsein » usf. nur so wimmelt! Da
wird der Glaube beschrieben als « existenzielle Entscheidung » (CD, 296),
als « Bestimmung der Existenz des erkennenden Menschen » (KD !, 206),
als « Beanspruchung unseres eigenen Lebensaktes als solchen» (CD,



28 Offenbarung und Glaube

295), als «menschlichen Lebensvorgang ... von umfassender Art
(KD, 227). Die Erkenntnis des Wortes Gottes verlangt « existenzielle
Aufgeschlossenheit, Bereitwilligkeit und Hingabe » (CD, 20-21). Wihrend
in der «Christlichen Dogmatik » noch ganz exklusiv erklirt wurde,
daB das Wort Gottes «nur einem existenziellen Denken iiberhaupt
zuginglich » (CD, 111) sei, ist die Ausdrucksweise in der « Kirchlichen
Dogmatik » vorsichtiger und besonnener geworden. Neben den allge-
meinen Erklirungen iiber die Gleichgiiltigkeit aller philosophischen
Erkenntnisse fiir die Theologie (KD, 4, 214), wird jetzt noch im
besonderen das Vorhandensein « existenzialphilosophischer » Motive zur
Begriindung oder Stiitzung der Theologie in Abrede gestellt (KD?, VIII).

Es versteht sich von selbst, dall Karl Barth seine theologische
Intention — «wenigstens was meine Absicht betrifft », sagt er
(KDT, VIII) — nicht einfach einem modischen « Existenzialismus
vulgaris » gleichsetzen lassen kann und will. Es frigt sich nur immer
wieder, ob sich diese Abgrenzung von seinen theologischen Voraus-
setzungen aus glaubwiirdig vollziehen lasse. Es ist dabei véllig gleich-
giiltig, ob es sich um Abgrenzung von dieser oder jener philosophischen
Anthropologie handelt, denn entscheidend ist ja zunichst nur, daB
mit dem Bekenntnis zu einem dem Menschen geschenkten neuen
Erkenntnisprinzip die Wirklichkeit gottlicher Offenbarungserkenntnis
anerkannt und damit zugleich ihre Méglichkeit glaubwiirdig gemacht
werde. So lange Karl Barth hier eine Antwort schuldig bleibt, bleibt
es auch zum mindesten symptomatisch, daB auch in der « Kirchlichen
Dogmatik » eine kriftige existenzialphilosophische Terminologie an
allen entscheidenden Stellen das Bild beherrscht. Immer noch ist
Offenbarungserkenntnis in ihrer Verwirklichung identisch mit unserer
«ganzen Existenz» (KDT, 235); ja, wenn nicht der « Raum unserer
leiblich-seelischen Existenz » in seiner « Ganzheit » an der Offenbarungs-
erkenntnis Anteil nimmt, « nehmen wir gar nicht an ihr teil» (KD
291) ! Barth weil, daB «neuere Philosophie verschiedener Richtung »
auf ihrem Gebiet dhnlich redet und meint, daB sie dabei von einem
« theologischen Anleihen » lebe (KD, 209). Ob es sich wohl nicht
schon rein historisch mit Leichtigkeit zeigen lieBe, dall die Dinge
genau umgekehrt liegen ?

Aus der gesamten Betrachtung der dialektischen Glaubenslehre
ergibt sich deren genaue Entsprechung zur friither ! erdrterten dialek-

1 Vgl. den Aufsatz « Zweierlei Offenbarung » in Divus Thomas, 1936, Heft 3-4.



Offenbarung und Glaube 29

tischen Lehre von Natur und Gnade, bzw. Erbsiinde und Rechtferti-
gung. Die Lehre von der Moglichkeit und GewiBheit der Offenbarungs-
erkenntnis ist die Stelle, an der sich die Widersinnigkeit der dialek-
tischen Rechtfertigungslehre am deutlichsten offenbart. Es zeigt sich
hier, daB einer Rechtfertigung, die im Grunde keine Rechtfertigung
ist, sondern den Siinder im gleichen Zustand vor Gott beldBt, in dem
er sich vorher befand, auch eine Erkenntnis und GewiBheit des Wortes
Gottes entsprechen muB, die im Grunde keine Erkenntnis und keine
GewiBheit, sondern von ums aus betrachtet — wir sind ndmlich nicht
Gott ! — nur Finsternis und Unwahrheit sind. Ahnlich wie in der
dialektischen Theologie der Begriff des Offenbarungsgeheimnisses durch
das « Paradox » ersetzt wird !, tritt das existenzielle Erlebnis an die
Stelle des iibernatiirlichen Glaubens als Erkenntnisprinzip.

Es gibt in der thomistischen Theologie eine Lehre, von der in
diesem Zusammenhang kurz zu reden ist, weil sie den groen Gegensatz,
der von der verschiedenen Rechtfertigungslehre her die dialektische
von der thomistischen Glaubenslehre trennt, aufs deutlichste illustriert.
Es handelt sich um das Verhiltnis der GlaubensgewiBheit zur sog.

1 Man sagt nicht zuviel, wenn man behauptet, daB &dhnlich, wie in der
dialektischen Theologie das existenzielle Erlebnis tatsichlich an die Stelle des
iibernatiirlichen Glaubenslichtes tritt, auch das «Paradoxon» den Begriff des
eigentlichen christlichen Mysteriums ersetzt. Zwar wehrt sich auch Karl Barth
dagegen, dal man Offenbarung iiberhaupt mit « der Paradoxie an sich » zusammen-
fallen lasse (Die Auferstehung der Toten, Miinchen 19262, S. 52), denn nicht
jede Torheit als solche ist schon Offenbarung ; aber umgekehrt gilt doch, daB
wenn wir schon das Wort Gottes vernehmen, es notwendig in Paradoxien, im
Denkwiderspruch und Argernis besteht. Barth zitiert dafiir Luthers Galater-
Kommentar : Quid loquitur Deus ? Impossibilia, mendacia, stulta, infirma,
absurda, abominanda, haeretica et diabolica, si rationem consulas (vgl. Zwischen
den Zeiten, Miinchen 1929, S. 431). Wegen der «ginzlichen Verkehrtheit und
Nichtigkeit » (KD 1!, 231) unseres Denkens, auch unserer Glaubenserkenntnis
kann uns das Wort Gottes nur als das « absurdum » erscheinen, als das « Argernis »,
als das « Zweifelhafte und Problematische » (Der Romerbrief, Miinchen 1929 %,
S. 261 ff.). — Auch Emil Brunner hat, wenigstens in frithern Schriften, dhnlich
geredet : « Gegenstand des Glaubens ist das fiir die Vernunft Absurde, das
Paradox, und an allen echten Glaubensaussagen haftet als ihr Kennzeichen das
Merkmal logischer Unméglichkeit: der Widerspruch » (Religionsphilosophie
evangelischer Theologie, Miinchen 1931, S. 25). — Von solchen Voraussetzungen
aus besteht durchaus die Moglichkeit, daB jede Absurditit in einem religiésen
Sinn geglaubt werden kann, denn: « Wenn ich das Paradoxon als eigentlichen
Sinn der Offenbarung ausgebe, dann kann ich ebensogut den Satz, daB zwei mal
zwei fiinf seien, in einem religidsen Sinne ‘glauben’, und man sagt nicht zu viel,
daB dieser Glaube schon weit verbreitet ist » (Evik Peterson, Was ist Theologie ?

Bonn 19262, S. 27).



30 Offenbarung und Glaube

GlaubwiirdigkeitsgewiBheit. — Es darf im folgenden keinen Augen-
blick vergessen werden, da nach dem hl. Thomas Gottes Wort nicht
anders gehdrt werden kann als im Heiligen Geist, in der Kraft des
von ihm geschenkten Lichtes. Aber neben diesem innerlichen Héren
gibt es auch ein duBeres Vernehmen seines Wortes « ex auditu » (Rém.
10, 17). Gott schickt den Menschen Boten, Lehrer, Prediger, deren
Aufgabe es ist, Gottes Wort in seiner «geschopflichen Gestalt» den
Menschen &uBerlich zu Gehér zu bringen. Nach dem einmiitigen
Zeugnis der Heiligen Schrift Alten und Neuen Bundes hat Gott das
Lehrwort seiner Boten immer wieder durch Wunder und Zeichen
duBerlich bestitigt und glaubwiirdig gemacht. So war es nicht nur
bei Moses und den Propheten, sondern auch die Predigt der Apostel
« bekriftigte der Herr durch Wunderzeichen, die sie begleiteten »
(Mark. 16, 20 ; Hebr. 2, 4), und wie die Apostel ihrerseits zur Bekrif-
tigung ihrer Verkiindigung auf Jesu « Wunder und Zeichen, mit welchen
ihn Gott unter ihnen bestitigt hatte » hinwiesen (Apg. 2, 22; 3, 15 f. ;
I. Kor. 15, 4), so hat Jesus selbst wiederholt und ausdriicklich seine
Sendung vom Vater mit Wundern duBerlich bekriftigt . — So deutlich
und absolut unzweideutig aber die Heilige Schrift den Zusammenhang
der Wunder mit der Verkiindigung Christi, der Propheten und Apostel
und ihre Bedeutung als Bestitigung ihres gottlichen Ursprungs betont,
so spricht sie doch immer ebenso klar aus, daB3 das Horen und Sehen
der Wunder und der duBeren Verkiindigung nicht notwendig auch
zum inneren Hoéren und Annehmen des Wortes Gottes fiihrt. Immer
heiBt es blof3, daB « viele » an ihn glaubten (Joh. 2, 23; 11, 45; 7, 31),
andere aber hérten wohl das duBere Wort und sahen das sie bestédtigende
Wunder, aber sie glaubten nicht, weil sie nicht «aus Gott» waren,
und darum « seine Stimme » nicht horten (Joh. 8, 47 ; 10, 26 ; 12, 37).
Immer haben nur «soviele an ihn geglaubt, als zum ewigen Leben
vorherbestimmt waren» (Apg. 13, 48).

Auch der hl. Thomas weist besonders in seinen Schriftkommen-
taren wiederholt auf den Unterschied zwischen dem duBern und innern
Héren des Wortes Gottes hin : Spiritus Sancti duplex est vox. Una
qua loquitur intus in corde hominis; et hanc audiant solum fideles
et sancti: de qua dicitur in Ps. 84, 9: Audiam quid loquatur in me
Dominus Deus. Alia est, qua Spiritus Sanctus loquitur in Scripturis,

! Math. 11, 4; Mark. 2, 10; Joh. 2, 11; 2, 23; 7, 31; 11, 42 ff.;
20, 30 f.; u. a.



Offenbarung und Glaube 31

vel per praedicatores, secundum quod dicitur Math. 10, 20 : Non enim
vos estis qui loquimini, sed Spiritus Sanctus est qui loquitur in vobis.
Et hanc audiunt etiam infideles et peccatores (Comm. in Joh. 3,
Lect. 2, 1). An anderer Stelle spricht der hl. Thomas in dhnlicher
Weise von der zweifachen Weise, in der Gott sich dem Menschen
bezeugt : Deus testificatur alicui dupliciter, scilicet sensibiliter et
intelligibiliter. Sensibiliter quidem, sicut per vocem sensibilem tantum.
... Intelligibiliter autem testificatur inspirando in cordibus aliquorum
quod credere debeant et tenere (Comm. in Joh. 5, Lect. 6, g). Die
Juden, .die zwar die Wunder sahen und die Worte Jesu hérten, aber
nicht glaubten, hatten nur das testimonium sensibile vernommen, die
andern aber horten auch das verbum interius inspiratum, das nach
dem hl. Thomas nichts anderes ist, als quaedam participata similitudo
Verbi Dei (ibid.). In dhnlicher Weise hatte Nikodemus ex signis visis
zwar erkannt, daB Jesus ein von Gott gesandter Lehrer sei, aber
eine altior cognitio de ipso konnte er nicht haben : Quia illa secreta
divinitatis non potest aliquis scire, nisi adeptus fuerit spiritualem
regenerationem. Et hoc est quod dicit : Nisi quis natus fuerit denuo,
non potest videre regnum Dei (Comm. in Joh. 3, Lect. 1, 2-3).
Alle diese Stellen sind deswegen so bedeutsam, weil einerseits
der hl. Thomas gewiB nicht im Verdacht steht, der Vernunft nicht
gerne ihre Zustindigkeit bis an die Grenzen ihrer Fihigkeit einzu-
raumen, und weil er nun andrerseits doch gerade hier die natiirliche
Vernunft unerbittlich in ihre Schranken weist. Wohl koénnen die
« signa », mit denen z. B. die Apostel ihre Verkiindigung bekriftigten,
ihren Zeitgenossen die moralische GewiBheit ihrer goéttlichen Sendung
geschenkt haben, oder uns selber von dieser gottlichen Sendung eine
natiirlich-historische GewilBheit verleihen. Weiter reicht die Vernunft
nicht . Der hl. Thomas kennt die groBen Schwierigkeiten, die da im
Wege stehen, worunter die wunderihnlichen Dinge, welche die Dimonen
wirken, keine geringe Rolle spielen (De Pot. 6, 5). Selbst die Aufer-
stehung eines Toten vorzutduschen, soll in den triigerischen Moglich-
keiten der Didmonen liegen (Summa theol. I 114, 4 ad 2)! Darum
erhdlt denn auch der Mensch trotz seiner natiirlichen moralischen
Sicherheit iiber die Glaubwiirdigkeit der Boten erst in der Kraft des
Glaubenslichtes die unumstéBliche GewiBheit, daB Gott hier spricht,

1 Die Stellung des hl. Thomas zur Frage der natiirlichen Glaubwiirdigkeit
ist griindlich dargelegt in: Hugo Lang, Die Lehre des hl. Thomas von Aquin
von der Gewilheit des iibernatiirlichen Glaubens, Augsburg 1929.



32 Offenbarung und Glaube

und — was das Entscheidende ist — die innere Stimme des Heiligen
Geistes ist {iberhaupt nur unter der Voraussetzung der spiritualis
regeneratio durch das verbum interius inspiratum des Heiligen Geistes
erkennbar und vernehmbar. Gerade in der Gelassenheit, in welcher
der hl. Thomas dem natiirlichen Erkennen seinen Bereich zugesteht,
liegt ein Beweis fiir den unbeirrbaren Glauben an eine unvergleichlich
hohere gottgeschenkte Erkenntnis und GewiBheit : Fides est certior
omni intellectu et scientia, quia prima veritas, quae causat fidei
assensum, est fortior causa quam lumen rationis, quod causat assensum
intellectus vel scientiae (De Verit. 14, I ad 7). Der hl. Thomas hat es
nicht notig, die Wiirde und GewiBheit des Glaubens durch eine ebenso
unbiblische wie unbesonnene Herabwiirdigung der natiirlichen Er-
kenntris sozusagen kiinstlich zu betonen, wie das in der dialektischen
Theologie geschieht!. GewiB bedarf die Offenbarung des Wunders
nicht, und die gottgewirkte GlaubensgewiBheit bedarf keiner natiirlichen
Bekriftigung. Ja, dessen, wovon wir im Glauben gewill werden, vermag
uns iiberhaupt kein Geschopf zu versichern, denn das Reden Gottes
als uns zugewendete Tat und Wahrheit bestditigt uns im Glauben
Gottes Autoritit selbst und ganz allein. Aber gerade diese unver-
gleichliche Sicherheit des Glaubens gibt dem Menschen auch eine
gewisse Unbefangenheit in der Anerkennung der Moglichkeiten und
Grenzen der natiirlichen Erkenntnis. Die GewiBheit des Glaubens
griindet ja weder in der Erhabenheit des Boten, noch in der Groéfle
seiner Wunder, sondern in der Autoritit Gottes selbst, auf die wir uns
im Lichte des Glaubens stiitzen : Fides nostra non habet auctoritatem
neque ab angelis neque ab aliquibus miraculis factis, sed a revelatione
Patris per Filium et Spiritum Sanctum (Contra errores Graecorum 30)

! Fir die schrankenlose Relativierung des Geschichtlichen in der Theologie
Karl Barths vgl. besonders : CD, 230 ff.; KD 1, 343 ff. ; ferner : Der Rémerbrief,
Miinchen 1929 %, S. 183 ff. ; Die Auferstehung der Toten, Miinchen 1926 %, S. 75 ff. ;
Die Theologie und die Kirche, Miinchen 1928, S. 310.



	Offenbarung und Glaube : ihr Verhältnis in dialektischer und thomistischer Theologie

