
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 15 (1937)

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Literarische Besprechungen.

Geschichte.

A. Lang : Heinrich Totting von Oyta. Ein Beitrag zur Entstehungsgeschichte

der ersten deutschen Universitäten und zur Problemgeschichte
der Spätscholastik (Beiträge zur Gesch. der Phil. u. Theol. d. Mittelalters,
Bd. XXXIII, 4-5). — Münster i. W., Aschendorff. 1937. xn-256 SS.

Im vorliegenden Werke beschenkt uns Lang mit der Monographie
Oytas, die er vor zwei Jahren in der Festschrift M. Grabmann ankündigte.
Die dort veröffentlichte Abhandlung über Joh. Münzinger bildet einen
Teil des Stoffes, den er bei seinen Studien über Oyta gesammelt hatte.
Damit erhält einer der hervorragendsten deutschen Theologen der zweiten
Hälfte des XIV. Jahrhunderts endlich die verdiente Würdigung. Hoffentlich

erscheint bald auch die Monographie über Oytas Freund und Gesinnungsgenosse

Heinrich von Langenstein, die Heilig in seiner schönen Abhandlung
über ihn in der Römischen Quartalschrift und im Lexikon für Theologie
und Kirche (IV 924 ff.) versprochen hat. Auch Hubert Pruckner bereitet
eine ausführliche Biographie vor (RQS 42, 210). Wir werden dann über den
Stand der theologischen Studien in Deutschland, insbesondere über die
Universitäten Prag und Wien, besser unterrichtet sein.

Lang will zur Geschichte der entstehenden deutschen Universitäten
und ihrer geistigen Physiognomie und zur Charakteristik des noch immer
rätselhaften Nominalismus einen Beitrag liefern (S. 5). In klarer und
übersichtlicher Einteilung wird die Arbeit in 3 Teile zerlegt : das Leben,
die Schriften, die Lehrrichtung Oytas. Heinrich Totting von Oyta hat
seinen Beinamen entlehnt von einem der beiden oldenburgischen Dörfer :

Oythe im oldenburgischen Münsterland, das seit 1667 auch kirchlich unter
Münster steht, oder Friesoythe im friesischen Saterland. Geboren um 1330,
macht er seine Studien in Prag, lehrt in Erfurt, dann in der Prager
Artistenfakultät, wo er auch theologische Studien betreibt. Hier hat er
Männer wie Konrad von Soltau, Matthäus von Krakau und Johann von
Marienwerder zu Schülern. Ein schwerer Prozeß an der Kurie von Avignon
wurde ihm durch den Prager Domscholaster aufgehalst wegen einiger
Thesen, die er in Prag während seiner Lehrtätigkeit als theologischer
Bakkalar vertreten hatte. Nach zwei Jahren freigesprochen, konnte er
nach Prag zurückkehren, ging dann nach Paris, wo er 1380 Magister der
Theologie wurde. Er verläßt die Stadt bereits 1381, wohl infolge des

Schismas, wurde Professor der Theologie und Vizekanzler in Prag, von
1384 an bis zu seinem Tode (20. Mai 1397) einflußreicher Professor und
Mitorganisator der Universität Wien.

Im 2. Teil geht Lang in minutiöser Untersuchung den einzelnen
Schriften Oytas nach, als deren wichtigste die Quaestiones Sententiarum
(Paris) und der Psalmenkommentar (Wien) zu gelten haben. Lang schafft



458 Literarische Besprechungen

hier endlich Klarheit über die beiden Namensvettern Oytas : Heinrich
Pape von Oyta (S. 131) und Heinrich Olting von Oyta (S. 57).

Der wertvollste Teil des Buches ist der dritte über die Lehrrichtung
Oytas. Es hat eine Entwicklung bei ihm stattgefunden. In Prag ist der
nominalistische Einfluß noch nicht über die Artistenfakultät, ja kaum
über die logischen Disziplinen hinausgedrungen (S. 157). In Paris darf
man Oyta zu den gemäßigten Nominalisten rechnen, insofern er in manchen,
bes. logischen Fragen einen nominalistischen Eklektizismus vertritt (S. 214).
In Wien bleibt Oyta dem eklektischen Standpunkt treu, nur hat derselbe
eine ganz eindeutig thomistische Färbung erhalten (S. 220). Auch die
ganze theologische Fakultät Wiens folgt thomistischen Grundsätzen (S. 223).
Die theologiegeschichtliche Bedeutung Oytas glaubt Lang in großen Zügen
so deuten zu können : « Durch die starke Benutzung und Verwertung
der Schriften des Aquinaten, bes. seiner Summa theologica, muß er an
die Spitze jener Erneuerungsbewegung gestellt werden, die damit endet,
daß der hl. Thomas zum Ausgangspunkt und Mittelpunkt der theologischen
Studien gemacht wurde » (S. 244). Es war nicht ohne Bedeutung, daß das

Generalkapitel der Dominikaner 1397 bestimmte, jeder Priester des Ordens
müsse für die beiden Magistri Langenstein und Oyta eine Messe lesen.

Ich kann hiermit nur im allgemeinen den reichen Inhalt der Schrift
andeuten. Im besondern möchte ich aber hinweisen auf die Ausführungen
über die magistrale Schrifterklärung und die Fragen, die Oyta dabei, im
Anschluß an die Psalmenerklärung, erörtert hat (S. 79-99). Lang sagt
mit Recht, daß « hier das ganze theologische Wissen seiner Zeit wie in
einem Stausee gesammelt und gesichtet ist (S. 99). Zusammenfassend
darf man behaupten, daß wir eine mustergültige Arbeit vor uns haben,
die ihr Ziel wohl erreicht hat.

Freiburg. P. Gabriel M. Lohr O. P.

E. Filthaut 0. P. : Roland von Cremona 0. P. und die Anfänge der
Scholastik im Predigerorden. Ein Beitrag zur Geistesgeschichte der älteren
Dominikaner. Vechta i. O., Albertus-Magnus-Verlag. 1936. xv-224 SS.

Eine theologische Untersuchung, die der Schule B. Geyers, aus der
sie hervorgegangen ist, alle Ehre macht, aufgebaut auf einer geradezu
minuziösen Durcharbeitung der Pariser Hs. und hineingestellt in die
Gedankenwelt der damaligen Pariser Gelehrten. Nach einer Einleitung
über Das wissenschaftliche Ideal im jungen Predigerorden behandelt Verf.
Rolands Lebensgang : Magister in der Artistenfakultät in Bologna, wird
dort Juli 1219 Dominikaner, erster Bakkalaureus der Theologie aus dem
Dominikanerorden an der Pariser Universität, Professor an der Universität

Toulouse, Inquisitor in Oberitalien (J 1259). Sodann : Literarische
Untersuchungen zu Rolands Summa : sein einziges Werk sind die Questiones
magistri.Rolandi super 4 libros Sententiarum, oder besser: Summa Fratris
Rolandi, erhalten in Hs. 795 der Mazarine in Paris ; sie ist nur die erste,
unvollkommene Niederschrift von Rolands Summa, 1234 vollendet. Die
Quellen der Summa : die « Sancti » ; bes. wichtig die « Philosophi », nament-



Literarische Besprechungen 459

ich Aristoteles. « An Kenntnis und Benutzung des neuen Aristoteles überragt

Roland seine Vorgänger und Zeitgenossen bei weitem » (S. 64), obwohl
Rolands persönliche Stellung zu Aristoteles schwankend und unklar ist
(S. 70) ; die « Magistri » : Roland ist stark abhängig von Wilhelm v. Auxerre,
dessen Abhandlungen er aber « mit den neuen philosophisch-medizinisch-
naturwissenschaftlichen Erkenntnissen unterbaut » (S. 86). Hier wäre
heranzuziehen die Abhandlung von M. D. Chenu O. P., « Authentica » et « Magis-
tralia », Deux lieux théologiques aux XII-XIIImes siècles (Divus Thomas
Placentinus 1925, S. 257-85). Rolands Philosophie : « Roland ist seiner
philosophischen Einstellung nach Aristoteliker » (S. 120). Hierzu wären
aber doch nach den eigenen Ausführungen des Verf. starke Einschränkungen
zu machen, da Roland z. B. einen Intellectus agens nicht kennt (S. 96),
die menschliche Seele aus (geistiger) Materie und Form zusammengesetzt
sein läßt (S. 97). Rolands Theologie : Hier vor allem wird starke Rücksicht
genommen auf die zeitgenössischen Magistri. Bei der Behandlung des
Sakramentes der Ehe verweist Verf. auf das bekannte Werk von A. Teetaert,
La confession aux laïques, und beschäftigt sich nur mit dem Verhältnis
Rolands zu Wilhelm v. Auxerre. Und doch gäbe es hier eine interessante
Untersuchung über Rolands Verhältnis zu dem Magister Paulus de Hungaria,
den auch Teetaert S. 351-52 erwähnt. Nach den Untersuchungen P. Man-
donnets O. P. ist Paulus de Hungaria identisch mit dem Dominikaner,
der mit Roland Professor in Bologna war, ebenfalls 1219 dort in den Orden
trat und 1221 Prior des Bologneser Klosters war (Geisteswelt des Mittelalters,

Festschrift Grabmann, S. 525-44). Das Schlußwort (S. 195) lautet :

« Eine Einflußsphäre Rolands ist nicht festzustellen ». Seine Lehrtätigkeit
in Paris und Toulouse war zu kurz, später nahm ihn die Inquisition

und praktische Seelsorgstätigkeit stark in Anspruch. « Vor den bald
aufsteigenden Sternen eines Albertus Magnus und Thomas von Aquino mußten
auch sein originelles Wesen und starkes Können verblassen » (S. 196).
Ein Anhang bringt den Aufriß der Summa theologica Rolands. Leider
ist die Abhandlung von G. Manser über Joh. v. Ruppela (f 1245) nicht
benutzt worden ; sie wäre für die Beurteilung Rolands von großem Werte
gewesen.

Die Abhandlung bedeutet einen wertvollen Beitrag zur Kenntnis
der beginnenden Hochscholastik.

Freiburg. P. Gabriel M. Lohr O. P.

Fr. Stegmüller : Geschichte des Molinismus. Bd. I : Neue Molinasschriften

(Beiträge zur Geschichte der Philosophie und Theologie des

Mittelalters, Bd. XXXII). — Münster, Aschendorff. 1935. xii-80 und 788 S.

Der Streit über das Verhältnis von Gnade und Freiheit, der in der
Geschichte der neueren Theologie zur Scheidung von Thomisten und
Molinisten geführt hat, harrt noch immer seiner endgültigen Schlichtung.
Vorerst stehen beide Schulen als verschiedene Interpretationen des einen

Dogmas nebeneinander. Beide haben die Konsequenzen ihrer Auffassung
auch für andere theologische Probleme gezogen. Damit ist die Auseinander-



460 Literarische Besprechungen

Setzung zwischen den Schulen erschwert. Es handelt sich durchaus nicht
mehr um die Stellungnahme in einer theologischen Einzelfrage.

Unter diesen Umständen ist eine geschichtliche Untersuchung über
Ursprung und Entwicklung des Molinismus besonders zu begrüßen. Einmal,
weil sich die Leidenschaft in der theologischen Auseinandersetzung gelegt
hat und die Gefahr nicht mehr so groß ist, daß die Geschichte einseitig
vom eigenen Standpunkt aus gesehen wird ; dann aber auch, weil im
vorliegenden Fall nur die Geschichte eine klare Antwort geben kann auf die
Frage, ob eine der beiden Schulen eine mit der traditionellen kirchlichen
Auffassung nicht vereinbare Neuerung in die Theologie hereingetragen
hat oder nicht.

Stegmüllers Werk bildet für die geschichtliche Erforschung des
Molinismus einen überaus wichtigen Beitrag. Hier werden neuaufgefundene
Schriften Molinas zugänglich gemacht, die vor der Abfassung der
Concordia liegen und eine wesentliche Hilfe für deren Verständnis bilden.
Der vorliegende Band enthält außer einer zuverlässigen Darstellung von
Molinas Leben, Wirken und Charakter, Kommentare, Traktate und Briefe.

Besonderes Interesse können die Traktate De concursu generali, De
scientia Dei, De Providentia usw. beanspruchen (S. 194-336), weil sie sich
mit den gleichen Problemen beschäftigen wie die Concordia. Sie zeigen,
daß Molina zu Beginn seiner schriftstellerischen Tätigkeit die wesentlichen
Lehren seiner Concordia bereits vorgetragen hat. S. 198 ff. z. B. bringt
in der Lehre über den Concursus die gleichen Schwierigkeiten gegen die
Auffassung des hl. Thomas von der applicatio der Fähigkeiten wie die
Concordia (Pariser Ausgabe 1876, S. 152 ff.). S. 202-204 (De scientia Dei)
enthalten schon die von Thomas abweichende Interpretation des Prinzips :

Scientia Dei est causa rerum, die auf den ersten Seiten der Concordia
gegeben wird : Molina versteht das Prinzip nur von der scientia naturalis
non libera (entspricht etwa der thomistischen scientia simplicis intelli-
gentiae), nicht von der scientia libera, während Thomas es ausdrücklich
auf die scientia approbationis bezieht, d. h. in molinistischer Terminologie,

auf die scientia libera. Damit ist eine der wichtigsten Grundlagen
für die molinistische Spekulation geschaffen. Molina scheint den Zusammenhang,

aus dem die Frage nach der Kausalität des göttlichen Wissens und
ihre Lösung erwachsen sind (vgl. Deutsche Thomasausgabe, Bd. II, S. 335 f.)
nicht erkannt zu haben. Es wird die Aufgabe des in Aussicht gestellten
II. Bandes St's sein, die Hintergründe der Interpretation Molinas
festzustellen.

Die Lehre über das Verhältnis des menschlichen Verdienstes zur
Vorherbestimmung (S. 294 ff.) ist hier im ersten Entwurf Molinas bedeutend
kürzer, aber auch schärfer gefaßt als in der Concordia. Es ist interessant
zu verfolgen, wo die frühen Formulierungen in der Concordia untergebracht
sind ; sie lassen sich fast alle wörtlich in ihr nachweisen. Die bekannte
Lehre des hl. Augustin und des hl. Thomas, allein der göttliche Wille sei
Grund, warum dieser Mensch auserwählt sei und jener nicht, wird trotz der
Autoritäten, die sie für sich aufzählen kann, abgelehnt (S. 296). In der
Concordia (S. 455-469) sind mehr Unterscheidungen eingeführt ; die Beur-



Literarische Besprechungen 461

teilung ist dadurch gemildert. Im einzelnen auf diese Unterschiede
einzugehen, wird die Aufgabe der weiteren Forschungen St's sein.

Schon dieser erste Teil der überaus sorgfältigen und sehr verdienstvollen

Arbeit Stegmüllers zeigt, daß die innere Entwicklung des Molinismus
seit Molinas erstem Auftreten nicht sehr tiefgreifend gewesen sein kann.
Der wichtigste Teil der Geschichte des Molinismus wird vielmehr sein,
die Vorgeschichte der Lehre Molinas aufzudecken und die Gedankenwelt
zu zeigen, aus der diese Theologie hervorgegangen ist, die sich ihres Gegensatzes

zur herrschenden scholastischen Theologie vollauf bewußt war,
und sich auch im Orden selbst nur nach schwerem Ringen durchsetzen
konnte.

Rom. P. Anselm Stolz O. S. B.

C. Ottaviano : Joachimi Abbatis Liber contra Lombardum. (Scuola di
Gioacchino da Fiore.) Roma, Reale Accademia d'Italia. 1934. 301 PP-

M. Carmelo Ottaviano vient d'éditer, avec le plus grand soin, sous
les auspices de la Reale Accademia d'Italia, le traité Contra Lombardum
contenu dans le mss. 2ç6 de Balliol Collège sur lequel le P. Denifle avait
déjà attiré l'attention. L'auteur de cet ouvrage attaque, avec une
véhémence singulière, la doctrine trinitaire du Lombard ainsi que le Capi-
tulum Damnamus du IVme Concile de Latran (1215) ; cette assemblée
avait, en effet, défendu contre Joachim de Flore et adopté officiellement
comme expression de la foi, les positions essentielles du Lombard,
touchant l'unité de la nature divine « quaedam una summa res... non
generans neque genita, nec procedens » (Denz.-Banw., Enchir. Symb., 432).

La critique du Lombard est menée avec autant de vigueur que de

netteté. Maître Pierre, c'est la source de toute son erreur, conçoit la nature
divine comme une chose singulière, una numéro (pp. 198-205) ; dès lors,
où bien il doit nier la distinction réelle des personnes et il est sabellien
(pp. 144, 204, 259), ou bien il introduit en Dieu une quatrième entité,
quatermitas, monstre théologique, idole, dont l'Ecriture ni les Pères n'ont
jamais parlé, contradiction réalisée que la raison se refuse à recevoir et
que les autorités les plus solennelles condamnent à l'envi (pp. 119-128 ;

226-234). La position personnelle de l'auteur est exposée avec une égale
fermeté. Il est impossible d'abstraire, en Dieu, l'essence des personnes,
aucun saint n'a jamais tenté de le faire, seule l'humaine présomption a

pu l'inventer (p. 177) ; ainsi la substance du Père est-elle absolument

identique à la personne du Père (p. 189), et, de façon plus générale, la

personne en Dieu signifie la substance, secundum substantium dicitur, ad

se, non secundum relationem (pp. 242-246). Aussi, lorsque l'on parle de

l'unité de la substance divine, ne faut-il pas songer à une unité singulière,
à une unicité, mais bien à une communauté suprême de similitude,
d'égalité, d'identité (idemptitas) entre les personnes (p.144). D'où les

conséquences, si l'unité divine n'est à concevoir que comme une unité
collective, il n'y a d'autre réalité en Dieu que le Père, le Fils et le Saint-
Esprit, res generans, res genita, res procedens (p. 240), ce sont eux qui sont



4Ô2 Literarische Besprechungen

principes de la création et non pas cette chose, non generans, nec genita,
nec procedens, imaginée par le Lombard, et qui serait bien incapable de
produire quoi que ce soit. En effet, toute création dans le temps présuppose

une production intelligible et éternelle dans le Verbe divin, donc la
procession du Fils (pp. 235-241).

Le ton de l'auteur, on le voit, est parfois assez leste, sa méthode ne
l'est pas moins. Il se débarrasse cavalièrement de l'autorité du Concile
de Latran en affirmant que d'autres conciles ont déjà erré en matière de
foi (p. 216) ; de même une assertion gênante de saint Augustin est rejetée
sans autres précautions, comme inconveniens (p. 246). Une seule autorité
doit être admise, sans contestation possible, en matière de foi, celle de
l'Ecriture (p. 216) ; comment le Concile de Latran a-t-il osé écrire, en
tête de son décret : Credimus, Confitemur, tout en négligeant d'appuyer
ses définitions sur des textes scripturaires (pp. 111-114). Cependant,
comme l'a bien noté M. Ottaviano, malgré ce rationalisme indiscutable
de la méthode, que ne peut dissimuler l'abondance des autorités alléguées,
l'auteur du traité reste, dans sa doctrine, un homme du passé, un
réactionnaire ; il s'oppose de toutes ses forces au progrès théologique et
dogmatique qu'il considère comme le signe et l'effet d'une monstrueuse
impiété. Saint Bernard est cité avec prédilection, ainsi que Hugues et
Richard de Saint-Victor et saint Anselme, tous les hommes du XIIme siècle,
alors que le traité est certainement écrit après 1215 et peut-être même
après 1234 (p. 81).

A quelle école, à quel milieu appartient cet intransigeant M. O. exclut,
pour des raisons prises de la doctrine elle-même, tout rapport avec l'école
de Gilbert de la Porrée (pp. 82-83), et on ne peut que souscrire à ce
jugement qui paraît solidement fondé. Il songe à une « école » de Joachim de
Flore et suggère, en effet, quelques rapprochements entre la Terminologie

de l'Abbé calabrais et l'auteur du Contra Lombardum. Cependant,
aucun texte de Joachim n'est cité de façon expresse, et les doctrines les

plus caractéristiques ne se retrouvent pas dans l'opuscule, ce qui laisse
l'attribution incertaine, malgré les affirmations péremptoires de l'éditeur.
Le problème pourrait être serré de plus près, si M. O. avait réussi à
identifier les disciples de Lombard dont le traité rapporte, pour les
combattre, certains arguments fort précis (pp. 205-213). Il semble que l'on
puisse songer à un milieu scolaire nettement déterminé. Une indication
précieuse est fournie par l'assertion suivante : « Audivi aliquem addu-
centem auctoritatem Joannis (10, 30) Ego et Pater unum sumus. Hoc,
inquit, intelligendum est essencialiter, non personaliter » (p. 129). Or,
la même distinction se retrouve, en matière trinitaire également, dans
les Disputationes de Simon de Tournai : « Cum dicitur Deus gignit, Deus
gignitur, nomen Dei personaliter sumitur. Sed cum dicitur unus solus
Deus est, nomen Dei essentialiter dicitur ». (Disputatio LXXIX, q. III,
Ed. Warichez, Louvain, 1932, p. 229.) Ce n'est là évidemment qu'une
conjecture, mais elle peut légitimement être proposée. Quoi qu'il en soit
de l'attribution à l'école de Joachim de Flore, cette hypothèse a conduit

M. Ottaviano à écrire, sur les doctrines et l'influence du Réformateur



Literarische Besprechungen 463

calabrais, un brillant essai que l'on ne lira pas sans intérêt. Mais le
mérite de la publication résulte, de façon indéniable, de l'édition du
texte lui-même; elle apporte un jour nouveau sur l'âpreté des controverses
trinitaires au début du XIIIme siècle.

Rome. H.-D. Simonin O. P.

Hommage à Monsieur le Professeur Maurice De Wulf. Revue Néosco-
lastique de Philosophie 36 (1934), Février. Louvain, Institut Supérieur de
Philosophie. 1934. 546 S.

Freunde, Schüler und Verehrer des hochverdienten Löwener Gelehrten,
der im Juli 1933 sein vierzigstes Unterrichtsjahr vollendete, haben dem
Jubilaren diese stattliche Festschrift als wissenschaftliche Ehrengabe
überreicht. L. Noël, L'œuvre de Monsieur De Wulf (S. 11-38), und
P. Harmigne, La carrière scientifique de Monsieur le Prof. De Wulf (S. 39-66),
feiern die Verdienste des Jubilaren und skizzieren seine wissenschaftliche
Laufbahn ; ein ausführliches bibliographisches Verzeichnis, das nicht weniger
als 186 Nummern umfaßt, veranschaulicht die unermüdliche Tätigkeit des
Gelehrten auf den verschiedensten Gebieten menschlichen Wissens.

Die wissenschaftlichen Aufsätze der Festschrift sind vorzüglich Beiträge
zur Ideen- und Literargeschichte der mittelalterlichen Philosophie und
Theologie. E. K. Rand eröffnet sie mit einer Abhandlung über The supposed
Commentary of John the Scot on the « Opuscula Sacra » of Boethius (S. 67-77).
R. hatte im Jahre 1906 unedierte Scholien zu den Opuscula Sacra von
Boethius ediert und sie Joh. Scotus zugeschrieben. Im obigen Beitrag
antwortet er auf eine Untersuchung von M. Cappuyns, der Remigius von
Auxerre als Verfasser vorschlägt und bestätigt von neuem seine These,
daß der Verfasser der Scholien, wie sie in der Handschriftenfamilie a

vorliegt, nur Scotus sein kann ; nur für die Version ß kann Remigius in Betracht
kommen. — F. Sassen, L'enseignement scolastique à l'abbaye de Rolduc
au XIIme siècle (S. 78-100), bietet auf Grund des Bibliothekskataloges
der niederländischen Abtei Klosterrade (Rolduc) ein interessantes Bild
des Geisteslebens der Abtei und der Klosterschule. — A. Forest, Le réalisme
de Gilbert de la Porrêe dans le commentaire du « De Hebdomadibus »

(S. 101-110), gibt uns anhand des genannten Boëthiuskommentars eine

genauere Untersuchung über die historische und philosophische Bedeutung
des Porretanischen Realismus, indem er einen besonderen Gesichtspunkt,
seine Partizipations- und Substanzlehre, näher untersucht. •— /. de Ghellinck,
L'histoire de « persona » et d' « hypostasis » dans un écrit anonyme porrétain
du XIIm* siècle (S. 111-127), untersucht den aus der Porretanischen Schule

stammenden « Liber de diversitate naturae et personae » (Cambridge,
Univ. Bibl. Cod. II, IV, 27), prüft die historische und philologische
Belesenheit des Verfassers. Die patristische Dokumentierung ist von einiger
Bedeutung ; besonders interessant ist die Verteidigung Gilbertinischer
Thesen anhand griechischer Vätertexte. Die Abhandlung ist reich an
Bemerkungen und Hinweisen für die Geschichte des Wortes Persona in



464 Literarische Besprechungen

der Frühscholastik. — R. M. Martin, L'immortalité de l'âme d'après Robert
de Melun (S. 128-145). In seinen Sentenzen handelt Robert in 7 Kapiteln
über die Unsterblichkeit der Seele. M. gibt einen Überblick über die
Behandlung dieses Themas vor Robert, untersucht seine Lehre und ihre
Quellen und ediert die diesbezüglichen Texte. — A. Masnovo, Una polemica
di Guglielmo D'Auvergne (S. 146-171) bietet ein unediertes Kapitel des
zweiten Teiles seines Werkes : « Da Guglielmo D'Auvergne a San Tommaso
d'Aquino ». Er untersucht die Kritik Wilhelms am avicennischen «

testimonium puri et veri intellectus » hinsichtlich der Erschaffung und des
Werdens der Welt, auf Grund dessen seine Gegner die Ewigkeit der Welt
zu beweisen suchten. Gegenüber dem Naturalismus dieser Richtung lehrt
Wilhelm einen übertriebenen Voluntarismus und schreibt dem göttlichen
freien Willen alle Kausalität zu. — G. B. Phelan, An unedited Text of
Robert Grosseteste on the Subject-matter of Theology (S. 172-179), ediert
die Einleitung des Hexaëmeron Roberts und wird in absehbarer Zeit das

ganze Werk kritisch herausgeben. — G. Théry O. P., Thomas Gallus et

Egide d'Assise, Le traité «De septem gradibus contemplationis » (S. 180-190),
neigt auf Grund der hier dargelegten Argumente dazu, diesen Traktat,
der einen Kommentar zu den Dicta des sei. Aegidius von Assisi darstellt,
Thomas Gallus zuzuschreiben. — O. Lottin, L'identité de l'âme et de ses

facultés pendant la première moitié du XIIIme siècle (S. 191-210), zeigt
anhand unedierter Texte, daß die Lehre von der Wesensidentität der Seele

mit ihren Fakultäten vor Thomas keine doctrina communis war. Wilhelm
von Auxerre nimmt als erster Stellung gegen die Identitätstheorie, die
aber während der Jahre 1230-35 in Hugo von St. Cher, W. v. Auvergne,
Philipp d. K. und Odo von Chäteauroux wieder ihre Verteidiger findet.
Die ersten Franziskanerlehrer verwerfen sie und führen den Terminus
« una substantia » ein. Albert und Thomas präzisieren die Lehre durch
den Begriff des totum potentiale. — M. Grabmann, Eine für Examinazwecke

abgefaßte Quaestionensammlung der Pariser Artistenfakultät aus der
ersten Hälfte des XIII. Jahrhunderts (S. 211-229), entwirft anhand dieser
in Cod. 109 des Archivo de la Corona de Aragön enthaltenen Quästionen-
sammlung ein interessantes Bild des Schulbetriebes an der Pariser Artistenfakultät.

— P. Mandonnet, Albert le Grand et la « Philosophia pauperum »

(S. 230-262), verteidigt neuerdings die Echtheit des Compendium de negotio
naturali, das nach seiner Ansicht eine Zusammenfassung der ersten fünf
großen naturwissenschaftlichen Werke Alberts darstellt, und datiert es auf
1240-44. Neue Beweise für die Unechtheit unter Heranziehung des gesamten
Handschriftenmaterials wird in nächster Zeit Prof. Geyer bringen. —
A. Mager, Der NOYE IIA0HT1KOE bei Aristoteles und Thomas von Aquin
(S. 263-274), kommentiert De anima, III, 5 : « Der leidensfähige Verstand
aber ist vergänglich ». Novç bedeutet bei Aristoteles immer Geistwesen ;

darum kann an dieser Stelle nicht, wie Thomas lehrt, wohl um die Stelle
vor averroistischer Auslegung zu retten, vom Gedächtnis und der Phantasie
die Rede sein. Aristoteles will sagen, die Eigentümlichkeit des intellectus
in actu, von dem hier die Rede ist, iraÔTjTtxôç zu sein, d. h. unter der
Einwirkung von Gedächtnis und Phantasie zu stehen, höre auf, wenn er



Literarische Besprechungen 4^5

X<nptc6e:ç, leibgetrennt ist. In diesem Sinne ist er vergänglich. — A. Mansion,

La théorie aristotélicienne du temps chez les péripatéticiens médiévaux.
A verroès-Albert le Grand-Thomas d'A quin (S. 275-307) deckt den Einfluß
der averroistischen Auslegung und Erweiterung des aristotelischen
Zeitbegriffes auf die beiden Dominikaner auf. — A. Birkenmajer, Avicennas
Vorrede zum « Liber Sufßcientiae » und Roger Bacon (S. 308-320), veröffentlicht

aus Cod. 510 der Stadtbibl. von Brügge die bisher nur aus Zitaten
von R. Bacon bekannte lateinische Übersetzung der Vorrede Avicennas
zum Liber Sufficientiae. — E. Gilson, Sur quelques difficultés de l'illumination

augustinienne (S. 321-331), zeigt die Bedeutung des Illuminismus
für die christliche Noetik durch Zurückführung auf seine rein philosophische
Stellung. Die Vertreter des Augustinismus im XIII. Jahrh. suchten
vergebens nach einer Lehre vom Begriff bei ihrem Meister ; ihr Bemühen,
eine solche ad mentem S. Augustini aufzubauen, zeitigte als Resultat nur
die Aufdeckung der Schwierigkeit dieses Unternehmens. S. 324 hat sich
ein sinnstörender Druckfehler eingeschlichen : de anima intellectiva,
in qua communicamus cum brutis ; natürlich muß es heißen sensitiva. —
D. E. Sharp, Thomas of Sutton O. P. His place in Scholasticisme and an
Account of his Psychology (S. 332~354). versucht in diesem ersten Aufsatz
die psychologischen Lehrpunkte Suttons darzulegen, z. B. seine Lehre
von der Beziehung der Wesenheit der Seele zu ihren Fakultäten, die Lehre
von der Natur der sensitiven und geistigen Tätigkeiten der Seele. —
E. Hocedez, Une Question inédite de Pierre d'Auvergne sur I'individuation
(S. 355-386), examiniert Lehre und Quellen der Doktrin Wilhelms über die
Individuation und ediert die grundlegenden Texte : Quod I, II, 5 und
Metaph. VIII, q. 25. — G. Wallerand, Henri Bate de Malines et saint Thomas

d'Aquin (S. 387-411), illustriert anhand von Beispielen aus dem Speculum
die scharfe Polemik Heinrichs gegen den « famosus expositor » Thomas
von Aquino. — J. Hoffmans, La Table des divergences et innovations de

Godefroid de Fontaines (S. 412-436), ediert die «Tabula super novem quod-
libet » Gottfrieds, die für die Lehrentwicklung und die genaue Feststellung
seiner in den verschiedenen Fragen bekämpften Gegner von nicht geringem
Interesse ist. Auf S. 415 macht H. aus Thomas von Sutton einen « moine
bénédictin » ; auf S. 419 einen « moine augustin ». Die Notiz in Cod. 138,
fol. i54v, des Merton College liest H. folgendermaßen : « quodlibeta magistri
thome Sutton socii domus de Merton postmodum d. par. doctor pari-
siensis) ». Die richtige Lesung gibt Sharp im obengenannten Artikel dieser
Festschrift, S. 333 : postmodum ordinis predicatorum. — E. Longpré, Le
ms. 139 de la cathédrale de Valencia. Etude sur les réportations de Duns Scot

(S. 437-458). L. entdeckte in dieser Hs. eine neue Reportatio einer
Vorlesung von Scotus zu den ersten 17 Distinktionen des III. Buches, die
er seiner zweiten Pariser Lehrtätigkeit assigniert, so daß wir jetzt zwei
verschiedene Pariser Reportationen zum dritten Buche kennen. — A. Pelzer,
Barthélémy de Bruges, philosophe et médecin du XIVme siècle (S. 459-474),
skizziert den Lebenslauf des Brügger Scholastikers und bietet interessante
neue Mitteilungen über seinen philosophischen Nachlaß. Ein zweiter Teil
wird über die medizinischen Werke berichten. — F. Van Steenberghen



466 Literarische Besprechungen

schließt die wissenschaftlichen Beiträge der Festschrift ab mit einem
lehrreichen Überblick über die bedeutendsten mittelalterlichen Studien der
Neuzeit: Le mouvement des études médiévaux (S. 475-512).

Th. Käppeli O. P.

J. Thyssen : Geschichte der Geschichtsphilosophie. — Berlin, Junker
und Dünnhaupt. 1936. vui-140 SS.

In der Sammlung « Geschichte der Philosophie in Längsschnitten »,

herausgegeben von Prof. Dr. W. Moog, gibt Thyssen als Heft 11 die
Geschichte der Geschichtsphilosophie. Die tiefere Berechtigung, die
Geschichtsphilosophie als besondere philosophische Disziplin und als Seitenstück

zur Geschichtswissenschaft zu behandeln, liegt darin, daß auch die
bedeutenden Historiker mit allgemeineren weltanschaulichen Auffassungen,
mit einer «heimlichen Geschichtsphilosophie», arbeiten (S. 2, 93). Verf.
behandelt den Stoff nach Altertum, Mittelalter und Neuzeit. In der Antike
findet er geschichtsphilosophische « Ansätze ». Die christlich-mittelalterliche

Geschichtstheologie wird, zum Bedauern des Verf. selbst, nur kurz
dargestellt. Vielleicht hätte aber doch etwas auf die Gedanken der
anregenden Arbeit J. Spörls, Das mittelalterliche Geschichtsdenken als

Forschungsaufgabe (Historisches Jahrbuch der Görresgesellschaft 1933),
eingegangen werden können. Der größte Raum ist der Neuzeit gewidmet :

Ansätze der eigentlichen Geschichtsphilosophie in der Renaissance und
im XVII. Jahrhundert ; Geschichtsphilosophie der Aufklärung ; des
spekulativen Idealismus (bes. Hegel S. 69-86) ; bes. ausführlich wird das

XIX. Jahrhundert behandelt, namentlich die deutsche Romantik und
die Historische Schule. Ich hebe zwei bemerkenswerte Äußerungen des

Verf. hervor (S. 88) : « Legt man die ganze Richtung nicht zu sehr im
Comteschen Schulsinn (des Positivismus) fest, so muß wohl die
Geschichtsphilosophie des Fortschrittes auch heute noch als eine der stärksten, ins
Praktische hinein wirksamen Triebkräfte besonders der angelsächsischen
Mentalität angesehen werden». Und S. 117 : «Wenn man die
Geschichtsphilosophie Hegels wohl als die Geschichtsphilosophie eines metaphysischen
Philosophen ansehen muß, so erscheinen mir immer mehr die
'Weltgeschichtlichen Betrachtungen' Jakob Burckharts als die Geschichtsphilosophie

eines großen Historikers ». Verf. hat mit Absicht die Gegenwart

von der Darstellung ausgeschlossen und sie mit Dilthey und Nietzsche
beendet. Man muß das bedauern, eine kurze Skizierung der gegenwärtigen
Strömungen wäre doch erwünscht gewesen.

Freiburg. P. Gabriel M. Lohr O. P.


	Literarische Besprechungen

