Zeitschrift: Divus Thomas
Band: 15 (1937)

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Literarische Besprechungen.

Geschichte.

A. Lang : Heinrich Totting von Oyta. Ein Beitrag zur Entstehungs-
geschichte der ersten deutschen Universititen und zur Problemgeschichte
der Spitscholastik (Beitrige zur Gesch. der Phil. u. Theol. d. Mittelalters,
Bd. XXXIII, 4-5). — Miinster i. W., Aschendorff. 1937. x11-256 SS.

Im vorliegenden Werke beschenkt uns Lang mit der Monographie
Oytas, die er vor zwei Jahren in der Festschrift M. Grabmann ankiindigte.
Die dort verdffentlichte Abhandlung iiber Joh. Miinzinger bildet einen
Teil des Stoffes, den er bei seinen Studien iiber Oyta gesammelt hatte.
Damit erhalt einer der hervorragendsten deutschen Theologen der zweiten
Hailfte des XIV. Jahrhunderts endlich die verdiente Wiirdigung. Hoffent-
lich erscheint bald auch die Monographie iiber Oytas Freund und Gesinnungs-
genosse Heinrich von Langenstein, die Heilig in seiner schénen Abhandlung
iiber ihn in der Roémischen Quartalschrift und im Lexikon fiir Theologie
und Kirche (IV 924 ff.) versprochen hat. Auch Hubert Pruckner bereitet
eine ausfiihrliche Biographie vor (RQS 42, 210). Wir werden dann iiber den
Stand der theologischen Studien in Deutschland, insbesondere iiber die
Universititen Prag und Wien, besser unterrichtet sein.

Lang will zur Geschichte der entstehenden deutschen Universititen
und ihrer geistigen Physiognomie und zur Charakteristik des noch immer
ritselhaften Nominalismus einen Beitrag liefern (S. 5). In klarer und
iibersichtlicher Einteilung wird die Arbeit in 3 Teile zerlegt: das Leben,
die Schriften, die Lehrrichtung Oytas. Heinrich Totting von Oyta hat
seinen Beinamen entlehnt von einem der beiden oldenburgischen Dérfer :
Oythe im oldenburgischen Miinsterland, das seit 1667 auch kirchlich unter
Miinster steht, oder Friesoythe im friesischen Saterland. Geboren um 1330,
macht er seine Studien in Prag, lehrt in Erfurt, dann in der Prager
Artistenfakultit, wo er auch theologische Studien betreibt. Hier hat er
Mianner wie Konrad von Soltau, Matthius von Krakau und Johann von
Marienwerder zu Schiilern. Ein schwerer ProzeB3 an der Kurie von Avignon
wurde ihm durch den Prager Domscholaster aufgehalst wegen einiger
Thesen, die er in Prag wihrend seiner Lehrtitigkeit als theologischer
Bakkalar vertreten hatte. Nach zwei Jahren freigesprochen, konnte er
nach Prag zuriickkehren, ging dann nach Paris, wo er 1380 Magister der
Theologie wurde. Er verliBt die Stadt bereits 1381, wohl infolge des
Schismas, wurde Professor der Theologie und Vizekanzler in Prag, von
1384 an bis zu seinem Tode (20. Mai 1397) einfluBreicher Professor und
Mitorganisator der Universitit Wien.

Im 2. Teil geht Lang in minutiéser Untersuchung den einzelnen
Schriften Oytas nach, als deren wichtigste die Quaestiones Sententiarum
(Paris) und der Psalmenkommentar (Wien) zu gelten haben. Lang schafft



458 Literarische Besprechungen

hier. endlich Klarheit iiber die beiden Namensvettern Oytas: Heinrich
Pape von Oyta (S. 131) und Heinrich Olting von Oyta (S. 57).

Der wertvollste Teil des Buches ist der dritte iiber die Lehrrichtung
Oytas. Es hat eine Entwicklung bei ihm stattgefunden. In Prag ist der
nominalistische EinfluB noch nicht iiber die Artistenfakultit, ja kaum
iiber die logischen Disziplinen hinausgedrungen (S. 157). In Paris darf
man Oyta zu den geméBigten Nominalisten rechnen, insofern er in manchen,
bes. logischen Fragen einen nominalistischen Eklektizismus vertritt (S. 214).
In Wien bleibt Oyta dem eklektischen Standpunkt treu, nur hat derselbe
eine ganz eindeutig thomistische Farbung erhalten (S. 220). Auch die
ganze theologische Fakultit Wiens folgt thomistischen Grundsitzen (S. 223).
Die theologiegeschichtliche Bedeutung Oytas glaubt Lang in groBen Ziigen
so deuten zu koénnen: « Durch die starke Benutzung und Verwertung
der Schriften des Aquinaten, bes. seiner Summa theologica, muf3 er an
die Spitze jener Erneuerungsbewegung gestellt werden, die damit endet,
daB der hl. Thomas zum Ausgangspunkt und Mittelpunkt der theologischen
Studien gemacht wurde » (S. 244). Es war nicht ohne Bedeutung, daB3 das
Generalkapitel der Dominikaner 1397 bestimmte, jeder Priester des Ordens
miisse fiir die beiden Magistri Langenstein und Oyta eine Messe lesen.

Ich kann hiermit nur im allgemeinen den reichen Inhalt der Schrift
andeuten. Im besondern mdéchte ich aber hinweisen auf die Ausfiihrungen
iiber die magistrale Schrifterklirung und die Fragen, die Oyta dabei, im
Anschlu an die Psalmenerklirung, erértert hat (S. 79-99). Lang sagt
mit Recht, daB «hier das ganze theologische Wissen seiner Zeit wie in
einem Stausee gesammelt und gesichtet ist (S. 99). Zusammenfassend
darf man behaupten, dafl wir eine mustergiiltige Arbeit vor uns haben,
die ihr Ziel wohl erreicht hat.

Freiburg. P. Gabriel M. Léhr O. P.

E. Filthaut O.P.: Roland von Cremona O.P. und die Anfinge der
Scholastik im Predigerorden. Ein Beitrag zur Geistesgeschichte der dlteren
Dominikaner. Vechta i. O., Albertus-Magnus-Verlag. 1936. xv-224 SS.

Eine theologische Untersuchung, die der Schule B. Geyers, aus der
sie hervorgegangen ist, alle Ehre macht, aufgebaut auf einer geradezu
minuziésen Durcharbeitung der Pariser Hs. und hineingestellt in die
Gedankenwelt der damaligen Pariser Gelehrten. Nach einer Einleitung
iiber Das wissenschaftliche Ideal im jungen Predigerorden behandelt Verf.
Rolands Lebensgang : Magister in der Artistenfakultit in Bologna, wird
dort Juli 1219 Dominikaner, erster Bakkalaureus der Theologie aus dem
Dominikanerorden an der Pariser Universitit, Professor an der Univer-
sitit Toulouse, Inquisitor in Oberitalien ({ 1259). Sodann : Literarische
Untersuchungen zu Rolands Summa : sein einziges Werk sind die Questiones
magistri. Rolandi super 4 libros Sententiarum, oder besser : Summa Fratris
Rolandi, erhalten in Hs. 795 der Mazarine in Paris ; sie ist nur die erste,
unvollkommene Niederschrift von Rolands Summa, 1234 vollendet. Die
Quellen dev Summa : die « Sancti » ; bes. wichtig die « Philosophi », nament-



Literarische Besprechungen 459

ich Aristoteles. « An Kenntnis und Benutzung des neuen Aristoteles iiber-
ragt Roland seine Vorgianger und Zeitgenossen bei weitem » (S. 64), obwohl
Rolands personliche Stellung zu Aristoteles schwankend und unklar ist
(S. 70) ; die « Magistri » : Roland ist stark abhdngig von Wilhelm v. Auxerre,
dessen Abhandlungen er aber «mit den neuen philosophisch-medizinisch-
naturwissenschaftlichen Erkenntnissen unterbaut » (S. 86). Hier wire heran-
zuziehen die Abhandlung von M. D. Chenu O. P., « Authentica » et « Magis-
tralia », Deux lieux théologiques aux XII-XIII™* siécles (Divus Thomas
Placentinus 1925, S. 257-85). Rolands Philosophie : « Roland ist seiner
philosophischen Einstellung nach Aristoteliker » (S. 120). Hierzu wiren
aber doch nach den eigenen Ausfiihrungen des Verf. starke Einschrinkungen
zu machen, da Roland z. B. einen Intellectus agens nicht kennt (S. 96),
die menschliche Seele aus (geistiger) Materie und Form zusammengesetzt
sein l1aBt (S. 97). Rolands Theologie : Hier vor allem wird starke Riicksicht
genommen auf die zeitgendssischen Magistri. Bei der Behandlung des
Sakramentes der Ehe verweist Verf. auf das bekannte Werk von A. Teetaert,
La confession aux laiques, und beschiftigt sich nur mit dem Verhiltnis
Rolands zu Wilhelm v. Auxerre. Und doch gibe es hier eine interessante
Untersuchung iiber Rolands Verhiltnis zu dem Magister Paulus de Hungaria,
den auch Teetaert S. 351-52 erwdhnt. Nach den Untersuchungen P. Man-
donnets O. P. ist Paulus de Hungaria identisch mit dem Dominikaner,
der mit Roland Professor in Bologna war, ebenfalls 1219 dort in den Orden
trat und 1221 Prior des Bologneser Klosters war (Geisteswelt des Mittel-
alters, Festschrift Grabmann, S. 525-44). Das Schluwort (S. 195) lautet :
« Eine Einflusphdre Rolands ist nicht festzustellen ». Seine Lehrtitig-
keit in Paris und Toulouse war zu kurz, spiter nahm ihn die Inquisition
und praktische Seelsorgstitigkeit stark in Anspruch. « Vor den bald auf-
steigenden Sternen eines Albertus Magnus und Thomas von Aquino muf3ten
auch sein originelles Wesen und starkes Koénnen verblassen » (S. 196).
Ein Anhang bringt den AufriB der Summa theologica Rolands. Leider
ist die Abhandlung von G. Manser iiber Joh. v. Ruppela (f 1245) nicht
benutzt worden ; sie wire fiir die Beurteilung Rolands von groBem Werte
gewesen.

Die Abhandlung bedeutet einen wertvollen Beitrag zur Kenntnis
der beginnenden Hochscholastik.

Freiburg. P. Gabriel M. Léhr O. P.

Fr. Stegmiiller : Geschichte des Molinismus. Bd. I : Newue Molinas-
schriften (Beitrage zur Geschichte der Philosophie und Theologie des
Mittelalters, Bd. XXXII). — Miinster, Aschendorff. 1935. X11-80 und 788 S.

Der Streit iiber das Verhiltnis von Gnade und Freiheit, der in der
Geschichte der neueren Theologie zur Scheidung von Thomisten und
Molinisten gefiihrt hat, harrt noch immer seiner endgiiltigen Schlichtung.
Vorerst stehen beide Schulen als verschiedene Interpretationen des einen
Dogmas nebeneinander. Beide haben die Konsequenzen ihrer Auffassung
auch fiir andere theologische Probleme gezogen. Damit ist die Auseinander-



460 Literarische Besprechungen

setzung zwischen den Schulen erschwert. Es handelt sich durchaus nicht
mehr um die Stellungnahme in einer theologischen Einzelfrage.

Unter diesen Umstdnden ist eine geschichtliche Untersuchung iiber
Ursprung und Entwicklung des Molinismus besonders zu begriiBen. Einmal,
weil sich die Leidenschaft in der theologischen Auseinandersetzung gelegt
hat und die Gefahr nicht mehr so gro3 ist, daB die Geschichte einseitig
vom eigenen Standpunkt aus gesehen wird ; dann aber auch, weil im vor-
liegenden Fall nur die Geschichte eine klare Antwort geben kann auf die
Frage, ob eine der beiden Schulen eine mit der traditionellen kirchlichen
Auffassung nicht vereinbare Neuerung in die Theologie hereingetragen
hat oder nicht.

Stegmiillers Werk bildet fiir die geschichtliche Erforschung des Moli-
nismus einen iiberaus wichtigen Beitrag. Hier werden neuaufgefundene
Schriften Molinas zuginglich gemacht, die vor der Abfassung der Con-
cordia liegen und eine wesentliche Hilfe fiir deren Verstindnis bilden.
Der vorliegende Band enthdlt auBer einer zuverldssigen Darstellung von
Molinas Leben, Wirken und Charakter, Kommentare, Traktate und Briefe.

Besonderes Interesse kénnen die Traktate De concursu generali, De
scientia Dei, De providentia usw. beanspruchen (S. 194-336), weil sie sich
mit den gleichen Problemen beschiftigen wie die Concordia. Sie zeigen,
daB Molina zu Beginn seiner schriftstellerischen Tatigkeit die wesentlichen
Lehren seiner Concordia bereits vorgetragen hat. S. 198 ff. z. B. bringt
in der Lehre iiber den Concursus die gleichen Schwierigkeiten gegen die
Auffassung des hl. Thomas von der applicatio der Fiahigkeiten wie die
Concordia (Pariser Ausgabe 1876, S. 152 ff.). S. 202-204 (De scientia Dei)
enthalten schon die von Thomas abweichende Interpretation des Prinzips :
Scientia Dei est causa rerum, die auf den ersten Seiten der Concordia
gegeben wird : Molina versteht das Prinzip nur von der scientia naturalis
non libera (entspricht etwa der thomistischen scientia simplicis intelli-
gentiae), nicht von der scientia libera, wihrend Thomas es ausdriicklich
auf die scientia approbationis bezieht, d. h. in molinistischer Termino-
logie, auf die scientia libera. Damit ist eine der wichtigsten Grundlagen
fiir die molinistische Spekulation geschaffen. Molina scheint den Zusammen-
hang, aus dem die Frage nach der Kausalitit des gottlichen Wissens und
ihre Losung erwachsen sind (vgl. Deutsche Thomasausgabe, Bd. 11, S. 335°f.)
nicht erkannt zu haben. Es wird die Aufgabe des in Aussicht gestellten
II. Bandes St’s sein, die Hintergriinde der Interpretation Molinas fest-
zustellen.

Die Lehre iiber das Verhiltnis des menschlichen Verdienstes zur
Vorherbestimmung (S. 294 ff.) ist hier im ersten Entwurf Molinas bedeutend
kiirzer, aber auch schiarfer gefaBt als in der Concordia. Es ist interessant
zu verfolgen, wo die friihen Formulierungen in der Concordia untergebracht
sind ; sie lassen sich fast alle wortlich in ihr nachweisen. Die bekannte
Lehre des hl. Augustin und des hl. Thomas, allein der gottliche Wille sei
Grund, warum dieser Mensch auserwihlt sei und jener nicht, wird trotz der
Autoritdten, die sie fiir sich aufzihlen kann, abgelehnt (S. 296). In der
Concordia (S. 455-469) sind mehr Unterscheidungen eingefiihrt ; die Beur-



Literarische Besprechungen 461

teilung ist dadurch gemildert. Im einzelnen auf diese Unterschiede einzu-
gehen, wird die Aufgabe der weiteren Forschungen St’s sein.

Schon dieser erste Teil der iiberaus sorgfdltigen und sehr verdienst-
vollen Arbeit Stegmiillers zeigt, da8 die innere Entwicklung des Molinismus
seit Molinas erstem Auftreten nicht sehr tiefgreifend gewesen sein kann.
Der wichtigste Teil der Geschichte des Molinismus wird vielmehr sein,
die Vorgeschichte der Lehre Molinas aufzudecken und die Gedankenwelt
zu zeigen, aus der diese Theologie hervorgegangen ist, die sich ihres Gegen-
satzes zur herrschenden scholastischen Theologie vollauf bewufBt war,
und sich auch im Orden selbst nur nach schwerem Ringen durchsetzen
konnte.

Rom, P. Aunselm Stolz O.S. B.

C. Ottaviano : Joachimi Abbatis Liber contra Lombardum. (Scuola di
Gioacchino da Fiore.) Roma, Reale Accademia d’Italia. 1934. 301 pp.

M. Carmelo Oftaviano vient d’éditer, avec le plus grand soin, sous
les auspices de la Reale Accademia d’Italia, le traité Contra Lombardum
contenu dans le mss. 296 de Balliol Collége sur lequel le P. Denifle avait
déja attiré l'attention. IL’auteur de cet ouvrage attaque, avec une
véhémence singuliére, la doctrine trinitaire du Lombard ainsi que le Capi-
tulum Damnamus du IVme Concile de Latran (1215); cette assemblée
avait, en effet, défendu contre Joachim de Flore et adopté officiellement
comme expression de la foi, les positions essentielles du Lombard, tou-
chant l'unité de la nature divine « quaedam una summa res... non
generans neque genita, nec procedens » (Denz.-Banw., Enchir. Symb., 432).

La critique du Lombard est menée avec autant de vigueur que de
netteté. Maitre Pierre, c’est la source de toute son erreur, congoit la nature
divine comme une chose singuliére, una numero (pp. 198-205) ; deés lors,
ou bien il doit nier la distinction réelle des personnes et il est sabellien
(PP- 144, 204, 259), ou bien il introduit en Dieu une quatrieme entité,
quatermitas, monstre théologique, idole, dont I’Ecriture ni les Péres n’ont
jamais parlé, contradiction réalisée que la raison se refuse a recevoir et
que les autorités les plus solennelles condamnent a l'envi (pp. 119-128 ;
226-234). La position personnelle de 'auteur est exposée avec une égale
fermeté. Il est impossible d’abstraire, en Dieu, l’essence des personnes,
aucun saint n’a jamais tenté de le faire, seule I’humaine présomption a
pu linventer (p. 177); ainsi la substance du Peére est-elle absolument
identique & la personne du Pére (p. 189), et, de fagon plus générale, la
personne en Dieu signifie la substance, secundum substantium dicitur, ad
se, mon secundum velationem (pp. 242-246). Aussi, lorsque l'on parle de
I'unité de la substance divine, ne faut-il pas songer a une unité singuliere,
3 une unicité, mais bien a une communauté supréme de similitude,
d’égalité, d’identité (idemptitas) entre les personnes (p.144). D’ol les
conséquences, si l'unité divine n’est a concevoir que comme une unité
collective, il n’y a d’autre réalité en Dieu que le Pére, le Fils et le Saint-
Esprit, ves generans, ves genita, ves procedens (p. 240), ce sont eux qui sont



462 Literarische Besprechungen

principes de la création et non pas cette chose, non genevans, nec genita,
nec procedens, imaginée par le Lombard, et qui serait bien incapable de
produire quoi que ce soit. En effet, toute création dans le temps présup-
pose une production intelligible et éternelle dans le Verbe divin, donc la
procession du Fils (pp. 235-241).

Le ton de l'auteur, on le voit, est parfois assez leste, sa méthode ne
I’est pas moins. Il se débarrasse cavalierement de l'autorité du Concile
de Latran en afirmant que d’autres conciles ont déja erré en matiére de
foi (p. 216) ; de méme une assertion génante de saint Augustin est rejetée
sans autres précautions, comme inconveniens (p. 246). Une seule autorité
doit étre admise, sans contestation possible, en matiére de foi, celle de
I’Ecriture (p. 216); comment le Concile de Latran a-t-il osé écrire, en
téte de son décret : Credimus, Confitemur, tout en négligeant d’appuyer
ses définitions sur des textes scripturaires ? (pp. 111-114). Cependant,
comme l’a bien noté M. Ottaviano, malgré ce rationalisme indiscutable
de la méthode, que ne peut dissimuler I’abondance des autorités alléguées,
I'auteur du traité reste, dans sa doctrine, un homme du passé, un réac-
tionnaire ; il s’oppose de toutes ses forces au progrés théologique et
dogmatique qu’il considére comme le signe et l'effet d’une monstrueuse
impiété. Saint Bernard est cité avec prédilection, ainsi que Hugues et
Richard de Saint-Victor et saint Anselme, tous les hommes du XI1Ime siécle,
alors que le traité est certainement écrit aprés 1215 et peut-étre méme
aprés 1234 (p. 81).

A quelle école, a quel milieu appartient cet intransigeant ? M. O. exclut,
pour des raisons prises de la doctrine elle-méme, tout rapport avec 1'école
de Gilbert de la Porrée (pp. 82-83), et on ne peut que souscrire a ce juge-
ment qui parait solidement fondé. Il songe a une « école » de Joachim de
Flore et suggére, en effet, quelques rapprochements entre la Termino-
logie de 1I’Abbé calabrais et l'auteur du Contra Lombardum. Cependant,
aucun texte de Joachim n’est cité de fagon expresse, et les doctrines les
plus caractéristiques ne se retrouvent pas dans l'opuscule, ce qui laisse
I'attribution incertaine, malgré les affirmations péremptoires de 1'éditeur.
Le probléme pourrait étre serré de plus pres, si M. O, avait réussi a
identifier les disciples de Lombard dont le traité rapporte, pour les com-
battre, certains arguments fort précis (pp. 205-213). Il semble que l'on
puisse songer a un milieu scolaire nettement déterminé. Une indication
précieuse est fournie par l'assertion suivante : « Audivi aliquem addu-
centem auctoritatem Joannis (10, 30) ... Ego et Pater unum sumus. Hoc,
inquit, intelligendum est essencialiter, non personaliter » (p. 129). Or,
la méme distinction se retrouve, en matiére trinitaire également, dans
les Disputationes de Simon de Tournai : « Cum dicitur Deus gignit, Deus
gignitur, nomen Dei personaliter sumitur. Sed cum dicitur unus solus
Deus est, nomen Dei essentialiter dicitur ». (Disputatio LXXIX, q. III,
Ed. Wavrichez, Louvain, 1932, p. 229.) Ce n’est 1a évidemment qu’'une
conjecture, mais elle peut légitimement étre proposée. Quoi qu’il en soit
de l'attribution a 1l’école de Joachim de Flore, cette hypothése a con-
duit M. Ottaviano a écrire, sur les doctrines et I'influence du Réformateur



Literarische Besprechungen 463

calabrais, un brillant essai que l'on ne lira pas sans intérét. Mais le
mérite de la publication résulte, de fagon indéniable, de 1'édition du
texte lui-méme; elle apporte un jour nouveau sur I'Apreté des controverses
trinitaires au début du XIIIme sjécle.

Rome. H.-D. Simonin O. P.

Hommage a& Monsieur le Professeur Maurice De Wulf. Revue Néosco-
lastique de Philosophie 36 (1934), Février. Louvain, Institut Supérieur de
Philosophie. 1934. 546 S.

Freunde, Schiiler und Verehrer des hochverdienten Léwener Gelehrten,
der im Juli 1933 sein vierzigstes Unterrichtsjahr vollendete, haben dem
Jubilaren diese stattliche Festschrift als wissenschaftliche Ehrengabe
iiberreicht. L. Noél, L'euvre de Monsieur De Wulf (S. 11-38), und
P. Harmigne, La carriéve scientifique de Monsieur le Prof. De Wulf (S. 39-66),
feiern die Verdienste des Jubilaren und skizzieren seine wissenschaftliche
Laufbahn ; ein ausfiihrliches bibliographisches Verzeichnis, das nicht weniger
als 186 Nummern umfaBt, veranschaulicht die unermiidliche Tétigkeit des
Gelehrten auf den verschiedensten Gebieten menschlichen Wissens.

Die wissenschaftlichen Aufsitze der Festschrift sind vorziiglich Beitriage
zur Ideen- und Literargeschichte der mittelalterlichen Philosophie und
Theologie. E. K. Rand erofinet sie mit einer Abhandlung tiber The supposed
Commentary of John the Scot on the « Opuscula Sacra » of Boethius (S. 67-77).
R. hatte im Jahre 1906 unedierte Scholien zu den Opuscula Sacra von
Boéthius ediert und sie Joh. Scotus zugeschrieben. Im obigen Beitrag
antwortet er auf eine Untersuchung von M. Cappuyns, der Remigius von
Auxerre als Verfasser vorschligt und bestdtigt von neuem seine These,
daB der Verfasser der Scholien, wie sie in der Handschriftenfamilie « vor-
liegt, nur Scotus sein kann ; nur fiir die Version  kann Remigius in Betracht
kommen. — F. Sassen, L’enseignement scolastique a Il’abbaye de Rolduc
au XIIme siécle (S. 78-100), bietet auf Grund des Bibliothekskataloges
der niederlindischen Abtei Klosterrade (Rolduc) ein interessantes Bild
des Geisteslebens der Abtei und der Klosterschule. — A. Forest, Le réalisme
de Gilbert de la Porvée dans le commentaive du «De Hebdomadibus »
(S. 1o1-110), gibt uns anhand des genannten Boéthiuskommentars eine
genauere Untersuchung iiber die historische und philosophische Bedeutung
des Porretanischen Realismus, indem er einen besonderen Gesichtspunkt,
seine Partizipations- und Substanzlehre, naher untersucht. — J. de Ghellinck,
L’histoirve de « persona » et d’ « hypostasis » dans un écrit anonyme porvétain
du XIIme sigcle (S. 111-127), untersucht den aus der Porretanischen Schule
stammenden «Liber de diversitate naturae et personae» (Cambridge,
Univ. Bibl. Cod. 11, IV, 27), priift die historische und philologische Be-
lesenheit des Verfassers. Die patristische Dokumentierung ist von einiger
Bedeutung ; besonders interessant ist die Verteidigung Gilbertinischer
Thesen anhand griechischer Vitertexte. Die Abhandlung ist reich an
Bemerkungen und Hinweisen fiir die Geschichte des Wortes Persona in



464 Literarische Besprechungen

der Friihscholastik. — R. M. Martin, L'immortalité de I'dme d’aprés Robert
de Melun (S. 128-145). In seinen Sentenzen handelt Robert in 7 Kapiteln
iiber die Unsterblichkeit der Seele. M. gibt einen Uberblick iiber die Be-
handlung dieses Themas vor Robert, untersucht seine Lehre und ihre
Quellen und ediert die diesbeziiglichen Texte. — 4. Masnovo, Una polemica
di Guglielmo D’Auvergne (S. 146-171) bietet ein unediertes Kapitel des
zweiten Teiles seines Werkes : « Da Guglielmo D’Auvergne a San Tommaso
d’Aquino ». Er untersucht die Kritik Wilhelms am avicennischen « testi-
monium puri et veri intellectus » hinsichtlich der Erschaffung und des
Werdens der Welt, auf Grund dessen seine Gegner die Ewigkeit der Welt
zu beweisen suchten. Gegeniiber dem Naturalismus dieser Richtung lehrt
Wilhelm einen iibertriebenen Voluntarismus und schreibt dem goéttlichen
freien Willen alle Kausalitit zu. — G. B. Phelan, An unedited Text of
Robert Grosseteste on the Subject-matter of Theology (S. 172-179), ediert
die Einleitung des Hexaémeron Roberts und wird in absehbarer Zeit das
ganze Werk kritisch herausgeben. — G. Théry O. P., Thomas Gallus et
Egide d’Assise, Le traité « De septem gradibus contemplationis » (S. 180-190),
neigt auf Grund der hier dargelegten Argumente dazu, diesen Traktat,
der einen Kommentar zu den Dicta des sel. Aegidius von Assisi darstellt,
‘Thomas Gallus zuzuschreiben. — O. Lottin, L’identité de I'dme et de ses
facultés pendant la premiéve moitié du XIIIme siécle (S. 191-210), zeigt
anhand unedierter Texte, da3 die Lehre von der Wesensidentitiat der Seele
mit ihren Fakultiten vor Thomas keine doctrina communis war. Wilhelm
von Auxerre nimmt als erster Stellung gegen die Identitdtstheorie, die
aber wihrend der Jahre 1230-35 in Hugo von St. Cher, W. v. Auvergne,
Philipp d. K. und Odo von Chiteauroux wieder ihre Verteidiger findet.
Die ersten Franziskanerlehrer verwerfen sie und fiihren den Terminus
«una substantia » ein. Albert und Thomas prizisieren die Lehre durch
den Begriff des totum potentiale. — M. Grabmann, Eine fiv Examina-
zwecke abgefafte Quaestionensammlung der Pariser Artistenfakultit aus der
ersten Hdlfte des XIII. Jahrvhunderts (S. 211-229), entwirft anhand dieser
in Cod. 109 des Archivo de la Corona de Aragén enthaltenen Quistionen-
sammlung ein interessantes Bild des Schulbetriebes an der Pariser Artisten-
fakultit. — P. Mandonnet, Albert le Grand et la « Philosophia pawperum »
(S. 230-262), verteidigt neuerdings die Echtheit des Compendium de negotio
naturali, das nach seiner Ansicht eine Zusammenfassung der ersten fiinf
groBen naturwissenschaftlichen Werke Alberts darstellt, und datiert es auf
I1240-44. Neue Beweise fiir die Unechtheit unter Heranziehung des gesamten
Handschriftenmaterials wird in nédchster Zeit Prof. Geyer bringen. —
A. Mager, Der NOYX IIAOHTIKOZX bei Aristoteles und Thomas von Aquin
(S. 263-274), kommentiert De anima, III, 5: « Der leidensfihige Verstand
aber ist verginglich». Not¢ bedeutet bei Aristoteles immer Geistwesen ;
darum kann an dieser Stelle nicht, wie Thomas lehrt, wohl um die Stelle
vor averroistischer Auslegung zu retten, vom Gedachtnis und der Phantasie
die Rede sein. Aristoteles will sagen, die Eigentiimlichkeit des intellectus
in actu, von dem hier die Rede ist, maf77ixés zu sein, d. h. unter der Ein-
wirkung von Gedidchtnis und Phantasie zu stehen, hére auf, wenn er



Literarische Besprechungen 465

ywetslelc, leibgetrennt ist. In diesem Sinne ist er verginglich. — 4. Man-
sion, La théovie aristotélicienne du temps chez les péripatéticiens médiévaux.
Avervoés-Albert le Grand-Thomas d’Aquin (S. 275-307) deckt den EinfluB
der averroistischen Auslegung und Erweiterung des aristotelischen Zeit-
begriffes auf die beiden Dominikaner auf. — A. Birkenmajer, Avicennas
Vorrede zum « Liber Sufficientiae » und Roger Bacon (S. 308-320), veroffent-
licht aus Cod. 510 der Stadtbibl. von Briigge die bisher nur aus Zitaten
von R. Bacon bekannte lateinische Ubersetzung der Vorrede Avicennas
zum Liber Sufficientiae. — E. Gilson, Sur quelques difficultés de I'illumi-
nation augustinienne (S. 321-331), zeigt die Bedeutung des Illuminismus
fiir die christliche Noetik durch Zuriickfiihrung auf seine rein philosophische
Stellung. Die Vertreter des Augustinismus im XIII. Jahrh. suchten ver-
gebens nach einer Lehre vom Begriff bei ihrem Meister ; ihr Bemiihen,
eine solche ad mentem S. Augustini aufzubauen, zeitigte als Resultat nur
die Aufdeckung der Schwierigkeit dieses Unternehmens. S. 324 hat sich
ein sinnstorender Druckfehler eingeschlichen: ... de anima ntellectiva,
in qua communicamus cum brutis ; natiirlich muB3 es heiBen sensitiva. —
D. E. Sharp, Thomas of Sutton O. P. His place in Scholasticisme and an
Account of his Psychology (S. 332-354), versucht in diesem ersten Aufsatz
die psychologischen Lehrpunkte Suttons darzulegen, z. B. seine Lehre
von der Beziehung der Wesenheit der Seele zu ihren Fakultiten, die Lehre
von der Natur der sensitiven und geistigen Tétigkeiten der Seele. —
E. Hocedez, Une Question wmédite de Pierve d’ Auvergne sur l'individuation
(S. 355-386), examiniert Lehre und Quellen der Doktrin Wilhelms iiber die
Individuation und ediert die grundlegenden Texte: Quod I, II, 5 und
Metaph. VIII, q. 25. — G. Wallerand, Henri Bate de Malines et saint Thomas
d’'Aquin (S. 387-411), illustriert anhand von Beispielen aus dem Speculum
die scharfe Polemik Heinrichs gegen den «famosus expositor » Thomas
von Aquino. — J. Hoffmans, La Table des divergences et imnovations de
Godefroid de Fontaines (S. 412-436), ediert die « Tabula super novem quod-
libet » Gottfrieds, die fiir die Lehrentwicklung und die genaue Feststellung
seiner in den verschiedenen Fragen bekimpften Gegner von nicht geringem
Interesse ist. Auf S. 415 macht H. aus Thomas von Sutton einen « moine
bénédictin » ; auf S. 419 einen « moine augustin ». Die Notiz in Cod. 138,
fol. 154", des Merton College liest H. folgendermaBen : « quodlibeta magistri
thome Sutton socii domus de Merton postmodum d. par. (= doctor pari-
siensis) ». Die richtige Lesung gibt Sharp im obengenannten Artikel dieser
Festschrift, S. 333 : postmodum ordinis predicatorum. — E. Longpré, Le
ms. 139 de la cathédrale de Valencia. Etude sur les véportations de Duns Scot
(S. 437-458). L. entdeckte in dieser Hs. eine neue Reportatio einer Vor-
lesung von Scotus zu den ersten 17 Distinktionen des III. Buches, die
er seiner zweiten Pariser Lehrtatigkeit assigniert, so daB wir jetzt zwei
verschiedene Pariser Reportationen zum dritten Buche kennen. — A. Pelzer,
Barthélemy de Bruges, philosophe et médecin du XIVme siécle (S. 459-474),
skizziert den Lebenslauf des Briigger Scholastikers und bietet interessante
neue Mitteilungen iiber seinen philosophischen NachlaB. Ein zweiter Teil
wird iiber die medizinischen Werke berichten. — F. Van Sieenberghen



466 Literarische Besprechungen

schlieBt die wissenschaftlichen Beitrige der Festschrift ab mit einem lehr-
reichen Uberblick iiber die bedeutendsten mittelalterlichen Studien der
Neuzeit : Le mouvement des études médiévaux (S. 475-512).

Th. Kippeli O. P.

J. Thyssen : Geschichte der Geschichtsphilosophie. — Berlin, Junker
und Diinnhaupt. 1936. viIir-igo SS.

In der Sammlung « Geschichte der Philosophie in Langsschnitten »,
herausgegeben von Prof. Dr. W. Moog, gibt Thyssen als Heft 11 die
Geschichte der Geschichtsphilosophie. Die tiefere Berechtigung, die Ge-
schichtsphilosophie als besondere philosophische Disziplin und als Setten-
stiick zur Geschichtswissenschaft zu behandeln, liegt darin, daB auch die
bedeutenden Historiker mit allgemeineren weltanschaulichen Auffassungen,
mit einer « heimlichen Geschichtsphilosophie », arbeiten (S. 2, 93). Verf.
behandelt den Stoff nach Altertum, Mittelalter und Neuzeit. In der Antike
findet er geschichtsphilosophische « Ansidtze». Die christlich-mittelalter-
liche Geschichtstheologie wird, zum Bedauern des Verf. selbst, nur kurz
dargestellt. Vielleicht hitte aber doch etwas auf die Gedanken der an-
regenden Arbeit J. Sporls, Das mittelalterliche Geschichtsdenken als
Forschungsaufgabe (Historisches Jahrbuch der Gorresgesellschaft 1933),
eingegangen werden konnen. Der grof3te Raum ist der Neuzeit gewidmet :
Ansdtze der eigentlichen Geschichtsphilosophie in der Renaissance und
im XVII. Jahrhundert ; Geschichtsphilosophie der Aufklirung ; des speku-
lativen Idealismus (bes. Hegel S. 69-86); bes. ausfiihrlich wird das
XIX. Jahrhundert behandelt, namentlich die deutsche Romantik und
die Historische Schule. Ich hebe zwei bemerkenswerte AuBerungen des
Verf. hervor (S. 88): «ILegt man die ganze Richtung nicht zu sehr im
Comteschen Schulsinn (des Positivismus) fest, so muf3 wohl die Geschichts-
philosophie des Fortschrittes auch heute noch als eine der stdrksten, ins
Praktische hinein wirksamen Triebkrifte besonders der angelsichsischen
Mentalitit angesehen werden». Und S. 117: « Wenn man die Geschichts-
philosophie Hegels wohl als die Geschichtsphilosophie eines metaphysischen
Philosophen ansehen mufB, so erscheinen mir immer mehr die ‘Welt-
geschichtlichen Betrachtungen’ Jakob Burckharts als die Geschichts-
philosophie eines groBen Historikers». Verf. hat mit Absicht die Gegen-
wart von der Darstellung ausgeschlossen und sie mit Dilthey und Nietzsche
beendet. Man muf3 das bedauern, eine kurze Skizierung der gegenwértigen
Stromungen wiire doch erwiinscht gewesen.

Freiburg. P. Gabriel M. Léhr O. P.



	Literarische Besprechungen

