Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 15 (1937)

Artikel: Die friiheste und die neueste Apologie Meister Eckharts [Fortsetzung
und Schluss]

Autor: Morard, M.St.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-762777

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762777
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die fritheste und die neueste Apologie
Meister Eckharts.

Von M. St. Morard O.P., Freiburg.

(Fortsetzung und Schluf.)

I1.
Meister Eckharts neueste Apologie.’

« Wan alles daz wesen ist, daz ist got»
(bei Franz Jostes 10, p. 8, 23).
« Wan swaz in gote ist, daz ist got ...
Swaz an gote ist, daz ist got ... Alles
daz ist, daz ist got»
(bei Quint 3, p. 56, 9; 57, ¥ und
nach Théry II 50, p. 252).

1. Wilhelm Banges groBangelegte Untersuchung iiber Eckharts
Lehre vom gottlichen und geschopflichen Sein verdient unbestreitbar
groBe Beachtung. Sie ist ungemein sachkundig und mit tief schiirfender
Griindlichkeit gefiihrt, zudem noch geistreich und lebensvoll geschrieben.
Mit begreiflicher Freude an den héchsten metaphysischen Uberlegungen,
die er spielend beherrscht, hat sich der junge Gelehrte in die schwierige
Gedankenwelt des alten Meisters hineingelebt und auf Grund all
seiner, meist noch ungedruckten, lateinischen Schriften ein umfassendes
Bild seiner Anschauungen iiber Gott und Geschopf zu entwerfen
versucht. DaB es ihm denn auch gelungen ist, einen ganzen groBen
Stock an iiberliefertem Gedankengut aus scholastischer und speziell
aus thomistischer Quelle bei Eckhart nachzuweisen, wird wohl niemand
bezweifeln wollen. Obschon es ziemlich allgemein von der zustindigen

Forschung bereits anerkannt war, — gerade Heinrich Denifle hat
als einer der ersten darauf nachdriicklichst hingewiesen — wird man
nur dankbar sein, es in dieser Ausfiihrlichkeit — fiir das betreffende
Gebiet — belegt zu wissen.

Aber Banges Schrift ist eine Apologie, die sich bewuBt und aus-
gesprochen an die bekannten Arbeiten von O. Karrer, H. Piesch
und A. Dempf anschlieBt (vgl. E. Krebs, Theologische Revue 1935,

1 Als Besprechung zu Wilhelm -Bange, Meister Eckeharts Lehre vom gott-

lichen und geschépflichen Sein, 1937, Pallotiner Verlag (vgl. Divus Thomas 1937,
325-338, mit den Literaturangaben auf S. 325).



434 Die fritheste und die neueste Apologie Meister Eckharts

Nr. 11, 433, wo die erwihnten Schriften verzeichnet sind). Damit
verfolgt sie eine Tendenz, bei der die klare Niichternheit des Urteils
in Gefahr steht, durch latente Wunschvorstellungen mehr oder weniger
getriibt zu werden. Wir verstehen iibrigens sehr gut, daB bei den
jetzigen Verhiltnissen den deutschen Katholiken viel daran liegt,
den groBen Namen Eckharts auf ihrer Seite zu haben.

Bange geht also von der doppelten Grundannahme aus, erstens,
daB Eckhart in der Hauptsache als ein echter Vertreter katholischer
Rechtgldubigkeit gelten darf, und zweitens, daB er sich stets als iiber-
ragender Denker in all seinen schriftlichen AuBerungen durchwegs
konsequent geblieben ist. Diesen Standpunkt kann man gewiB als
vorliufige Arbeitshypothese verstehen und billigen. Denn er hat
nach allem doch einige Wahrscheinlichkeit fiir sich. Wir glauben
aber nicht, daBB Bange diese Hypothese kritisch genug nachgepriift
habe. Deswegen ist er denn auch schlieBlich zu Ergebnissen gekommen,
die wir nur als unrichtig bezeichnen kénnen. Wo er einen nur unbe-
deutend gewandelten Thomismus gefunden zu haben meint (Bange 279-
281), diirfte man doch viel eher ein thomistisch verbrimies System von
wesentlicher Absonderlichkeit und — Bedenklichkeit zu erkennen haben 1.

Die vorausgesetzte Folgerichtigkeit des Denkers Eckhart wird
von Bange gar nicht in Frage gestellt, sondern an schwierigen Stellen
geradezu als entscheidend zu Gunsten einer thomistisch harmonierenden
Auslegung benutzt. Dadurch werden zum Beispiel die Pariser Quéstionen
mit ihren hochst ungliicklichen Subtilititen und Sonderbarkeiten iiber
intelligere und esse in einer Weise gedeutet, die mit den Texten
wahrlich nicht gut vereinbar ist (Bange 50-70). Schon vor etlichen
Jahren hatte dariiber B. Geyer in aller Kiirze den richtigen Sach-
verhalt festgestellt (vgl. Theologische Revue 1929, Nr. 6, 245 f.).

Die vollige Rechtglaubigkeit Eckharts wird, nebst seinem Thomis-
mus, als Hauptergebnis der gesamten Untersuchung am SchluB noch-
mals unterstrichen. Hier also wire die Hypothese aus der angestellten
Nachpriifung als zu recht bestehende These hervorgegangen. « Von
seinen (Eckharts) Sitzen wurden 26 als ihrem Wortlaut und Kontext
nach hiretisch oder der Hiresie verdichtig verurteilt, wobei allerdings
bemerkt wird, daB diese Sitze mit vielen Erklirungen und Erginzungen

1 Das weiBl auch Eckbart selber ganz gut. « Nonnulla ex sequentibus ...
primo aspectu monstruosa, dubia aut falsa-apparebunt », bemerkt er vielsagend
im Prolog zu seinem dreigliedrigen Werk, das heit zur Gesamtausgabe seiner
lateinischen Schriften (Bascour, Prol. 7; Weif, Prol. 36).



Die fritheste und die neueste Apologie Meister Eckharts 435

einen katholischen Sinn haben koénnten. Der Papst hat Eckeharts
Sitze verurteilt ‘prout sonant’. An der subjektiven Rechtglaubigkeit
Eckharts hat er nicht gezweifelt, so wenig wie Eckhart selbst
und seine Ordensbriider. Die sicher echten lateinischen Schriften,
die nun im Druck erscheinen, beweisen diese Meinung als berechtigt,
dariiber kann kein Zweifel bestehen » (Bange 285). Da wird eigentlich
die pipstliche Verurteilungsbulle selbst als Kronzeuge fiir jene Recht-
gliubigkeit Eckharts angefiihrt, die sich aus Banges Untersuchung
ergeben soll. Es wire vielleicht deutlicher gewesen, zwischen der
Lehre und der Gesinnung Eckharts zu unterscheiden.

Seine subjektive Rechtgliubigkeit, das heiBt die Rechigliubigkert
seiner Gesinnung, ist zweifellos anzuerkennen, wie wir es in unserem
ersten Artikel in aller Form nachgewiesen haben. Fiir den Papst
war sie einfach dadurch gegeben, daB sich Eckhart von vornherein
dem Urteil der Kirche unterwarf und speziell die 26 Sitze « quos se
praedicasse - confessus extitit », widerrief, ja sogar verurteilte «et
haberi voluit pro simpliciter et totaliter revocatis» (Denifle 640).

Damit aber ist der rechtgliubige Charakter seiner AuBerungen
in keiner Weise bestitigt. Sondern, ganz im Gegenteil, wird seine
objektive Rechigliubigkeit, das heillt die Rechtgliubigkeit seiner Lehvre,
von der Bulle ausdriicklich verneint. Wenigstens in Bezug auf die
15 ersten und die 2 letzten Artikel, die von ihr als hiretisch verurteilt
werden. Die 11 iibrigen Artikel werden nur als «{ibel lautend, gewagt
und der Hiresie verdichtig» bezeichnet. Auf diese allein bezieht
sich die einschrinkende Bemerkung, die Bange fiir alle Artikel in
Anspruch nimmt (licet cum multis expositionibus et suppletionibus
sensum catholicum formare valeant vel habere, Denifle 639), aber
durchaus nicht auf die anderen, die nach Wortlaut und Kontext als
einfach hiretisch befunden wurden. Die von Eckhart vorgetragenen
Lehrsitze entbehren also, nach dem Urteil der Bulle, gerade jener
Rechtgliubigkeit, die seine lateinischen Schriften, nach der Unter-
suchung Banges, besitzen sollen.

So hat denn Bange kein Recht, die Bulle des Papstes zur Be-
stitigung seines Endergebnisses heranzuziehen, beziehungsweise um-
gekehrt, sein Ergebnis als Bestdtigung der pipstlichen Bulle anzu-
sehen. Allerdings darf sie auch nicht ohne weiteres dagegen angefiihrt
werden. Sie befaBt sich ja zumeist mit den Predigten des Meisters,
von denen selbst seine eifrigsten Verteidiger zugeben miissen, dal}
sie in manchem miBverstindlich sind (vgl. Otto Karrer, Theologische

Divus Thomas. 29



436 Die fritheste und die neueste Apologie Meister Eckharts

Revue 1937, Nr. 10, 388 : « Man konnte damals und kann heute noch
E.s Predigten in manchem miBverstindlich finden»). Wir wollen
hier noch eigens bemerken, daB Bange objektiv genug ist, die Objek-
tivitit der pidpstlichen Instanz in der Angelegenheit Eckharts aus-
driicklich anzuerkennen und gelegentlich auch gegen gewisse voreilige
Bedenken in Schutz zu nehmen.

Wie steht es nun tatsichlich mit der Rechtgliubigkeit der latei-
nischen Schriften Eckharts ? Nur einen Lehrpunkt, allerdings den
wichtigsten, wollen wir diesbeziiglich einer niheren Priifung unterziehen.

2. Ganz richtig ist es nimlich, wenn Bange vom ersten Satz des
Opus propositionum ausgeht (Bange 19-29). Dieser Satz, den Eckhart
im Prologus des Opus tripartitum als Beispiel seiner Art und Methode
vorfiithrt (Bascour, Prol. 12 ; Weil}, Prol. 38 ; Théry 172 ; Denifle 537),
lautet in prignanter Kiirze : Esse est Deus, Sein ist Golt.

Es ist zundchst von Wichtigkeit zu erfahren, aus welchem Kontext
Eckhart diesen «mustergiiltigen » Abschnitt seines Werkes heraus-
genommen hat. Das Opus propositionum, von dem sonst so gut wie
nichts weiteres auf uns gekommen ist und das von Eckhart selbst
sehr wahrscheinlich nie ausgefithrt wurde, hitte nach des Meisters
Vorbericht (Bascour, Prol. 5 s.; Weil}, Prol. 35 s.) tausend und mehr
Propositiones enthalten, die in vierzehn Traktate eingeteilt worden
wiren. Deren grundlegende Bedeutung wird mit besonderem Nach-
druck hervorgehoben (Bascour, Prol. 11, 9-13; Weil}, Prol. 38, 4-7),
vor allem in Bezug auf eben jene erste Propositio (Bascour, Prol. 19,
13-16 ; WeiB, Prol. 41, 27-30). « Postremo, notandum, heit es an
dieser Stelle, quod ex praemissa prima propositione, si bene deducatur
(WeiB : deducantur), omnia aut fere omnia, quae de Deo quaeruntur,
facile solvuntur, et quae de ipso scribuntur, plerumque, etiam obscura
et difficilia, naturali ratione clare exponuntur »?!,

Der erste Traktat hitte « de esse et ente, et ejus sopposito, quod
est nichil » gehandelt. Erst im dreizehnten Traktat wire die Frage
«de Deo, summo esse» zur Sprache gekommen. Der erste Satz also,
der hier im Prologus als Musterprobe den Lesern vorgelegt wird,
gehort dem Traktat vom Sein an und nicht dem Traktat von Gott.
Es geht dabei um eine Bestimmung iiber das esse, dem das nichil

! Der in den letzten Worten auftauchende Rationalismus gehért mit zu
den wesentlichen Ziigen der Eckhartschen Theologie : vgl. seine programmatischen
Vorbemerkungen im Johanneskommentar (Johannes 4, 4-17). Quae de ipso
« scribuntur » bezieht sich namlich auf die Heilige Schrift,



Die fritheste und die neueste Apologie Meister Eckharts 437

gegeniiber gesetzt wird, nicht aber {iber Gott, von dem erst nach elf
weiteren Traktaten die Rede sein soll (vgl. noch Bascour, Prol. 2o, 3-5;
WeiB, Prol. 41, 33 s.). Im ersten Satze des ersten Traktates also soll
uns augenscheinlich eine Definition des esse geboten werden, die von
wesentlicher Bedeutung fiir das ganze iibrige dreigliedrige Werk sein
will. Darauf hat Bange gar nicht geachtet, auch Denifle nicht.
Sodann darf man annehmen, da Eckhart hier auf Thomas von
Aquin zuriickzugreifen scheint, dall mit dem esse das «esse actualis
existentiae » gemeint ist, wie es iibrigens aus den dem Satz angefiigten
Beweisen und aus anderen Stellen des Prologus deutlich hervorgeht
(vgl. Bascour, Prol. 9, 1 s.; 27, 7 s.; WeiB, Prol. 37, 7 s.; 45, 6 s.).
Esse bedeutet also hier auf deutsch: wirkliches Dasein. Wir wollen
es fortan, wo nur méglich, stindig durch Sein ohne Artikel {ibersetzen.
Der entsprechende Satz lautet bei Thomas, dem Eckhart, wie
gesagt, folgen diirfte, oder vielmehr den er fiir seine These gleichsam
beschlagnahmen mdochte : Deus est suum esse (S. Theol. I 3, 4), Gott ist
sein eigenes Sein, Im selben Sinne heilt es dann beim heiligen Lehrer
weiter : Deus est ipsum esse per se subsistens (ib. I 4, 2), Gott ist das
durch sich selbst bestehende Sein. Da ist jedes MiBverstindnis aus-
geschlossen, wie Thomas selber es gelegentlich eigens auseinandersetzt :
Gott ist nur einzig und allein das absolute Sein, von dem jedes andere
Sein unendlich verschieden ist (ib. I 3, 4 ad 1™ und 7, 1 ad 3m) 1.
Da wird man sich nun fragen miissen, warum Eckhart sich denn
so ganz anders als Thomas ausdriickt ? Nach den allgemeinen Regeln
der Logik muB in einem solchen Satz wie esse est Deus das Subjekt
allgemein genommen werden : Sein ist Gott. Hingegen muB im Satz
Deus est esse, selbst wenn man nicht mit Thomas suum esse schreibt,
das Pridikat partikuldr verstanden werden : Gott ist ein bestimmtes
Sein. Der Unterschied wird sofort klar, wenn man etwa die Sitze
gegeniiberstellt : animal est homo und homo est animal, auch wenn
man beim letzteren nicht ndher prizisiert : animal rationale. Warum
also bei Eckhart diese Umkehrung des thomistischen Satzes mit der
damit gegebenen gewaltigen Sinnverschiebung ? Auch das hat Bange
gar nicht beachtet, und Denifle ebensowenig.
Wir werden wohl, wenigstens vorldufig, vermuten diirfen, daB es
eben fiir Eckhart galt, das esse zu definieren und daB es nach seiner

1 Letzterer Text lautet : Ex hoc ipso quod esse Dei est per se subsistens,
non receptum in aliquo, prout dicitur infinitum, distinguitur ab omnibus aliis
et alia removentur ab ipso. Der erste ist noch, wenn mdglich, kategorischer.



438 Die fritheste und die neueste Apologie Meister Eckharts

Anschauung keine bessere Definition des Seins im allgemeinen gab,
als eben jene : Sein ist Gott. Wo er dann umgekehrt, Gott definieren
will, geht er ganz folgerichtig vor, indem er mit Berufung auf den
fraglichen Satz schreibt : Deus est ipsum esse et ipse solus, Gott ist
das Sein selbst und zwar er allein (WeiB, Gen. 76, 15 ; die ganze Stelle
hier 76, 12-32, ist fiir die Deutung des Eckhartschen Hauptsatzes
dulerst aufschluBreich). Man stelle sich nur beispielsweise vor, dal
einer definiere : animal est homo. Er wird dann ganz regelrecht die
Umkehrung seiner Definition gerade so vornehmen miissen, wie Eckhart
es hier getan hat: homo est ipsum animal et ipse solus.

Bei einem anderen Denker als Eckhart wiirde dies allein schon
fiir die pantheisierende Richtung seiner Seinslehre entscheidend sein.
Aber man kann Eckhart, bei seiner unberechenbaren Impulsivitit,
nicht immer ohne weiteres beim Wort nehmen. Wie er manchmal
mit Begriffen und Behauptungen umspringen kann, werden wir spiter
noch erfahren. So miissen wir denn aus den Beweisen, fiinf an der Zahl,
die er seinem Satz unmittelbar anhidngt, volle Klarheit iiber seine
eigentliche Meinung zu gewinnen suchen. Das hat auch Bange seiner-
seits am betreffenden Abschnitt seiner Arbeit mit aller nétigen Aus-
fiihrlichkeit gemacht.

3. Damit der Leser sich ein selbstindiges Urteil bilden kdénne,
werden wir jedesmal den lateinischen Wortlaut des Eckhartschen
Beweises vorlegen. Dann soll auf der linken Hilfte der Seite die von
Bange iibernommene Ubersetzung Karrers folgen und auf der rechten
Hilfte eine andere moglichst texttreue Ubersetzung. Hierauf werden
wir den schwierigen und fiir Eckharts Anschauung malgebenden Text
zu verstehen suchen. Banges abweichende Deutung wird jeweils, wo
notig, an entsprechender Stelle beriicksichtigt werden.

Evrster Beweis. Si esse est aliud ab ipso Deo, Deus nec est nec
Deus est. Quomodo enim est aut aliquid est, a quo esse aliud, alienum
et distinctum est ? Aut si est Deus, alio (besser mit der Handschrift
von Trier und von Cues : aliud) utique est, cum esse sit aliud ab ipso.
Deus igitur et esse idem, aut Deus ab alio habet esse, et sic non ipse
(erginze : est ?) Deus, ut praemissum est, sed aliud ab ipso prius ipso
est (erginze : Deus ?) et est sibi causa, ut sit.

Wenn das Sein etwas von Gott Wenn Sein etwas anderes
Verschiedenes wire, so konnte man als Gott selbst wire, da konnte



Die fritheste und die neueste Apologie Meister Eckharts

von Gott weder sagen, daB er ist,
noch, daB er Gott ist. Denn wie konnte
er sein oder etwas sein, wenn das
Sein ihm gegeniiber etwas anderes,
Fremdes und Unterschiedenes ist ?
Oder wenn Gott ist (ohne das Sein zu
sein), so gehort er jedenfalls anders
wohin [Bange richtiger : so ist Gott
durch etwas anderes. Aber B. erginzt
falsch : als das Sein, statt: als er
selbst], da das Sein etwas anderes ist
als er. Also ist Gott und das Sein
dasselbe — oder aber Gott hat das
Sein von einem anderen und ist somit
nicht, wie vorausgesetzt, selbst das
Erste [Bange richtiger : und dann ist
er nicht Gott, wie eben vorausgeschickt
wurde], sondern etwas anderes als er
ist frither als er und ist ihm Ursache
seines Seins (bei Bange 19).

439

Golt weder sein noch Gott sein.
Wie kann demn ndmlich das
sein oder etwas sein, wem gegen-
iiber Sein etwas anderes, frem-
des und verschiedenes 1ist ?

Oder wenn Gott ist, dann
ist er eben etwas anderes (als
Gott), da Sein etwas anderes
1st als er. Entweder also ist
Gott und Sein dasselbe oder
aber Gott hat Sein von einem
anderen, und so ist dann nicht
er selbst Gott, wie eben voraus-
geschickt wurde, sondern etwas
anderes und friiheres als er
ist es (namlich Gott) und ist
thm Ursache, daff er sei. (Man
konnte diesen schwierigen Ab-
schnitt noch anders iiberset-
zen.)

Diesen ersten Beweis fassen wir, in starker Abweichung von Bange,

folgenderweise zusammen :

Wenn Sein etwas anderes ist als Gott selbst, ergibt sich, —
entweder daBB Gott weder ist noch Gott ist, — oder, wenn er dennoch
ist, daB er nicht Gott ist. Beides aber ist einfach ausgeschlossen.
Folglich ist Sein nichts anderes als Gott: esse est Deus ipse.

Das erste Glied der Alternative wird durch die selbstverstindlich

zu verneinende Frage bewiesen : « Wie kann das (nicht er =

Gott,

wie Karrer und Bange setzen, ohne daB iibrigens am Grundgedanken
etwas dadurch gedndert wiirde), wie kann das sein oder etwas sein,
dem gegeniiber Sein etwas anderes, fremdes und verschiedenes ist ? »
Eckhart meint also, daB nur solches sein und etwas sein kann, dem
Sein eigen und identisch ist.

Wir wollen uns hier nicht linger aufhalten lassen durch die Sorg-
losigkeit, mit der Eckhart so verschiedene Begriffe wie aliud, alienum
und distinctum zu einem einzigen Gedankenkniduel ineinanderschlingt.
Wir gehen nur auf die Sache. Es ist schon wahr, daB kein Ding sein
kann, wenn es nicht Sein besitzt, wenn ihm Sein nicht eigen ist,



440 Die fritheste und die neueste Apologie Meister Eckharts

sondern fremd (alienum). Daraus aber folgt noch lange nicht, wie
Eckhart es hier ohne weiteres voraussetzt, daB jedem seienden Ding
Sein nicht bloB eigen, sondern auch identisch sein miisse. Da konnte
es also kein einziges Ding in der Wirklichkeit geben, dem Sein nicht
identisch wire. Das haben zwar andere gleichzeitige Lehrer in der
Tat behauptet, indem sie Sein und Wesen, esse et essentia, in den
Geschopfen ebenso wie im Schopfer real identisch sein lieBen. Das
wollten sie aber nicht in dem Sinne verstehen, als ob deshalb alle
Dinge der Wirklichkeit aus sich seiend wiren. Fiir Eckhart aber ist
ein Wesen, dem Sein identisch ist, ein aus sich Seiendes wie er es ja
in dem Prologus bei der quaestio prima eigens beweist (Bascour, Prol.
13 f.). Daher ist nach ihm Sein keinem Geschépfe, sondern nur dem
Schopfer allein identisch 1.

1 In der ersten Anklageliste des Kélner Prozesses (Théry I 3, 11), kommt der
Artikel vor : « In omni creato aliud est esse et ab alio, aliud essentia et non ab
alio» (ib. 176 und 195). Der Artikel stammt aus dem Exoduskommentar, wo
weiter ausgefithrt wird : « Propter hoc alia est quaestio: an est, quaerens de
annitate sive de esse rei, alia quaestio: quid est, quaerens de quidditate sive de
natura ipsius rei ... Res, illud quod est, non habet ab alio; quod enim homo
sit, aut animal sit, habet ab alio; quod autem homo sit animal, corpus et
substantia, a nullo prorsus habet nisi a seipso» (Denifle 561, vgl. 488). Der
Artikel wurde nicht wegen des realen Unterschiedes zwischen esse et essentia
beanstandet (Bange 120), sondern wegen der Behauptung, die essentia sei nicht
ab alio und habe demnach keine Ursache. Bange beleuchtet den Standpunkt
Eckharts unter anderem durch ein langes Zitat aus Feldner (Commers Jahrbuch
1895, 93), wonach das Wesen des Geschopfes als reales Subjekt seinem Sein
ontisch vorausgesetzt werden miisse, und «daher nicht erst durch das Sein
formell real » wire, « durch das Sein» aber wiirde es «aktuell» (Bange 153).
Der hl. Thomas schiebt kurzer Hand jede derartige Bedenklichkeit beiseite,
indem er einfach erklirt: « Deus simul dans esse, producit id quod esse recipit ;
et sic non oportet quod agat ex aliquo praeexistente » (De Potentia 3, 1 ad 7m)
und : « Ex hoc ipso quod quidditati esse attribuitur, non solum esse, sed ipsa
quidditas creari dicitur : quia antequam esse habeat, nihil est, nisi forte in intellectu
creantis, ubi non est creatura, sed creatrix essentia» (ibid. 3, 5 ad 2m). Die
pépstliche Kurie schied diesen Artikel, wohl wegen seiner Verquickung mit rein
philosophischen Lehrmeinungen und wegen der Verworrenheit der dabei beriihrten
Fragen, samt allen iibrigen rein philosophischen Artikeln des Meisters, vom
ProzeB aus (vgl. Divus Thomas 1937, 336).

Nun aber ist es interessant, neben diesem Artikel Eckharts den Text aus
dem Genesiskommentar zu setzen, den Bange in einer Fulinote zitiert : « Quarto
sic exponitur (sc. In principio creavit Deus coelum et terram), ut per coelum
intelligatur id, quo res est sive esse rei; per terram vero intelligatur parabolice
id, quod res est sive essentia et quidditas. Hec enim duo differunt in omni
creato et sunt rerum creatarum omnium principia et proprietates. In solo autem
increato idipsum est ‘quo est’ et ‘quod est’, hoc ipso quod increatum est. Hoc
est ergo quod hic dicitur: ‘In principio creavit deus coelum et terram’, id est
creavit duo principia, quo est sc. et quod est, omnium entium quae creata sunt,



Die fritheste und die neueste Apologie Meister Eckharts 441

Nun aber hilt andererseits Eckhart daran fest: ein dem Sein
nicht identisches Ding kann weder sein noch etwas sein. Quod enim
aliud est ab esse, non est aut nichil est (Bascour, Prol. g, 1). Divisum
autem ab esse et distinctum !, necessario nichil est ; nichil tam nichil
quam divisum ab esse (Sagesse III 412 ; Denifle 516). Ab ipso (sc. Deus)
distinctum nichil est aut esse potest, quod clarissimum est, si loco Dei
accipiamus esse : Deus enim est esse. Constat enim, quod esse est
indistinctum ab omni quod est et quod nichil est nec esse potest
distinctum et separatum?! ab esse (Sagesse IV 247; Denifle 494).
Nichil tam indistinctum quam ens et esse (Sagesse IV 255 ; Denifle 499).
Wenn also bei den Geschépfen Sein und Wesen real verschieden sind,
so kann er daraus nur eines schlieBen : daf die Geschipfe weder sein
noch etwas sein kimmen. Dies ist auch in der Tat die ausdriickliche
Lehre Eckharts. « Alles, das geschaffen ist, das ist nicht » (Théry 224).
Nulla creatura est, quae aliquid est (ib. 236). Nulla creaturarum
habet esse (ib. 247, vgl. ib. 171, 184, 205, 218, 248, 249). Omnes
creaturae sunt unum purum nichil (26. Artikel der pipstlichen Bulle
= Théry I 4, 15 = II 43 mit der Begriindung u. a., p. 248, daB es
ein infinitum bonum gebe : das infinitum aber sei «extra quod nichil
est »). Dieser Konsequenz ist fiir ihn wirklich nicht auszuweichen.

Jetzt aber zum zweiten Glied der Alternative. Wohl ist mit dem
ersten Glied die Frage auf der ganzen Breite des ontologischen Gebietes
prinzipiell erledigt. Es ist aber, als ob Eckhart sich scheute, das Licht
seiner Grundgedanken vorzeitig leuchten zu lassen. Er bequemt sich
also zu der gewohnlichen Ansicht der thomistischen Kreise, wonach
doch etwas sein kann, ohne daB Sein ihm gerade identisch wire. So
zeigt er nun, daB dies jedenfalls bei Gott nicht sein darf. Wenn Gott
wirklich ist, ohne daB Sein ihm identisch ist, so ist er dann ein
Anderes als Gott. Denn in diesem Fall ist Gott durch ein Anderes,
niamlich durch das von ihm verschiedene Sein, das ihm verliehen
wird. Und dieses Andere nun, das frither als er ist, das ist Gott, und

hoc ipso quod creata sunt» (Bange 30). Hier weht uns der Geist ungetriibter Glaubig-
keit erfrischend entgegen. So schreibt Eckhart, wenn er seine Gedanken vom Strom
der christlichen Uberlieferung tragen 148t. Das kann aber nur ziemlich gewaltsam
mit dem Inhalt des fraglichen Artikels in Einklang gebracht werden. Bange
miiht sich, hauptsichlich eben darum, durch mehr als dreiBig Seiten ab (119-154).
Nach Genesiskommentar (Weifs, Gen. 62-64) wire es ebenfalls ganz speziell das
« esse essentiae», das den Gegenstand der schopferischen Tatigkeit bildet. Wir
kommen noch unten auf diesen letzten Text zuriick.

1 Wir iiberlassen es dem Leser selbst, die hier und sonst noch obwaltende
Begriffsvermengung zu beachten.



442 Die fritheste und die neueste Apologie Meister Eckharts

das ist ihm die Ursache, daB er sei. Der Gedankengang Eckharts ist in
etwa dem dhnlich, was Thomas von Aquin in seinem ersten Beweis
fiir die Identitit Gottes mit seinem Sein (S. Theol. I 3, 4) ausfiihrt.

Aber Eckhart deutet mit keinem Wort an, daB3, wenn Gott ist,
ohne das Sein zu sein, ein Zweifaches erforderlich ist : einerseits ein
von Gott verschiedenes Sein, wodurch er wire ; andererseits ein von
Gott verschiedenes Wesen, wodurch jenes Sein verursacht wire. Hierin
liegt der folgenschwere Unterschied zwischen Eckharts Beweis und dessen
Gegenstiick bei Thomas. « Oportet ... quod illud cujus esse est aliud
ab essentia sua habeat esse causatum ab alio. Hoc autem impossibile
est dici de Deo, quia Deum dicimus esse primam causam efficientem.
Impossibile est ergo quod in Deo sit aliud esse et aliud ejus essentia . ..
Est igitur Deus suum esse » (1. c.). Eckhart redet nur einzig und allein
von einem Sein, das von Gott verschieden wire, nirgends aber von
einer Ursache dieses Seins. Ubrigens sagt er anderswo ausdriicklich :
Ipsum (sc. esse) non in aliquo nec ab aliguo (andere Lesart : alio)!:
quod enim aliud est ab esse non est aut nichil est (Bascour, Prol. 8-g).

Bange zieht hier aus dem Exoduskommentar einen Text heran,
der befriedigender zu lauten scheint : « Quicumque habetur sive dicitur
Deus esse et non est ipsum esse, sed aliquid aliud, aut erit ens sine
esse aut habet esse ab alio. Sed primum est impossibile ; secundum
vero, si dicatur : Jam non est Deus qui accipit esse ab alio » (Bange 23).
Aber bei Eckhart « habet esse ab alio », « accipit esse ab alio » bedeutet
nur « habet esse aliud a se », nicht aber « habet esse causatum ab alio ».
Zudem kann er nicht einmal gelten lassen, daBl dies ein eigentliches
« Haben » von Sein bedeute. Nulla creaturarum habet esse (Théry 247).

Nun bringen wir zum Vergleich die Zusammenfassung dieses
ersten Beweises nach Bange. «Der Beweis setzt also als positive
Meinung Eckharts iiber Gott voraus, daBl Gott real existierend ist
durch sein (absolutes) Sein, und daB er Gott ist durch die Absolutheit
und Unabhingigkeit seines Seins, und dann beweist er : 1iBt man das
absolute Sein etwas von Gott Verschiedenes sein, dann sind drei
Maoglichkeiten gegeben : entweder er existiert iiberhaupt nicht mehr,
oder er existiert durch etwas anderes als durch das Sein — beides

1 Da wird man an den Artikel erinnert: In omni creato aliud est esse
et ab alio (vgl. oben). Der Widerspruch ist aber diesmal vielleicht nur ein schein-
barer. Also nur Unausgeglichenheit der Ausdrucksweise. Das ist iibrigens fiir
einen iiberragenden Denker schlimm genug. Dafiir aber steckt der Widerspruch
im zweiten Teil des Artikels, denn fiir Eckhart ist es eigentlich nur die essentia,
die bewirkt wird, das esse wird bloB verlichen.



Die fritheste und die neueste Apologie Meister Eckharts 443

aber ist ein unvollziehbarer Gedanke. Oder man 1i8t ihn in Abhingig-
keit von einem anderen existieren, dann ist Gott nicht mehr Gott.
Das absolute Sein und Gott lassen sich also nicht von einander trennen,
ohne daB man in inkonveniente Konsequenzen kommt. Sie sind also
miteinander identisch » (Bange 23-24).

Wie man sofort sieht, trigt Bange ziemlich viel in Eckharts Beweis
hinein. Jedenfalls ist die Voraussetzung des Beweises nur, daB3 erstens
Gott wirklich existiert und daB er zweitens frither als alles andere
und unabhingig von allem anderen existiert. Die erste Voraussetzung
geniigt fiir den ersten Teil des Beweises. Die zweite gibt in Ver-
bindung mit der ersten den Ausschlag im zweiten Teil.

Zweiter Beweis. Omne quod est, per esse et ab esse habet, quod
sit (Weil : fit) sive quod est. Igitur si esse est aliud a Deo, res ab
alio habet esse quam a Deo.

Hier ist es nicht notig, eine Ubersetzung zu geben.

Was immer ist, das ist durch Sein. Ist nun Sein etwas anderes
als Gott, so sind die Dinge durch etwas anderes als Gott. Sein und
Gott sind also dasselbe. Vorausgesetzt ist hier einzig, daB die Dinge
nur durch Gott allein sind.

Es wird vorausgesetzt, daB die Dinge durch Gott allein sind.

Es wird als evident festgestellt, daB3 alles Seiende durch Sein ist.

Daraus wird geschlossen, daB3 Sein mit Gott identisch ist.

Auch hier vermissen wir die notige Unterscheidung zwischen Sein
und Sein, die Bange, sachlich mit allem Recht, heranzieht (Bange 24).
Ein anderes ist nidmlich das Sein, durch das und von dem jedes
Seiende « formaliter » hat, daB es ist. Nur bei Gott ist dieses Sein
das absolute, unerschaffene, mit Gott identische Sein. Bei den Ge-
schopfen (res) ist es sowohl von ihrem Wesen nach der thomistischen
Lehre real unterschieden, als auch vom géttlichen Wesen unendlich
verschieden : ein bedingtes, erschaffenes Sein (esse causatum ab alio,
wie Thomas sagt, vgl. oben). Ein anderes ist das Sein, durch das und
von dem die Dinge «efficienter » haben, daBl sie sind, indem ihr
eigenes Sein von ihm hervorgebracht wird. Dieses Sein ist eben das
absolute, unerschaffene, mit Gott identische Sein. Aber Eckhart
schweigt sich iiber diese wichtigen Unterscheidungen vollstindig aus.
Auf der ganzen weiten Strecke, vom Anfang bis zum Ende der Prologi
(Bascour, Prol. 1-32 ; Weil, Prol. 35-48) trifft man nicht eine einzige
Stelle an, die uns iiber diesen ausschlaggebenden Punkt der Seinslehre
AufschluB geben konnte.



444 Die fritheste und die neueste Apologie Meister Eckharts

In der Voraussetzung, daB Eckharts Lehre rechtgliubig sein
miisse, nimmt Bange an, es sei mit dem Wort esse im ersten Satz des
Beweises das absolute Sein als Wirkursache der Dinge gemeint. Dies
ist aber logisch nicht gut moglich. Dieser Satz ist ndmlich nur in
Bezug auf das esse im allgemeinen ohne weiteres einleuchtend. Zudem
geht der Ausdruck omne quod est auf Gott selbst ebenso gut als auf
die Geschopfe. Will man hier, in diesem ersten Satz, esse vom absoluten
Sein als Ursache der geschaffenen Dinge verstehen, so muB man,
erstens, omne quod est willkiirlich auf die Geschépfe einschrinken
und, zweitens, muBB man voraussetzen, was erst zu beweisen wire.
Denn nur wenn Sein mit Gott identisch ist, was Eckhart eben zu
beweisen unternimmt, nur dann erst ist es klar, daB die geschaffenen
Dinge, von denen vorausgesetzt wird, daB sie durch Gott sind, eben
dann auch durch das absolute Sein sind.

Die logische Gedankenfolge wire etwa : Alles Seiende ist durch
Sein (selbstverstidndlich). Nun aber ist alles Geschaffene durch Gott
allein (vorausgesetzt). Sein ist also mit Gott identisch (was zu beweisen
war). Nun aber ist mit Gott identisches Sein absolutes Sein (selbst-
verstindlich). So ist alles Geschaffene durch absolutes Sein (nach Bange
vorausgesetzt, in Wirklichkeit weiter gefolgert). Ubrigens ist selbst
dann von einer Wirkursache keine Rede, noch von einem Unterschied
zwischen Sein und Sein : es ist ja immer vom selben Sein die Rede.

In seiner Selbstverteidigung (Théry 193 ad 5m) sagt Eckhart,
daB in seinem Satz esse est Deus das Wort esse vom esse absolutum,
nicht aber vom esse formaliter inhaerens gemeint sei. Die Erklirung
kommt reichlich spit. Aber selbst, wenn dieser Ausweg dem Text
und Kontext der betreffenden Stellen entsprechen sollte, so bliebe es
dennoch dabei, daBB im ersten Satz des gegenwirtigen Beweises esse
nur vom esse im allgemeinen verstanden werden konne.

AuBerdem, um es gleich zu sagen, mag auch besagte Erklirung
jener Auffassung entsprechen, die sich Eckhart auf dringendes Anraten
seiner Kollegen aus dem Kolner Ordensstudium fiir den ProzeB zurecht-
gelegt hatte, sie vertrigt sich nicht mit dem objektiven Sinn der hier
vorliegenden Beweise. Das diirfte aus dem Folgenden nur noch deut-
licher werden.

Wir wollen aber jetzt gleich den vierten Beweis vornehmen, weil
er einerseits sich inhaltlich mit dem zweiten sehr nahe beriihrt und
weil er andererseits das Verstidndnis des dritten Beweises uns bedeutend
erleichtern wird.



Die fritheste und die neueste Apologie Meister Eckharts 445

Vierter Beweis. Omne habens esse est quocumque alio circum-
scripto, sicut habens albedinem album est. Igitur, si esse est aliud
a Deo, res poterunt esse sine Deo, et sic Deus non est prima causa,
sed nec causa rebus, quod sint.

Alles, was Sein hat, ist — wie Alles, was Sein hat, ist,
immer seine anderen Bestimmungen abgesehen von jedem anderen,
sein mogen —, so wie alles was WeiBe was es nur immer sei, wie denn

hat, weil ist. Wenn somit das Sein was Weife hat, weif ist. Wenn
etwas anderes ist als Gott, so konnten daher Sein etwas anderes ist
die Dinge ohne Gott sein, und dann als Gott, kinnten die Dinge
wire Gott nicht die erste Ursache, ohne Gott sein, und so wire
wire den Dingen nicht Ursache, daB  Gott nicht die erste Ursache,
sie sind (bei Bange 20). aber auch nicht den Dingen
Ursache daf sie sind.

Karrer hat den ersten Satz nicht richtig iibersetzt. Mit der bei
den Scholastikern nicht seltenen Wendung circumscripto quocumque
alio besagt dieser Satz ohne Zweifel dies: was Sein hat, ist ohne
weiteres, einzig und allein schon dadurch, daB es Sein hat, gleich wie
etwa was WeiBe hat, ohne weiteres weiB ist, einzig und allein dadurch,
daB es Weille hat. Freilich ist diese Behauptung nur dann wahr, wenn
man zu «dadurch allein, daB es Sein hat» hinzudenkt : « selbstver-
stindlich aber auch durch alles noch, was zu diesem Sein und zu
diesem Seinhaben notwendig ist ». Darum kiimmert sich aber Eckhart
nicht, sondern folgert in rein dialektischer Art: wenn also Sein etwas
anderes ist als Gott, werden die Dinge ohne Gott sein kénnen ; aber
das ist ausgeschlossen, denn Gott ist allen sonstigen Dingen Ursache
daB sie sind.

Hier wird, dhnlich wie im zweiten Beweis, nur eines vorausgesetzt :
daB nimlich die Dinge durch Gott sind. Sind sie also bloB durch Sein,
so muB eben Sein als identisch mit Gott gesetzt werden. Offenbar ist es,
nach dem einzig logischen Sinn des Beweises, ein und dasselbe esse,
welches einerseits den Dingen zukommt und ithnen geniigt, um zu sein —
und welches andererseits mit Gott identisch sein soll. Die Konsequenz
«dann wire Gott nicht die erste Ursache» ergibt sich daraus, daB
dann Gott durch etwas anderes wire, namlich durch Sein, das eben
dann etwas anderes ist als er. Sie wird gleichsam auf einem Neben-
geleise gefiihrt, wihrend die andere Konsequenz «dann wire Gott
nicht die Ursache der Dinge » auf dem Hauptgeleise liegt. Allerdings



446 Die fritheste und die neueste Apologie Meister Eckharts

wiirde die sprachliche Fassung des SchluBsatzes im Eckhartschen
Text eher das Gegenteil nahelegen.

Bange, der Karrers Ubersetzung anstandslos iibernimmt, hat den
ersten Satz nicht wverstanden. So kommt er denn dazu, die aus-
gesprochene Primisse «alles, was Sein hat, ist», durch eine zweite,
stillschweigend hinzugedachte zu ergidnzen, die er sich aus dem dritten
Beweis holt : omnia habent esse ab ipso esse (Bange 27). Da ist es
ihm leichter, den Unterschied zwischen esse absolutum und esse
inhaerens in den Text hineinzulegen, beziehungsweise esse in den
Primissen vom absoluten Sein in Gegensatz zu dem eigenen Sein der
Dinge zu verstehen. Mit Unrecht. Denn wenn irgend etwas aus
unserem vierten Beweis klar hervorgeht, so ist es wohl, dal esse in
der Praemisse von dem esse gemeint ist, das die Dinge haben und das
ihnen geniigt, um zu sein, wie auch Weille von jener Weile zu verstehen
ist, die vom WeiBen gehabt wird. Und gerade dieses esse wird mit
Gott identisch erklirt. Mit anderen Worten, das absolute géttliche
Sein ist das Sein der Dinge. .

Der Unterschied zwischen dem zweiten und dem vierten Beweis
diirfte sich etwa so veranschaulichen lassen : zweifer Beweis: die Dinge
sind durch Sein, aber die Dinge sind durch Gott allein, Sein ist also
identisch mit Gott ; vierter Beweis: die Dinge sind durch Sein allein,
aber die Dinge sind durch Gott, Sein ist also identisch mit Gott.

Dritter Beweis. Ante esse est nichil. Propter quod conferens esse
creat et creator est; creare quippe est dare esse ex nichilo. Constat
autem, quod omnia habent esse ab ipso esse, sicut omnia sunt
alba ab albedine. Igitur, si esse est aliud a Deo, creator erit aliud
quam Deus. |

Vor dem Sein ist nichts. Somit Vor dem Sein ist das Nichis.
ist dasjenige, was Sein mitteilt, der Was deshalb Sein verleiht, er-
Schaffende, ist Schopfer. Denn Schaf-  schafft und ist der Schiopfer.
fen heiBt, das Sein aus dem Nichts ver-  Erschaffen ndmlich heifit aus
leihen. Nun aber steht fest, daB alles dem Nichis Sein geben. Nun
sein Sein von dem Sein selbst hat, so  aber steht es fest, dafs alles vom
wie etwas beliebiges weil} ist vermége  Sein selbst Sein hat, wie alles
der WeiBe an sich. Wenn mithin das wvon der Weifle weif3 ist. Wenn
Sein etwas anderes ist als Gott, dann Sein also etwas anderes ist als
wire der Schopfer etwas anderes als  Gott, dann wire der Schopfer
Gott (bei Bange 20). etwas anderes als Gott.



Die fritheste und die neueste Apologie Meister Eckharts 447

Die Ubersetzung Karrers ist tendenziés. Der Satz, auf den hier
alles ankommt : «alles (was ist) hat Sein vom Sein selbst, wie alles
(was Weil ist) von der Weille weil ist », darf doch nicht ohne weiteres
wiedergegeben werden : « alles hat sein Sein vom Sein selbst, wie etwas
weil ist von der Weifle an sich » 1. Die Auslegung Banges (Bange 25-27)
steht und fillt mit dieser Ubersetzung. Die Weifle an sich kommt bei
Eckhart mirgends vor. Wenigstens kann Bange keine einzige Stelle
aus den Schriften des Meisters angeben, wo er albedo in dieser Auf-
fassung verwendete. Es gibt aber dagegen Stellen, wo die ihm
geliufige Ansicht, direkt oder indirekt, ganz unmiBverstindlich aus-
gesprochen ist.

Album enim esse album formaliter accipit ab albedine et a nullo
alio (Théry 188). Paries est coloratus a pictore efficienter, formaliter
autem a colore (Théry 192). Qualitates elementares univoce (gemeint
sind die koérperlichen Qualititen) accipiunt esse a subjecto, per sub-
jectum et in subjecto. Analogice vero (nimlich die geistigen und die
transzendenten Eigenschaften), puta justitia, veritas et hujusmodi,
non sic sed e converso. Non enim accipiunt esse a subjecto sed sub-
jectum accipit ab ipsis et per ipsas et in ipsis esse justum, verum,
bonum et hujusmodi, que sunt priora suis subjectis, et manent corruptis
subjectis suis (Théry 169). Bei Eckhart also gibt es keine Weile an
sich, wie es fiir ihn etwa eine Wahrheit an sich gibt. Die korperlichen
Qualititen sind nur in ihren Subjekten gegeben, als ihnen anhaftende
Formalbestimmtheiten. Die geistigen und transzendenten Eigen-
schaften sind hingegen subsistent, an sich bestehend und verhalten
sich zu ihren geschaffenen Subjekten ungefihr in der Weise wie sich
die geistige Seele des Menschen zu dessen Koérper verhilt (vgl. auBer
dem eben zitierten Text Bascour, Prol. 8/9 = WeiB, Prol. 36/7;
Sagesse 1II 365/6).

Demnach kann die WeiBe hier nur einzig und allein die wirkliche
formelle Farbenqualitit bedeuten, die dem weillen Gegenstand als
solchem wirklich anhaftet (Denifle 505). Esse und albedo sind ja in
dem vorliegenden Satz (omnia habent esse ab ipso esse, sicut ommnia
sunt alba ab albedine) ganz in demselben Sinn zu nehmen wie im
entsprechenden Satz des bereits besprochenen vierten Beweises (omne
habens esse, est ... sicut habens albedinem album est), nimlich vom
Sein und von der WeiBe, die von den Dingen « gehabt » werden.

1 Selbst wenn man mit der Kolner Anklage «ab ipsa albedine» liest
(Théry 172), darf man keineswegs so iibersetzen.



448 Die fritheste und die neueste Apologie Meister Eckharts

Albedo kann also auch nicht, wie Denifle seltsamerweise zunéchst
annimmt (Denifle 504 n. 41, da hat Bange recht gegen ihn), den
abstrakten Allgemeinbegriff des Weilen, noch, wie Bange will (Bange 26),
seine vorbildliche Idee in Gott bedeuten. Es liegt im Texte nicht
das allergeringste Anzeichen dafiir, daB die WeiBe hier als menschliche
oder als gottliche Idee aufgefaBBt wire. Die Griinde, die Bange fiir
seinen Rettungsversuch vorbringt, beruhen wesentlich nur auf der
von ihm vorausgesetzten Rechtgliubigkeit und Folgerichtigkeit Eck-
harts, das heiBt schlieBlich gerade auf dem, was hauptsichlich in
Frage steht. Es kann aber hier wirklich nur die albedo als forma in
subjecto, die Weile als inhdrente Form des weillen Einzeldinges
gemeint werden, wie sie der hl. Thomas einmal gelegentlich erwihnt :
albedo ea ratione ens dicitur, quia ea subjectum est album (S. Theol. I
45, 4 ; vgl. Denifle 505 ; Bange 26).

Die Folgen dieser Feststellung sind leicht zu ermessen. « Wollte
man albedo als ‘albedo in re’ fassen ..., dann wire tatsichlich durch
den Vergleich krasser Pantheismus gelehrt, falls man die Parallele
zwischen dieser ‘immanenten’ albedo in dem Weilen und dem Sein
Gottes im Sein der Geschopfe wirklich durchfithrt. Das Sein Gottes
wire tatsdchlich das ‘esse formale’ der Dinge» (Bange 26). Wir
hitten es kaum schirfer sagen konnen. Was 148t sich aber dagegen
machen ?

Wir wollen auf den hier angedeuteten Schépfungsbegriff (conferens
esse creat, wonach creatio = collatio esse = Zuwendung von Sein)
und auf den damit gegebenen schépferischen Charakter jeder Hervor-
bringung von was es immer sein mdge, nicht niher eingehen. Dieser
Gedanke und der feierliche Vorspruch « Vor dem Sein ist das Nichts »
machen den einzigen, fiir die behandelte Frage ziemlich belanglosen
Unterschied zwischen diesem dritten Beweis aus und dem folgenden,
schon besprochenen, vierten Beweis ; letzterer aber deckt sich seiner-
seits wieder mit dem zweiten beinahe ginzlich.

Fiinfter Beweis. Extra esse et ante esse solum est nichil. Igitur,
si esse est aliud quam Deus et alienum Deo, Deus esset nichil, aut,
ut prius, esset ab alio a se et a priori se, et illud esset ipsi Deo Deus
et omnium Deus.

AuBer dem Sein und vor dem Auper dem Sein und vor

Sein ist nur das Nichts. Wenn somit dem Sein gibt es nur das Nichls.
das Sein etwas anderes ist als Gott Wenn daher Sein eltwas anderes



Die fritheste und die neueste Apologie Meister Eckharts 449

und Gott fremd, so wire Gott nichts st als Gott und Goltt fremd, so
oder er wire seinerseits von einem wdre Gott nichis oder, wie friiher
anderen aus sich Seienden, und zwar (bemerkt), er wdire von einem
einem fritheren aus sich Seienden, anderen als er und von einem
und dies wire dann eigentlich Gott fritheren als er, und dieses
fir Gott selbst und wire der Gott wdre dann der Gott von Gott
aller Dinge (bei Bange 20). selbst und der Gott aller Dinge.

Die Ubersetzung Karrers weist wieder ein starkes MiBverstindnis
auf : aliud a se et prius se wird, ich weil3 nicht wie, zu einem anderen
aus sich Seienden und zu einem fritheren awus sich Seienden. Vielleicht
riihrt der Fehler von einem Versehen her. Sodann lit Karrer die
interessante Riickverweisung auf den ersten Beweis fallen.

Tatsdchlich schlieBt sich dieser letzte Beweis sehr enge an den
ersten und hilft daher nicht wenig zu dessen richtigem Verstindais.
Der Grundgedanke ist ganz derselbe: wenn Sein nicht Gott ist, so
ist Gott entweder nichts oder er ist kein Gott. Zum ersten Teil der
Alternative bringt Eckhart wieder das gleiche Prinzip als Beweis :
«das was mit Sein nicht identisch ist, kann weder sein noch etwas
sein » und auch hier haben wir wieder dieselbe stérende Vermengung
der Begriffe aliud und alienum. Zum zweiten Teil der Alternative
ist die Entsprechung mit der Begriindung im ersten Beweis auljerdem
noch durch einen ausdriicklichen Hinweis (ut prius) unterstrichen.
Neu ist hier nur die feierliche Voranstellung des metaphysischen
Kernspruches : AuBer dem Sein und vor dem Sein gibt es nur das
Nichts. Im Zusammenhang der ganzen Beweisreihe — abgesehen
von allem was noch nur allein in den Prologi diese Deutung bestétigt —
ist hier das eine einzige Sein gemeint, das Gott ist und zugleich
formales Sein aller Dinge. Das gleiche 18t sich zum dhnlichen Vor-
spruch des dritten Beweises bemerken.

4. Fassen wir jetzt das Ergebnis der Nachpriifung zusammen,
die wir an diesem einen Punkt vorgenommen haben. Der Satz « Esse
est Deus» wird von Eckhart durch fiinf Beweise unterstiitzt. Von
diesen fiinf Beweisen haben der erste und der fiinfte einerseits, der
zweite, dritte und vierte andererseits, je den gleichen Inhalt. Alle
fiinf Beweise insgesamt beruhen auf zwei Grundséitzen und zwei Vor-
aussetzungen.

Erster Grundsatz : Etwas, dem das Sein nicht identisch ist, kann
weder sein noch etwas sein (AuBer dem Sein gibt es nur das Nichts).
Zweiter Grundsatz : Was nur immer ist, ist nur durch das Sein.



450 Die fritheste und die neueste Apologie Meister Eckharts

Erste Voraussetzung : Gott ist und ist Gott (er hat « mit nihte
nit gemeine », Pfeiffer 311, 5 s.; vgl. Divus Thomas 1937, 332).
Zweite Voraussetzung: Alles, was sonst nur immer sein mag, ist
durch Gott. Daraus erhellt, daB das Sein Gott ist.

Beweis 1 und 5 beniitzen beide Grundsitze und die erste Voraus-
setzung. Beweis 2, 3 und 4 beniitzen den zweiten Grundsatz und die
zweite Voraussetzung.

Eckhart mag noch so sehr seine Gedanken verschieden ausfiihren
und verschieden ausstatten, — an Wendungen und Zutaten ist er
in der Regel auBerordentlich reich — sein Geist bewegt sich in sehr
engen Grenzen und ist an eigentlichen Grundgedanken viel drmer,
als man es auf den ersten Blick vermuten wiirde.

Sowohl aus der Fassung des Satzes als auch aus dem Inhalt
seiner Beweise ist uns klar geworden, da3 es sich beim « esse » nur um
ein einziges Sein handeln kann, das absolute géttliche Sein, das zu-
gleich formelles Sein alles Seienden ist. Banges Bemiihungen, um
aus diesem Text die Bestitigung dessen herauszubringen, was Eckhart
selbst zu seiner Verteidigung vor den Kolner Kommissdren erklirte,
sind als miBgliickt zu betrachten. Die erwihnte Erklirung Eckharts
lautet : « Cum dicitur : esse est deus, dicendum quod hoc verum est
de esse absoluto, non de esse formaliter inherente» (Théry 193).
Ganz richtig! Aber das ist eben nicht der Sinn des Satzes, weder
seinem Wortlaut noch seinem Kontext nach, wie wir gezeigt haben
diirften. Objektive Rechtgliubigkeit ist also hier nicht gegeben !

Bange hat es leider unterlassen, vor allem anderen den Text der
Prologi einer systematischen Analyse zu unterziechen. Um Eckhart
zuerst aus Eckhart selbst zu verstehen, — nicht aber vor allem aus
Thomas und nach Thomas, oder gar aus dem spiteren Thomismus,
wie z. B. in der Frage des intelligere als constitutivum formale
divinae essentiae (Bange 50-69) — wire dies unumginglich noétig
gewesen. Da hat namlich Eckhart die maBgebenden Richtlinien und
die grundlegenden Konzeptionen seiner Gedankenwelt, sofern sie eine
Art System ausmacht, zum Ausdruck gebracht. Seine personliche
Lehre iiber das Esse = Deus, als den einzigen Kern der Wirklich-
keit, bildet gleichsam das organische Gestaltungszentrum dieser selt-
samen Einleitung. Von da aus wire dann alles iibrige Schrifttum des
Meisters in die ihm entsprechende Beleuchtung zu riicken gewesen.
Hierin hatte Denifle seinerzeit ganz richtig geurteilt, mochte er auch
sonst die Bedeutung Eckharts und seine literarische GroBe unterschitzt



Die fritheste und die neueste Apologie Meister Eckharts 451

haben. Da wir diesen Aufsatz nicht iiber Gebiihr verlingern diirfen,
miissen wir es uns versagen, aus den erwihnten Ausfiihrungen der
Prologi sowie aus den iibrigen Schriften Eckharts weiteres Material
zur Bestitigung unseres Ergebnisses heranzuziehen!. Wir tun es nur
noch so weit, als es zur Rechtfertigung der Spriiche nétig ist, die am
Anfang unseres Artikels stehen.

5. Der erste dieser Spriiche ist dem bekannten Handschriftendruck
Franz Jostes’ (Meister Eckhart und seine Jiinger, Freiburg i. d. Schweiz
1895) entnommen. Seine Echtheit ist freilich recht unsicher. Inter-
essant ist er, insofern wir in ihm den einzigen Beleg zum fiinfzigsten
Artikel der zweiten Kolner Anklage besitzen (Théry 252, wo iibrigens
dieser Beleg fehlt) 2. Bei Jostes ist er, unter der Uberschrift : « Ditz
spricht bruder Johannes», im folgenden nichsten Kontext iiberliefert.
« Mir ist kein Ding so leicht noch so mdglich, als Gott zu sein ...
Ich sage, daB keine Kreatur so schnode ist, als daB sie nicht zu einem
Sein zu kommen vermoge. Insofern sie zu Sein kommen mag, so ist
es ihr moglich, daB sie Gott sei, denn alles, was Sein ist, das ist Gott»
(nach Jostes 8, 17. 21-23) 3. Wollte man «esse est Deus» recht sinn-
gemal iibersetzen, so konnte man es nicht besser tun, als es hier

geschieht.
Die drei iibrigen Spriiche gehdren zusammen und sind der Predigt
« Nunc scio vere ...» entnommen (Quint 3, 48-57). Aber der dritte

von ihnen kommt in den bekannten Handschriften dieser Predigt
nicht mehr vor, obwohl er in dem oben erwihnten Artikel der Kolner
Anklage ausdriicklich dieser Predigt zugeschrieben wird (Théry II 50,
p. 252). Wir haben einfach das Lateinische — «omne quod est, hoc
est deus » — ins Deutsche zuriick iibersetzt. Wir sind iiberzeugt, da3 er
auch wirklich zum urspriinglichen Wortlaut der Predigt gehort, wo er
etwa gegen SchluB gestanden haben diirfte. Denn er ist, gemal Eckharts
Anschauung, die notwendige SchluBfolgerung aus den beiden anderen.

Eckhart ndmlich ist der Ansicht, daB alles was ist, in Gott ist.
« Causa vero prima omnium effectum producit ex se et in se. Ratio

1 Nur eine Stelle sei hier angefithrt. « Deus autem sapientia, ipse est
actualitas et forma actuum omnium et formarum» (Sagesse IV 287, 4).

2 Auch Quint (56 im Apparat) hat ihn nicht gebracht. Freilich ist die Ent-
sprechung nicht ganz genau.

3 Bei Quint teilweise entsprechend: « Ez enist kein créatiire s6 snoede,
si enbeger des wesens (= sein). Die rlipen, swenne die abevallent von den Baumen,
sd kriechent sie eine wand 0f, daz sie ir wesen behalten. Alsd edel ist das wesen »

(Quint 8, 134, I-4).
Divus Thomas. 30



452 Die fritheste und die neueste Apologie Meister Eckharts

est, quia extra primam causam nichil est ; quod enim est extra primam
causam, deum scilicet, est extra esse, quia deus est esse » (Ecclesiasticus
bei Denifle 586). « Non est ymaginandum, sicut plurimi autumnant
quasi Deus extra se et a se, non in se creaverit aut produxerit omnia,
sed ex se et in se. Primo quidem quia quod extra Deum est, extra
esse est, et sic jam non est, nec creatum aut productum est. Secundo
quia extra ipsum nichil est. Unde si creaturae sive producta omnia
reciperentur aut fierent extra Deum, jam producerentur ab esse in
nichilum, quod non esset rerum creatio aut productio, sed esset rerum
corruptio. Corruptio quidem est via ab esse in non esse sive in
nichilum ... Praeterea ex V. Phys. motus habet nomen et speciem a
termino in quem ... igitur productio ab aliquo quocumque in nichilum
vel in nichilo esset et diceretur nichil » (Sagesse III 440 s.).

Ganz besonders aufschluBreich ist der Text aus dem Prologus.
«Creatio dat sive confert esse. Esse autem principium est et primo
omnium, ante quod michil et exira quod michil, et hoc est Deus. Igitur
creavit omnia in principio, id est in se ipso. Creavit enim ommnia in
esse, quod est principium, et est ipse Deus. Ubi notandum, quod omne,
quod Deus creat, operatur vel agit, in se ipso operatur vel agit. Quod
enim extra Deum est et quod extra Deum fit, extra esse est et fit;
sed nec fit quidem, quia ipsius fieri terminus est esse» (Bascour, Prol. 15,
13-16, 2). « Creavit ergo Deus omnia, non ut starent extra se aut
juxta se et praeter se ad modum aliorum artificum, sed vocavii ex
nichilo, ex mon esse scilicet, ad esse, quod imvenirent et acciperent et
haberent in se. Ipse enim est esse. Propter quod signanter non dicitur
‘a principio’ sed ‘in principio’ Deum creasse. Quomodo enim essent
nisi in esse, quod est principium» (Bascour, Prol. 17, 12-17; Weil,
Prol. 40).

Dies nun vorausgesetzt, wenn nédmlich alles Geschaffene in und
an Golt ist, ergibt sich aus den iibrigens sprachvollendeten Ausfiih-
rungen von Pred. 3 (Quint 56, 5-57, 6), — was in Gott ist, das ist
Goit,; was an Gott ist, das ist Gott — mit zwingender Konsequenz der
Satz : Alles, was ist, das ist Gott. Hier auszugsweise der Text: « Er
(Got) ist ein inhangen in sin selbes liter weslichkeit, dd niht zuo-
hangendes enist. Swaz zuoval hit, daz muoz abe. Er ist ein liter
instan in im selber, d4 noch diz noch daz enist ; wan swaz in gote ist,
daz ist got ... Wan in got mag niht vremdes gevallen ... Alsd geschiht
ez : swaz ze gote kommt, daz wirt verendert; swie snoede ez si, bringen
wir ez ze gote, ez git sin selbes abe ... Swaz an gote ist, daz ist got;



Die fritheste und die neueste Apologie Meister Eckharts 453

daz enmac im niht entvallen. Es wird gesast in gitliche natiive, wan
gotlich matdire ist so kreftic, swaz dar in geboten wirt, daz wirt alzemdle
dar in gesast oder es blibet alzemdle #izen. NG merket wunder ! Sit
got s6 snoediu dinc in sich verendert, waz waenet ir denne, daz er
der séle tuo, die er mit sin selbes bilde gewirdiget hat » ? Hier mag
etwa der ausgelassene Satz, samt der nétigen Einfithrung, gestanden
haben. '

6. Wir miissen aber noch einen letzten Punkt beriihren, tiber
den schon Denifle sich ausfithrlich geduBert hat (Denifle 460, 483).
An manchen anderen Stellen ndmlich hdtte Eckhart einen deutlichen
Trennungsstrich zwischen dem esse absolutum Gottes und dem esse
formaliter inhaerens der Geschopfe gezogen, so daB er sich nicht ganz
ohne Grund zu seiner Rechtfertigung darauf berufen konnte, wenn
auch allerdings diese rettende Unterscheidung sich mit den ihm vor-
gehaltenen Texten nicht vertragt. Hauptsichlich kommt hier die
schone Ausfilhrung in Betracht, die im ersten Genesiskommentar
(WeiB, Gen. 62-64) steht.

« Omnis creatura, hei8t es da, dupliciter habet esse: unum in
causis suis originalibus, saltem in verbo dei; et hoc est firmum et
stabile ; ... aliud esse rerum extra in rerum natura, quod habet res
in forma propria. Primum est esse virtuale, secundum est formale,
quod plerumque infirmum (est) et variabile» (ib. 62, 15 ss.).

Aus den Vergleichen, die Eckhart zur Verdeutlichung seines
Gedankens anstellt, ist indes leicht einzusehen, dall es sich hier nicht
um das « esse actualis existentiae » handelt, wie im Text des Prologus,
sondern um das sogenannte «esse essentiae». Er vergleicht ndmlich
diese zwei « esse » mit der « domus in mente artificis » und der « domus
extra in materia» (ib. 62, 29 ss.); sodann bringt er sie in Parallele
mit den beiden Welten von Plato, der geistigen (mundus intelligibilis)
und der sinnlichen Welt (mundus sensibilis). « Premissis alludit quod
dicit Augustinus ... Platonem sensisse duos esse mundos, unum
intellectualem, in quo ipsa veritas habitat, alium sensibilem, quem
manifestum est nos visu tactuque sentire; illum verum, hunc veri-
similem et ad ymaginem ejus factum » (ib. 62, 31-63, 2). « Esse virtute
sive virtuale, fiihrt er denn spiter aus, est longe nobilius et prestancius
quam esse rerum formale» (63, 33-64, 16). Das steht also in keinem
Widerspruch zur eigentiimlichen Seinslehre des Meisters.

Dieser neue Gesichtspunkt diirfte uns aber zur Aufhellung eines
gewissen Fortschrittes in den Anschauungen Eckharts dienen. In einer



454 Die fritheste und die neueste Apologie Meister Eckharts

fritheren Rechtfertigung gewisser Sidtze aus seinem Buch der gott-
lichen Trostung hatte er unter anderem geduBert, daB « bonus in
quantum bonus totum suum esse accipit a bonitate increata » und
hinzugefiigt, dall «li inquantum bonus solam bonitatem, que Deus
est, significat, sicut album significat solam albedinem » (Théry I, 2, 3,
p. 168). Wir erkennen da sofort eine spezielle Anwendung jener Lehre
iiber die geistigen und die transzendenten Eigenschaften (vgl. oben 447),
die dem ganzen Buch der gottlichen Trostung sein « subtiles und rares »
Geprige verleiht.

Da ihm dies im Kélner Prozel3 vorgehalten wurde, gab er zur
Antwort : « Cum dicitur : bonus in quantum bonus ..., etc., dico
quod verum est efficienter quidem, formaliter autem a bonitate
habitualiter inhaerente. Sic enim in corporalibus, paries est coloratus
a pictore efficienter, formaliter autem a colore » (Théry 192). Da fragt
man sich unwillkiirlich : Warum hat er denn dies nicht friiher gesagt,
etwa gleich im Text seines fiir das Volk bestimmten Buches ? Und
wie kann er dann, indem er eben dazu schweigt, aufrecht halten, da3
«in quantum bonus solam bonitatem, que Deus est, significat, sicut
album significat solam albedinem » ? Seine Antwort vor den Kolner
Kommissiren ist nichts anderes als ein indirekter, verschleierter Wider-
ruf seiner diesbeziiglichen Grundlehre.

Nun aber gibt es noch andere und ausfiihrlichere Stellen aus den
Schriften Eckharts, die ihn auf dem Weg zu dieser tiefgreifenden
Anderung zeigen. Zunichst kommt der Kommentar zum Buch der
Weisheit in Frage. Da legt er zuerst seine uns bereits bekannte Lehre
iiber die « perfectiones spirituales» (vgl. hier oben 447) mit groBer
Bestimmtheit dar (Sagesse III 365-366, 368-369). Dann aber lenkt
er bedeutsam ein, indem er schreibt: « Nec tamen ... negamus
habitus virtutum esse in virtuosis, sed hoc dicimus quod sunt quaedam
conformaciones et configuraciones ad justitiam et ad ipsum Deum
a quo sunt et cujus (sic! wohl cui) figurant (sic! wohl configurant)
aut conformant ... Virtutes enim, justitia et hujusmodi, sunt pocius
quaedam actu configuraciones, quam quid figuratum manens et habens
fixionem et radicem in virtuoso et sunt in continuo fieri sicut ...
ymago in speculo » (Sagesse III 369, 12-15. 20-23). Die hier vertretene
Meinung bleibt zwar unbefriedigend und steht jedenfalls mit der Lehre
des hl. Thomas in unversohnlichem Gegensatz. Aber der Fortschritt ist
dennoch ein bedeutender gegeniiber dem, was z. B. hieriiber im Buch
der gottlichen Trostung mit unermiidlicher Eindringlichkeit dargelegt



Die fritheste und die neueste Apologie Meister Eckharts 455

wurde. Da kann er nicht mehr sagen, wie er es dort tat, daB die Giite,
Gerechtigkeit, Edelkeit und Wahrheit des Geschopfes nur allein Gott
selber ist. «So wird wahr und wird man gewahr, was ich in diesem
Biichlein gesprochen habe : daBl der gute Mensch, insoweit er gut ist,
das ganze Wesen der Gutheit antritt — das Gott in sich selber ist »
(Théry I, 1, 8 ; vgl. noch die tibrigen Artikel samt den Belegen daselbst
I, 1, 1-5, 8, 10, 12-13, p. 157-166).

Noch deutlicher vielleicht offenbart sich diese Klirung in dem
SchluBabschnitt der zweiten Rechtfertigungsschrift Eckharts (Théry
II 59, p. 267 s.). «Dicit articulus quod inter unigenitum filium et
animam non est aliqua distinctio. Dicendum, quod verum est. Quo-
modo enim esset quid album distinctum seu divisum ab albedine ? ...
Sicut unus est deus in omnibus per essentiam, sic unus est filius deus
(? vielleicht dei) in omnibus filiis adoptionis, et illi per ipsum et in ipso
sunt filii analogice ... Exemplum est in ymaginibus genitis in multis
speculis ab una facie intuentis, ubi ommes ymagines ille, secundum quod
ymagines, sunt ab i1psa una ymagine que est facies intuentis. Nulla
ipsarum erat nec manet nisi per illam et in illa ... Nec est putandum
quasi ipse filius dei, deus, sit aliquid extrinsecum sive distans a nobis . ..
sicut est ymago objecta (ndmlich die facies intuentis) speculis, sed
ipse utpote deus indivisus et unicus, per essentiam intimus est et
proximus unicuique nostrum .

Derselbe Vergleich kam auch in der schriftlichen Stellungnahme
vor, die Eckhart fiir das pépstliche Gericht von Avignon verfaBte.
Er wurde aber von den Zensoren als Preisgabe der entsprechenden
inkriminierten Sitze angesehen, bzw. als mit deren objektivem Sinn
unvereinbar abgelehnt (Gutachten 1117 s.).

Wenn wir nun diesen Vergleich des einen Angesichtes, das in
vielen Spiegeln viele Bilder von sich erzeugt, indem es sie anblickt,
— es ist bekanntlich der stehende Vergleich fiir die Wirkungsweise
der platonischen Ideen — wenn wir also diesen Vergleich ganz allgemein
anwenden, haben wir eine gewisse Vorstellung von der Art und Weise
wie nach Eckhart die Wesensbestimmtheiten der geschaffenen Dinge
(esse essentiae) von Gott bewirkt werden. Dagegen besteht ihr Sein
(esse existentiae) nur in einer Zuwendung des gottlichen Seins auf sie,
indem sie Gott in Beziehung zu seinem Sein bringt und zugleich
hervorbringt (vgl. oben 452 Bascour, Prol. 17, 13-15 = Weil}, Prol.
40, 16 s.). Deswegen sagten wir (vgl. oben Noten S. 441, 442), daB
es bei Eckhart — im Gegensatz zum « esse est ab alio, essentia non



456 Die fritheste und die neueste Apologie Meister Eckharts

est ab alio» — vielmehr das Wesen ist, das eigentlich bewirkt wird,
das Sein aber nur verliehen wird. « D4 got die créatfire anesihet, da
gibet er ir ir wesen (esse); di diu créatire got anesihet, di nimmet
si ir wesen» (Quint, 10, 173).

Wenn wir es wagen diirfen, die Anschauung Eckharts iiber Gott
und Geschopfe auf Grund des in diesem Aufsatz vorgelegten Materials
und vieler anderen hier {ibergangenen Texte mdglichst scharf zu
bestimmen, so wiren etwa die drei folgenden Grundziige als kenn-
zeichnend festzuhalten ! :

Erstens, die formelle Identitit des gittlichen, absoluten Seins mit
dem Sein der Geschiopfe.

Zweitens, die formelle Verschiedenheit des gittlichen Wesens und
der aus thm, in thm und an thm abgespiegelten geschopflichen Wesen.

Drittens, die substantielle Einheit aller Dinge in Gott. 2 Dabei
kann Eckhart noch immer sagen, daBl Schopfer und Geschépf nicht
dasselbe sind.

Wir sind uns wohl bewuB3t, wie unsicher der hier skizzierte Aufrif3
der Eckhartschen Seins- und Schoépfungslehre bis zu ihrer endgiiltigen
Gestalt noch immer bleibt. Jedenfalls aber kénnten wir in diesem Bezug
auf weiter Strecke, wenn auch nur teilweise, mit Bange einig gehen. Es
sei uns dabei gestattet, nochmals zu wiederholen, was schon zu Anfang
unserer Besprechung betont wurde, daBl ndmlich die Untersuchung
Banges eine ungewohnlich wertvolle Bereicherung der Eckhartschen
Literatur bedeutet. Schon allein wegen des allseitigen Quellenmaterials,
das in ihr verarbeitet wurde, aber auch wegen der vielen einzelnen
richtigen Teilergebnisse, die in ihr erzielt worden sind. Wir méchten
nicht den Leser verleitet haben, die schone Arbeit des vielver-
sprechenden Forschers einzig und allein nach dem einzuschitzen,
was wir daran bestritten haben und bestreiten mulBten. Das wire
eine Ungerechtigkeit, an der wir uns um keinen Preis mitschuldig
machen diirfen noch wollen.

1 Dies gilt indes nur, wohlbemerkt, wo Eckhart seinen eigenen Theorien
nachgeht, nicht aber wo er sich einfach, wie es oft geschieht, der iiberlieferten
Denkweise der katholischen Scholastik anschlieBt.

2 Nur dieser dritte Punkt ist hier noch nicht eigens belegt worden. Eine
Stelle statt vieler moge dafiir geniigen. « Nichil tam indistinctum quam ens et
esse, potentia et actus ejusdem, materia et forma. Sic autem se habet Deus
et omne creatum » (Sagesse IV 255; Denifle 499).



	Die früheste und die neueste Apologie Meister Eckharts [Fortsetzung und Schluss]

