
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 15 (1937)

Artikel: Die früheste und die neueste Apologie Meister Eckharts [Fortsetzung
und Schluss]

Autor: Morard, M.St.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762777

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762777
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die früheste und die neueste Apologie
Meister Eckharts.

Von M. St. Morard O.P., Freiburg.

(Fortsetzung und Schluß.)

il
Meister Eckharts neueste Apologie.1

« Wan alles daz wesen ist, daz ist got »

(bei Franz Jostes 10, p. 8, 23).
« Wan swaz in gote ist, daz ist got
Swaz an gote ist, daz ist got Alles
daz ist, daz ist got »

(bei Quint 3, p. 56, 9 ; 57, 1 und
nach Thêry II 50, p. 252).

i. Wilhelm Banges großangelegte Untersuchung über Eckharts
Lehre vom göttlichen und geschöpfliehen Sein verdient unbestreitbar
große Beachtung. Sie ist ungemein sachkundig und mit tief schürfender
Gründlichkeit geführt, zudem noch geistreich und lebensvoll geschrieben.
Mit begreiflicher Freude an den höchsten metaphysischen Überlegungen,
die er spielend beherrscht, hat sich der junge Gelehrte in die schwierige
Gedankenwelt des alten Meisters hineingelebt und auf Grund all
seiner, meist noch ungedruckten, lateinischen Schriften ein umfassendes

Bild seiner Anschauungen über Gott und Geschöpf zu entwerfen
versucht. Daß es ihm denn auch gelungen ist, einen ganzen großen
Stock an überliefertem Gedankengut aus scholastischer und speziell
aus thomistischer Quelle bei Eckhart nachzuweisen, wird wohl niemand
bezweifeln wollen. Obschon es ziemlich allgemein von der zuständigen
Forschung bereits anerkannt war, — gerade Heinrich Denifle hat
als einer der ersten darauf nachdrücklichst hingewiesen — wird man

nur dankbar sein, es in dieser Ausführlichkeit — für das betreffende

Gebiet — belegt zu wissen.

Aber Banges Schrift ist eine Apologie, die sich bewußt und
ausgesprochen an die bekannten Arbeiten von O. Karrer, H. Piesch

und A. Dempf anschließt (vgl. E. Krebs, Theologische Revue 1935,

1 Als Besprechung zu Wilhelm Bange, Meister Eckeharts Lehre vom
göttlichen und geschöpflichen Sein, 1937, Pallotiner Verlag (vgl. Divus Thomas 1937,
325-338, mit den Literaturangaben auf S. 325).



434 Die früheste und die neueste Apologie Meister Eckharts

Nr. Ii, 433, wo die erwähnten Schriften verzeichnet sind). Damit
verfolgt sie eine Tendenz, bei der die klare Nüchternheit des Urteils
in Gefahr steht, durch latente Wunschvorstellungen mehr oder weniger
getrübt zu werden. Wir verstehen übrigens sehr gut, daß bei den

jetzigen Verhältnissen den deutschen Katholiken viel daran liegt,
den großen Namen Eckharts auf ihrer Seite zu haben.

Bange geht also von der doppelten Grundannahme aus, erstens,
daß Eckhart in der Hauptsache als ein echter Vertreter katholischer
Rechtgläubigkeit gelten darf, und zweitens, daß er sich stets als

überragender Denker in all seinen schriftlichen Äußerungen durchwegs
konsequent geblieben ist. Diesen Standpunkt kann man gewiß als

vorläufige Arbeitshypothese verstehen und billigen. Denn er hat
nach allem doch einige Wahrscheinlichkeit für sich. Wir glauben
aber nicht, daß Bange diese Hypothese kritisch genug nachgeprüft
habe. Deswegen ist er denn auch schließlich zu Ergebnissen gekommen,
die wir nur als unrichtig bezeichnen können. Wo er einen nur
unbedeutend gewandelten Thomismus gefunden zu haben meint (Bange 279-
281), dürfte man doch viel eher ein thomistisch verbrämtes System von
wesentlicher A bsonderlichkeit und — Bedenklichkeit zu erkennen haben1.

Die vorausgesetzte Folgerichtigkeit des Denkers Eckhart wird
von Bange gar nicht in Frage gestellt, sondern an schwierigen Stellen

geradezu als entscheidend zu Gunsten einer thomistisch harmonierenden

Auslegung benutzt. Dadurch werden zum Beispiel die Pariser Quästionen
mit ihren höchst unglücklichen Subtilitäten und Sonderbarkeiten über

intelligere und esse in einer Weise gedeutet, die mit den Texten
wahrlich nicht gut vereinbar ist (Bange 50-70). Schon vor etlichen

Jahren hatte darüber B. Geyer in aller Kürze den richtigen
Sachverhalt festgestellt (vgl. Theologische Revue 1929, Nr. 6, 245 f.).

Die völlige Rechtgläubigkeit Eckharts wird, nebst seinem Thomismus,

als Hauptergebnis der gesamten Untersuchung am Schluß nochmals

unterstrichen. Hier also wäre die Hypothese aus der angestellten

Nachprüfung als zu recht bestehende These hervorgegangen. « Von
seinen (Eckharts) Sätzen wurden 26 als ihrem Wortlaut und Kontext
nach häretisch oder der Häresie verdächtig verurteilt, wobei allerdings
bemerkt wird, daß diese Sätze mit vielen Erklärungen und Ergänzungen

1 Das weiß auch Eckhart selber ganz gut. « Nonnulla ex sequentibus
primo aspectu monstruosa, dubia aut falsa• apparebunt », bemerkt er vielsagend
im Prolog zu seinem dreigliedrigen Werk, das heißt zur Gesamtausgabe seiner
lateinischen Schriften (Bascour, Prol. 7 ; Weiß, Prol. 36).



Die früheste und die neueste Apologie Meister Eckharts 435

einen katholischen Sinn haben könnten. Der Papst hat Eckeharts
Sätze verurteilt 'prout sonant'. An der subjektiven Rechtgläubigkeit
Eckharts hat er nicht gezweifelt, so wenig wie Eckhart selbst

und seine Ordensbrüder. Die sicher echten lateinischen Schriften,
die nun im Druck erscheinen; beweisen diese Meinung als berechtigt,
darüber kann kein Zweifel bestehen» (Bange 285). Da wird eigentlich
die päpstliche Verurteilungsbulle selbst als Kronzeuge für jene
Rechtgläubigkeit Eckharts angeführt, die sich aus Banges Untersuchung
ergeben soll. Es wäre vielleicht deutlicher gewesen, zwischen der
Lehre und der Gesinnung Eckharts zu unterscheiden.

Seine subjektive Rechtgläubigkeit, das heißt die Rechtgläubigkeit
seiner Gesinnung, ist zweifellos anzuerkennen, wie wir es in unserem
ersten Artikel in aller Form nachgewiesen haben. Für den Papst
war sie einfach dadurch gegeben, daß sich Eckhart von vornherein
dem Urteil der Kirche unterwarf und speziell die 26 Sätze « quos se

praedicasse confessus extitit », widerrief, ja sogar verurteilte « et

haberi voluit pro simpliciter et totaliter revocatis » (Denifle 640).
Damit aber ist der rechtgläubige Charakter seiner Äußerungen

in keiner Weise bestätigt. Sondern, ganz im Gegenteil, wird seine

objektive Rechtgläubigkeit, das heißt die Rechtgläubigkeit seiner Lehre,

von der Bulle ausdrücklich verneint. Wenigstens in Bezug auf die

15 ersten und die 2 letzten Artikel, die von ihr als häretisch verurteilt
werden. Die 11 übrigen Artikel werden nur als « übel lautend, gewagt
und der Häresie verdächtig » bezeichnet. Auf diese allein bezieht
sich die einschränkende Bemerkung, die Bange für alle Artikel in
Anspruch nimmt (licet cum multis expositionibus et suppletionibus
sensum catholicum formare valeant vel habere, Denifle 639), aber

durchaus nicht auf die anderen, die nach Wortlaut und Kontext als

einfach häretisch befunden wurden. Die von Eckhart vorgetragenen
Lehrsätze entbehren also, nach dem Urteil der Bulle, gerade jener
Rechtgläubigkeit, die seine lateinischen Schriften, nach der

Untersuchung Banges, besitzen sollen.

So hat denn Bange kein Recht, die Bulle des Papstes zur
Bestätigung seines Endergebnisses heranzuziehen, beziehungsweise

umgekehrt, sein Ergebnis als Bestätigung der päpstlichen Bulle
anzusehen. Allerdings darf sie auch nicht ohne weiteres dagegen angeführt
werden. Sie befaßt sich ja zumeist mit den Predigten des Meisters,

von denen selbst seine eifrigsten Verteidiger zugeben müssen, daß

sie in manchem mißverständlich sind (vgl. Otto Karrer, Theologische

Divus Thomas. 29



436 Die früheste und die neueste Apologie Meister Eckharts

Revue 1937, Nr. 10, 388 : « Man konnte damals und kann heute noch
E.s Predigten in manchem mißverständlich finden »). Wir wollen
hier noch eigens bemerken, daß Bange objektiv genug ist, die Objektivität

der päpstlichen Instanz in der Angelegenheit Eckharts
ausdrücklich anzuerkennen und gelegentlich auch gegen gewisse voreilige
Bedenken in Schutz zu nehmen.

Wie steht es nun tatsächlich mit der Rechtgläubigkeit der
lateinischen Schriften Eckharts Nur einen Lehrpunkt, allerdings den

wichtigsten, wollen wir diesbezüglich einer näheren Prüfung unterziehen.

2. Ganz richtig ist es nämlich, wenn Bange vom ersten Satz des

Opus propositionum ausgeht (Bange 19-29). Dieser Satz, den Eckhart
im Prologus des Opus tripartitum als Beispiel seiner Art und Methode
vorführt (Bascour, Prol. 12 ; Weiß, Prol. 38 ; Théry 172 ; Denifle 537),
lautet in prägnanter Kürze : Esse est Deus, Sein ist Gott.

Es ist zunächst von Wichtigkeit zu erfahren, aus welchem Kontext
Eckhart diesen « mustergültigen » Abschnitt seines Werkes

herausgenommen hat. Das Opus propositionum, von dem sonst so gut wie
nichts weiteres auf uns gekommen ist und das von Eckhart selbst
sehr wahrscheinlich nie ausgeführt wurde, hätte nach des Meisters
Vorbericht (Bascour, Prol. 5 s. ; Weiß, Prol. 35 s.) tausend und mehr
Propositiones enthalten, die in vierzehn Traktate eingeteilt worden
wären. Deren grundlegende Bedeutung wird mit besonderem Nachdruck

hervorgehoben (Bascour, Prol. n, 9-13 ; Weiß, Prol. 38, 4-7),

vor allem in Bezug auf eben jene erste Propositio (Bascour, Prol. 19,

13-16 ; Weiß, Prol. 41, 27-30). « Postremo, notandum, heißt es an
dieser Stelle, quod ex praemissa prima propositione, si bene deducatur
(Weiß : deducantur), omnia aut fere omnia, quae de Deo quaeruntur,
facile solvuntur, et quae de ipso scribuntur, plerumque, etiam obscura

et difficilia, naturali ratione clare exponuntur » L
Der erste Traktat hätte « de esse et ente, et ejus sopposito, quod

est nichil » gehandelt. Erst im dreizehnten Traktat wäre die Frage
« de Deo, summo esse » zur Sprache gekommen. Der erste Satz also,
der hier im Prologus als Musterprobe den Lesern vorgelegt wird,
gehört dem Traktat vom Sein an und nicht dem Traktat von Gott.
Es geht dabei um eine Bestimmung über das esse, dem das nichil

1 Der in den letzten Worten auftauchende Rationalismus gehört mit zu
den wesentlichen Zügen der Eckhartschen Theologie : vgl. seine programmatischen
Vorbemerkungen im Johanneskommentar (Johannes 4, 4-17). Quae de ipso
« scribuntur » bezieht sich nämlich auf die Heilige Schrift.



Die früheste und die neueste Apologie Meister Eckharts 437

gegenüber gesetzt wird, nicht aber über Gott, von dem erst nach elf
weiteren Traktaten die Rede sein soll (vgl. noch Bascour, Prol. 20, 3-5 ;

Weiß, Prol. 41, 33 s.). Im ersten Satze des ersten Traktates also soll

uns augenscheinlich eine Definition des esse geboten werden, die von
wesentlicher Bedeutung für das ganze übrige dreigliedrige Werk sein

will. Darauf hat Bange gar nicht geachtet, auch Denifle nicht.
Sodann darf man annehmen, da Eckhart hier auf Thomas von

Aquin zurückzugreifen scheint, daß mit dem esse das « esse actualis
existentiae » gemeint ist, wie es übrigens aus den dem Satz angefügten
Beweisen und aus anderen Stellen des Prologus deutlich hervorgeht
(vgl. Bascour, Prol. 9, 1 s. ; 27, 7 s. ; Weiß, Prol. 37, 7 s. ; 45, 6 s.).
Esse bedeutet also hier auf deutsch : wirkliches Dasein. Wir wollen
es fortan, wo nur möglich, ständig durch Sein ohne Artikel übersetzen.

Der entsprechende Satz lautet bei Thomas, dem Eckhart, wie

gesagt, folgen dürfte, oder vielmehr den er für seine These gleichsam
beschlagnahmen möchte : Dens est suum esse (S. Theol. I 3, 4), Gott ist
sein eigenes Sein. Im selben Sinne heißt es dann beim heiligen Lehrer
weiter : Deus est ipsum esse per se subsistens (ib. I 4, 2), Gott ist das

durch sich selbst bestehende Sein. Da ist jedes Mißverständnis
ausgeschlossen, wie Thomas selber es gelegentlich eigens auseinandersetzt :

Gott ist nur einzig und allein das absolute Sein, von dem jedes andere
Sein unendlich verschieden ist (ib. I 3, 4 ad im und 7, 1 ad 3m)1.

Da wird man sich nun fragen müssen, warum Eckhart sich denn
so ganz anders als Thomas ausdrückt Nach den allgemeinen Regeln
der Logik muß in einem solchen Satz wie esse est Deus das Subjekt
allgemein genommen werden : Sein ist Gott. Hingegen muß im Satz
Deus est esse, selbst wenn man nicht mit Thomas suum esse schreibt,
das Prädikat partikulär verstanden werden : Gott ist ein bestimmtes
Sein. Der Unterschied wird sofort klar, wenn man etwa die Sätze

gegenüberstellt : animal est homo und homo est animal, auch wenn
man beim letzteren nicht näher präzisiert : animal rationale. Warum
also bei Eckhart diese Umkehrung des thomistischen Satzes mit der
damit gegebenen gewaltigen Sinnverschiebung Auch das hat Bange

gar nicht beachtet, und Denifle ebensowenig.
Wir werden wohl, wenigstens vorläufig, vermuten dürfen, daß es

eben für Eckhart galt, das esse zu definieren und daß es nach seiner

1 Letzterer Text lautet : Ex hoc ipso quod esse Dei est per se subsistens,
non receptum in aliquo, prout dicitur infinitum, distinguitur ab omnibus aliis
et alia removentur ab ipso. Der erste ist noch, wenn möglich, kategorischer.



438 Die früheste und die neueste Apologie Meister Eckharts

Anschauung keine bessere Definition des Seins im allgemeinen gab,
als eben jene : Sein ist Gott. Wo er dann umgekehrt, Gott definieren
will, geht er ganz folgerichtig vor, indem er mit Berufung auf den

fraglichen Satz schreibt : Deus est ipsum esse et ipse solus, Gott ist
das Sein selbst und zwar er allein (Weiß, Gen. 76, 15 ; die ganze Stelle
hier 76, 12-32, ist für die Deutung des Eckhartschen Hauptsatzes
äußerst aufschlußreich). Man stelle sich nur beispielsweise vor, daß

einer definiere : animal est homo. Er wird dann ganz regelrecht die

Umkehrung seiner Definition gerade so vornehmen müssen, wie Eckhart
es hier getan hat : homo est ipsum animal et ipse solus.

Bei einem anderen Denker als Eckhart würde dies allein schon

für die pantheisierende Richtung seiner Seinslehre entscheidend sein.

Aber man kann Eckhart, bei seiner unberechenbaren Impulsivität,
nicht immer ohne weiteres beim Wort nehmen. Wie er manchmal
mit Begriffen und Behauptungen umspringen kann, werden wir später
noch erfahren. So müssen wir denn aus den Beweisen, fünf an der Zahl,
die er seinem Satz unmittelbar anhängt, volle Klarheit über seine

eigentliche Meinung zu gewinnen suchen. Das hat auch Bange seinerseits

am betreffenden Abschnitt seiner Arbeit mit aller nötigen
Ausführlichkeit gemacht.

3. Damit der Leser sich ein selbständiges Urteil bilden könne,
werden wir jedesmal den lateinischen Wortlaut des Eckhartschen
Beweises vorlegen. Dann soll auf der linken Hälfte der Seite die von
Bange übernommene Übersetzung Karrers folgen und auf der rechten

Hälfte eine andere möglichst texttreue Übersetzung. Hierauf werden

wir den schwierigen und für Eckharts Anschauung maßgebenden Text
zu verstehen suchen. Banges abweichende Deutung wird jeweils, wo

nötig, an entsprechender Stelle berücksichtigt werden.

Erster Beweis. Si esse est aliud ab ipso Deo, Deus nec est nec

Deus est. Quomodo enim est aut aliquid est, a quo esse aliud, alienum

et distinctum est Aut si est Deus, alio (besser mit der Handschrift

von Trier und von Cues : aliud) utique est, cum esse sit aliud ab ipso.
Deus igitur et esse idem, aut Deus ab alio habet esse, et sic non ipse

(ergänze : est Deus, ut praemissum est, sed aliud ab ipso prius ipso
est (ergänze : Deus et est sibi causa, ut sit.

Wenn das Sein etwas von Gott Wenn Sein etwas anderes

Verschiedenes wäre, so könnte man als Gott selbst wäre, da könnte



Die früheste und die neueste Apologie Meister Eckharts 439

von Gott weder sagen, daß er ist,
noch, daß er Gott ist. Denn wie könnte
er sein oder etwas sein, wenn das

Sein ihm gegenüber etwas anderes,
Fremdes und Unterschiedenes ist
Oder wenn Gott ist (ohne das Sein zu

sein), so gehört er jedenfalls anders

wohin [Bange richtiger : so ist Gott
durch etwas anderes. Aber B. ergänzt
falsch : als das Sein, statt : als er
selbst], da das Sein etwas anderes ist
als er. Also ist Gott und das Sein
dasselbe — oder aber Gott hat das

Sein von einem anderen und ist somit
nicht, wie vorausgesetzt, selbst das

Erste [Bange richtiger : und dann ist
er nicht Gott, wie eben vorausgeschickt
wurde], sondern etwas anderes als er
ist früher als er und ist ihm Ursache
seines Seins (bei Bange 19).

Gott weder sein noch Gott sein.

Wie kann denn nämlich das

sein oder etwas sein, wem gegenüber

Sein etwas anderes, fremdes

und verschiedenes ist
Oder wenn Gott ist, dann

ist er eben etwas anderes (als

Gott), da Sein etwas anderes

ist als er. Entweder also ist
Gott und Sein dasselbe oder

aber Gott hat Sein von einem

anderen, und so ist dann nicht
er selbst Gott, wie eben

vorausgeschickt wurde, sondern etwas

anderes und früheres als er
ist es (nämlich Gott) und ist
ihm Ursache, daß er sei. (Man
könnte diesen schwierigen
Abschnitt noch anders übersetzen.)

Diesen ersten Beweis fassen wir, in starker Abweichung von Bange,
folgenderweise zusammen :

Wenn Sein etwas anderes ist als Gott selbst, ergibt sich, —
entweder daß Gott weder ist noch Gott ist, — oder, wenn er dennoch

ist, daß er nicht Gott ist. Beides aber ist einfach ausgeschlossen.

Folglich ist Sein nichts anderes als Gott : esse est Deus ipse.
Das erste Glied der Alternative wird durch die selbstverständlich

zu verneinende Frage bewiesen : « Wie kann das (nicht er Gott,
wie Karrer und Bange setzen, ohne daß übrigens am Grundgedanken
etwas dadurch geändert würde), wie kann das sein oder etwas sein,
dem gegenüber Sein etwas anderes, fremdes und verschiedenes ist »

Eckhart meint also, daß nur solches sein und etwas sein kann, dem

Sein eigen und identisch ist.
Wir wollen uns hier nicht länger aufhalten lassen durch die

Sorglosigkeit, mit der Eckhart so verschiedene Begriffe wie aliud, alienum
und distinctum zu einem einzigen Gedankenknäuel ineinanderschlingt.
Wir gehen nur auf die Sache. Es ist schon wahr, daß kein Ding sein

kann, wenn es nicht Sein besitzt, wenn ihm Sein nicht eigen ist,



440 Die früheste und die neueste Apologie Meister Eckharts

sondern fremd (alienum). Daraus aber folgt noch lange nicht, wie
Eckhart es hier ohne weiteres voraussetzt, daß jedem seienden Ding
Sein nicht bloß eigen, sondern auch identisch sein müsse. Da könnte
es also kein einziges Ding in der Wirklichkeit geben, dem Sein nicht
identisch wäre. Das haben zwar andere gleichzeitige Lehrer in der
Tat behauptet, indem sie Sein und Wesen, esse et essentia, in den

Geschöpfen ebenso wie im Schöpfer real identisch sein ließen. Das
wollten sie aber nicht in dem Sinne verstehen, als ob deshalb alle

Dinge der Wirklichkeit aus sich seiend wären. Für Eckhart aber ist
ein Wesen, dem Sein identisch ist, ein aus sich Seiendes wie er es ja
in dem Prologus bei der quaestio prima eigens beweist (Bascour, Prol.

13 f.). Daher ist nach ihm Sein keinem Geschöpfe, sondern nur dem

Schöpfer allein identisch h

1 In der ersten Anklageliste des Kölner Prozesses (Théry I 3, Ii), kommt der
Artikel vor : « In omni creato aliud est esse et ab alio, aliud essentia et non ab
alio» (ib. 176 und 195). Der Artikel stammt aus dem Exoduskommentar, wo
weiter ausgeführt wird : « Propter hoc alia est quaestio : an est, quaerens de
annitate sive de esse rei, alia quaestio : quid est, quaerens de quidditate sive de
natura ipsius rei Res, illud quod est, non habet ab alio ; quod enim homo
sit, aut animal sit, habet ab alio ; quod autem homo sit animal, corpus et
substantia, a nullo prorsus habet nisi a seipso » (Denifle 561, vgl. 488). Der
Artikel wurde nicht wegen des realen Unterschiedes zwischen esse et essentia
beanstandet (Bange 120), sondern wegen der Behauptung, die essentia sei nicht
ab alio und habe demnach keine Ursache. Bange beleuchtet den Standpunkt
Eckharts unter anderem durch ein langes Zitat aus Feldner (Commers Jahrbuch
1895, 93), wonach das Wesen des Geschöpfes als reales Subjekt seinem Sein
ontisch vorausgesetzt werden müsse, und « daher nicht erst durch das Sein
formell real » wäre, «durch das Sein» aber würde es « aktuell » (Bange 153).
Der hl. Thomas schiebt kurzer Hand jede derartige Bedenklichkeit beiseite,
indem er einfach erklärt : « Deus simul dans esse, producit id quod esse recipit ;

et sic non oportet quod agat ex aliquo praeexistente » (De Potentia 3, 1 ad ym)
und : « Ex hoc ipso quod quidditati esse attribuitur, non solum esse, sed ipsa
quidditas creari dicitur : quia antequam esse habeat, nihil est, nisi forte in intellectu
creantis, ubi non est creatura, sed creatrix essentia» (ibid. 3, 5 ad 2m). Die
päpstliche Kurie schied diesen Artikel, wohl wegen seiner Verquickung mit rein
philosophischen Lehrmeinungen und wegen der Verworrenheit der dabei berührten
Fragen, samt allen übrigen rein philosophischen Artikeln des Meisters, vom
Prozeß aus (vgl. Divus Thomas 1937, 336).

Nun aber ist es interessant, neben diesem Artikel Eckharts den Text aus
dem Genesiskommentar zu setzen, den Bange in einer Fußnote zitiert : « Quarto
sic exponitur (sc. In principio creavit Deus coelum et terram), ut per coelum
intelligatur id, quo res est sive esse rei ; per terram vero intelligatur parabolice
id, quod res est sive essentia et quidditas. Hec enim duo différant in omni
creato et sunt rerum creatarum omnium principia et proprietates. In solo autem
increato idipsum est 'quo est' et 'quod est', hoc ipso quod increatum est. Hoc
est ergo quod hic dicitur : 'In principio creavit deus coelum et terram', id est
creavit duo principia, quo est sc. et quod est, omnium entium quae creata sunt,



Die früheste und die neueste Apologie Meister Eckharts 441

Nun aber hält andererseits Eckhart daran fest : ein dem Sein

nicht identisches Ding kann weder sein noch etwas sein. Quod enim
aliud est ab esse, non est aut nichil est (Bascour, Prol. 9, 1). Divisum
autem ab esse et distinctum necessario nichil est ; nichil tarn nichil
quam divisum ab esse (Sagesse III 412 ; Denifle 516). Ab ipso (sc. Deus)
distinctum nichil est aut esse potest, quod clarissimum est, si loco Dei
accipiamus esse : Deus enim est esse. Constat enim, quod esse est

indistinctum ab omni quod est et quod nichil est nec esse potest
distinctum et separatum1 ab esse (Sagesse IV 247; Denifle 494).
Nichil tarn indistinctum quam ens et esse (Sagesse IV 255 ; Denifle 499).
Wenn also bei den Geschöpfen Sein und Wesen real verschieden sind,
so kann er daraus nur eines schließen : daß die Geschöpfe weder sein
noch etwas sein können. Dies ist auch in der Tat die ausdrückliche
Lehre Eckharts. « Alles, das geschaffen ist, das ist nicht » (Théry 224).
Nulla creatura est, quae aliquid est (ib. 236). Nulla creaturarum
habet esse (ib. 247, vgl. ib. 171, 184, 205, 218, 248, 249). Omnes

creaturae sunt unum purum nichil (26. Artikel der päpstlichen Bulle
Théry I 4, 15 II 43 mit der Begründung u. a., p. 248, daß es

ein infinitum bonum gebe : das infinitum aber sei « extra quod nichil
est »). Dieser Konsequenz ist für ihn wirklich nicht auszuweichen.

Jetzt aber zum zweiten Glied der Alternative. Wohl ist mit dem

ersten Glied die Frage auf der ganzen Breite des ontologischen Gebietes

prinzipiell erledigt. Es ist aber, als ob Eckhart sich scheute, das Licht
seiner Grundgedanken vorzeitig leuchten zu lassen. Er bequemt sich

also zu der gewöhnlichen Ansicht der thomistischen Kreise, wonach
doch etwas sein kann, ohne daß Sein ihm gerade identisch wäre. So

zeigt er nun, daß dies jedenfalls bei Gott nicht sein darf. Wenn Gott
wirklich ist, ohne daß Sein ihm identisch ist, so ist er dann ein
Anderes als Gott. Denn in diesem Fall ist Gott durch ein Anderes,
nämlich durch das von ihm verschiedene Sein, das ihm verliehen

wird. Und dieses Andere nun, das früher als er ist, das ist Gott, und

hoc ipso quod creata sunt » (Bange 30). Hier weht uns der Geist ungetrübter Gläubigkeit

erfrischend entgegen. So schreibt Eckhart, wenn er seine Gedanken vom Strom
der christlichen Überlieferung tragen läßt. Das kann aber nur ziemlich gewaltsam
mit dem Inhalt des fraglichen Artikels in Einklang gebracht werden. Bange
müht sich, hauptsächlich eben darum, durch mehr als dreißig Seiten ab (119-154).
Nach Genesiskommentar (Weiß, Gen. 62-64) wäre es ebenfalls ganz speziell das
« esse essentiae », das den Gegenstand der schöpferischen Tätigkeit bildet. Wir
kommen noch unten auf diesen letzten Text zurück.

1 Wir überlassen es dem Leser selbst, die hier und sonst noch obwaltende
Begriffsvermengung zu beachten.



442 Die früheste und die neueste Apologie Meister Eckharts

das ist ihm die Ursache, daß er sei. Der Gedankengang Eckharts ist in
etwa dem ähnlich, was Thomas von Aquin in seinem ersten Beweis

für die Identität Gottes mit seinem Sein (S. Theol. I 3, 4) ausführt.
Aber Eckhart deutet mit keinem Wort an, daß, wenn Gott ist,

ohne das Sein zu sein, ein Zweifaches erforderlich ist : einerseits ein

von Gott verschiedenes Sein, wodurch er wäre ; andererseits ein von
Gott verschiedenes Wesen, wodurch jenes Sein verursacht wäre. Hierin
liegt der folgenschwere Unterschied zwischen Eckharts Beweis und dessen

Gegenstück bei Thomas. « Oportet quod illud cujus esse est aliud
ab essentia sua habeat esse causatum ab alio. Hoc autem impossibile
est dici de Deo, quia Deum dicimus esse primam causam efficientem.

Impossibile est ergo quod in Deo sit aliud esse et aliud ejus essentia

Est igitur Deus suum esse » (1. c.). Eckhart redet nur einzig und allein

von einem Sein, das von Gott verschieden wäre, nirgends aber von
einer Ursache dieses Seins. Übrigens sagt er anderswo ausdrücklich :

Ipsum (sc. esse) non in aliquo nec ab aliquo (andere Lesart : alio)1 :

quod enim aliud est ab esse non est aut nichil est (Bascour, Prol. 8-9).

Bange zieht hier aus dem Exoduskommentar einen Text heran,
der befriedigender zu lauten scheint : « Quicumque habetur sive dicitur
Deus esse et non est ipsum esse, sed aliquid aliud, aut erit ens sine

esse aut habet esse ab alio. Sed primum est impossibile ; secundum

vero, si dicatur : Jam non est Deus qui accipit esse ab alio » (Bange 23).
Aber bei Eckhart « habet esse ab alio », « accipit esse ab alio » bedeutet

nur « habet esse aliud a se », nicht aber « habet esse causatum ab alio ».

Zudem kann er nicht einmal gelten lassen, daß dies ein eigentliches
« Haben » von Sein bedeute. Nulla creaturarum habet esse (Théry 247).

Nun bringen wir zum Vergleich die Zusammenfassung dieses

ersten Beweises nach Bange. « Der Beweis setzt also als positive
Meinung Eckharts über Gott voraus, daß Gott real existierend ist
durch sein (absolutes) Sein, und daß er Gott ist durch die Absolutheit
und Unabhängigkeit seines Seins, und dann beweist er : läßt man das

absolute Sein etwas von Gott Verschiedenes sein, dann sind drei

Möglichkeiten gegeben : entweder er existiert überhaupt nicht mehr,
oder er existiert durch etwas anderes als durch das Sein — beides

1 Da wird man an den Artikel erinnert : In omni creato aliud est esse

et ab alio (vgl. oben). Der Widerspruch ist aber diesmal vielleicht nur ein scheinbarer.

Also nur Unausgeglichenheit der Ausdrucksweise. Das ist übrigens für
einen überragenden Denker schlimm genug. Dafür aber steckt der Widerspruch
im zweiten Teil des Artikels, denn für Eckhart ist es eigentlich nur die essentia,
die bewirkt wird, das esse wird bloß verliehen.



Die früheste und die neueste Apologie Meister Eckharts 443

aber ist ein unvollziehbarer Gedanke. Oder man läßt ihn in Abhängigkeit

von einem anderen existieren, dann ist Gott nicht mehr Gott.
Das absolute Sein und Gott lassen sich also nicht von einander trennen,
ohne daß man in inkonveniente Konsequenzen kommt. Sie sind also

miteinander identisch » (Bange 23-24).
Wie man sofort sieht, trägt Bange ziemlich viel in Eckharts Beweis

hinein. Jedenfalls ist die Voraussetzung des Beweises nur, daß erstens

Gott wirklich existiert und daß er zweitens früher als alles andere
und unabhängig von allem anderen existiert. Die erste Voraussetzung
genügt für den ersten Teil des Beweises. Die zweite gibt in Verr
bindung mit der ersten den Ausschlag im zweiten Teil.

Zweiter Beweis. Omne quod est, per esse et ab esse habet, quod
sit (Weiß : fit) sive quod est. Igitur si esse est aliud a Deo. res ab
alio habet esse quam a Deo.

Hier ist es nicht nötig, eine Übersetzung zu geben.
Was immer ist, das ist durch Sein. Ist nun Sein etwas anderes

als Gott, so sind die Dinge durch etwas anderes als Gott. Sein und
Gott sind also dasselbe. Vorausgesetzt ist hier einzig, daß die Dinge
nur durch Gott allein sind.

Es wird vorausgesetzt, daß die Dinge durch Gott allein sind.
Es wird als evident festgestèllt, daß alles Seiende durch Sein ist.
Daraus wird geschlossen, daß Sein mit Gott identisch ist.
Auch hier vermissen wir die nötige Unterscheidung zwischen Sein

und Sein, die Bange, sachlich mit allem Recht, heranzieht (Bange 24).

Ein anderes ist nämlich das Sein, durch das und von dem jedes
Seiende « formaliter » hat, daß es ist. Nur bei Gott ist dieses Sein
das absolute, unerschaffene, mit Gott identische Sein. Bei den

Geschöpfen (res) ist es sowohl von ihrem Wesen nach der thomistischen
Lehre real unterschieden, als auch vom göttlichen Wesen unendlich
verschieden : ein bedingtes, erschaffenes Sein (esse causatum ab alio,
wie Thomas sagt, vgl. oben). Ein anderes ist das Sein, durch das und

von dem die Dinge « efficienter » haben, daß sie sind, indem ihr
eigenes Sein von ihm hervorgebracht wird. Dieses Sein ist eben das

absolute, unerschaffene, mit Gott identische Sein. Aber Eckhart
schweigt sich über diese wichtigen Unterscheidungen vollständig aus.

Auf der ganzen weiten Strecke, vom Anfang bis zum Ende der Prologi
(Bascour, Prol. 1-32 ; Weiß, Prol. 35-48) trifft man nicht eine einzige
Stelle an, die uns über diesen ausschlaggebenden Punkt der Seinslehre

Aufschluß geben könnte.



444 Die früheste und die neueste Apologie Meister Eckharts

In der Voraussetzung, daß Eckharts Lehre rechtgläubig sein

müsse, nimmt Bange an, es sei mit dem Wort esse im ersten Satz des

Beweises das absolute Sein als Wirkursache der Dinge gemeint. Dies
ist aber logisch nicht gut möglich. Dieser Satz ist nämlich nur in
Bezug auf das esse im allgemeinen ohne weiteres einleuchtend. Zudem

geht der Ausdruck omne quod est auf Gott selbst ebenso gut als auf
die Geschöpfe. Will man hier, in diesem ersten Satz, esse vom absoluten
Sein als Ursache der geschaffenen Dinge verstehen, so muß man,
erstens, omne quod est willkürlich auf die Geschöpfe einschränken
und, zweitens, muß man voraussetzen, was erst zu beweisen wäre.
Denn nur wenn Sein mit Gott identisch ist, was Eckhart eben zu
beweisen unternimmt, nur dann erst ist es klar, daß die geschaffenen
Dinge, von denen vorausgesetzt wird, daß sie durch Gott sind, eben

dann auch durch das absolute Sein sind.
Die logische Gedankenfolge wäre etwa : Alles Seiende ist durch

Sein (selbstverständlich). Nun aber ist alles Geschaffene durch Gott
allein (vorausgesetzt). Sein ist also mit Gott identisch (was zu beweisen

war). Nun aber ist mit Gott identisches Sein absolutes Sein

(selbstverständlich). So ist alles Geschaffene durch absolutes Sein (nach Bange

vorausgesetzt, in Wirklichkeit weiter gefolgert). Übrigens ist selbst
dann von einer Wirkursache keine Rede, noch von einem Unterschied
zwischen Sein und Sein : es ist ja immer vom selben Sein die Rede.

In seiner Selbstverteidigung (Théry 193 ad 5m) sagt Eckhart,
daß in seinem Satz esse est Deus das Wort esse vom esse absolutum,
nicht aber vom esse formaliter inhaerens gemeint sei. Die Erklärung
kommt reichlich spät. Aber selbst, wenn dieser Ausweg dem Text
und Kontext der betreffenden Stellen entsprechen sollte, so bliebe es

dennoch dabei, daß im ersten Satz des gegenwärtigen Beweises esse

nur vom esse im allgemeinen verstanden werden könne.

Außerdem, um es gleich zu sagen, mag auch besagte Erklärung
jener Auffassung entsprechen, die sich Eckhart auf dringendes Anraten
seiner Kollegen aus dem Kölner Ordensstudium für den Prozeß zurechtgelegt

hatte, sie verträgt sich nicht mit dem objektiven Sinn der hier
vorliegenden Beweise. Das dürfte aus dem Folgenden nur noch
deutlicher werden.

Wir wollen aber jetzt gleich den vierten Beweis vornehmen, weil
er einerseits sich inhaltlich mit dem zweiten sehr nahe berührt und
weil er andererseits das Verständnis des dritten Beweises uns bedeutend
erleichtern wird.



Die früheste und die neueste Apologie Meister Eckharts 445

Vierter Beweis. Omne habens esse est quocumque alio
circumscripta, sicut habens albedinem album est. Igitur, si esse est aliud
a Deo, res poterunt esse sine Deo, et sic Deus non est prima causa,
sed nec causa rebus, quod sint.

Alles, was Sein hat, ist — wie Alles, was Sein hat, ist,
immer seine anderen Bestimmungen abgesehen von jedem anderen,
sein mögen —, so wie alles was Weiße was es nur immer sei, wie denn

hat, weiß ist. Wenn somit das Sein was Weiße hat, weiß ist. Wenn
etwas anderes ist als Gott, so könnten daher Sein etwas anderes ist
die Dinge ohne Gott sein, und dann als Gott, könnten die Dinge
wäre Gott nicht die erste Ursache, ohne Gott sein, und so wäre

wäre den Dingen nicht Ursache, daß Gott nicht die erste Ursache,
sie sind (bei Bange 20). aber auch nicht den Dingen

Ursache daß sie sind.

Karrer hat den ersten Satz nicht richtig übersetzt. Mit der bei
den Scholastikern nicht seltenen Wendung circumscripto quocumque
alio besagt dieser Satz ohne Zweifel dies : was Sein hat, ist ohne

weiteres, einzig und allein schon dadurch, daß es Sein hat, gleich wie
etwa was Weiße hat, ohne weiteres weiß ist, einzig und allein dadurch,
daß es Weiße hat. Freilich ist diese Behauptung nur dann wahr, wenn

man zu « dadurch allein, daß es Sein hat » hinzudenkt : « selbstverständlich

aber auch durch alles noch, was zu diesem Sein und zu
diesem Seinhaben notwendig ist ». Darum kümmert sich aber Eckhart
nicht, sondern folgert in rein dialektischer Art : wenn also Sein etwas
anderes ist als Gott, werden die Dinge ohne Gott sein können ; aber
das ist ausgeschlossen, denn Gott ist allen sonstigen Dingen Ursache

daß sie sind.
Hier wird, ähnlich wie im zweiten Beweis, nur eines vorausgesetzt :

daß nämlich die Dinge durch Gott sind. Sind sie also bloß durch Sein,

so muß eben Sein als identisch mit Gott gesetzt werden. Offenbar ist es,

nach dem einzig logischen Sinn des Beweises, ein und dasselbe esse,

welches einerseits den Dingen zukommt und ihnen genügt, um zu sein —
und welches andererseits mit Gott identisch sein soll. Die Konsequenz
« dann wäre Gott nicht die erste Ursache » ergibt sich daraus, daß

dann Gott durch etwas anderes wäre, nämlich durch Sein, das eben

dann etwas anderes ist als er. Sie wird gleichsam auf einem Nebengeleise

geführt, während die andere Konsequenz « dann wäre Gott
nicht die Ursache der Dinge » auf dem Hauptgeleise liegt. Allerdings



446 Die früheste und die neueste Apologie Meister Eckharts

würde die sprachliche Fassung des Schlußsatzes im Eckhartschen
Text eher das Gegenteil nahelegen.

Bange, der Karrers Übersetzung anstandslos übernimmt, hat den

ersten Satz nicht verstanden. So kommt er denn dazu, die

ausgesprochene Prämisse « alles, was Sein hat, ist », durch eine zweite,
stillschweigend hinzugedachte zu ergänzen, die er sich aus dem dritten
Beweis holt : omnia habent esse ab ipso esse (Bange 27). Da ist es

ihm leichter, den Unterschied zwischen esse absolutum und esse

inhaerens in den Text hineinzulegen, beziehungsweise esse in den
Prämissen vom absoluten Sein in Gegensatz zu dem eigenen Sein der

Dinge zu verstehen. Mit Unrecht. Denn wenn irgend etwas aus

unserem vierten Beweis klar hervorgeht, so ist es wohl, daß esse in
der Praemisse von dem esse gemeint ist, das die Dinge haben und das

ihnen genügt, um zu sein, wie auch Weiße von jener Weiße zu verstehen

ist, die vom Weißen gehabt wird. Und gerade dieses esse wird mit
Gott identisch erklärt. Mit anderen Worten, das absolute göttliche
Sein ist das Sein der Dinge.

Der Unterschied zwischen dem zweiten und dem vierten Beweis

dürfte sich etwa so veranschaulichen lassen : zweiter Beweis : die Dinge
sind durch Sein, aber die Dinge sind durch Gott allein, Sein ist also

identisch mit Gott ; vierter Beweis: die Dinge sind durch Sein allein,
aber die Dinge sind durch Gott, Sein ist also identisch mit Gott.

Dritter Beweis. Ante esse est nichil. Propter quod conferens esse

creat et creator est ; creare quippe est dare esse ex nichilo. Constat

autem, quod omnia habent esse ab ipso esse, sicut omnia sunt
alba ab albedine. Igitur, si esse est aliud a Deo, creator erit aliud

quam Deus.

Vor dem Sein ist nichts. Somit Vor dem Sein ist das Nichts.
ist dasjenige, was Sein mitteilt, der Was deshalb Sein verleiht,
erschaffende, ist Schöpfer. Denn Schaf- schafft und ist der Schöpfer.
fen heißt, das Sein aus dem Nichts ver- Erschaffen nämlich heißt aus
leihen. Nun aber steht fest, daß alles dem Nichts Sein geben. Nun
sein Sein von dem Sein selbst hat, so aber steht es fest, daß alles vom
wie etwas beliebiges weiß ist vermöge Sein selbst Sein hat, wie alles

der Weiße an sich. Wenn mithin das von der Weiße weiß ist. Wenn
Sein etwas anderes ist als Gott, dann Sein also etwas anderes ist als

wäre der Schöpfer etwas anderes als Gott, dann wäre der Schöpfer
Gott (bei Bange 20). etwas anderes als Gott.



Die früheste und die neueste Apologie Meister Eckharts 447

Die Übersetzung Karrers ist tendenziös. Der Satz, auf den hier
alles ankommt : « alles (was ist) hat Sein vom Sein selbst, wie alles

(was Weiß ist) von der Weiße weiß ist », darf doch nicht ohne weiteres

wiedergegeben werden : « alles hat sein Sein vom Sein selbst, wie etwas
weiß ist von der Weiße an sich » x. Die Auslegung Banges (Bange 25-27)
steht und fällt mit dieser Übersetzung. Die Weiße an sich kommt bei

Eckhart nirgends vor. Wenigstens kann Bange keine einzige Stelle

aus den Schriften des Meisters angeben, wo er albedo in dieser
Auffassung verwendete. Es gibt aber dagegen Stellen, wo die ihm
geläufige Ansicht, direkt oder indirekt, ganz unmißverständlich
ausgesprochen ist.

Album enim esse album formaliter accipit ab albedine et a nullo
alio (Théry 188). Paries est coloratus a pictore efficienter, formaliter
autem a colore (Théry 192). Qualitates elementares univoce (gemeint
sind die körperlichen Qualitäten) accipiunt esse a subjecto, per sub-

jectum et in subjecto. Analogice vero (nämlich die geistigen und die
transzendenten Eigenschaften), puta justitia, Veritas et hujusmodi,
non sic sed e converso. Non enim accipiunt esse a subjecto sed sub-

jectum accipit ab ipsis et per ipsas et in ipsis esse justum, verum,
bonum et hujusmodi, que sunt priora suis subjectis, et manent corruptis
subjectis suis (Théry 169). Bei Eckhart also gibt es keine Weiße an

sich, wie es für ihn etwa eine Wahrheit an sich gibt. Die körperlichen
Qualitäten sind nur in ihren Subjekten gegeben, als ihnen anhaftende
Formalbestimmtheiten. Die geistigen und transzendenten
Eigenschaften sind hingegen subsistent, an sich bestehend und verhalten
sich zu ihren geschaffenen Subjekten ungefähr in der Weise wie sich
die geistige Seele des Menschen zu dessen Körper verhält (vgl. außer

dem eben zitierten Text Bascour, Prol. 8/9 Weiß, Prol. 36/7 ;

Sagesse III 365/6).
Demnach kann die Weiße hier nur einzig und allein die wirkliche

formelle Farbenqualität bedeuten, die dem weißen Gegenstand als

solchem wirklich anhaftet (Denifle 505). Esse und albedo sind ja in
dem vorliegenden Satz (omnia habent esse ab ipso esse, sicut omnia

sunt alba ab albedine) ganz in demselben Sinn zu nehmen wie im

entsprechenden Satz des bereits besprochenen vierten Beweises (omne

habens esse, est sicut habens albedinem album est), nämlich vom
Sein und von der Weiße, die von den Dingen « gehabt » werden.

1 Selbst wenn man mit der Kölner Anklage « ab ipsa albedine » liest
(Théry 172), darf man keineswegs so übersetzen.



448 Die früheste und die neueste Apologie Meister Eckharts

Albedo kann also auch nicht, wie Denifle seltsamerweise zunächst
annimmt (Denifle 504 n. 41, da hat Bange recht gegen ihn), den
abstrakten Allgemeinbegriff des Weißen, noch, wie Bange will (Bange 26),
seine vorbildliche Idee in Gott bedeuten. Es liegt im Texte nicht
das allergeringste Anzeichen dafür, daß die Weiße hier als menschliche
oder als göttliche Idee aufgefaßt wäre. Die Gründe, die Bange für
seinen Rettungsversuch vorbringt, beruhen wesentlich nur auf der

von ihm vorausgesetzten Rechtgläubigkeit und Folgerichtigkeit
Eckharts, das heißt schließlich gerade auf dem, was hauptsächlich in
Frage steht. Es kann aber hier wirklich nur die albedo als forma in
subjecto, die Weiße als inhärente Form des weißen Einzeldinges
gemeint werden, wie sie der hl. Thomas einmal gelegentlich erwähnt :

albedo ea ratione ens dicitur, quia ea subjectum est album (S. Theol. I
45, 4 ; vgl. Denifle 505 ; Bange 26).

Die Folgen dieser Feststellung sind leicht zu ermessen. « Wollte
man albedo als 'albedo in re' fassen dann wäre tatsächlich durch
den Vergleich krasser Pantheismus gelehrt, falls man die Parallele
zwischen dieser 'immanenten' albedo in dem Weißen und dem Sein

Gottes im Sein der Geschöpfe wirklich durchführt. Das Sein Gottes
wäre tatsächlich das 'esse formale' der Dinge » (Bange 26). Wir
hätten es kaum schärfer sagen können. Was läßt sich aber dagegen
machen

Wir wollen auf den hier angedeuteten Schöpfungsbegriff (conferens
esse creat, wonach creatio collatio esse Zuwendung von Sein)
und auf den damit gegebenen schöpferischen Charakter jeder
Hervorbringung von was es immer sein möge, nicht näher eingehen. Dieser
Gedanke und der feierliche Vorspruch « Vor dem Sein ist das Nichts »

machen den einzigen, für die behandelte Frage ziemlich belanglosen
Unterschied zwischen diesem dritten Beweis aus und dem folgenden,
schon besprochenen, vierten Beweis ; letzterer aber deckt sich seinerseits

wieder mit dem zweiten beinahe gänzlich.

Fünfter Beweis. Extra esse et ante esse solum est nichil. Igitur,
si esse est aliud quam Deus et alienum Deo, Deus esset nichil, aut,
ut prius, esset ab alio a se et a priori se, et illud esset ipsi Deo Deus

et omnium Deus.

Außer dem Sein und vor dem Außer dem Sein und vor
Sein ist nur das Nichts. Wenn somit dem Sein gibt es nur das Nichts..
das Sein etwas anderes ist als Gott Wenn daher Sein etwas anderes



Die früheste und die neueste Apologie Meister Eckharts 449

und Gott fremd, so wäre Gott nichts ist als Gott und Gott fremd, so

oder er wäre seinerseits von einem wäre Gott nichts oder, wie früher
anderen aus sich Seienden, und zwar (bemerkt), er wäre von einem

einem früheren aus sich Seienden, anderen als er und von einem

und dies wäre dann eigentlich Gott früheren als er, und dieses

für Gott selbst und wäre der Gott wäre dann der Gott von Gott

aller Dinge (bei Bange 20). selbst und der Gott aller Dinge.
Die Übersetzung Karrers weist wieder ein starkes Mißverständnis

auf : aliud a se et prius se wird, ich weiß nicht wie, zu einem anderen

aus sich Seienden und zu einem früheren aus sich Seienden. Vielleicht
rührt der Fehler von einem Versehen her. Sodann läßt Karrer die
interessante Rückverweisung auf den ersten Beweis fallen.

Tatsächlich schließt sich dieser letzte Beweis sehr enge an den

ersten und hilft daher nicht wenig zu dessen richtigem Verständnis.
Der Grundgedanke ist ganz derselbe : wenn Sein nicht Gott ist, so
ist Gott entweder nichts oder er ist kein Gott. Zum ersten Teil der
Alternative bringt Eckhart wieder das gleiche Prinzip als Beweis :

« das was mit Sein nicht identisch ist, kann weder sein noch etwas
sein » und auch hier haben wir wieder dieselbe störende Vermengung
der Begriffe aliud und alienum. Zum zweiten Teil der Alternative
ist die Entsprechung mit der Begründung im ersten Beweis außerdem

noch durch einen ausdrücklichen Hinweis (ut prius) unterstrichen.
Neu ist hier nur die feierliche Voranstellung des metaphysischen

Kernspruches : Außer dem Sein und vor dem Sein gibt es nur das
Nichts. Im Zusammenhang der ganzen Beweisreihe — abgesehen

von allem was noch nur allein in den Prologi diese Deutung bestätigt —
ist hier das eine einzige Sein gemeint, das Gott ist und zugleich
formales Sein aller Dinge. Das gleiche läßt sich zum ähnlichen
Vorspruch des dritten Beweises bemerken.

4. Fassen wir jetzt das Ergebnis der Nachprüfung zusammen,
die wir an diesem einen Punkt vorgenommen haben. Der Satz « Esse

est Deus » wird von Eckhart durch fünf Beweise unterstützt. Von
diesen fünf Beweisen haben der erste und der fünfte einerseits, der

zweite, dritte und vierte andererseits, je den gleichen Inhalt. Alle
fünf Beweise insgesamt beruhen auf zwei Grundsätzen und zwei

Voraussetzungen.

Erster Grundsatz : Etwas, dem das Sein nicht identisch ist, kann
weder sein noch etwas sein (Außer dem Sein gibt es nur das Nichts).
Zweiter Grundsatz : Was nur immer ist, ist nur durch das Sein.



450 Die früheste und die neueste Apologie Meister Eckharts

Erste Voraussetzung : Gott ist und ist Gott (er hat « mit nihte
nit gemeine », Pfeiffer 311, 5 s. ; vgl. Divus Thomas 1937, 332).
Zweite Voraussetzung : Alles, was sonst nur immer sein mag, ist
durch Gott. Daraus erhellt, daß das Sein Gott ist.

Beweis 1 und 5 benützen beide Grundsätze und die erste
Voraussetzung. Beweis 2, 3 und 4 benützen den zweiten Grundsatz und die
zweite Voraussetzung.

Eckhart mag noch so sehr seine Gedanken verschieden ausführen
und verschieden ausstatten, — an Wendungen und Zutaten ist er
in der Regel außerordentlich reich — sein Geist bewegt sich in sehr

engen Grenzen und ist an eigentlichen Grundgedanken viel ärmer,
als man es auf den ersten Blick vermuten würde.

Sowohl aus der Fassung des Satzes als auch aus dem Inhalt
seiner Beweise ist uns klar geworden, daß es sich beim « esse » nur um
ein einziges Sein handeln kann, das absolute göttliche Sein, das

zugleich formelles Sein alles Seienden ist. Banges Bemühungen, um
aus diesem Text die Bestätigung dessen herauszubringen, was Eckhart
selbst zu seiner Verteidigung vor den Kölner Kommissären erklärte,
sind als mißglückt zu betrachten. Die erwähnte Erklärung Eckharts
lautet : « Cum dicitur : esse est deus, dicendum quod hoc verum est

de esse absoluto, non de esse formaliter inherente » (Théry 193).
Ganz richtig Aber das ist eben nicht der Sinn des Satzes, weder
seinem Wortlaut noch seinem Kontext nach, wie wir gezeigt haben

dürften. Objektive Rechtgläubigkeit ist also hier nicht gegeben

Bange hat es leider unterlassen, vor allem anderen den Text der

Prologi einer systematischen Analyse zu unterziehen. Um Eckhart
zuerst aus Eckhart selbst zu verstehen, — nicht aber vor allem aus
Thomas und nach Thomas, oder gar aus dem späteren Thomismus,
wie z. B. in der Frage des intelligere als constitutivum formale
divinae essentiae (Bange 50-69) — wäre dies unumgänglich nötig
gewesen. Da hat nämlich Eckhart die maßgebenden Richtlinien und
die grundlegenden Konzeptionen seiner Gedankenwelt, sofern sie eine

Art System ausmacht, zum Ausdruck gebracht. Seine persönliche
Lehre über das Esse Deus, als den einzigen Kern der Wirklichkeit,

bildet gleichsam das organische Gestaltungszentrum dieser

seltsamen Einleitung. Von da aus wäre dann alles übrige Schrifttum des

Meisters in die ihm entsprechende Beleuchtung zu rücken gewesen.
Hierin hatte Denifle seinerzeit ganz richtig geurteilt, mochte er auch

sonst die Bedeutung Eckharts und seine literarische Größe unterschätzt



Die früheste und die neueste Apologie Meister Eckharts 451

haben. Da wir diesen Aufsatz nicht über Gebühr verlängern dürfen,
müssen wir es uns versagen, aus den erwähnten Ausführungen der

Prologi sowie aus den übrigen Schriften Eckharts weiteres Material
zur Bestätigung unseres Ergebnisses heranzuziehen1. Wir tun es nur
noch so weit, als es zur Rechtfertigung der Sprüche nötig ist, die am
Anfang unseres Artikels stehen.

5. Der erste dieser Sprüche ist dem bekannten Handschriftendruck
Franz Jostes' (Meister Eckhart und seine Jünger, Freiburg i. d. Schweiz

1895) entnommen. Seine Echtheit ist freilich recht unsicher.
Interessant ist er, insofern wir in ihm den einzigen Beleg zum fünfzigsten
Artikel der zweiten Kölner Anklage besitzen (Théry 252, wo übrigens
dieser Beleg fehlt)2. Bei Jostes ist er, unter der Überschrift : « Ditz
spricht bruder Johannes », im folgenden nächsten Kontext überliefert.
« Mir ist kein Ding so leicht noch so möglich, als Gott zu sein

Ich sage, daß keine Kreatur so schnöde ist, als daß sie nicht zu einem
Sein zu kommen vermöge. Insofern sie zu Sein kommen mag, so ist
es ihr möglich, daß sie Gott sei, denn alles, was Sein ist, das ist Gott »

(nach Jostes 8, 17. 21-23) 3. Wollte man « esse est Deus » recht
sinngemäß übersetzen, so könnte man es nicht besser tun, als es hier
geschieht.

Die drei übrigen Sprüche gehören zusammen und sind der Predigt
«Nunc scio vere ...» entnommen (Quint 3, 48-57). Aber der dritte
von ihnen kommt in den bekannten Handschriften dieser Predigt
nicht mehr vor, obwohl er in dem oben erwähnten Artikel der Kölner

Anklage ausdrücklich dieser Predigt zugeschrieben wird (Théry II 50,

p. 252). Wir haben einfach das Lateinische — « omne quod est, hoc

est deus » — ins Deutsche zurück übersetzt. Wir sind überzeugt, daß er
auch wirklich zum ursprünglichen Wortlaut der Predigt gehört, wo er

etwa gegen Schluß gestanden haben dürfte. Denn er ist, gemäß Eckharts

Anschauung, die notwendige Schlußfolgerung aus den beiden anderen.

Eckhart nämlich ist der Ansicht, daß alles was ist, in Gott ist.
« Causa vero prima omnium effectum producit ex se et in se. Ratio

1 Nur eine Stelle sei hier angeführt. « Deus autem sapientia, ipse est

actualitas et forma actuum omnium et formarum » (Sagesse IV 287, 4).
2 Auch Quint (56 im Apparat) hat ihn nicht gebracht. Freilich ist die

Entsprechung nicht ganz genau.
3 Bei Quint teilweise entsprechend : « Ez enist kein créature sô snoede,

si enbeger des wesens sein). Die rûpen, swenne die abevallent von den Baumen,
sô kriechent sie eine wand ûf, daz sie ir wesen behalten. Also edel ist das wesen »

(Quint 8, 134, 1-4).

Divus Thomas. 30



452 Die früheste und die neueste Apologie Meister Eckharts

est, quia extra primam causam nichil est ; quod enim est extra primam
causam, deum scilicet, est extra esse, quia deus est esse » (Ecclesiasticus
bei Denifle 586). «Non est ymaginandum, sicut plurimi autumnant
quasi Deus extra se et a se, non in se creaverit aut produxerit omnia,
sed ex se et in se. Primo quidem quia quod extra Deum est, extra
esse est, et sic jam non est, nec creatum aut produetum est. Secundo

quia extra ipsum nichil est. Unde si creaturae sive producta omnia
reeiperentur aut fierent extra Deum, jam producerentur ab esse in
nichilum, quod non esset rerum creatio aut produetio, sed esset rerum
corruptio. Corruptio quidem est via ab esse in non esse sive in
nichilum Praeterea ex V. Phys. motus habet nomen et speciem a
termino in quem jgitur produetio ab aliquo quocumque in nichilum
vel in nichilo esset et diceretur nichil » (Sagesse III 440 s.).

Ganz besonders aufschlußreich ist der Text aus dem Prologus.
« Creatio dat sive confert esse. Esse autem prineipium est et primo
omnium, ante quod nichil et extra quod nichil, et hoc est Deus. Igitur
creavit omnia in principio, id est in se ipso. Creavit enim omnia in
esse, quod est prineipium, et est ipse Deus. Ubi notandum, quod omne,
quod Deus ereat, operatur vel agit, in se ipso operatur vel agit. Quod
enim extra Deum est et quod extra Deum fit, extra esse est et fit ;

sed nec fit quidem, quia ipsius fieri terminus est esse» (Bascour, Prol. 15,

13-16, 2). « Creavit ergo Deus omnia, non ut starent extra se aut
juxta se et praeter se ad modum aliorum artificum, sed voeavit ex

nichilo, ex non esse scilicet, ad esse, quod invenirent et aeeiperent et

haherent in se. Ipse enim est esse. Propter quod signanter non dicitur
'a principio' sed 'in principio' Deum créasse. Quomodo enim essent

nisi in esse, quod est prineipium » (Bascour, Prol. 17, 12-17 ; Weiß,
Prol. 40).

Dies nun vorausgesetzt, wenn nämlich alles Geschaffene in und

an Gott ist, ergibt sich aus den übrigens sprachvollendeten Ausführungen

von Pred. 3 (Quint 56, 5-57, 6), — was in Gott ist, das ist
Gott; was an Gott ist, das ist Gott — mit zwingender Konsequenz der
Satz : Alles, was ist, das ist Gott. Hier auszugsweise der Text : « Er
(Got) ist ein inhangen in sin selbes lûter weslichkeit, dâ niht zuo-
hangendes enist. Swaz zuoval hât, daz muoz abe. Er ist ein lûter
instan in im selber, dâ noch diz noch daz enist ; wan swaz in gote ist,
daz ist got Wan in got mag niht vremdes gevallen Alsô geschiht
ez : swaz ze gote kommt, daz wirt verendert ; swie snoede ez si, bringen
wir ez ze gote, ez gât sin selbes abe Swaz an gote ist, daz ist got;



Die früheste und die neueste Apologie Meister Eckharts 453

daz enmac im niht entvallen. Es wird gesast in gütliche natûre, wan
gütlich natûre ist so kreftic, swaz dar in geboten wirt, daz wirt alzemale

dar in gesast oder es blîbet alzemâle ûzen. Nû merket wunder Sit

got sô snoediu dinc in sich verendert, waz waenet ir denne, daz er
der sêle tuo, die er mit sin selbes bilde gewirdiget hat » Hier mag
etwa der ausgelassene Satz, samt der nötigen Einführung, gestanden
haben.

6. Wir müssen aber noch einen letzten Punkt berühren, über
den schon Denifle sich ausführlich geäußert hat (Denifle 460, 483).
An manchen anderen Stellen nämlich hätte Eckhart einen deutlichen
Trennungsstrich zwischen dem esse absolutum Gottes und dem esse

formaliter inhaerens der Geschöpfe gezogen, so daß er sich nicht ganz
ohne Grund zu seiner Rechtfertigung darauf berufen konnte, wenn
auch allerdings diese rettende Unterscheidung sich mit den ihm
vorgehaltenen Texten nicht verträgt. Hauptsächlich kommt hier die
schöne Ausführung in Betracht, die im ersten Genesiskommentar

(Weiß, Gen. 62-64) steht.
« Omnis creatura, heißt es da, dupliciter habet esse : unum in

causis suis originalibus, saltem in verbo dei ; et hoc est firmum et
stabile ; aliud esse rerum extra in rerum natura, quod habet res
in forma propria. Primum est esse virtuale, secundum est formale,

quod plerumque infirmum (est) et variabile » (ib. 62, 15 ss.).

Aus den Vergleichen, die Eckhart zur Verdeutlichung seines

Gedankens anstellt, ist indes leicht einzusehen, daß es sich hier nicht
um das «esse actualis existentiae » handelt, wie im Text des Prologus,
sondern um das sogenannte « esse essentiae ». Er vergleicht nämlich
diese zwei « esse » mit der « domus in mente artificis » und der « domus

extra in materia » (ib. 62, 29 ss.) ; sodann bringt er sie in Parallele

mit den beiden Welten von Plato, der geistigen (mundus intelligibilis)
und der sinnlichen Welt (mundus sensibilis). « Premissis alludit quod
dicit Augustinus Platonem sensisse duos esse mundos, unum
intellectualem, in quo ipsa Veritas habitat, alium sensibilem, quem
manifestum est nos visu tactuque sentire ; illum verum, hunc veri-
similem et ad ymaginem ejus factum » (ib. 62, 31-63, 2). « Esse virtute
sive virtuale, führt er denn später aus, est longe nobilius et prestancius

quam esse rerum formale» (63, 33-64, 16). Das steht also in keinem

Widerspruch zur eigentümlichen Seinslehre des Meisters.

Dieser neue Gesichtspunkt dürfte uns aber zur Aufhellung eines

gewissen Fortschrittes in den Anschauungen Eckharts dienen. In einer



454 Die früheste und die neueste Apologie Meister Eckharts

früheren Rechtfertigung gewisser Sätze aus seinem Buch der
göttlichen Tröstung hatte er unter anderem geäußert, daß « bonus in
quantum bonus totum suum esse accipit a bonitate increata » und
hinzugefügt, daß « Ii inquantum bonus solam bonitatem, que Deus

est, significat, sicut album significat solam albedinem » (Théry I, 2, 3,

p. 168). Wir erkennen da sofort eine spezielle Anwendung jener Lehre
über die geistigen und die transzendenten Eigenschaften (vgl. oben 447),
die dem ganzen Buch der göttlichen Tröstung sein « subtiles und rares »

Gepräge verleiht.
Da ihm dies im Kölner Prozeß vorgehalten wurde, gab er zur

Antwort: «Cum dicitur : bonus in quantum bonus..., etc., dico
quod verum est efficienter quidem, formaliter autem a bonitate
habitualiter inhaerente. Sic enim in corporalibus, paries est coloratus
a pictore efficienter, formaliter autem a colore » (Théry 192). Da fragt
man sich unwillkürlich : Warum hat er denn dies nicht früher gesagt,
etwa gleich im Text seines für das Volk bestimmten Buches Und
wie kann er dann, indem er eben dazu schweigt, aufrecht halten, daß

« in quantum bonus solam bonitatem, que Deus est, significat, sicut
album significat solam albedinem » Seine Antwort vor den Kölner
Kommissären ist nichts anderes als ein indirekter, verschleierter Widerruf

seiner diesbezüglichen Grundlehre.
Nun aber gibt es noch andere und ausführlichere Stellen aus den

Schriften Eckharts, die ihn auf dem Weg zu dieser tiefgreifenden
Änderung zeigen. Zunächst kommt der Kommentar zum Buch der
Weisheit in Frage. Da legt er zuerst seine uns bereits bekannte Lehre
über die « perfectiones spirituales » (vgl. hier oben 447) mit großer
Bestimmtheit dar (Sagesse III 365-366, 368-369). Dann aber lenkt
er bedeutsam ein, indem er schreibt : « Nec tarnen negamus
habitus virtutum esse in virtuosis, sed hoc dicimus quod sunt quaedam
conformaciones et configuraciones ad justitiam et ad ipsum Deum

a quo sunt et cujus (sie wohl cui) figurant (sic wohl configurant)
aut conformant Virtutes enim, justitia et hujusmodi, sunt pocius
quaedam actu configuraciones, quam quid figuratum manens et habens

fixionem et radicem in virtuoso et sunt in continuo fieri sicut

ymago in speculo » (Sagesse III 369, 12-15. 20-23). Die hier vertretene
Meinung bleibt zwar unbefriedigend und steht jedenfalls mit der Lehre
des hl. Thomas in unversöhnlichem Gegensatz. Aber der Fortschritt ist
dennoch ein bedeutender gegenüber dem, was z. B. hierüber im Buch
der göttlichen Tröstung mit unermüdlicher Eindringlichkeit dargelegt



Die früheste und die neueste Apologie Meister Eckharts 455

wurde. Da kann er nicht mehr sagen, wie er es dort tat, daß die Güte,
Gerechtigkeit, Edelkeit und Wahrheit des Geschöpfes nur allein Gott
selber ist. « So wird wahr und wird man gewahr, was ich in diesem
Büchlein gesprochen habe : daß der gute Mensch, insoweit er gut ist,
das ganze Wesen der Gutheit antritt — das Gott in sich selber ist »

(Théry I, i, 8 ; vgl. noch die übrigen Artikel samt den Belegen daselbst

I, i, i-5, 8, io, 12-13, P- 157-166).
Noch deutlicher vielleicht offenbart sich diese Klärung in dem

Schlußabschnitt der zweiten Rechtfertigungsschrift Eckharts (Théry
II 59, p. 267 s.). « Dicit articulus quod inter unigenitum filium et
animam non est aliqua distinctio. Dicendum, quod verum est. Quo-
modo enim esset quid album distinctum seu divisum ab albedine
Sicut unus est deus in omnibus per essentiam, sie unus est filius deus

vielleicht dei) in omnibus filiis adoptionis, et illi per ipsum et in ipso
sunt filii analogice Exemplum est in ymaginibus genitis in multis
speculis ab una facie intuentis, ubi omnes ymagines ille, secundum quod

ymagines, sunt ab ipsa una ymagine que est facies intuentis. Nulla
ipsarum erat nec manet nisi per illam et in illa Nec est putandum
quasi ipse filius dei, deus, sit aliquid extrinsecum sive distans a nobis
sicut est ymago objecta (nämlich die facies intuentis) speculis, sed

ipse utpote deus indivisus et unicus, per essentiam intimus est et

proximus unicuique nostrum ».

Derselbe Vergleich kam auch in der schriftlichen Stellungnahme

vor, die Eckhart für das päpstliche Gericht von Avignon verfaßte.
Er wurde aber von den Zensoren als Preisgabe der entsprechenden
inkriminierten Sätze angesehen, bzw. als mit deren objektivem Sinn
unvereinbar abgelehnt (Gutachten 1117 s.).

Wenn wir nun diesen Vergleich des einen Angesichtes, das in
vielen Spiegeln viele Bilder von sich erzeugt, indem es sie anblickt,
— es ist bekanntlich der stehende Vergleich für die Wirkungsweise
der platonischen Ideen — wenn wir also diesen Vergleich ganz allgemein
anwenden, haben wir eine gewisse Vorstellung von der Art und Weise

wie nach Eckhart die Wesensbestimmtheiten der geschaffenen Dinge
(esse essentiae) von Gott bewirkt werden. Dagegen besteht ihr Sein

(esse existentiae) nur in einer Zuwendung des göttlichen Seins auf sie,

indem sie Gott in Beziehung zu seinem Sein bringt und zugleich
hervorbringt (vgl. oben 452 Bascour, Prol. 17, 13-15 Weiß, Prol.

40, 16 s.). Deswegen sagten wir (vgl. oben Noten S. 441, 442), daß

es bei Eckhart — im Gegensatz zum « esse est ab alio, essentia non



456 Die früheste und die neueste Apologie Meister Eckharts

est ab alio » — vielmehr das Wesen ist, das eigentlich bewirkt wird,
das Sein aber nur verliehen wird. « Dâ got die crêatûre anesihet, dâ
gibet er ir ir wesen (esse) ; dâ diu crêatûre got anesihet, dâ nimmet
si ir wesen» (Quint, 10, 173).

Wenn wir es wagen dürfen, die Anschauung Eckharts über Gott
und Geschöpfe auf Grund des in diesem Aufsatz vorgelegten Materials
und vieler anderen hier übergangenen Texte möglichst scharf zu
bestimmen, so wären etwa die drei folgenden Grundzüge als
kennzeichnend festzuhalten 1 :

Erstens, die formelle Identität des göttlichen, absoluten Seins mit
dem Sein der Geschöpfe.

Zweitens, die formelle Verschiedenheit des göttlichen Wesens und
der aus ihm, in ihm und an ihm abgespiegelten geschöpflichen Wesen.

Drittens, die substantielle Einheit aller Dinge in Gott. 2 Dabei
kann Eckhart noch immer sagen, daß Schöpfer und Geschöpf nicht
dasselbe sind.

Wir sind uns wohl bewußt, wie unsicher der hier skizzierte Aufriß
der Eckhartschen Seins- und Schöpfungslehre bis zu ihrer endgültigen
Gestalt noch immer bleibt. Jedenfalls aber könnten wir in diesem Bezug
auf weiter Strecke, wenn auch nur teilweise, mit Bange einig gehen. Es
sei uns dabei gestattet, nochmals zu wiederholen, was schon zu Anfang
unserer Besprechung betont wurde, daß nämlich die Untersuchung
Banges eine ungewöhnlich wertvolle Bereicherung der Eckhartschen
Literatur bedeutet. Schon allein wegen des allseitigen Quellenmaterials,
das in ihr verarbeitet wurde, aber auch wegen der vielen einzelnen

richtigen Teilergebnisse, die in ihr erzielt worden sind. Wir möchten
nicht den Leser verleitet haben, die schöne Arbeit des

vielversprechenden Forschers einzig und allein nach dem einzuschätzen,

was wir daran bestritten haben und bestreiten mußten. Das wäre
eine Ungerechtigkeit, an der wir uns um keinen Preis mitschuldig
machen dürfen noch wollen.

1 Dies gilt indes nur, wohlbemerkt, wo Eckhart seinen eigenen Theorien
nachgeht, nicht aber wo er sich einfach, wie es oft geschieht, der überlieferten
Denkweise der katholischen Scholastik anschließt.

2 Nur dieser dritte Punkt ist hier noch nicht eigens belegt worden. Eine
Stelle statt vieler möge dafür genügen. « Nichil tarn indistinctum quam ens et
esse, potentia et actus ejusdem, materia et forma. Sic autem se habet Deus

et omne creatum » (Sagesse IV 255 ; Denifle 499).


	Die früheste und die neueste Apologie Meister Eckharts [Fortsetzung und Schluss]

