Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 15 (1937)

Artikel: Nochmals : das goéttliche Vorherwissen der freien Willensakte der
Geschopfe bei Thomas von Aquin

Autor: Benz, Meinrad

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-762776

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762776
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Nochmals:

Das gottliche Vorherwissen
der freien Willensakte der Geschopfe bei
Thomas von Aquin.

In 1. Sent. d. 38 q. 1 a. 5.
Von Dr. P. Meinrad BENZ O. S. B., Einsiedeln,

Unter obigem Titel erschien im letzten Jahrgang dieser Zeitschrift
(S. 255-273) ein Artikel, in dem nachzuweisen gesucht wurde, dal
der hl. Thomas an der angefiihrten Stelle das Vorherwissen Gottes
aus seiner Kausalitit nicht, wie P. Stufler! behauptet, geleugnet,
sondern ebenso wie anderwdrts gelehrt hat. Dieser Artikel hat, wie
zu erwarten war, den Beifall P. Stuflers nicht gefunden. In der Inns-
brucker « Zeitschrift fiir kath. Theologie» 1937, S. 323-340, liBt er
eine Erwiderung erscheinen, in der er in sichtlicher Erregung alles
in Abrede zu stellen sucht, was im besagten Artikel aufgestellt worden
war. Einzig darin will er, «um die Empfindlichkeit gewisser Kreise
zu schonen », entgegenkommen, daB er die Thomisten in Zukunft
nicht mehr « Bannesianer » nennen will, sondern Thomisten ; wobei
aber inskiinftig das Wort thomistisch ihm nur das bedeuten werde,
« was Eigengut jener Schule ist, die sich selbst Thomisten nennen »
(sic) ; was hingegen nach seiner Uberzeugung wirkliche Lehre des
hl. Thomas ist, wird er fiirderhin als thomasisch bezeichnen. Wenn
P. Stuflers Sprachgebrauch durchdringt, werden wir also kiinftig
neben dem Thomismus der Thomisten auch einen Thomasmus der
Thomasten in unseren theologischen Schulen zdhlen.

Doch an diesen seinen Benennungen liegt ja nicht viel ; in der
Sache aber lehnt P. Stufler, wie gesagt, alles in jenem Artikel Gesagte
ab und hilt bis aufs Wort seine fritheren Behauptungen aufrecht.
Freilich, neue Beweise bringt er dafiir nicht vor ; aber hat er vielleicht
meine Beweise im dortigen Artikel widerlegt ? Ein naiver Leser konnte

1 In seinem Werke : « Gott, der erste Beweger aller Dinge ». Innsbruck,
F. Rauch 1936, S. 146.



416 Das gottliche Vorherwissen der freien Willensakte der Geschopfe

vielleicht aus der triumphalen Sicherheit der Sprache P. Stuflers und
dem Umstand, daB eine so angesehene Zeitschrift seinen Artikel an
erster Stelle bringt, zu diesem Schlusse kommen, und so kénnte sich
die Legende weiter erhalten, P. Stufler habe wirklich bewiesen, dal
der hl. Thomas in I. Sent. d. 38 q. 1 a. 5 das sichere gottliche Vorher-
wissen der zukiinftigen freien Handlungen der Geschoépfe aus seiner
Kausalitit allein « glattweg » abgelehnt habe. Darum erlaube ich
mir, sofern die verehrliche Redaktion des « Divus Thomas » es gestattet,
die sachlichen Ausfilhrungen P. Stuflers einer nochmaligen ernsten
Priifung zu unterziehen. Es soll dabei mein Bestreben sein, sine ira
et studio zu reden und mich nur an das Wesentlichste zu halten, ohne
auf alle unberechtigten Vorwiirfe, Schiefheiten und MiBverstindnisse
einzugehen, die P. Stufler in seiner Erregung unterlaufen sind. Alles
zurecht zu riicken wiirde ein Buch erfordern.

Um dem geneigten Leser das Verstindnis unserer Untersuchung
zu erleichtern, diirfte es niitzlich sein, das Wesentliche des zu unter-
suchenden Artikels herzusetzen. Sein Titel lautet : « Utrum scientia Dei
sit contingentium ». Laut dem ersten « Sed contra»: « Ea, quae sub-
sunt libero arbitrio, sunt maxime contingentia », sind kontingente, d. h.
zufillige, ungewisse Dinge besonders die (zukiinftigen) freien Willens-
handlungen der Geschopfe. Beziiglich dieser zufilligen Dinge also ist zu
untersuchen, ob sie etwa auf Grund ihrer Zufilligkeit dem gottlichen
Vorherwissen entzogen seien. Zwei Griinde scheinen dafiir zu sprechen :
« Contingentia enim videtur duplici ratione effugere divinam cognitionem.

Primo propter ordinem causae ad causalum. Quia causae meces-
sariae et immutabilis videtur esse effectus necessarius; unde, cum scientia
Dei sit causa rerum, et sit immulabilis, non videtur quod possit esse
contingentium. Secundo propter ordinem scientiae ad scitum, quia,
cum scientia sit certa cognitio, ex ipsa ratione cerlitudinis, etiam exclusa
causalitate, requirit certitudinem et determinationem in scito, quam con-
tingentia excludit. Et quod sciemtia ex ratione certitudinis suae requiral
determinationem in scilo, patet in scientia mostra, quae non est causa
rerum et tn scientia Dei respectu malorum.

Sed neutrum horum removet scientiam contingentium a Deo.

Etde primo quidem satis manifeste potest accipi. Quandocumque
enim sunt causae multae ordinatae, effectus ultimus non sequitur causam
primam in necessitate et contingentia sed causam proximam,; quia
virlus causae primae recipitur in causa secunda secundum modum causae



bei Thomas von Aquin 417

secundae. Effectus enim ille non procedit a causa prima, nisi secundum
quod wvirtus causae primae recipitur in secunda causa:@ ul patet in
floritione arboris, cuius causa remota est motus solis, proxima autem
virtus gemerativa plantae. Floritio autem potest impediri per impedimen-
tum virtutis gemeralivae, quamuvis motus solis invariabilis sit. Similiter
etiam scientia Der est invariabilis causa ommium, sed effectus produ-
cuntur ab ipso per operationem secundarum causarum; et ideo, median-
tibus causis secundis mecessariis, producit effectus necessarios, ut motum
solis et hwiusmodi,; sed wmediantibus causis secundis contingentibus
producit effectus contingentes.

Sed adhuc manet dubitatio maior de secundo: quia causa prima
necessaria potest simul esse cum defectu causae secundae, sicut motus
solis cum sterilitate arboris; sed scientia Dei mon potest simul stare cum
defectu causae secundae. Non enim potest esse quod Deus scial simul
hunc cursurum, et iste deficiat a cursu, et hoc est propter certitudinem
scientiae, et non propter causalitatem etus. Oportet emim invenire ad
hoc quod sit certa scientia aliqua, certitudinem in scito ».

Das also ist im Wesentlichen der Text, iiber dessen Sinn P. Stufler
und ich so sehr verschiedene Auffassungen haben.

Diese Verschiedenheiten beginnen schon gleich bei den Einleitungs-
worten des hl. Thomas zu den Losungen der beiden Schwierigkeiten :
« Et de primo quidem satis manifeste potest accipi». Nach P. Stufler
siecht der hl. Thomas im ersten Punkt, der Verséhnung von unab-
inderlichem Gotteswillen und freiem Menschenwillen, keine groBe
Schwierigkeit, wohl aber im zweiten, der Aufrechterhaltung der Kon-
tingenz mit dem gottlichen Wissen. Die Thomisten sollen es gerade
umgekehrt halten, ein Zeichen, daB ihre Lehre nicht die des hl. Thomas
sei. Meine kurze Entgegnung, Thomas rede eben von der quaestio
facti, daff die Kausalitit Gottes die Freiheit nicht aufhebe, nicht von
der quaestio iuris, vom Modus, wie das geschehe ; das Geheimnis liege
aber im Modus, scheint fiir P. Stufler ein groBes Argernis gewesen zu
sein. Diese Antwort stelle dem wissenschaftlichen Ernst des hl. Thomas
ein sehr schlechtes Zeugnis aus. « Nach P. Benz wiirde er der Behaup-
tung, die gottliche Kausalitit hebe die Freiheit auf, nur die andere
Behauptung gegeniiberstellen, sie hebe dieselbe nicht auf, und trotzdem
erklidren, damit sei die Schwierigkeit offensichtlich (manifeste) beseitigt.
Seit wann ist denn eine Schwierigkeit dadurch geldst, daB man sie
einfach negiert ? Nein, eine solche Methode darf man dem hl. Thomas
nicht zuschreiben » (S. 325).



418 Das gottliche Vorherwissen der freien Willensakte der Geschopfe

Nun, das Argernis ist ein gesuchtes, nicht ein von mir gegebenes.
Nirgends sage ich, der hl. Thomas stelle nur der einen Behauptung
eine andere entgegen ; im Gegenteil, S. 259 sage ich ja ausdriicklich,
daB nach dem hl. Thomas « Gott seinen Einflu}, seine Kausalitit an-
passe der Natur und der Disposition der zweiten Ursache und so durch
sie unfehlbar die gewollte Wirkung hervorbringe ». « So wirkt er durch
notwendige zweite Ursachen notwendig eintretende Wirkungen, durch
fehlbare zweite Ursachen kontingente, durch freie Ursachen freie
Wirkungen ». Dieser Grundsatz kehrt beim hl. Thomas sehr oft wieder ;
sogar die Anpassung, die P. Stufler nicht kennen will, lehrt er aus-
driicklich. So De Verit. XXIII 5: « Secundum quod Deus disponit
aliquas res sic vel sic fieri, adaptat eis causas illo modo, quem dis-
pomit». Und I-II 10, 4: « Ad providentiam divinam mnon pertinet,
naturam rerum corvumpere, sed servare. Unde ommia movet secundum
eorum conditionem; ita quod ex causis mecessariis per motionem divinam
sequuniur effectus ex necessitale; ex causts autem contingentibus sequuntur
effectus contingentes ». Die gleiche Lehre spricht der Aquinate ja auch
in unserem 5. Artikel aus: ... ideo mediantibus causis secundis neces-
sarits  producit effectus mnecessarios, sed mediantibus causis secundis
contingentibus producit effectus contingentes». Cf. 1 q. 19 a. 8;
Quodl. 11 q. 3 a. 3. Diese Lehre des hl. Thomas beweist wohl und
erklart bis zu einem gewissen Grade die Tatsache der geschépflichen
Freiheit bei unabinderlicher, unfehlbarer Wirksamkeit des gottlichen
Willens, bringt jedoch die Art und Weise der Einwirkung Gottes
nicht zur vollen Einsicht, so dal die Thomisten mit Recht von einem
Geheimnis reden koénnen. Dies der Sinn meiner Worte nach dem
Zusammenhang. Wie P. Stufler sie auslegt, bieten sie freilich Gelegen-
heit zu rhetorischer Entriistung und wirkungsvoller Widerlegung,
entsprechen aber nicht mehr jenem meinem Sinn.

Damit sind wir aber nun zum entscheidenden Hauptpunkt unserer
Kontroverse gekommen. P. Stufler glaubt nimlich in unserer Stelle
nicht bloB die T'atsache, sondern auch den modus angegeben zu sehen,
«wie gottliche Kausalitit und geschopfliche Freiheit in Einklang
gebracht werden konnen» (S. 325 f.). Das richtige Verstindnis der
ganzen Beweisfithrung des hl. Thomas hange von der Feststellung
des wahren Sinnes des Axiomes ab: « Virtus causae primae recipitur
i causa secunda secundum wmodum causae secundae». In der Ein-
schitzung der Wichtigkeit des wahren Sinnes des genannten Axioms
gehe ich nun mit P. Stufler vollkommen einig. Es handelt sich also



bei Thomas von Aquin 419

nur noch darum, welches der Sinn ist, den der hl. Thomas mit diesem
Axiom verbunden hat.

P. Stufler glaubt nun, daB nach der Lehre des hl. Thomas das
recipere, das Aufnehmen des Einflusses der ersten Ursache in der
nichsten Ursache in allen Ordnungen der Ursachenreihen das gleiche
sei, ob es sich nun um geschaffene Erstursachen in der Beziehung zu
ihren nichsten Ursachen handle, wie um die Beziehung der Kraft
der Sonne zum Blithen des Baumes oder der Bewegung der Gestirne
zu den Verdnderungen in den Korpern, oder aber um die Beziehung
der schlechthin ersten, gottlichen Ursachen zu den néichsten Wirk-
ursachen, z. B. zum menschlichen Willen. Wie die Unfruchtbarkeit
des Baumes die Wirkung des Sonnenscheines verhindert und dieser
so versagt, so verhindert der widerstrebende menschliche Wille die
Wirksamkeit des gottlichen Willens und macht ihn versagen. Dal
dies wirklich die Auffassung P. Stuflers ist, geht klar aus seinen Worten
hervor. So sagt er S. 326: «P. Benz meint, der Satz will besagen,
daB Gott seinen EinfluB, seine Kausalitit anpasse der Natur und der
Disposition der zweiten Ursache und so durch sie unfehlbar die
gewollte Wirkung hervorbringe. So interpretieren ihn auch gewo6hn-
lich die Thomisten. ... Von einer solchen ‘Anpassung’ ist aber in
unserem Texte absolut keine Rede. Wenn P. Benz nur etwas genauer
betrachtet hitte, hitte er sehen miissen, daB der englische Lehrer
das Axiom nicht bloB auf Gott, sondern auch auf die Sonne als erste
Ursache der Verinderung in der Korperwelt anwendet, indem er un-
mittelbar fortfihrt :

Effectus enim ille non procedit a causa prima, nisi secundum
guod virtus causae primae recipitur in causa secunda,
ut patet in floritione arboris (alle Sperrungen sind von P. St.),
cutus causa remota est motus solis, proxima autem virtus gemerativa
plantae. Floritio autem potest impediri per impedimentum virtulis gene-
rativae, quamvis motus solis sit invariabilis.

P. Benz wird doch nicht im Ernste behaupten wollen, daB3 die
Sonne ihre Kausalitit den verschiedenen Naturen der Kdérper anpasse
und anders die leblosen, anders die lebenden Korper bescheine, aber
immer unfehlbar jene Wirkung hervorbringe, auf die ihre Kausalitit
hingeordnet ist, zumal Thomas ausdriicklich sagt, daB die Wirkung der
Sonne durch einen Defekt der zweiten Ursache verhindert werden kann.

Der Sinn des Axioms ist demnach ein ganz anderer, als jener,
den ihm P. Benz mit den Thomisten beilegt ».

Diyus Thomas. 28



420 Das gottliche Vorherwissen der freien Willensakte der Geschépfe

In gleicher Weise wendet P. Stufler das Verhiltnis der geschaffenen
Erstursache zur Zweitursache auf das Verhiltnis der gottlichen Erst-
ursache zu den nidchsten Ursachen unverindert an unter Berufung
auf De Malo III a. 2 und De Verit. II a. 14 ad 3 und ad 5.

Auf der Grundlage dieser Gleichsetzung der gottlichen und
geschopflichen Erstursichlichkeit glaubt also P. Stufler mir gegen-
iiber « durch genaue Analyse des Textes unter Herbeiziechung anderer
Stellen bewiesen » zu haben : « 1. Thomas zeigt nicht bloB, daf, sondern
auch wie gottliche Kausalitit und geschopfliche Freiheit einander
nicht ausschlieBen, und zwar auf eine leicht verstindliche Weise ;
2. nach Thomas erreicht die Kausalitit Gottes nicht immer den von
ihm intendierten Erfolg, da der geschopfliche freie Wille ihr ein Hin-
dernis entgegensetzen und versagen kann ; 3. aus eben diesem Grunde
kann Gott aus seiner Kausalitit allesn kein unfehlbar sicheres Vor-
herwissen der freien Handlungen haben» (S. 329).

Das also ist das Ergebnis P. Stuflers aus der Untersuchung des
1. Teiles des besprochenen Thomasartikels. Geradezu vernichtend
fir meine thomistische Auffassung des Textes, nicht wahr ?

Leider muB ich die Siegesfreude triiben. P. Stufler hat eine
Mahnung des hl. Thomas nicht beachtet, sich durch die Ahnlichkeiten
des Geschopfes mit Gott nicht irreleiten zu lassen, da die Unihnlich-
keiten viel groBer sind. De Verit. IT a. 10 ad 1. Sed contra : « Crea-
turae autem, quamvis aliquam Dei similitudinem gerant in se ipsis,
tamen maxima dissimilitudo subest, ut non sine magna insipientia
contingat, quod ex tali similitudine mens decipitur ».

P. Stufler ist der Tduschung, von der St. Thomas hier spricht,
wirklich zum Opfer gefallen. Weil der Heilige sagt: effectus causae
primae recipitur in causa secunda secundum modum causae secundae,
schlieBt er sofort, dieses recipere geschehe in gleicher Weise, ob nun
Gott oder ein Geschopf die erste Ursache sei, in beiden Fillen sei es
die zweite Ursache, die durch ihre Indisposition oder Gegenwirkung
die Einwirkung der ersten Ursache modifiziere, also unsicher mache ;
so ermogliche also die Ursidchlichkeit Gottes allein kein unfehlbar
sicheres Vorherwissen der freien Handlungen. Darum die zuversicht-
lichen Worte : « P. Benz wird doch nicht im Ernste behaupten wollen,
daB die Sonne jhre Kausalitit den verschiedenen Naturen der Kérper
anpasse » usw. Nein, gewi3 nicht. Die Sonne kann und tut das nicht,
wohl aber Gott, die schlechthin allgemeine Ursache alles Seins. Eben
dies ist nach dem hl. Thomas der Unterschied zwischen der gottlichen



bei Thomas von Aquin 421

und der geschopflichen Erstursache : diese bewegt nur einen bestimmten
Kreis von Zweitursachen, denen andere Zweitursachen entgegen-
arbeiten konnen ; Gott ist die Ursache alles Seins und jeglicher Weise
und Betitigung des Seins, darum ist seiner Einwirkung kein Sein und
keine Seinsweise entzogen ; unfehlbar wirkt er durch jede Zweitursache
das Gewollte und unfehlbar erkennt er in seiner Kausalitit jede Wir-
kung. DaB dies die echte Lehre des hl. Thomas ist, geht schon klar
hervor aus den Zitaten meines von P. Stufler bekdmpften Artikels ;
wegen der entscheidenden Wichtigkeit der Frage seien aber noch
folgende Texte des Heiligen zum Beweise angefiihrt.

Ganz ausfiihrlich spricht der hl. Thomas die von den Thomisten
gemachte Unterscheidung aus in Metaph. VI lect. 3: « Invenitur in
rebus triplex causarum gradus. Est enim primo causa incorrup-
t1bilis et immutabilis, scilicet divina; sub hac secundo est
causa incorruptibilis sed mutabilis, scilicet corpus coeleste; sub
hac tertio sunt causae corruptibiles et mutabiles. Hae igitur
causae in tertio gradu existentes sunt particulares et ad proprios
effectus secundum singulas species determinatae: 1ignis emim generat
ignem, et homo gemerat hominem et planta plantam. Causa autem
secundi gradus est quodammodo universalis et quodammodo
particularis. Particularis quidem, quia se extendit ad aliquod
genus enttum determinatum, scilicet ad ea quae per motum in esse
producuntur ; est emim causa movens et mota. Umniversalis aulem,
quia non ad wunam tantum speciem mobilium se extendit causalitas
etus, sed ad ommia quae alterantur. et gemerantur et corrumpuntur :
tlud enim, quod est primo motum, oporlel esse causam ommium
consequenter mobilium. Sed causa primi gradus est simpli-
citer universalis, eitus enim effectus proprius est esse;
unde quicquid est et quocumque modo est, sub causali-
tate et ordinatione illius causae propriae continetur ...
Nihil inveniri potest quod ab ordine causae altissimae
divinae exeat, cum eius causalitas extendat se ad omnia
inquantum sunt entia. Non potest igitur sua causalitas im-
pediri per indispositionem maleriae; quia et ipsa maleria et eius
dispositiones mon exeunt ab ordine illius agentts quod est agems
per modum dantis esse, et mon solum per modum moventis et alter-
antis ... Ex quo etiam patet, quod nulla causa agens potest esse
in istis inferioribus quae eius ordini nom subdatur. Relinquitur igitur
quod ommia, quae hic fiunt, prout ad primam causam divinam refe-



422 Das gottliche Vorherwissen der freien Willensakte der Geschopfe

runtur, inveniuntur ordinata el mon per accidens existere; licet per
comparationem ad alias causas per accidens esse inveniantur. Et
propter hoc secundum fidem catholicam dicitur quod mnihil fit temere
sive fortuito in mundo, et quod ommnia subduntur divinae providentiae ».

Nehmen wir zu diesen Worten die der Kiirze halber ausgelassenen,
durch Punkte angedeuteten Stellen hinzu, so unterscheiden sich nach
dem hl. Thomas die drei Stufen von Ursachen gerade dadurch, daB
die Partikulirursachen auf viele Weisen in ihrer Wirkung behindert
werden und versagen konnen, in geringerem Umfang auch die
Himmelskorper, die eine beschrinkte Allgemeinheit der Wirkungen
haben ; die schlechthin allgemeine, gottliche Ursache aber ist auch
schlechthin unfehlbar in ihrer Wirkung, und zwar nicht etwa wegen
einer aller gottlichen Kausalitit voranleuchtenden scientia media,
sondern weil die Kausalitit Gottes sich auf Alles erstreckt insofern
es Sein ist. Damit ist selbstverstindlich gegeben, daB Gott in seiner
Kausalitit allein alles auBergottliche Sein, quidquid est et quocumque
modo est, mit unfehlbarer Sicherheit erkennt. E?¢ propter hoc secundum
fidem catholicam dicitur ... quod omnia subduntur divinae providentiae.
Ein groBerer Widerspruch als der zwischen St. Thomas und P. Stufler
in dieser Frage scheint mir undenkbar.

Den gleichen Unterschied zwischen der fehlbaren geschaffenen
und der schlechthin unfehlbaren goéttlichen Erstursache macht der
hl. Thomas auch an vielen andern Stellen seiner Werke. So Quodl.
XI a. 3; XII a. 3; De Verit. q. 23 a. 5 ad 3, etc. Weil das Beispiel
von der Sonne und dem Blithen des Baumes P. Stufler so beweiskriftig
scheint, sei er hingewiesen auf I. Sent. d. 47 q. 1 a. 1 ad 3. Hier
macht sich der Aquinate den Einwurf: « Omnis causa prima, quae
producit effectum mediante causa secunda quae impediri potest mon pro-
ducit efficaciter effectum suum,; sicut motus solis est causa pullulationis
arborum, mediante virtute generativa arboris, quae deficere potest: unde
effectus efficaciter non producitur, nec demonstrari polest ex causa prima.
Sed voluntas Dei est causa prima non excludens causas secundas quae
deficere possunt. Ergo videtur, quod non efficaciter prodaeat effectum ».
Wie miite die Antwort nach P. Stufler lauten ? Folgerichtig wiirde
sie lauten miissen : Wenn man bloB den Willen Gottes in Betracht
zieht und absieht von einem aller Kausalitit vorangehenden Wissen
der futuribilia (von dem der Objiciens nichts weiB), ist allerdings der
Wille Gottes wegen dem Versagen der zweiten Ursache nicht unfehlbar
sicher und aus ihm allein gibt es in der Tat kein sicheres Wissen der



bei Thomas von Aquin 423

Wirkung. Nicht so der hl. Thomas: « Ad fertium dicendum, quod
voluntati Det mon solum subiacet expletio effectus, sed etiam causarum
omnium praecedentium ordo, secundum illas conditiones, quibus deter-
minantur ad effectum sine defectu, ut quod talis volens et merens salutem,
salvetur : voluntati enim consequenti subicitur effectus cum ommnibus
causis suis, secundum quod sunt non tmpeditae». Mit dem Willen, der
Kausalitit Gottes, verhilt es sich also nicht wie mit einer geschaffenen
Erstursache, z. B. der Sonne. Ihr EinfluB ist beschrinkt auf ihren
natiirlichen Wirkungskreis, sie kann die Keimkraft dem Baume nicht
geben, sondern sie nur zur Entwicklung bringen. Hat darum eine
andere Ursache z. B. den Wurzeln alle Feuchtigkeit entzogen oder
die Rinde des Baumes ganz zerstort, so kann die Sonne ihm nicht
mehr helfen. Ganz anders ist es mit dem gottlichen Willen : er ist die
schlechthin allgemeine Ursache jedes Seins und jeder Seinsweise ;
ihm untersteht die ganze Reihe der Ursachen, die auf den Baum
einwirken koénnen ; von seiner Kausalitit geht also die Fruchtbarkeit
des Baumes oder dann seine Unfruchtbarkeit unfehlbar aus und kann
aus ihr erkannt werden. Das gilt nicht nur vom Baum, sondern in
seiner Art auch vom Menschen. Wenn Gott ihn zur Seligkeit bestimmt,.
so steht es auch bei dem goéttlichen Willen zu bewirken, daB ein
solcher seine Seligkeit wolle und verdiene und so selig werde.

Ahnlich lehnt der Heilige die Gleichstellung der geschaffenen mit
der gottlichen Erstursache ab in I q. 19 a. 6 ad 3. Der Einwand lautet :
« Voluntas Dei, cum sit causa prima, non excludit causas medias . . .
Sed effectus causae primae potest impedive per defectus causae secundae,
sicut effectus virtutis motivae impeditur propter debilitatem tibiae. Ergo
et effectus divinae voluntatis potest impediri propter defectum secundarum
causarum. Non ergo voluntas Dei semper impletur ». P. Stufler hat
sich S. 327 das Beispiel von der virfus motiva und dem defectus tibiae
aus De Malo III a. 2 auch zu Nutzen zu machen gesucht, wieder im
Sinne seiner Gleichstellung. Der hl. Thomas aber unterscheidet wieder
in der gewohnten Weise: « Ad ftertium dicendum quod causa prima
tunc impediri potest a suo effectu per defectum causae secundae, quando
non est universaliter prima, sub se omnes causas comprehendens ;
quia sic effectus nullo modo posset suum modum evadere; et sic est de
voluntate Dei ».

Es diirfte tiberfliissig sein, weitere Texte anzufithren. Wer solche
wiinscht, findet sie z. B.: in 3. Sent. d. 23 q. 3 a. 1 q. 1; Sent. d. 3
q- 2 a. 3 ad 3; De Pot. III a. 4; De Verit. VIII a. 12, usw.



424 Das gottliche Vorherwissen der freien Willensakte der Geschopfe

Aus dem Gesagten ist ersichtlich, wie sehr P. Stufler sich tduscht,
wenn er, die erste Schwierigkeit abschlieBend, als Ergebnis hinstellt
(S. 330) : « Causa prima necessaria potest simul esse cum defectu causae
secundae ... Die Kausalitit Gottes bringt nicht unfehlbar jenen
Effekt hervor, zu dem er die zweite Ursache bewegt, sondern nur dann,
wenn in derselben eine ‘opportunitas mobilitatis’ vorhanden ist. Folg-
lich ist sie auch fiir Gott kein untriigliches medium, aus dem er die
kontingenten unfreien Handlungen der Geschépfe vorherwissen kann ».
Die Lehre des hl. Thomas ergibt einen ganz andern Sinn ; denn es
geht nicht an, jenes Axiom im gleichen Sinn auf die geschaffene und
die gottliche Erstursache anzuwenden ; die geschopfliche Erstursache
kann versagen; die gottliche Erstursache ist unfehlbar und darum
untriigliches medium des gottlichen Wissens. Die Kontingenz und
Freiheit des Geschopfes leidet keinen Schaden, weil Gott seine unfehl-
bare Beeinflussung der Natur und Disposition des Geschopfes anpaf3t '.

1 P. Stufler findet keinen Gefallen an dieser « Anpassungstheorie » (S. 330,
Anmerkung). « Abgesehen davon, daB der hl. Thomas im ganzen Artikel von
einer solchen Anpassung nicht redet, ja sie durch das Sonnenbeispiel geradezu
ausschliet, wie friither nachgewiesen wurde, ist diese Auslegung schon aus dem
Grunde unhaltbar, weil aus ihr mit logischer Notwendigkeit folgen wiirde, daB
die gottliche Kausalitit selbst mangelhaft und unvollkommen sei. Denn wenn
einerseits die zweite Ursache nicht das Geringste leisten kann wenn sie nicht
von Gott dazu bewegt wird, und wenn andererseits die gottliche Bewegung so
unfehlbar wirksam ist, da8 die zweite Ursache all das ausfiihrt, wozu sie bewegt
wird, dann muB bei einem Versagen der zweiten Ursache der Grund hiefiir in
der gottlichen Kausalitit selbst liegen. Der freie Wille versagt und begeht eine
Siinde, weil eben die gottliche Bewegung nicht weiter ging als bis zu einem
unvollkommenen, siindhaften Akt. Hitte sie in sich die Kraft gehabt, auch
einen guten Akt hervorzubringen, dann hitte der Wille nicht versagen kdnnen,
weil es nicht in seiner Macht liegt, weniger zu leisten, als wozu er von Gott
bewegt wird ».

Darauf ist zu antworten, daB der hl. Thomas in unserem Artikel das Wort
« Anpassung », «adaptatio» freilich nicht ausspricht, wohl aber die Sache :
et ideo, mediantibus causis secundis necessariis, producit effectus necessarios,
... sed mediantibus causis secundis contingentibus, producit effectus contin-
gentes ». Dall diese Worte im Sinne der « Anpassung» zu verstehen seien, geht
aus den oben S. 418 angefithrten Texten hervor. Sehr klar sind auch die Worte
des Heiligen in Metaph. VI lect. 3: « Ad divinam igitur providentiam pertinet,
non solum quod faciat hoc ens, sed quod det ei contingentiam vel necessitatem.
Secundum enim quod unicuique dare voluit contingentiam vel necessitatae,
praeparavit ei causas medias, ex quibus de necessitate sequitur vel contingenter ».
Wie das « Sonnenbeispiel » die « Anpassung» ausschlieBt, oder vielmehr nicht
ausschlieBt, haben wir oben gesehen. Am merkwiirdigsten ist die « mit logischer
Notwendigkeit » gezogene Folgerung, bei der thomistischen Lehre sei die gott-
liche Kausalitit selbst der Grund der Siinde. Die gottliche Kausalitit geht doch
immer auf das Sein, das Gute ; das Bose, die Siinde als Siinde 1iBt sie zwar, aus



bei Thomas von Aquin : 425

So ist dessen Téatigkeit frei und dennoch in Beziehung auf die gottliche
Erstursache schlechthin unfehlbar sicher.

MuB also der Versuch P. Stuflers, seine Erklirung der ersten
Schwierigkeit unseres Artikels zu retten, als erfolglos bezeichnet
werden, so noch viel mehr der folgende, der sich auf die Worte bezieht,
mit denen der hl. Thomas zur Losung der zweiten Schwierigkeit iiber-
leitet. Den Beweis, den P. Stufler aus diesen Worten herleitet, fand
er nicht schon, wie den ersten, bei fritheren Molinisten wie Schneemann
und Fries, vor ; er ist eigenes Produkt und wird von ihm als «noch
viel klarer und bestimmter » eingeschidtzt als der erste, als Beweis,
daB der hl. Thomas « das bannesianische System glattweg abgelehnt »
habe. Meine Bemerkung, er habe die Stelle miverstanden, wird sehr
ungnadig zuriickgewiesen. So bleibt nichts iibrig, als sie nochmals
zu priifen. Sie lautet :

« Sed adhuc manet dubitatio maior de secundo: quia causa prima
necessaria potest simul esse cum defectu causae secundae, sicut motus
solis cum sterilitate arboris; sed sciemtia Dei non potest simul esse
cum defectu causae secundae. Non enim potest esse, quod Deus sciat
simul, hunc cursurum et iste deficiat a cursu,; et hoc est propter
certitudinem scientiae el non propter causalitatem eius. Oportet
enim invenire ad hoc, quod sit certa aliqua scientia, certitudinem in
scito ».

Nach dem bisher Gesagten und dem Zusammenhang ist der
Inhalt dieser Stelle der folgende: die zweite Schwierigkeit, die aus
der Beziehung des Wissens zum Gewulten sich ergibt, ist groBer als
die erste aus der Beziehung der Ursache zum Verursachten. Denn die
erste Ursache, auch wenn sie eine notwendige ist, kann zusammen-
bestehen mit dem Versagen der zweiten Ursache, sei es, daB die
zweite Ursache die Wirkung der ersten verhindert, sei es — wenn es
sich um die schlechthin erste, géttliche Ursache handelt, der gegen-
iiber es keine Verhinderung gibt —, dall Gott eben eine versagende
Ursache anwenden und sie versagen lassen kann. Aber das Wissen
Gottes kann nicht zusammen bestehen mit einem Versagen der zweiten

weisesten und gerechtesten Griinden, zu; deren einzige und letzte Ursache ist
aber der freie, fehlbare Wille ; denn ihrer Natur nach verlangt die Siinde eine
causa deficiens. Und da soll Gott schuld sein an der Siinde ? Eher kénnte man
der molinistischen Erklirung einen &dhnlichen Vorwurf machen : warum wihlt
Gott gerade jene Anregungen und Umstinde aus, von denen er sieht, dall der
Siinder widersteht, wihrend er in unzihligen andern Umstinden bereitwillig
der gottlichen Anregung gefolgt wiare ?



426 Das gottliche Vorherwissen der freien Willensakte der Geschépfe

Ursache ; denn es liegt ein Widerspruch darin, daB Gott zugleich
wisse, dieser werde laufen, und dieser das Laufen unterlasse ; und
dieser Widerspruch besteht wegen der Sicherheit oder GewiBheit, die
im Begriff des Wissens liegt, — cum scientia sit certa cognitio —, nicht
wegen der Kausalitit dieses Wissens. Es handelt sich also darum, in
dem gewuBten Kontingenten, trotz seiner Kontingenz, eine GewiBheit,
Sicherheit zu finden, damit in Gott eine sichere Erkenntnis davon
bestehen kann.

Ganz anders versteht P. Stufler unsern Text. « Es kommt vor
allem darauf an», sagt er S. 331 f., «festzustellen, auf was sich das
Pronomen ‘hoc’ bezieht, Nach allen Regeln der Grammatik kann
dies nur das unmittelbar Vorausgehende sein. Unmittelbar aber ging
voraus : Scieutia Dei non potest simul stare cum defectu causae secundae.
Non enim potest esse, quod Deus sciat simul hunc cursurum et iste
deficiat a cursu. Der hl. Thomas hatte also unmittelbar vorher
behauptet, es sei unméglich, daB Gott in seinem Vorherwissen irre,
daB er z. B. ein kontingentes Ereignis vorherwisse und dieses dennoch
nicht eintrete. Diese Unmdglichkeit eines Irrtums meint er also mit
dem Worte hoc. Der Sinn kann also nur der sein : dies, daB ndmlich
jeder Irrtum im Vorauswissen Gottes ausgeschlossen ist, hat seinen
Grund in der certitudo scientiae und nicht in ihrer ‘cawusalitas’. Mit
andern Worten : Die Kausalitit Gottes allein und fiir sich genommen
gewihrt keinen hinreichenden Grund fiir ein sicheres Vorherwissen
der kontingenten und freien Handlungen der Geschépfe. Dies allein
kann nach der Grammatik und dem Kontext der wahre Sinn des
Textes sein ».

So selbstsicher P. Stufler ist iiber die Richtigkeit seiner Auslegung,
ebenso streng ist er in der Verurteilung der meinigen, die das ent-
scheidende koc auf den oben genannten Widerspruch bezieht. Von
diesem Widerspruch sei im Text auch bei bestem Willen nichts zu
entdecken. « Hier hat das Bestreben, das thomistische System um
jeden Preis durch die Autoritit des hl. Thomas zu stiitzen, P. Benz
irre geleitet : er hat in den Text etwas hineingelesen, was in ihm nicht
steht. Darum bleibe ich bei meiner Behauptung: Mit dem Satze :
et hoc est propter certitudinem scientiae et mon propter causalitatem eius,
hat Thomas das bannesianische System glattweg abgelehnt. Ubrigens
hat er das auch schon mit dem vorhergehenden Satze getan: Causa
prima mecessaria potest simul esse cum defectu causae secundae ».

~ Nun, was es mit der letzten Behauptung P. Stuflers fiir eine



bei Thomas von Aquin 427

Bewandtnis hat, haben wir oben gesehen. Priifen wir nun, wohin das
omindse hoc zu beziehen ist. Schon das ist doch gewiB sehr verdichtig,
daB der hl. Thomas sagen soll, die Unmdglichkeit zu irren sei in Gott
ausgeschlossen durch die Sicherheit seines Wissens. Empfindet P. Stufler
das nicht als eine des hl. Thomas unwiirdige Tautologie ? Dann aber
soll der hl. Thomas unmittelbar vor dem entscheidenden koc behauptet
haben, es sei unmoglich, daB Gott in seinem Vorauswissen irre und
der Grund hievon sei die certitudo scientiae. Das aber ist durchaus
unrichtig. Von der Irrtumslosigkeit Gottes ist gar nicht unmittelbar
die Rede, die ist vorausgesetzt ; darum braucht es keine Begriindung
dieser Unmdoglichkeit zu irren. Direkt ausgesprochen ist die Unmog-
lichkeit, der Widerspruch, daB Gott etwas voraussehe und dieses nicht
eintrete, also noch kontingent bleibe ; auf das hitte schon das zweimal
wiederholte simul aufmerksam machen sollen. Der Grund nun dieses
Widerspruches ist die Sicherheit des gottlichen Wissens, und nicht
seine Kausalitit. Denn Gott kann bei all seiner unfehlbaren Kausa-
litit die Zweitursache eben als fehlbare bewegen, so daB ihr Versagen
eintritt ; er kann aber nicht wissen, daB sie versagt, wenn sie nicht
versagt und umgekehrt.

Bei diesem Sachverhalt scheint es mir unmdglich zu sein, die
volle Ubereinstimmung des « bannesianischen Systems» mit der hier
ausgesprochenen Lehre des hl. Thomas und deren diametralen Gegen-
satz zur Interpretation P. Stuflers zu verkennen. Sollte aber noch
irgendwo eine Bedenklichkeit {ibrigbleiben, so miiBte sie behoben
werden durch den Vergleich unserer Uberleitungsworte mit jenen
Worten unseres Artikels, mit denen St. Thomas die zweite Schwierig-
keit einfithrt. Ganz unzweifelhaft will der hl. Thomas an beiden
Stellen das Wesen der Schwierigkeit gleich zeichnen, an der zweiten
Stelle nur noch zeigen, warum sie groBer ist. Die Worte lauten aber :
Secundo propter ordinem scientiae adscitum, quia, cum scientia sit
certa cognitio, ex ipsa ratione certitudinis, etiam exclusa causalitate,
requirit certitudinem et determinationem in scito, quam coniingentia
excludit ». Ein offenkundigerer Gegensatz zwischen diesen Worten
des hl. Thomas und denen P. Stuflers ist doch kaum denkbar.
P. Stufler kann bei bestem Willen in den Worten des hl. Thomas
nichts entdecken «von einem Widerspruch, der von der Sicherheit
des Wissens kommt, weil das erkannte Kontingente zugleich bestimmt
und unbestimmt sein miiBte». Der Aquinate aber findet die zweite,
vom Wissen Gottes hergeleitete Schwierigkeit gerade darin, daB das



428 Das gottliche Vorherwissen der freien Willensakte der Geschopfe

Wissen nach seinem Begriff Sicherheit verlangt, cum scientia sit certa
cognitio,; schon aus dem Begriff der Sicherheit, auch abgesehen von
der Kausalitit, verlangt das Wissen Gottes Sicherheit und Bestimmt-
heit im GewuBten, die Kontingenz schlieBt aber diese Sicherheit und
Bestimmtheit aus. Mit andern Worten : das GewuBte miiBte, weil
von Gott gewuBt, sicher und bestimmt, weil kontingent zugleich un-
sicher und unbestimmt sein. Das die Schwierigkeit, der scheinbare
Widerspruch, der im gottlichen Vorherwissen des zukiinftigen Kon-
tingenten nach dem hl. Thomas zu liegen scheint. Also doch wohl
klarer, offener Widerspruch zwischen der Lehre des hl. Thomas und
deren Deutung bei P. Stufler. Somit kénnen wir unsere Untersuchung
iiber die wesentlichen zwei Punkte des 5. Artikels I. Sent. d. 38 q. 1
schlieBen mit dem zuverlissigen, wissenschaftlichen Ergebnis, daBl er
keineswegs eine Leugnung, sondern eine Bestitigung des goéttlichen
Vorherwissens der kontingenten und freien Handlungen der Geschépfe
aus seiner Kausalitdt allein enthilt.

Nachdem der Grundirrtum P. Stuflers in der Auffassung unseres
Artikels klar aufgedeckt ist, erachte ich es fiir iiberfliissig, auf die
Anschuldigungen und MiBverstindnisse einzugehen, die er in 7 weiteren
Seiten anhduft. Da er den hl. Thomas in einem so wichtigen Punkt
so ganzlich miBversteht, darf ich es nicht schwer empfinden, wenn er
auch mich miBdeutet. Nur auf einen Punkt méchte ich noch eingehen.
P. Stufler nimmt es iibel, daB ich im ersten Artikel Texte des hl. Thomas
anfithre, die die Unfehlbarkeit der goéttlichen Kausalitit aussprechen.
Die gebe er auch zu, erklire sie aber durch die scientia media. Ich
hdtte zu beweisen gehabt, daB3 jene Unfehlbarkeit nur durch die prae-
determinatio physica ad unum, nicht durch die molinistische scientia
media erklirt werden konne. Er glaube geniigend bewiesen zu haben,
«daB der hl. Thomas eine unfehlbar wirksame Pridetermination des
geschaffenen freien Willens nicht kennt». Darauf ist zu antworten :
um den Terminus der Pridetermination handelt es sich gar nicht,
sondern um die T atsache, ob der hl. Thomas in I. Sent. d. 38 q. 1 a. 5
das gottliche Vorherwissen der kontingenten und freien Handlungen
der Geschopfe aus seiner Kausalitit allein ablehne oder nicht. P. Stufler
behauptet diese Ablehnung : « Denn in I. Sent. d. 38 q. 1 a. 5 spricht es
Thomas mit ausdriicklichen Worten aus, daB der Grund, warum Gottes
Vorherwissen der zukiinftigen kontingenten Dinge unfehlbar gewify ses,
nicht in seiner Kausalitdt liege » (Gott, der erste Beweger aller Dinge,
S. 146). Damit sollte ein « neuer Beweis » gegen die thomistische Lehre



bei Thomas von Aquin 429

von der gottlichen Willensbewegung aus dem hl. Thomas selbst ge-
wonnen sein. Nun habe ich nachgewiesen, da der Heilige in unserem
Artikel keineswegs eine fehlbare gottliche Kausalitit lehrt, sondern
eine unfehlbare, aus der allein Gott sicheres Erkennen alles AuBer-
gottlichen hat, das wies ich auch aus vielen andern Stellen nach. Nun
zieht sich P. Stufler wieder auf seine fritheren Ausfithrungen gegen
die decreta praedeterminantia zuriick. Also sollen seine Ausfithrungen
iber unsern Artikel seine fritheren Beweise gegen jene Dekrete aufs
Neue beweisen, hinwiederum sollen jetzt die fritheren Beweise seine
Auslegung unseres Artikels bestétigen : ein regelrechter circulus vitiosus!

Was aber die scientia media betrifft, die P. Stufler an mehr als
zwanzig Stellen beim hl. Thomas nachgewiesen haben will, so handelt
es sich hiebei um eine Zweideutigkeit. Alle diese Stellen bezeugen
nur die Taisache, dal Gott die sog. futuribilia erkennt ; daB er sie
vorgingig zu seiner Kausalitdt, d. h. seinen Willensdekreten erkenne,
ist in keiner einzigen Stelle auch nur angedeutet. Das allein aber ist
die molinistische scientia media : eine allen goéttlichen Willensdekreten
vorangehende Erkenntnis dessen, was der geschépfliche Wille unter
bestimmten Bedingungen sicher tun werde. Aber nicht bloB findet
sich beim Aquinaten keine Spur einer solchen molinistischen scientia
media, sie ist nach seinen Grundsitzen iiber das gottliche Voraus-
wissen des AuBergéttlichen auch schlechthin ausgeschlossen. Zum
Beweis hiefiir berief ich mich in meinem Artikel auf De Verit. II 14 :
« In omni scientia est assimilatio scientis ad scitum : unde oportet, quod
vel scientia sit causa sciti, vel scitum sit causa scientiae, vel utrumgque
ab una causa causetur ». Dall das gottliche Wissen vom Gewulten
oder einem Dritten in Gott verursacht sein koénne, ist fiir den
hl. Thomas ausgeschlossen. « Unde relinquitur, quod scientia eius sit
causa rerum ». Die Entgegnung P. Stuflers trifft die in diesen Worten
liegende Schwierigkeit fiir die scientia media in keiner Weise. Er
sagt (S. 337) : « Die futuribilia existieren in Wirklichkeit nicht auBer
Gott, sie haben nur eine bedingte Existenz. Zu einer rein bedingten
Existenz einer Wirkung ist keine aktuelle Ursache erforderlich, sondern
geniigt eine gleichfalls bedingte Ursache. Und eine solche ist auch
bei der scientia media gegeben: Gott weiB, was die freien Ursachen
unter bestimmten Voraussetzungen tun wiirden, wenn er sie namlich
durch innere Einsprechungen und #4uBere Umstdnde auf diese oder
jene Art bewegen wiirde». Damit ist einfach die Tatsache des Vor-
auswissens der futuribilia wieder behauptet: «Gott weill, was. die



430 Das gottliche Vorherwissen der freien Willensakte der Geschopfe

freien Ursachen unter bestimmten Voraussetzungen tun wiirden » ;
iiber den modus, iiber das medium dieses Wissens ist gar nichts gesagt
und weiBl P. Stufler auch nichts zu sagen, nur so viel glaubt er sicher
zu wissen : Gott sieht es nicht in seiner unfehlbaren Verursachung
der freien geschopflichen Willenstat, d. h. nicht in den decreta physice
praedeterminantia.

Was aber lehrt der hl. Thomas ? Sehen wir zu! Das zu erklirende
Faktum ist : Gott weiB sicher voraus, was das Geschopf unter bestimmten
realen oder irrealen Voraussetzungen tun wiirde : Wenn Petrus von
der Magd nach seiner Jiingerschaft Christi gefragt wird, wird er seinen
Meister verleugnen ; wenn den Tyriern und Sidoniern das Evangelium
gepredigt wiirde, wiirden sie glauben. Wir haben da eine volle Uber-
einstimmung zwischen dem Wissen Gottes und dem von Gott GewuBten.
Woher diese Ubereinstimmung ? St. Thomas antwortet : « In omni
scientia est assimilatio scientis ad scitum, unde oportet, quod vel scientia
stt causa scits, vel scitum sit causa scientiae, vel utrumque ab una causa
causetur ». Also verursacht entweder das gottliche Wissen (als Willen)
das futuribile, oder das futuribile verursacht das gottliche Wissen,
oder beides ist von einem Dritten verursacht; in Gott kann aber
nichts verursacht sein, cum ipse sit, quidquid habet. Also bleibt nichts
anderes, als daBB Gottes Wissen als mit dem Wollen verbunden das
bedingte freie Wollen des Geschépfes verursache. Ein von der gott-
lichen Kausalitit unabhingiges Wissen Gottes von auBergéttlichem,
bedingt oder unbedingt freiwilligem Wollen, d. h. eine molinistische
scientia media ist demnach nach der Lehre des hl. Thomas ausge-
schlossen. Fiihren also die Thomisten das Wissen Gottes von den
futuribilia auf subjektiv absolute, objektiv bedingte Dekrete des gott-
lichen Willens zuriick, so driicken sie mit einer weiter entwickelten
Terminologie das wesentlich Gleiche aus, was der hl. Thomas lehrte.

Mit dem Gesagten erklirt sich auch leicht die Tatsache, daB der
Heilige konstant das Vorauswissen Gottes auf seine unfehlbare Kausa-
litit zuriickfiihrt und die Unfehlbarkeit seiner Vorsehung aus Gottes
Allmacht, nicht aus einem der Allmacht vorangehenden Wissen
begriindet.

Endlich moéchte ich noch in Erinnerung rufen die Worte des
hl. Thomas in unserem 5. Artikel : « Scientia ... requirit certitudinem
et determinationem in scito». « Oportet enim invenire ad hoc, quod sit
certa scientia aliqua, certitudinem in scito». Auf die futuribilia ange-
wendet, heiBt das doch wohl: ihre Erkenntnis setzt die Sicherheit



bei Thomas von Aquin 431

und Bestimmtheit der geschopflichen Willensentscheidung voraus,
wenn die Voraussetzungen gegeben sind. Woher kann nun diese
Bestimmtheit kommen ? Nicht aus den Voraussetzungen, den Um-
stinden und Anregungen, diese bestimmen den Willen nicht, da er
frei ist ; nicht vom geschopflichen Willen selbst, der noch nicht exi-
stiert, jedenfalls sich noch nicht entschieden hat und, wo es sich um
futuribilia im strengen Sinne handelt, sich nie entscheiden wird, weil
die Voraussetzungen niemals eintreten. Also bleibt einzig die Bestim-
mung durch die gottliche Kausalitdt iibrig, durch das Dekret des
gottlichen Willens, den geschopflichen Willen unter den gegebenen
Bestimmungen so oder so zu bewegen. Also unabhingig von den
gottlichen Dekreten keine futuribilia und kein gottliches Wissen von
denselben ; die molinistische scientia media ist wiederum ausge-
schlossen. Wie alles Zukiinftige nur darum zukiinftig (und nicht bloB
moglich) ist, daB es in einer Ursache zum kiinftigen Existieren bestimmt
ist, zeigt der hl. Thomas schén I q. 16 a. 7 ad 3: « Ilud, quod nunc
est, ex eo futurum fuit, antequam esset, quia in causa sua erat, ut fieret.
Unde, sublata causa, non esset futurum illud fieri. Sola autem causa
prima est aeterna. Unde ex hoc non sequitur quod ea quae sunt,
semper fuerit verum ea esse fulura, misi quatenus in causa
sempiterna fuil, ut essent futura, quae quidem causa
solus Deus est».

Am Schlusse seines Artikels iiberlit es P. Stufler dem Urteil
seiner Leser, ob ich den wissenschaftlichen Ertrag meiner Untersuchung
richtig eingeschitzt habe, indem ich glaubte, dargetan zu haben, daB
der Versuch P. Stuflers, in I. Sent. d. 38 q. 1 a. 5 eine ausdriickliche
Leugnung des gottlichen Vorauswissens des Kontingenten und den
freien Willenshandlungen auf Grund der gottlichen Kausalitit nach-
zuweisen, vollstindig und auf der ganzen Linie gescheitert sei. Nach
erneuter, ernster Priifung kann ich aber mein Urteil nicht &ndern.
Im Gegenteil hat sich mir die Uberzeugung gefestigt, daB der hl. Thomas
keine andere Quelle der gottlichen Erkenntnis alles AuBergottlichen
kennt als sein Wesen insofern es Wissen und Willen alles Seins und
aller Seinsweisen ist (daB ich zwei verschiedene Wege des gottlichen
Vorherwissens habe aufzeigen wollen, wie P. Stufler S. 333 sagt, ist
eines seiner vielen MiBverstindnisse). Dabei bin ich mir wohl bewuBt,
keine neuen Wege entdeckt zu haben. Meine Auslegung des Thomas-
textes ist, so viel ich sehe, die althergebrachte der thomistischen Schule,
die ich natiirlich zu Rate zog. Ich betrachte es aber nicht als tadelns-



432 Das gottliche Vorherwissen der freien Willensakte der Geschopfe

wert und unwissenschaftlich, neben dem eigenen Denken und Studium
des hl. Thomas auch den Lehren dieser Schule eine groBe Beachtung
zu schenken. Denn ich fand ihre Vertreter wie in der gegenwirtigen
Frage so auch sonst immer treu besorgt, den wahren Sinn des genialen
doctor angelicus zu erforschen und darzulegen. So hat ja auch Papst
Benedikt XV. am 29. Oktober 1916 den Kerntruppen dieser Schule,
dem Dominikanerorden, das Zeugnis ausgestellt : « Diesem Orden muf
nicht so sehr darum Lob zuteil werden, weil er den engelgleichen
Lehrer hervorgebracht hat, als weil er spiter niemals, auch nicht einen
Finger breit, von seiner Lehre abgewichen ist» P. Stufler moge es
darum nicht befremdend finden, wenn ich in der Auffassung der Lehre
des hl. Thomas einer Richtung mehr Vertrauen schenke, die eine so
hohe Empfehlung besitzt, als einer entgegengesetzten, deren Versagen
ich feststellen muBte.



	Nochmals : das göttliche Vorherwissen der freien Willensakte der Geschöpfe bei Thomas von Aquin

