
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 15 (1937)

Artikel: Nochmals : das göttliche Vorherwissen der freien Willensakte der
Geschöpfe bei Thomas von Aquin

Autor: Benz, Meinrad

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762776

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762776
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nochmals :

Das göttliche Vorherwissen
der freien Willensakte der Geschöpfe bei

Thomas von Aquin.
In 1. Sent. d. 38 q. 1 a. 5.

Von Dr. P. Meinrad BENZ 0. S. B., Einsiedeln.

Unter obigem Titel erschien im letzten Jahrgang dieser Zeitschrift
(S. 255-273) ein Artikel, in dem nachzuweisen gesucht wurde, daß

der hl. Thomas an der angeführten Stelle das Vorherwissen Gottes

aus seiner Kausalität nicht, wie P. Stufler1 behauptet, geleugnet,
sondern ebenso wie anderwärts gelehrt hat. Dieser Artikel hat, wie

zu erwarten war, den Beifall P. Stuflers nicht gefunden. In der
Innsbrucker « Zeitschrift für kath. Theologie » 1937, S. 323-340, läßt er
eine Erwiderung erscheinen, in der er in sichtlicher Erregung alles

in Abrede zu stellen sucht, was im besagten Artikel aufgestellt worden

war. Einzig darin will er, « um die Empfindlichkeit gewisser Kreise

zu schonen », entgegenkommen, daß er die Thomisten in Zukunft
nicht mehr « Bannesianer » nennen will, sondern Thomisten ; wobei

aber inskünftig das Wort thomistisch ihm nur das bedeuten werde,
« was Eigengut jener Schule ist, die sich selbst Thomisten nennen »

(sie) ; was hingegen nach seiner Überzeugung wirkliche Lehre des

hl. Thomas ist, wird er fürderhin als thomasisch bezeichnen. Wenn
P. Stuflers Sprachgebrauch durchdringt, werden wir also künftig
neben dem Thomismus der Thomisten auch einen Thomasmus der

Thomasten in unseren theologischen Schulen zählen.

Doch an diesen seinen Benennungen liegt ja nicht viel ; in der

Sache aber lehnt P. Stufler, wie gesagt, alles in jenem Artikel Gesagte

ab und hält bis aufs Wort seine früheren Behauptungen, aufrecht.

Freilich, neue Beweise bringt er dafür nicht vor ; aber hat er vielleicht
meine Beweise im dortigen Artikel widerlegt Ein naiver Leser könnte

1 In seinem Werke : « Gott, der erste Beweger aller Dinge ». Innsbruck,
F. Rauch 1936, S. 146.



4l6 Das göttliche Vorherwissen der freien Willensakte der Geschöpfe

vielleicht aus der triumphalen Sicherheit der Sprache P. Stuflers und
dem Umstand, daß eine so angesehene Zeitschrift seinen Artikel an
erster Stelle bringt, zu diesem Schlüsse kommen, und so könnte sich
die Legende weiter erhalten, P. Stufler habe wirklich bewiesen, daß
der hl. Thomas in I. Sent. d. 38 q. 1 a. 5 das sichere göttliche Vorherwissen

der zukünftigen freien Handlungen der Geschöpfe aus seiner

Kausalität allein « glattweg » abgelehnt habe. Darum erlaube ich

mir, sofern die verehrliche Redaktion des « Divus Thomas » es gestattet,
die sachlichen Ausführungen P. Stuflers einer nochmaligen ernsten

Prüfung zu unterziehen. Es soll dabei mein Bestreben sein, sine ira
et studio zu reden und mich nur an das Wesentlichste zu halten, ohne

auf alle unberechtigten Vorwürfe, Schiefheiten und Mißverständnisse

einzugehen, die P. Stufler in seiner Erregung unterlaufen sind. Alles
zurecht zu rücken würde ein Buch erfordern.

Um dem geneigten Leser das Verständnis unserer Untersuchung
zu erleichtern, dürfte es nützlich sein, das Wesentliche des zu
untersuchenden Artikels herzusetzen. Sein Titel lautet : « Utrum scientia Dei
sit contingentium ». Laut dem ersten « Sed contra » : « Ea, quae sub-

sunt libero arbitrio, sunt maxime contingentia », sind kontingente, d. h.

zufällige, ungewisse Dinge besonders die (zukünftigen) freien
Willenshandlungen der Geschöpfe. Bezüglich dieser zufälligen Dinge also ist zu
untersuchen, ob sie etwa auf Grund ihrer Zufälligkeit dem göttlichen
Vorherwissen entzogen seien. Zwei Gründe scheinen dafür zu sprechen :

« Contingentia enirn videtur duplici ratione efftigere divinam cognitionem.
Primo propter ordinem causae ad causatum. Quia causae, neces-

sariae et immutahilis videtur esse eßectus necessarius ; unde, cum scientia
Dei sit causa rerum, et sit immutahilis, non videtur quod possit esse

contingentium. Secundo propter ordinem scientiae ad scitum; quia,
cum scientia sit certa cognitio, ex ipsa ratione certitudinis, etiam exclusa

causalitate, requirit certitudinem et determinationem in scito, quam
contingentia excludit. Et quod scientia ex ratione certitudinis suae requirat
determinationem in scito, patet in scientia nostra, quae non est causa

rerum et in scientia Dei respectu malorum.

Sed neutrum horum removet scientiam contingentium a Deo.

Et de primo quidem satis manifeste potest accipi. Quandocumque
enim sunt causae multae ordinatae, eßectus ultimus non sequitur causam

primam in necessitate et contingentia sed causam proximam; quia
virtus causae primae recipitur in causa secunda secundum modum causae



bei Thomas yon Aquin 417

secundae. Effectus enim ille non procedit a causa prima, nisi secundum

quod virtus causae primae recipitur in secunda causa: ut patet in
floritione arboris, cuius causa remota est motus solis, proxima autem

virtus generativa plantae. Floritio autem potest impediri per impedimen-
tum virtutis generativae, quamvis motus solis invariabilis sit. Similiter
etiam scientia Dei est invariabilis causa omnium; sed effectus produ-
cuntur ab ipso per operationem secundarum causarum; et ideo, median-
tibus causis secundis necessariis, producit effectus necessarios, ut motum

solis et huiusmodi; sed mediantibus causis secundis contingentibus
producit effectus contingentes.

Sed adhuc manet dubitatio maior de secundo: quia causa prima
necessaria potest simul esse cum defectu causae secundae, sicut motus
solis cum sterilitate arboris; sed scientia Dei non potest simul stare cum
defectu causae secundae. Non enim potest esse quod Deus sciat simtd
hune cursurum, et iste deficiat a cursu; et hoc est propter certitudinem
scientiae, et non propter causalitatem eius. Oportet enim invenire ad

hoc quod sit certa scientia aliqua, certitudinem in scito ».

Das also ist im Wesentlichen der Text, über dessen Sinn P. Stufler
und ich so sehr verschiedene Auffassungen haben.

Diese Verschiedenheiten beginnen schon gleich bei den Einleitungsworten

des hl. Thomas zu den Lösungen der beiden Schwierigkeiten :

« Et de primo quidem satis manifeste potest accipi ». Nach P. Stufler
sieht der hl. Thomas im ersten Punkt, der Versöhnung von
unabänderlichem Gotteswillen und freiem Menschenwillen, keine große

Schwierigkeit, wohl aber im zweiten, der Aufrechterhaltung der
Kontingenz mit dem göttlichen Wissen. Die Thomisten sollen es gerade

umgekehrt halten, ein Zeichen, daß ihre Lehre nicht die des hl. Thomas
sei. Meine kurze Entgegnung, Thomas rede eben von der quaestio
facti, daß die Kausalität Gottes die Freiheit nicht aufhebe, nicht von
der quaestio iuris, vom Modus, wie das geschehe ; das Geheimnis liege
aber im Modus, scheint für P. Stufler ein großes Ärgernis gewesen zu

sein. Diese Antwort stelle dem wissenschaftlichen Ernst des hl. Thomas

ein sehr schlechtes Zeugnis aus. « Nach P. Benz würde er der Behauptung,

die göttliche Kausalität hebe die Freiheit auf, nur die andere

Behauptung gegenüberstellen, sie hebe dieselbe nicht auf, und trotzdem
erklären, damit sei die Schwierigkeit offensichtlich (manifeste) beseitigt.
Seit wann ist denn eine Schwierigkeit dadurch gelöst, daß man sie

einfach negiert Nein, eine solche Methode darf man dem hl. Thomas
nicht zuschreiben » (S. 325).



4x8 Das göttliche Vorherwissen der freien Willensakte der Geschöpfe

Nun, das Ärgernis ist ein gesuchtes, nicht ein von mir gegebenes.

Nirgends sage ich, der hl. Thomas stelle nur der einen Behauptung
eine andere entgegen ; im Gegenteil, S. 259 sage ich ja ausdrücklich,
daß nach dem hl. Thomas « Gott seinen Einfluß, seine Kausalität
anpasse der Natur und der Disposition der zweiten Ursache und so durch
sie unfehlbar die gewollte Wirkung hervorbringe ». « So wirkt er durch
notwendige zweite Ursachen notwendig eintretende Wirkungen, durch
fehlbare zweite Ursachen kontingente, durch freie Ursachen freie
Wirkungen ». Dieser Grundsatz kehrt beim hl. Thomas sehr oft wieder ;

sogar die Anpassung, die P. Stufler nicht kennen will, lehrt er
ausdrücklich. So De Verit. XXIII 5 : « Secundum quod Deus disponit
aliquas res sic vel sic fieri, adapt at eis causas illo modo, quem
disponit ». Und I-II 10, 4 : « Ad providentiam divinam non pertinet,
naturam rerum corrumpere, sed servare. Unde omnia movet secundum

eorum conditionem ; ita quod ex causis necessariis per motionem divinam

sequuntur effectus ex necessitate; ex causis aulem contingentibus sequuntur
effectus contingentes ». Die gleiche Lehre spricht der Aquinate ja auch

in unserem 5. Artikel aus : ideo mediantibus causis secundis necessariis

producit effectus necessarios, sed mediantibus causis secundis

contingentibus producit effectus contingentes ». Cf. I q. 19 a. 8 ;

Quodl. 11 q. 3 a. 3. Diese Lehre des hl. Thomas beweist wohl und
erklärt bis zu einem gewissen Grade die Tatsache der geschöpflichen
Freiheit bei unabänderlicher, unfehlbarer Wirksamkeit des göttlichen
Willens, bringt jedoch die Art und Weise der Einwirkung Gottes
nicht zur vollen Einsicht, so daß die Thomisten mit Recht von einem
Geheimnis reden können. Dies der Sinn meiner Worte nach dem

Zusammenhang. Wie P. Stufler sie auslegt, bieten sie freilich Gelegenheit

zu rhetorischer Entrüstung und wirkungsvoller Widerlegung,
entsprechen aber nicht mehr jenem meinem Sinn.

Damit sind wir aber nun zum entscheidenden Hauptpunkt unserer
Kontroverse gekommen. P. Stufler glaubt nämlich in unserer Stelle

nicht bloß die Tatsache, sondern auch den modus angegeben zu sehen,

« wie göttliche Kausalität und geschöpfliche Freiheit in Einklang
gebracht werden können» (S. 325 f.). Das richtige Verständnis der

ganzen Beweisführung des hl. Thomas hange von der Feststellung
des wahren Sinnes des Axiomes ab : « Virtus causae primae reeipitur
in causa secunda secundum modum causae secundae ». In der
Einschätzung der Wichtigkeit des wahren Sinnes des genannten Axioms
gehe ich nun mit P. Stufler vollkommen einig. Es handelt sich also



bei Thomas von Aquin 419

nur noch darum, welches der Sinn ist, den der hl. Thomas mit diesem

Axiom verbunden hat.
P. Stufler glaubt nun, daß nach der Lehre des hl. Thomas das

recipere, das Aufnehmen des Einflusses der ersten Ursache in der
nächsten Ursache in allen Ordnungen der Ursachenreihen das gleiche
sei, ob es sich nun um geschaffene Erstursachen in der Beziehung zu
ihren nächsten Ursachen handle, wie um die Beziehung der Kraft
der Sonne zum Blühen des Baumes oder der Bewegung der Gestirne

zu den Veränderungen in den Körpern, oder aber um die Beziehimg
der schlechthin ersten, göttlichen Ursachen zu den nächsten
Wirkursachen, z. B. zum menschlichen Willen. Wie die Unfruchtbarkeit
des Baumes die Wirkung des Sonnenscheines verhindert und dieser

so versagt, so verhindert der widerstrebende menschliche Wille die

Wirksamkeit des göttlichen Willens und macht ihn versagen. Daß
dies wirklich die Auffassung P. Stuflers ist, geht klar aus seinen Worten
hervor. So sagt er S. 326 : « P. Benz meint, der Satz will besagen,
daß Gott seinen Einfluß, seine Kausalität anpasse der Natur und der

Disposition der zweiten Ursache und so durch sie unfehlbar die

gewollte Wirkung hervorbringe. So interpretieren ihn auch gewöhnlich

die Thomisten. Von einer solchen 'Anpassung' ist aber in
unserem Texte absolut keine Rede. Wenn P. Benz nur etwas genauer
betrachtet hätte, hätte er sehen müssen, daß der englische Lehrer
das Axiom nicht bloß auf Gott, sondern auch auf die Sonne als erste

Ursache der Veränderung in der Körperwelt anwendet, indem er
unmittelbar fortfährt :

Effectus enim ille non procedit a causa prima, nisi secundum
quod virtus causae primae recipitur in causa secunda,
ut patet in floritione arboris (alle Sperrungen sind von P. St.),
cuius causa remota est motus solis, proxima autem virtus generativa

plantae. Floritio autem potest impediri per impedimentum virtutis gene-

rativae, quamvis motus solis sit invariabilis.
P. Benz wird doch nicht im Ernste behaupten wollen, daß die

Sonne ihre Kausalität den verschiedenen Naturen der Körper anpasse

und anders die leblosen, anders die lebenden Körper bescheine, aber

immer unfehlbar jene Wirkung hervorbringe, auf die ihre Kausalität

hingeordnet ist, zumal Thomas ausdrücklich sagt, daß die Wirkung der

Sonne durch einen Defekt der zweiten Ursache verhindert werden kann.

Der Sinn des Axioms ist demnach ein ganz anderer, als jener,
den ihm P. Benz mit den Thomisten beilegt ».

Divus Thomas. 28



420 Das göttliche Vorherwissen der freien Willensakte der Geschöpfe

In gleicher Weise wendet P. Stufler das Verhältnis der geschaffenen
Erstursache zur Zweitursache auf das Verhältnis der göttlichen
Erstursache zu den nächsten Ursachen unverändert an unter Berufung
auf De Malo III a. 2 und De Verit. II a. 14 ad 3 und ad 5.

Auf der Grundlage dieser Gleichsetzung der göttlichen und
geschöpflichen Erstursächlichkeit glaubt also P. Stufler mir gegenüber

« durch genaue Analyse des Textes unter Herbeiziehung anderer
Stellen bewiesen » zu haben : « 1. Thomas zeigt nicht bloß, daß, sondern
auch wie göttliche Kausalität und geschöpfliche Freiheit einander
nicht ausschließen, und zwar auf eine leicht verständliche Weise ;

2. nach Thomas erreicht die Kausalität Gottes nicht immer den von
ihm intendierten Erfolg, da der geschöpfliche freie Wille ihr ein
Hindernis entgegensetzen und versagen kann ; 3. aus eben diesem Grunde
kann Gott aus seiner Kausalität allein kein unfehlbar sicheres
Vorherwissen der freien Handlungen haben » (S. 329).

Das also ist das Ergebnis P. Stuflers aus der Untersuchung des

1. Teiles des besprochenen Thomasartikels. Geradezu vernichtend
für meine thomistische Auffassung des Textes, nicht wahr

Leider muß ich die Siegesfreude trüben. P. Stufler hat eine

Mahnung des hl. Thomas nicht beachtet, sich durch die Ähnlichkeiten
des Geschöpfes mit Gott nicht irreleiten zu lassen, da die Unähnlich-
keiten viel größer sind. De Verit. II a. 10 ad 1. Sed contra : « Crea-

turae autem, quamvis aliquam Dei similitudinem gérant in se ipsis,
tarnen maxima dissimilitudo subest, ut non sine magna insipientia
contingat, quod ex tali similitudine mens decipitur ».

P. Stufler ist der Täuschung, von der St. Thomas hier spricht,
wirklich zum Opfer gefallen. Weil der Heilige sagt : effectus causae

primae recipitur in causa secunda secundum modum causae secundae,

schließt er sofort, dieses recipere geschehe in gleicher Weise, ob nun
Gott oder ein Geschöpf die erste Ursache sei, in beiden Fällen sei es

die zweite Ursache, die durch ihre Indisposition oder Gegenwirkung
die Einwirkung der ersten Ursache modifiziere, also unsicher mache ;

so ermögliche also die Ursächlichkeit Gottes allein kein unfehlbar
sicheres Vorherwissen der freien Handlungen. Darum die zuversichtlichen

Worte : « P. Benz wird doch nicht im Ernste behaupten wollen,
daß die Sonne ihre Kausalität den verschiedenen Naturen der Körper
anpasse » usw. Nein, gewiß nicht. Die Sonne kann und tut das nicht,
wohl aber Gott, die schlechthin allgemeine Ursache alles Seins. Eben
dies ist nach dem hl. Thomas der Unterschied zwischen der göttlichen



bei Thomas von Aquin 421

und der geschöp fliehen Erstursache : diese bewegt nur einen bestimmten
Kreis von Zweitursachen, denen andere Zweitursachen entgegenarbeiten

können ; Gott ist die Ursache alles Seins und jeglicher Weise

und Betätigung des Seins, darum ist seiner Einwirkung kein Sein und
keine Seinsweise entzogen ; unfehlbar wirkt er durch jede Zweitursache
das Gewollte und unfehlbar erkennt er in seiner Kausalität jede
Wirkung. Daß dies die echte Lehre des hl. Thomas ist, geht schon klar
hervor aus den Zitaten meines von P. Stufler bekämpften Artikels ;

wegen der entscheidenden Wichtigkeit der Frage seien aber noch

folgende Texte des Heiligen zum Beweise angeführt.
Ganz ausführlich spricht der hl. Thomas die von den Thomisten

gemachte Unterscheidung aus in Metaph. VI lect. 3 : « Invenitur in
rebus triplex causarum gradus. Est enim primo causa incorrup-
tibilis et immutabilis, scilicet divina ; sub hac secundo est

causa incorruptibilis sed mutabilis, scilicet corpus coeleste; sub

hac tertio sunt causae corruptibiles et mutabiles. Hae igitur
causae in tertio gradu existentes sunt particulares et ad proprios
effectus secundum singulas species determinatae : ignis enim generat

ignem, et homo generat hominem et planta plantam. Causa autem

secundi gradus est quodammodo universalis et quodammodo

particularis. Particularis quidem, quia se extendit ad aliquod

genus entium determinatum, scilicet ad ea quae per motum in esse

produeuntur; est enim causa movens et mota. Universalis autem,

quia non ad unam tantum speciem mobilium se extendit causalitas

eius, sed ad omnia quae alterantur et generantur et corrumpuntur :

illud enim, quod est primo motum, oportet esse causam omnium

consequenter mobilium. Sed causa primi gradus est simpli-
citer universalis ; eius enim effectus proprius est esse;
unde quiequid est et quocumque modo est, sub causali-
tate et ordinatione illius causae propriae continetur
Nihil inveniri potest quod ab or dine causae altissimae
divinae exeat, cum eius causalitas extendat se ad omnia
inquantum sunt entia. Non potest igitur sua causalitas im-
pediri per indispositionem materiae ; quia et ipsa materia et eius

dispositiones non exeunt ab ordine illius agentis quod est agens

per modum dantis esse, et non solum per modum moventis et alter-
antis Ex quo etiam patet, quod nulla causa agens potest esse

in istis inferioribus quae eius ordini non subdatur. Relinquitur igitur
quod omnia, quae hie fiunt, prout ad primam causam divinam refe-



422 Das göttliche Vorherwissen der freien Willensakte der Geschöpfe

runtur, inveniuntur ordinata et non per accidens existere ; licet per
comparationem ad alias causas per accidens esse inveniantur. Et
propter hoc secundum fidem catholicam dicitur quod nihil fit temere

sive fortuito in mundo, et quod omnia subduntur divinae providentiae ».

Nehmen wir zu diesen Worten die der Kürze halber ausgelassenen,
durch Punkte angedeuteten Stellen hinzu, so unterscheiden sich nach
dem hl. Thomas die drei Stufen von Ursachen gerade dadurch, daß

die Partikulärursachen auf viele Weisen in ihrer Wirkung behindert
werden und versagen können, in geringerem Umfang auch die

Himmelskörper, die eine beschränkte Allgemeinheit der Wirkungen
haben ; die schlechthin allgemeine, göttliche Ursache aber ist auch
schlechthin unfehlbar in ihrer Wirkung, und zwar nicht etwa wegen
einer aller göttlichen Kausalität voranleuchtenden scientia media,
sondern weil die Kausalität Gottes sich auf Alles erstreckt insofern
es Sein ist. Damit ist selbstverständlich gegeben, daß Gott in seiner

Kausalität allein alles außergöttliche Sein, quidquid est et quocumque
modo est, mit unfehlbarer Sicherheit erkennt. Et propter hoc secundum

fidem catholicam dicitur quod omnia subduntur divinae providentiae.
Ein größerer Widerspruch als der zwischen St. Thomas und P. Stufler
in dieser Frage scheint mir undenkbar.

Den gleichen Unterschied zwischen der fehlbaren geschaffenen
und der schlechthin unfehlbaren göttlichen Erstursache macht der
hl. Thomas auch an vielen andern Stellen seiner Werke. So Quodl.
XI a. 3 ; XII a. 3 ; De Verit. q. 23 a. 5 ad 3, etc. Weil das Beispiel
von der Sonne und dem Blühen des Baumes P. Stufler so beweiskräftig
scheint, sei er hingewiesen auf I. Sent. d. 47 q. 1 a. 1 ad 3. Hier
macht sich der Aquinate den Einwurf : « Omnis causa prima, quae
producit effectum mediante causa secunda quae impediri potest non pro-
ducit efficaciter effectum suum; sicut motus solis est causa pullulationis
arborum, mediante virtute generativa arboris, quae deficere potest: unde

effectus efficaciter non producitur, nec demonstrari potest ex causa prima.
Sed voluntas Dei est causa prima non excludens causas secundas quae
deficere possunt. Ergo videtur, quod non efficaciter prodaeat effectum ».

Wie müßte die Antwort nach P. Stufler lauten Folgerichtig würde
sie lauten müssen : Wenn man bloß den Willen Gottes in Betracht
zieht und absieht von einem aller Kausalität vorangehenden Wissen
der futuribilia (von dem der Objiciens nichts weiß), ist allerdings der
Wille Gottes wegen dem Versagen der zweiten Ursache nicht unfehlbar
sicher und aus ihm allein gibt es in der Tat kein sicheres Wissen der



bei Thomas von Aquin 423

Wirkung. Nicht so der hl. Thomas : « Ad tertium dicendum, quod

voluntati Dei non solum subiacet expletio effectus, sed etiam causarum
omnium praecedentium ordo, secundum illas conditiones, quibus
determinants ad effectum sine defectu, ut quod talis volens et merens salutem,

salvetur : voluntati enim consequenti subicitur effectus cum omnibus

causis suis, secundum quod sunt non impeditae ». Mit dem Willen, der

Kausalität Gottes, verhält es sich also nicht wie mit einer geschaffenen
Erstursache, z. B. der Sonne. Ihr Einfluß ist beschränkt auf ihren
natürlichen Wirkungskreis, sie kann die Keimkraft dem Baume nicht
geben, sondern sie nur zur Entwicklung bringen. Hat darum eine

andere Ursache z. B. den Wurzeln alle Feuchtigkeit entzogen oder
die Rinde des Baumes ganz zerstört, so kann die Sonne ihm nicht
mehr helfen. Ganz anders ist es mit dem göttlichen Willen : er ist die
schlechthin allgemeine Ursache jedes Seins und jeder Seinsweise ;

ihm untersteht die ganze Reihe der Ursachen, die auf den Baum
einwirken können ; von seiner Kausalität geht also die Fruchtbarkeit
des Baumes oder dann seine Unfruchtbarkeit unfehlbar aus und kann
aus ihr erkannt werden. Das gilt nicht nur vom Baum, sondern in
seiner Art auch vom Menschen. Wenn Gott ihn zur Seligkeit bestimmt,,
so steht es auch bei dem göttlichen Willen zu bewirken, daß ein
solcher seine Seligkeit wolle und verdiene und so selig werde.

Ähnlich lehnt der Heilige die Gleichstellung der geschaffenen mit
der göttlichen Erstursache ab in I q. 19 a. 6 ad 3. Der Einwand lautet :

« Voluntas Dei, cum sit causa prima, non excludit causas médias
Sed effectus causae primae potest impediri per defectus causae secundae,
sicut effectus virtutis motivae impeditur propter debilitatem tibiae. Ergo
et effectus divinae voluntatis potest impediri propter defectum secundarum

causarum. Non ergo voluntas Dei semper impletur ». P. Stufler hat
sich S. 327 das Beispiel von der virtus motiva und dem defectus tibiae
aus De Malo III a. 2 auch zu Nutzen zu machen gesucht, wieder im
Sinne seiner Gleichstellung. Der hl. Thomas aber unterscheidet wieder
in der gewohnten Weise : « Ad tertium dicendum quod causa prima
tunc impediri potest a suo effectu per defectum causae secundae, quando

non est universaliter prima, sub se omnes causas comprehendens;

quia sic effectus nullo modo posset suum modum evadere; et sie est de

voluntate Dei ».

Es dürfte überflüssig sein, weitere Texte anzuführen. Wer solche

wünscht, findet sie z. B. : in 3. Sent. d. 23 q. 3 a. 1 q. 1 ; Sent. d. 3
q. 2 a. 3 ad 3 ; De Pot. III a. 4 ; De Verit, VIII a. 12, usw.



424 Das göttliche Vorherwissen der freien Willensakte der Geschöpfe

Aus dem Gesagten ist ersichtlich, wie sehr P. Stufler sich täuscht,
wenn er, die erste Schwierigkeit abschließend, als Ergebnis hinstellt
(S. 330) : « Causa prima necessaria potest simul esse cum defectu causae
secundae Die Kausalität Gottes bringt nicht unfehlbar jenen
Effekt hervor, zu dem er die zweite Ursache bewegt, sondern nur dann,
wenn in derselben eine 'opportunitas mobilitatis' vorhanden ist. Folglich

ist sie auch für Gott kein untrügliches medium, aus dem er die
kontingenten unfreien Handlungen der Geschöpfe vorherwissen kann ».

Die Lehre des hl. Thomas ergibt einen ganz andern Sinn ; denn es

geht nicht an, jenes Axiom im gleichen Sinn auf die geschaffene und
die göttliche Erstursache anzuwenden ; die geschöpfliche Erstursache
kann versagen ; die göttliche Erstursache ist unfehlbar und darum
untrügliches medium des göttlichen Wissens. Die Kontingenz und
Freiheit des Geschöpfes leidet keinen Schaden, weil Gott seine unfehlbare

Beeinflussung der Natur und Disposition des Geschöpfes anpaßt b

1 P. Stufler findet keinen Gefallen an dieser « Anpassungstheorie » (S. 330,
Anmerkung). «Abgesehen davon, daß der hl. Thomas im ganzen Artikel von
einer solchen Anpassung nicht redet, ja sie durch das Sonnenbeispiel geradezu
ausschließt, wie früher nachgewiesen wurde, ist diese Auslegung schon aus dem
Grunde unhaltbar, weil aus ihr mit logischer Notwendigkeit folgen würde, daß
die göttliche Kausalität selbst mangelhaft und unvollkommen sei. Denn wenn
einerseits die zweite Ursache nicht das Geringste leisten kann wenn sie nicht
von Gott dazu bewegt wird, und wenn andererseits die göttliche Bewegung so
unfehlbar wirksam ist, daß die zweite Ursache all das ausführt, wozu sie bewegt
wird, dann muß bei einem Versagen der zweiten Ursache der Grund hiefür in
der göttlichen Kausalität selbst liegen. Der freie Wille versagt und begeht eine
Sünde, weil eben die göttliche Bewegung nicht weiter ging als bis zu einem
unvollkommenen, sündhaften Akt. Hätte sie in sich die Kraft gehabt, auch
einen guten Akt hervorzubringen, dann hätte der Wille nicht versagen können,
weil es nicht in seiner Macht liegt, weniger zu leisten, als wozu er von Gott
bewegt wird ».

Darauf ist zu antworten, daß der hl. Thomas in unserem Artikel das Wort
« Anpassung », « adaptatio » freilich nicht ausspricht, wohl aber die Sache :

et ideo, mediantibus causis secundis necessariis, producit efiectus necessarios,
sed mediantibus causis secundis contingentibus, producit efiectus contingentes

». Daß diese Worte im Sinne der « Anpassung » zu verstehen seien, geht
aus den oben S. 418 angeführten Texten hervor. Sehr klar sind auch die Worte
des Heiligen in Metaph. VI lect. 3 : « Ad divinam igitur providentiam pertinet,
non solum quod faciat hoc ens, sed quod det ei contingentiam vel necessitatem.
Secundum enim quod unicuique dare voluit contingentiam vel necessitatae,
praeparavit ei causas médias, ex quibus de necessitate sequitur vel contingenter ».

Wie das « Sonnenbeispiel » die « Anpassung » ausschließt, oder vielmehr nicht
ausschließt, haben wir oben gesehen. Am merkwürdigsten ist die « mit logischer
Notwendigkeit » gezogene Folgerung, bei der thomistischen Lehre sei die göttliche

Kausalität selbst der Grund der Sünde. Die göttliche Kausalität geht doch
immer auf das Sein, das Gute ; das Böse, die Sünde als Sünde läßt sie zwar, aus



bei Thomas von Aquin 425

So ist dessen Tätigkeit frei und dennoch in Beziehung auf die göttliche
Erstursache schlechthin unfehlbar sicher.

Muß also der Versuch P. Stuflers, seine Erklärung der ersten

Schwierigkeit unseres Artikels zu retten, als erfolglos bezeichnet

werden, so noch viel mehr der folgende, der sich auf die Worte bezieht,
mit denen der hl. Thomas zur Lösung der zweiten Schwierigkeit
überleitet. Den Beweis, den P. Stufler aus diesen Worten herleitet, fand
er nicht schon, wie den ersten, bei früheren Molinisten wie Schneemann
und Fries, vor ; er ist eigenes Produkt und wird von ihm als « noch

viel klarer und bestimmter » eingeschätzt als der erste, als Beweis,
daß der hl. Thomas « das bannesianische System glattweg abgelehnt »

habe. Meine Bemerkung, er habe die Stelle mißverstanden, wird sehr

ungnädig zurückgewiesen. So bleibt nichts übrig, als sie nochmals

zu prüfen. Sie lautet :

« Sed adhuc manet dubitatio maior de secundo : quia causa prima
necessaria potest simul esse cum defectu causae secundae, sicut motus
solis cum sterilitate arboris; sed scientia Dei non potest simul esse

cum defectu causae secundae. Non enim potest esse, quod Deus sciat

simul, hune cursurum et iste deficiat a cursu ; et hoc est propter
certitudinem scientiae et non propter causalitatem eius. Oportet
enim invenire ad hoc, quod sit certa aliqua scientia, certitudinem in
scito ».

Nach dem bisher Gesagten und dem Zusammenhang ist der

Inhalt dieser Stelle der folgende : die zweite Schwierigkeit, die aus
der Beziehung des Wissens zum Gewußten sich ergibt, ist größer als

die erste aus der Beziehung der Ursache zum Verursachten. Denn die

erste Ursache, auch wenn sie eine notwendige ist, kann zusammenbestehen

mit dem Versagen der zweiten Ursache, sei es, daß die

zweite Ursache die Wirkung der ersten verhindert, sei es — wenn es

sich um die schlechthin erste, göttliche Ursache handelt, der gegenüber

es keine Verhinderung gibt —, daß Gott eben eine versagende
Ursache anwenden und sie versagen lassen kann. Aber das Wissen

Gottes kann nicht zusammen bestehen mit einem Versagen der zweiten

weisesten und gerechtesten Gründen, zu ; deren einzige und letzte Ursache ist
aber der freie, fehlbare Wille ; denn ihrer Natur nach verlangt die Sünde eine
causa deficiens. Und da soll Gott schuld sein an der Sünde Eher könnte man
der molinistischen Erklärung einen ähnlichen Vorwurf machen : warum wählt
Gott gerade jene Anregungen und Umstände aus, von denen er sieht, daß der
Sünder widersteht, während er in unzähligen andern Umständen bereitwillig
der göttlichen Anregung gefolgt wäre



426 Das göttliche Vorherwissen der freien Willensakte der Geschöpfe

Ursache ; denn es liegt ein Widerspruch darin, daß Gott zugleich
wisse, dieser werde laufen, und dieser das Laufen unterlasse ; und
dieser Widerspruch besteht wegen der Sicherheit oder Gewißheit, die
im Begriff des Wissens liegt, — cum scientia sit certa cognitio —, nicht
wegen der Kausalität dieses Wissens. Es handelt sich also darum, in
dem gewußten Kontingenten, trotz seiner Kontingenz, eine Gewißheit,
Sicherheit zu finden, damit in Gott eine sichere Erkenntnis davon
bestehen kann.

Ganz anders versteht P. Stufler unsern Text. « Es kommt vor
allem darauf an », sagt er S. 331 f., « festzustellen, auf was sich das

Pronomen 'hoc' bezieht. Nach allen Regeln der Grammatik kann
dies nur das unmittelbar Vorausgehende sein. Unmittelbar aber ging
voraus : Scieutia Dei non potest simul stare cum defectu causae secundae.

Non enim potest esse, quod Deus sciat simul hunc cursurum et isle

deficiat a cursu. Der hl. Thomas hatte also unmittelbar vorher
behauptet, es sei unmöglich, daß Gott in seinem Vorherwissen irre,
daß er z. B. ein kontingentes Ereignis vorherwisse und dieses dennoch

nicht eintrete. Diese Unmöglichkeit eines Irrtums meint er also mit
dem Worte hoc. Der Sinn kann also nur der sein : dies, daß nämlich

jeder Irrtum im Vorauswissen Gottes ausgeschlossen ist, hat seinen

Grund in der certitudo scientiae und nicht in ihrer 'causalitas'. Mit
andern Worten : Die Kausalität Gottes allein und für sich genommen
gewährt keinen hinreichenden Grund für ein sicheres Vorherwissen
der kontingenten und freien Handlungen der Geschöpfe. Dies allein
kann nach der Grammatik und dem Kontext der wahre Sinn des

Textes sein ».

So selbstsicher P. Stufler ist über die Richtigkeit seiner Auslegung,
ebenso streng ist er in der Verurteilung der meinigen, die das

entscheidende hoc auf den oben genannten Widerspruch bezieht. Von
diesem Widerspruch sei im Text auch bei bestem Willen nichts zu
entdecken. « Hier hat das Bestreben, das thomistische System um
jeden Preis durch die Autorität des hl. Thomas zu stützen, P. Benz
irre geleitet : er hat in den Text etwas hineingelesen, was in ihm nicht
steht. Darum bleibe ich bei meiner Behauptung : Mit dem Satze :

et hoc est propter certitudinem scientiae et non propter causalitatem eius,

hat Thomas das bannesianische System glattweg abgelehnt. Übrigens
hat er das auch schon mit dem vorhergehenden Satze getan : Causa

prima necessaria potest simul esse cum defectu causae secundae ».

Nun, was es mit der letzten Behauptung P. Stuflers für eine



bei Thomas von Aquin 427

Bewandtnis hat, haben wir oben gesehen. Prüfen wir nun, wohin das

ominöse hoc zu beziehen ist. Schon das ist doch gewiß sehr verdächtig,
daß der hl. Thomas sagen soll, die Unmöglichkeit zu irren sei in Gott
ausgeschlossen durch die Sicherheit seines Wissens. Empfindet P. Stufler
das nicht als eine des hl. Thomas unwürdige Tautologie Dann aber
soll der hl. Thomas unmittelbar vor dem entscheidenden hoc behauptet
haben, es sei unmöglich, daß Gott in seinem Vorauswissen irre und
der Grund hievon sei die certitudo scientiae. Das aber ist durchaus

unrichtig. Von der Irrtumslosigkeit Gottes ist gar nicht unmittelbar
die Rede, die ist vorausgesetzt ; darum braucht es keine Begründung
dieser Unmöglichkeit zu irren. Direkt ausgesprochen ist die
Unmöglichkeit, der Widerspruch, daß Gott etwas voraussehe und dieses nicht
eintrete, also noch kontingent bleibe ; auf das hätte schon das zweimal
wiederholte simul aufmerksam machen sollen. Der Grund nun dieses

Widerspruches ist die Sicherheit des göttlichen Wissens, und nicht
seine Kausalität. Denn Gott kann bei all seiner unfehlbaren Kausalität

die Zweitursache eben als fehlbare bewegen, so daß ihr Versagen
eintritt ; er kann aber nicht wissen, daß sie versagt, wenn sie nicht
versagt und umgekehrt.

Bei diesem Sachverhalt scheint es mir unmöglich zu sein, die

volle Übereinstimmung des « bannesianischen Systems » mit der hier
ausgesprochenen Lehre des hl. Thomas und deren diametralen Gegensatz

zur Interpretation P. Stuflers zu verkennen. Sollte aber noch

irgendwo eine Bedenklichkeit übrigbleiben, so müßte sie behoben

werden durch den Vergleich unserer Überleitungsworte mit jenen
Worten unseres Artikels, mit denen St. Thomas die zweite Schwierigkeit

einführt. Ganz unzweifelhaft will der hl. Thomas an beiden
Stellen das Wesen der Schwierigkeit gleich zeichnen, an der zweiten
Stelle nur noch zeigen, warum sie größer ist. Die Worte lauten aber :

Secundo propter ordinem scientiae adscitum; quia, cum scientia sit

cert a cognitio, ex ipsa ratione certitudinis, etiam exclusa causalitate,

requirit certitudinem et determinationem in scito, quam contingentia
excludit ». Ein offenkundigerer Gegensatz zwischen diesen Worten
des hl. Thomas und denen P. Stuflers ist doch kaum denkbar.
P. Stufler kann bei bestem Willen in den Worten des hl. Thomas

nichts entdecken « von einem Widerspruch, der von der Sicherheit
des Wissens kommt, weil das erkannte Kontingente zugleich bestimmt
und unbestimmt sein müßte ». Der Aquinate aber findet die zweite,

vom Wissen Gottes hergeleitete Schwierigkeit gerade darin, daß das



428 Das göttliche Vorherwissen der freien Willensakte der Geschöpfe

Wissen nach seinem Begriff Sicherheit verlangt, cum scientia sit cert a

cognitio; schon aus dem Begriff der Sicherheit, auch abgesehen von
der Kausalität, verlangt das Wissen Gottes Sicherheit und Bestimmtheit

im Gewußten, die Kontingenz schließt aber diese Sicherheit und
Bestimmtheit aus. Mit andern Worten : das Gewußte müßte, weil

von Gott gewußt, sicher und bestimmt, weil kontingent zugleich
unsicher und unbestimmt sein. Das die Schwierigkeit, der scheinbare

Widerspruch, der im göttlichen Vorherwissen des zukünftigen
Kontingenten nach dem hl. Thomas zu liegen scheint. Also doch wohl
klarer, offener Widerspruch zwischen der Lehre des hl. Thomas und
deren Deutung bei P. Stufler. Somit können wir unsere Untersuchung
über die wesentlichen zwei Punkte des 5. Artikels I. Sent. d. 38 q. 1

schließen mit dem zuverlässigen, wissenschaftlichen Ergebnis, daß er
keineswegs eine Leugnung, sondern eine Bestätigung des göttlichen
Vorherwissens der kontingenten und freien Handlungen der Geschöpfe

aus seiner Kausalität allein enthält.
Nachdem der Grundirrtum P. Stuflers in der Auffassung unseres

Artikels klar aufgedeckt ist, erachte ich es für überflüssig, auf die

Anschuldigungen und Mißverständnisse einzugehen, die er in 7 weiteren
Seiten anhäuft. Da er den hl. Thomas in einem so wichtigen Punkt
so gänzlich mißversteht, darf ich es nicht schwer empfinden, wenn er
auch mich mißdeutet. Nur auf einen Punkt möchte ich noch eingehen.
P. Stufler nimmt es übel, daß ich im ersten Artikel Texte des hl. Thomas

anführe, die die Unfehlbarkeit der göttlichen Kausalität aussprechen.
Die gebe er auch zu, erkläre sie aber durch die scientia media. Ich
hätte zu beweisen gehabt, daß jene Unfehlbarkeit nur durch die prae-
determinatio physica ad unum, nicht durch die molinistische scientia
media erklärt werden könne. Er glaube genügend bewiesen zu haben,
« daß der hl. Thomas eine unfehlbar wirksame Prädetermination des

geschaffenen freien Willens nicht kennt ». Darauf ist zu antworten :

um den Terminus der Prädetermination handelt es sich gar nicht,
sondern um die Tatsache, ob der hl. Thomas in I. Sent. d. 38 q. I a. 5

das göttliche Vorherwissen der kontingenten und freien Handlungen
der Geschöpfe aus seiner Kausalität allein ablehne oder nicht. P. Stufler

behauptet diese Ablehnung : « Denn in I. Sent. d. 38 q. 1 a. 5 spricht es

Thomas mit ausdrücklichen Worten aus, daß der Grund, warum Gottes

Vorherwissen der zukünftiqen kontingenten Dinge unfehlbar gewiß sei,

nicht in seiner Kausalität liege » (Gott, der erste Beweger aller Dinge,
S. 146). Damit sollte ein « neuer Beweis » gegen die thomistische Lehre



bei Thomas von Aquin 429

von der göttlichen Willensbewegung aus dem hl. Thomas selbst
gewonnen sein. Nun habe ich nachgewiesen, daß der Heilige in unserem
Artikel keineswegs eine fehlbare göttliche Kausalität lehrt, sondern
eine unfehlbare, aus der allein Gott sicheres Erkennen alles
Außergöttlichen hat, das wies ich auch aus vielen andern Stellen nach. Nun
zieht sich P. Stufler wieder auf seine früheren Ausführungen gegen
die décréta praedeterminantia zurück. Also sollen seine Ausführungen
über unsern Artikel seine früheren Beweise gegen jene Dekrete aufs
Neue beweisen, hinwiederum sollen jetzt die früheren Beweise seine

Auslegung unseres Artikels bestätigen : ein regelrechter circulus vitiosus
Was aber die scientia media betrifft, die P. Stufler an mehr als

zwanzig Stellen beim hl. Thomas nachgewiesen haben will, so handelt
es sich hiebei um eine Zweideutigkeit. Alle diese Stellen bezeugen

nur die Tatsache, daß Gott die sog. futuribilia erkennt ; daß er sie

vorgängig zu seiner Kausalität, d. h. seinen Willensdekreten erkenne,
ist in keiner einzigen Stelle auch nur angedeutet. Das allein aber ist
die molinistische scientia media : eine allen göttlichen Willensdekreten
vorangehende Erkenntnis dessen, was der geschöpfliche Wille unter
bestimmten Bedingungen sicher tun werde. Aber nicht bloß findet
sich beim Aquinaten keine Spur einer solchen molinistischen scientia

media, sie ist nach seinen Grundsätzen über das göttliche Vorauswissen

des Außergöttlichen auch schlechthin ausgeschlossen. Zum
Beweis hiefür berief ich mich in meinem Artikel auf De Verit. II 14 :

« In omni scientia est assimilatio scientis ad scitum : unde oportet, quod
vel scientia sit causa sciti, vel scitum sit causa scientiae, vel utrumque
ab una causa causetur ». Daß das göttliche Wissen vom Gewußten
oder einem Dritten in Gott verursacht sein könne, ist für den
hl. Thomas ausgeschlossen. « Unde relinquitur, quod scientia eius sit
causa rerum ». Die Entgegnung P. Stuflers trifft die in diesen Worten
liegende Schwierigkeit für die scientia media in keiner Weise. Er
sagt (S. 337) : « Die futuribilia existieren in Wirklichkeit nicht außer

Gott, sie haben nur eine bedingte Existenz. Zu einer rein bedingten
Existenz einer Wirkung ist keine aktuelle Ursache erforderlich, sondern

genügt eine gleichfalls bedingte Ursache. Und eine solche ist auch

bei der scientia media gegeben : Gott weiß, was die freien Ursachen

unter bestimmten Voraussetzungen tun würden, wenn er sie nämlich
durch innere Einsprechungen und äußere Umstände auf diese oder

jene Art bewegen würde ». Damit ist einfach die Tatsache des

Vorauswissens der futuribilia wieder behauptet : « Gott weiß, was- die



430 Das göttliche Vorherwissen der freien Willensakte der Geschöpfe

freien Ursachen unter bestimmten Voraussetzungen tun würden » ;

über den modus, über das medium dieses Wissens ist gar nichts gesagt
und weiß P. Stufler auch nichts zu sagen, nur so viel glaubt er sicher

zu wissen : Gott sieht es nicht in seiner unfehlbaren Verursachung
der freien geschöpflichen Willenstat, d. h. nicht in den décréta physice
praedeterminantia.

Was aber lehrt der hl. Thomas Sehen wir zu Das zu erklärende
Faktum ist : Gott weiß sicher voraus, was das Geschöpf unter bestimmten
realen oder irrealen Voraussetzungen tun würde : Wenn Petrus von
der Magd nach seiner Jüngerschaft Christi gefragt wird, wird er seinen

Meister verleugnen ; wenn den Tyriern und Sidoniern das Evangelium
gepredigt würde, würden sie glauben. Wir haben da eine volle
Übereinstimmung zwischen dem Wissen Gottes und dem von Gott Gewußten.

Woher diese Übereinstimmung St. Thomas antwortet : « In omni
scientia est assimilatio scientis ad scitum; unde oportet, quod vel scientia

sit causa sciti, vel scitum sit causa scientiae, vel utrumque ab una causa

causetur ». Also verursacht entweder das göttliche Wissen (als Willen)
das futuribile, oder das futuribile verursacht das göttliche Wissen,
oder beides ist von einem Dritten verursacht ; in Gott kann aber

nichts verursacht sein, cum ipse sit, quidquid habet. Also bleibt nichts
anderes, als daß Gottes Wissen als mit dem Wollen verbunden das

bedingte freie Wollen des Geschöpfes verursache. Ein von der
göttlichen Kausalität unabhängiges Wissen Gottes von außergöttlichem,
bedingt oder unbedingt freiwilligem Wollen, d. h. eine molinistische
scientia media ist demnach nach der Lehre des hl. Thomas
ausgeschlossen. Führen also die Thomisten das Wissen Gottes von den

futuribilia auf subjektiv absolute, objektiv bedingte Dekrete des

göttlichen Willens zurück, so drücken sie mit einer weiter entwickelten
Terminologie das wesentlich Gleiche aus, was der hl. Thomas lehrte.

Mit dem Gesagten erklärt sich auch leicht die Tatsache, daß der

Heilige konstant das Vorauswissen Gottes auf seine unfehlbare Kausalität

zurückführt und die Unfehlbarkeit seiner Vorsehung aus Gottes

Allmacht, nicht aus einem der Allmacht vorangehenden Wissen

begründet.
Endlich möchte ich noch in Erinnerung rufen die Worte des

hl. Thomas in unserem 5. Artikel : « Scientia requirit certitudinem
et determinationem in scito ». « Oportet enim invenire ad hoc, quod sit
certa scientia aliqua, certitudinem in scito ». Auf die futuribilia
angewendet, heißt das doch wohl : ihre Erkenntnis setzt die Sicherheit



bei Thomas von Aquin 431

und Bestimmtheit der geschöpflichen Willensentscheidung voraus,
wenn die Voraussetzungen gegeben sind. Woher kann nun diese

Bestimmtheit kommen Nicht aus den Voraussetzungen, den
Umständen und Anregungen, diese bestimmen den Willen nicht, da er
frei ist ; nicht vom geschöpflichen Willen selbst, der noch nicht
existiert, jedenfalls sich noch nicht entschieden hat und, wo es sich um
futuribilia im strengen Sinne handelt, sich nie entscheiden wird, weil
die Voraussetzungen niemals eintreten. Also bleibt einzig die Bestimmung

durch die göttliche Kausalität übrig, durch das Dekret des

göttlichen Willens, den geschöpflichen Willen unter den gegebenen

Bestimmungen so oder so zu bewegen. Also unabhängig von den

göttlichen Dekreten keine futuribilia und kein göttliches Wissen von
denselben ; die molinistische scientia media ist wiederum
ausgeschlossen. Wie alles Zukünftige nur darum zukünftig (und nicht bloß

möglich) ist, daß es in einer Ursache zum künftigen Existieren bestimmt
ist, zeigt der hl. Thomas schön I q. 16 a. 7 ad 3 : « Illud, quod nunc
est, ex eo futurum fuit, antequam esset, quia in causa sua erat, ut fieret.
Unde, sublata causa, non esset futurum illud fieri. Sola autem causa

prima est aeterna. Unde ex hoc non sequitur quod ea quae sunt,
semper ftierit verum ea esse futura, nisi quatenus in causa
sempiterna fuit, ut essent futura ; quae quidem causa
solus Deus est ».

Am Schlüsse seines Artikels überläßt es P. Stufler dem Urteil
seiner Leser, ob ich den wissenschaftlichen Ertrag meiner Untersuchung
richtig eingeschätzt habe, indem ich glaubte, dargetan zu haben, daß
der Versuch P. Stuflers, in I. Sent. d. 38 q. 1 a. 5 eine ausdrückliche
Leugnung des göttlichen Vorauswissens des Kontingenten und den
freien Willenshandlungen auf Grund der göttlichen Kausalität
nachzuweisen, vollständig und auf der ganzen Linie gescheitert sei. Nach

erneuter, ernster Prüfung kann ich aber mein Urteil nicht ändern.

Im Gegenteil hat sich mir die Überzeugung gefestigt, daß der hl. Thomas
keine andere Quelle der göttlichen Erkenntnis alles Außergöttlichen
kennt als sein Wesen insofern es Wissen und Willen alles Seins und
aller Seinsweisen ist (daß ich zwei verschiedene Wege des göttlichen
Vorherwissens habe aufzeigen wollen, wie P. Stufler S. 333 sagt, ist
eines seiner vielen Mißverständnisse). Dabei bin ich mir wohl bewußt,
keine neuen Wege entdeckt zu haben. Meine Auslegung des Thomastextes

ist, so viel ich sehe, die althergebrachte der thomistischen Schule,
die ich natürlich zu Rate zog. Ich betrachte es aber nicht als tadelns-



432 Das göttliche Vorherwissen der freien Willensakte der Geschöpfe

wert und unwissenschaftlich, neben dem eigenen Denken und Studium
des hl. Thomas auch den Lehren dieser Schule eine große Beachtung
zu schenken. Denn ich fand ihre Vertreter wie in der gegenwärtigen
Frage so auch sonst immer treu besorgt, den wahren Sinn des genialen
doctor angelicus zu erforschen und darzulegen. So hat ja auch Papst
Benedikt XV. am 29. Oktober 1916 den Kerntruppen dieser Schule,
dem Dominikanerorden, das Zeugnis ausgestellt : « Diesem Orden muß
nicht so sehr darum Lob zuteil werden, weil er den engelgleichen
Lehrer hervorgebracht hat, als weil er später niemals, auch nicht einen

Finger breit, von seiner Lehre abgewichen ist ». P. Stufler möge es

darum nicht befremdend finden, wenn ich in der Auffassung der Lehre
des hl. Thomas einer Richtung mehr Vertrauen schenke, die eine so

hohe Empfehlung besitzt, als einer entgegengesetzten, deren Versagen
ich feststellen mußte.


	Nochmals : das göttliche Vorherwissen der freien Willensakte der Geschöpfe bei Thomas von Aquin

