Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 15 (1937)

Artikel: Zum Vollbegriff der eucharistischen Konsekration
Autor: Rupprecht, Placidus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762775

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762775
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zum Vollbegriff
der eucharistischen Konsekration.

Von P. Placidus RUPPRECHT O.S.B., Griissau.

Die Frage nach dem Wesen der eucharistischen Konsekration ist
in der Kirche durch die Arbeit der Theologen geklirt. Man versteht
darunter die Verwandlung von Brot und Wein in den heiligsten Leib
und das kostbare Blut Christi durch die Worte des Herrn.

Wenn nun die Frage nach einem Vollbegriff aufgeworfen wird,
so soll durchaus nicht bezweifelt werden, daB die Opfergaben in der
Wesenswandlung ihre Heiligung oder Weihung erfahren, also wirk-
lich konsekriert werden. Vielmehr soll nur auf die Tatsache hinge-
wiesen werden, daBl man in fritheren Zeiten unter dem Woit conse-
cratio bei der Eucharistie mehr verstand, wie wir aus den alten Texten
der Liturgien, der Viter und der Konzilien ersehen, da demnach der
Begriff der eucharistischen Konsekration mit der wesentlichen Heiligung
bei der Wandlung nicht erschopft ist. Uns ist demnach nur ein Teil,
nicht das Ganze dieser Konsekration bewuft. Darum bereitet uns
die Erklirung des MeBaufbaues nach der Wandlung Schwierigkeiten,
wie auch das Gebet: Haec commixtio et consecratio bei der Ein-
mischung der Hostienpartikel in das heilige Blut.

Je mehr sich bei der theologischen Untersuchung der Blick auf
die Herrnworte konzentrierte, und in der bei ihnen erfolgenden Wesens-
wandlung der eigentliche Weihevorgang gesehen wurde, um so aus-
schlieBlicher wandte man die Benennung : consecratio, auf diese an.
Dabei geriet die alte, weitere Bedeutung dieser Bezeichnung immer
mehr in den Hintergrund und zuletzt in Vergessenheit. Und so bezahlte
man die errungene Klarheit in einem wichtigen, ja dem zentralen
Punkt mit einer gewissen Einengung und Verarmung des urspriing-
lichen Begriffes. Ist heut von eucharistischer Konsekration die Rede,
so kommt es uns gar nicht mehr in den Sinn, an etwas anderes zu
denken als eben an die Wesensverwandlung der Gaben. Dabei brauchen
wir das Wort consecratio in anderem Zusammenhang ohne jegliches
Bedenken im Sinn von Erfiilllung mit Gnade und Erhebung zum

Diyus Thomas. 26



372 Zum Vollbegriff der eucharistischen Konsekration

Gnadentrédger, ohne daB wir im geringsten versucht wiren, auch da
eine dhnliche Verwandlung anzunehmen. So sprechen wir von conse-
cratio ecclesiae, altaris calicis, pontificis, abbatis, virginis. Diese
Beispiele zeigen zur Geniige, daB zu einer Konsekration nicht not-
wendig eine Wesensverwandlung gehért. Wir haben also bei der
Eucharistie nur einen besonderen Fall. Aber auch hier erschopft sich
in ihr nicht der ganze Begriff, sondern er ist umfassender, wie eben
jene altchristlichen Texte kundtun. Darum liBt es sich leicht ver-
stehen, daB die Frage nach der eucharistischen Konsekration eigent-
lich nie véllig zur Ruhe kam. Die alten Texte dringten nach Losung,
die aber vom Gesichtspunkt des neueren und engeren Begriffes aus
nicht gelingen wollte. Autoren, die sich mit dieser Frage beschiftigten,
sehen wir in Kardinal Bona O. Cist., Mabillon O. S.B., Grisar S. J.,
Gihr, Brinktrine, Geiselmann, M. Andrieu und Puniet O.S.B, um
nur einige zu nennen !,

I. Treten wir der Frage niher, so bietet sich als Ausgangspunkt
die bei der Eucharistie den Diakonen zugeschriebene Konsekrations-
gewalt. Beriihmt ist diesbeziiglich der Bericht des hl. Ambrosius iiber
das Zusammentreffen des hl. Laurentius mit Papst Xystus auf dessen
Weg zum Martyrium. Laurentius fragt, wie denn der Pontifex ohne
seinen Diakon zum Opfer seines Blutes gehen koénne, ohne den er
doch nie zum eucharistischen Altar geschritten sei, und dem er die
Konsekration des Herrnblutes anvertraut habe : cui commisisti Domi-
nici sanguinis conseciationem, cui consummandorum consortium sacra-
mentorum ®. Ambrosius bringt diese Worte ohne jede Erklirung.
Er kann sich also nicht bewuBlt gewesen sein, etwas Ungewdhnliches
oder AuBerordentliches zu melden. Wohl ob dieser Selbstverstind-
lichkeit in der Berichterstattung kam es auch spiteren Erklirern
nicht in den Sinn, an den Worten des heiligen Archidiakons zu
deuteln, so wenig sie dieselben auch verstanden. Sie suchten sie viel-
mehr auszulegen, so gut sie es vermochten. Da man mit eucharistischer
Konsekration nur die Wesensverwandlung meinte, diese aber dem
Diakon nicht zuerkennen konnte, unterschied man von der priester-
lichen eine dienende Konsekration. So schreibt der Archidiakon
Petrus von Blois im XII. Jahrhundert: Nobis diaconis consecratio

1 Rauschen, Eucharistie und BufBsakrament, S. 177 f.,, wird noch hinge-
wiesen auf den Dominikaner Johannes Turrecremata, Kardinal Bessarion und
Dr. Hoéller, der auf Assemani, Daniel, Probst, Hefele und Bickell fuf3t.

? De Officiis 1, 41 (PL 16, 90).



Zum Vollbegriff der eucharistischen Konsekration 373

illius salvatricis hostiae committitur, non ut conficiamus, sed ut con-
ficientibus humiliter assistamus!. Er hat den Ambrosiustext schon
erweitert : Dominici corporis et sanguinis consecrationem. Ebenso
zitiert der Pariser Kantor Petrus und erklirt: non ad conficiendum,
sed ad assistendum. Qui, secretarius altaris, particeps est confec-
tionis eucharistiae cum sacerdote ; non quia sumat vel conficiat, nec
quod sine eo nen possit fieri, sed quia celebrius et maiori reverentia
conficitur corpus Domini cum praesentia, ministerio et testimonio
illius 2. Werrich, Abt von Igny, ein Schiiler des hl. Bernhard, liBt
sogar die ganze Gemeinde an der Konsekrationsgewalt Anteil nehmen :
Non solus (sacerdos) sacrificat, non solus consecrat, sed totus con-
ventus fidelium, qui astat, cum illo consecrat, cum illo sanctificat 3.
A. Wilmart bringt in seinem Aufsatz: Les ordres du Christ * aus
fritherer Zeit interessante Belege, in denen erklirt wird, Christus habe
das Amt des Diakons ausgeiibt, da er den Kelch segnete, den Wein
verwandelte. Wie diese Ansicht entstehen konnte, wird wohl kaum
aufzuhellen sein. Fiir unseren Zweck indes beweisen diese Stellen,
daB man wirklich an der eucharistischen Konsekrationsgewalt des
Diakons festgehalten hat, obwohl man die alten Texte nicht mehr
auslegen konnte. Kardinal Bona nimmt die oben erwihnte Unter-
scheidung wieder auf : Ambrosius modo loquendi illius saeculi non de
consecratione sacramentali, sed ministeriali locutus est 5.

II. Steht somit fest, daB man in fritherer Zeit an eine eucha-
ristische Konsekrationsgewalt des Diakons glaubte, so erhebt sich
die Frage, worin diese bestanden hat. Zu ihrer Beantwortung werden
wir am besten die einzelnen Verrichtungen durchgehen, die dem
Diakon bei der Eucharistiefeier oblagen, und uns Rechenschaft
geben, ob auf sie die Bezeichnung Konsekration angewendet werden
kann.

Zunichst wird den Diakonen ein offerre zugeschrieben. Darunter
kann man das Heranbringen der vom Volk dargebrachten Gaben an
den Altar fiir die Opferung durch den Priester verstehen ®. Diese

1 Ep. 123 (PL 207, 364).

2 Verbum abbreviatum 6o (PL 205, 184).

3 Serm. 5 in Purif. (PL 185, 87).

4 Revue des sciences religieuses 3, 314 f. Die Belege sind entnommen
Chronicon antiquissimum (PL 94, 1162) und Ms. 217 Monte Cassino.

5 Rerum liturgicarum 1, 25, 4; Gesamtausgabe Antwerpen 1723, S. 204.

6 Vgl. 2. Kanon der Synode von Ancyra (PL 84, 104) ; Hefele, Konzilien-
geschichte 2 1, 223 ; Puniet, Le Pontifical Romain 199; O.R.I. 13 und 15.



374 Zum Vollbegriff der eucharistischen Konsekration

Tatigkeit ist aber nie als ein « Heiligen » aufgefaBt worden!. Ferner
hatte der Diakon den Gldubigen die geheiligten Gaben zum Empfang
darzubieten 2. Fiir den Kelch war er der ordentliche Ausspender.
Das Austeilen des Herrnleibes war ihm nur in Notfillen gestattet 3.
Priestern durfte er ihn nie reichen® Den 15. Kanon der Synode
von Arles (314) : ut diacones non offerant versteht Hefele, den Diakonen
wiirde das priesterliche offerre, die Wandlung, verboten, die sie sich
infolge des Priestermangels in der diokletianischen Verfolgung ange-
maft hidtten ®. Fiir unsere Laurentiusstelle ist diese Auslegung von
vornherein ausgeschlossen, da in ihr ausdriicklich die dienende Stellung
des Archidiakons beim Pontifex erwidhnt ist. Offenbar stellt Laurentius
seine consecratio in Parallele mit seinen anschlieBenden Worten : cui
consummandorum consortium sacramentorum. Demnach steht sie
mit der Ausspendung der heiligen Geheimnisse in engem Zusammen-
hang. Welche Aufgaben hatte hier der Diakon zu erfiillen ?

Als man den Gldubigen das heilige Blut nicht mehr zu reichen
pflegte, hatte der Diakon aus dem MeBkelch einige Tropfen des eucha-
ristischen Blutes in den sogenannten Scyphus iiberzugieBen und da-
durch dessen Wein fiir die Kommunion des Volkes zu heiligen 8.
Andrieu legt dieser Zeremonie eine solche Bedeutung bei, daB er
meint, hieraus den vom hl. Hieronymus geriigten? Diinkel der
romischen Diakone erkliren zu koénnen. Aber das erscheint wenig
glaubwiirdig, da das Aussprechen der Konsekrationsworte durch die
konzelebrierenden Priester hoch iiber dieser mechanischen Funktion
steht 8. Eher diirfte er seinen Grund in der Jurisdiktion haben, die
die Archidiakone sogar iiber die Priester iibten, wie wir von Petrus

1 Nach Texten bei Ebner, Quellen und Untersuchungen 7, 14, 327, 338,
356, scheint dagegen das priesterliche Anbieten bei der Opferung, bzw. die dort
stattfindende amtliche Segnung als consecrare bezeichnet worden zu sein: In
nomine Patris et Filii et Spiritus sancti sit benedictum et consecratum et
ordinatum sanctum sacrificium, und &ahnlich.

2 Cyprian, De lapsis 25 (PL 4, 500) ; O. R. 1. 19 {.; Apostolische Konstitu-
tionen 8, 28 ; Puniet, a. a. O. 200.

3 Puniet, a. a. O. 204 ; 38. Kanon des 4. Konzils von Karthago (PL 84, 203) ;
vgl. Hefele, a. a. O. 2, 72.

4 Nicaea, Kanon 18 (PL 84, 96, als Kanon 14) ; Hefele, a. a. O. 1, 423.

5 Kanon 15 (PL 84, 240) ; Hefele, a. a. O. 1, 213 ; Kan. 18 Nicaea.

6 O.R. 1. 20; III. 16 ; Belege fiir die Sitte des Laienkelches bei Hefele, 2,
484, 717 L

7 Ep. 146 (PL 22, 1192-95) ; vgl. Hefele, a. a. O. 1, 214, 423, 764.

8 M. Andriew, Immixtio et consecratio in Rev. des sciences relig. 2, 437.



Zum Vollbegriff der eucharistischen Konsekration 375

von Blois erfahren!. Andrieu entscheidet sich iibrigens auch nicht
fiir diesen Brauch als die in Frage stehende Konsekration durch den
Diakon.

Sodann durfte der Diakon, falls kein Priester zu erreichen war,
fiir die Kommunion auBerhalb der Messe dem Wein mit der Hostie
eine gewisse Weihe geben 2. Es war namlich nicht erlaubt, das heilige
Blut bis zum nichsten Tag aufzuheben . Wurde an diesem das heilige
Opfer nicht gefeiert, so fehlte das Blut zur zweigestaltigen Kommunion,
wihrend die Species des Brotes aufgehoben war. Man nahm dann
einen Kelch mit Wein und machte {iber ihn mit der Hostie ein
oder mehrere Kreuzzeichen — consignatio calicis. Dieser alte Brauch
stammt wahrscheinlich aus Antiochien. Die Monophysiten haben ihn
bei ihrer Trennung von der Kirche mit iibernommen 4. Dem Diakon
war es aber nicht erlaubt, dabei ein Gebet oder sonst etwas zu
sprechen 5. Nach den Apostolischen Konstitutionen durfte er weder
weihen noch segnen®. Daraus, da dem Subdiakon das suloyeiv des
Kelches durch die Synode von Laodicea (25. Kanon) verboten wurde ?,
schlieBt man, daB sie dem Diakon zustand, und setzt sie der consig-
natio calicis gleich. Woher dieser Ritus den Namen edloyeiv erhielt,
ist mit Sicherheit nicht zu erkennen, da doch dem Diakon keinerlei
Segensgewalt zukam. Vielleicht wirkt das Pauluswort vom Segens-
kelch® nach, das auch in der ambrosianischen Liturgie vor der
Brechung gebetet wird. Moglicherweise rithrt diese Bezeichnung her
von der consignatio, wie sie vom Priester vorgenommen wurde, der
auch heut noch in der byzantinischen Messe der vorgeweihten Gaben
auf die Aufforderung des Diakons : Edldyncov 3éomota betet : Elidynroc

b Oeog fpdv mavrore ® — anstatt der sonst iiblichen « Erfilllung». In
der romischen Liturgie haben wir die Weihung von Wein durch Ein-
senkung einer Partikel nur am Karfreitag — und auch da: nihil

dicens. Andrieu hilt trotz des morgenlindischen Einflusses in Mailand

1 Wie oben (PL 207, 365).

2 Andrieu, Rev. 4, 455 : Ecclesiae Antiochenae Syrorum Nomocanon (Bar-
Hebraeus 4, 1).

3 Jakob von Edessa, Nomocanon 4, 8; Rev. 4, 458.

& Andrieu, Rev. 4, 459.

5 Jakob von Edessa, Rev. 4, 458; Den heutigen Rechtszustand: C. J. C.
c. 1147 § 4.

6 8 28.

7 Hefele, a. a. O. 1, 776 ; Andrieu, Rev. 4, 456.

8 1. Kor. 10, 16: motfpiov Tis eVhoyiag & eldoyolpev.

® Andrieu, Rev. 4, 283.



376 Zum Vollbegriff der eucharistischen Konsekration

es fiir unwahrscheinlich, daB Ambrosius auf diesen Ritus anspielt .
Es wiren wiederum die Worte des hl. Laurentius nicht zu verstehen,
da er doch seinen Dienst beim Pontifex betont, wihrend die consig-
natio calicis einen Privatakt darstellt 2. Zudem handelt es sich hier
nicht um das Herrnblut, sondern allein um Wein.

Sodann hatte der Diakon einen Anteil bei der Vermischung der
Hostie mit dem heiligen Blut in der Messe. Der Papst senkte zunichst
eine Partikel der letzten Eucharistiefeier in den Kelch mit dem konse-
krierten Wein und sprach dabei: Pax Domini sit semper vobiscum !
Dagegen betete er : Haec commixtio et consecratio, wie der Priester
noch heutzutage, bei der Einmischung des Hostienteilchens der gerade
stattfindenden Messe 3. In beiden Fillen haben wir also hier nicht
die Weihung von unkonsekriertem Wein, sondern ein Verbinden zweier
bereits geheiligter Gestalten — ob wir das Einsenken der vorgeweihten
Gabe (Sancta) in Betracht ziehen, oder an die noch heut gebliebene
immixtio der Hostie aus derselben Messe denken. Welchen Anteil
hatte nun der Diakon dabei? Ist hier seine consecratio Dominici
sanguinis ? Wenn Grisar meint, der Archidiakon habe die Vermischung
vorgenommen 4, so ist das nach dem ganzen Text ein Irrtum ®. Puniet
sieht die diakonale Konsekration darin, daB er bei dieser Zeremonie
dem Papst den Kelch hilt 8. Aber das wire doch etwas zu wenig,
um davon groBes Aufheben zu machen, da dem Diakon wihrend der
ganzen Messe der Kelch anvertraut ist.

ITI. Von den Funktionen des Diakons bliebe nur noch das eigent-
liche Auwsteilen iibrig. Ist hier die gesuchte consecratio Dominici
sanguinis zu finden ? Es bedeutet sicher einen Hoéhepunkt im Dienst
des Diakons, der dabei unmittelbar an die Seite des Pontifex trat,
dessen Austeilung vollendete, ja sogar diesem selbst den Kelch zur
Kommunion reichen durfte. Aus solchem Vorrang konnte sich eben-
falls ein AnlaB dafiir ergeben, dal die Diakone sich iiber die Priester
erhoben. Gerade dieses so in die Augen fallende Vorrecht veranlaBte
spiter die Herausgeber von Ambrosiushandschriften, das nicht mehr
verstandene consecratio durch das naheliegende dispensatio zu er-

1 Ebda. 4, 457 Anm.

2 Ebda. 4, 4509.

30.R.1. 18 f.

¢ Das Romische Sakramentar, Zeitschrift fiir kath. Theologie 9 (1885), 569 ;
Das Missale im Licht der rém. Stadtgeschichte 97.

5 Vgl. Stapper, Ordo Rom. Primus 26. ¢ A. a. O. 206.



Zum Vollbegriff der eucharistischen Konsekration 377

setzen !, eine Lesart, die sich heute noch im Roémischen Brevier am
Feste des Heiligen findet. Man fiigte auch ein: corporis et — vor:
sanguinis — ein 2, da bekanntlich in Notfillen der Diakon den heilig-
sten Fronleichnam austeilen darf. Hier ist er vor allem comminister
et cooperator corporis et sanguinis Domini, wo er dispensator myste-
riorum Dei ist 3. Der priesterlichen Konsekrationsgewalt gegeniiber
hebt Isidor von Sevilla gerade die Austeilung der heiligen Geheimnisse
durch den Diakon hervor: Sicut in sacerdote consecratio, ita in
ministro dispensatio ... ille oblata sanctificat, hic sanctificata dis-
pensat 4. Kardinal Bona erklirt es unter mehreren Ansichten als
wahrscheinlicher, ut dicatur diaconum consecrare, quatenus sanguinem
dispensat, qui est consecratio et sanctificatio nostra et fons et essentia
omnis sanctificationis ®.

Entspricht die Vermutung, daB nidmlich die Ausspendung der
Eucharistie mit unter die consecratio fiel, den Tatsachen, so kann
sie in gleicher Weise von Priester und Diakon ausgesagt werden. Der
Priester hatte ja persénlich den Gliubigen den Herrnleib zu spenden,
wihrend er ihnen den Kelch durch seinen Diakon reichen lieB. Der
Diakon konnte diese Konsekration fiir sich in Anspruch nehmen, da
er fiir den Kelch als ordentlicher minister seines Amtes zu walten
hatte, fiir das eucharistische Brot aber als auBerordentlicher. Bei
einer solchen Erklirungsmoglichkeit wiirden auch die Worte des
hl. Laurentius keinerlei Schwierigkeit mehr bereiten. Ohne weiteres
wiirde es ferner einleuchtend sein, warum er seine consecratio Dominici
sanguinis der consummatio sacramentorum gleichsetzt. Erfahren doch
die Sakramente gerade bei der Ausspendung und dem damit zu-
sammenhingenden Empfang ihre Vollendung und Kroénung.

Unter solcher Voraussetzung gibt auch der 17. Kanon des
1. Konzils von Orange vom Jahre 441 einen guten Sinn: Cum capsa
et calix inferendus (manche Handschriften haben: offerendus) est
et admistione eucharistiae consecrandus® Er hitte also nicht zu
bedeuten, daBB der Wein oder das heilige Blut durch die eingelassene
konsekrierte Partikel geweiht werden solle, vielmehr : Mit der Kapsa,

1 PL 16, 9o Anm. 22; Bona, a. a. O. 293.

2 PL 205, 184 und 207, 364.

Pontificale Romanum, ' Ordinatio Diaconi, vgl. Degradatio.
De ecclesiasticis officiis 2, 8 (PL 83, 789).

Bona, a. a. O. 204.

PL 84, 257; Labbaeus, Sacrosancta Concilia 3, 1446.

]

e o B



378 Zum Vollbegriff der eucharistischen Konsekration

dem Behilter der Hostien, sei der Kelch hereinzubringen und nach
Beimischung einer Hostie auszuteilen. So wiirde die Auslegung des
Kanon seiner Uberschrift entsprechen : Ut #n unum propositio sacra-
menti consecretur ! oder in der Fassung der Pseudo-Isidorischen Dekre-
talien : Admistionem eucharistiae simul consecrandam censuimus 2.
Hienach kommt es auf das gemeinsame Konsekrieren an. Da aber
zu mindest das Opferbrot bereits verwandelt ist, kann es sich nicht
um die Konsekration im engeren Sinn handeln. Das Gemeinsame
fiir beides ist nur noch das Austeilen.

Ist der Kanon auf die private Kommunion auBlerhalb der MeB-
feier zu beziehen, so ist er ohne weiteres verstindlich. Das konse-
krierte Brot wird in der Kapsa herbeigebracht zugleich mit einem
Kelch mit Wein. Die Kommunion unter beiden Gestalten war noch
allgemein iblich, die zudem getrennt gereicht wurden. So beruft sich
die Synode von Braga um das Jahr 675 fiir das getrennte Kommuni-
zieren auf den biblischen Bericht des Abendmahles®. Nur Kranken
wurde die Kommunion mit dem Kelch zugleich gegeben . Wurde an
liturgiefreien Tagen die Kommunion auBerhalb der Messe gespendet,
so muBte man noch beriicksichtigen, dal das tibliche gesiduerte Brot
hart geworden war und, ohne in einer Fliissigkeit aufgeweicht zu
werden, schlecht genossen werden konnte. Darum nahm man den
Kelch, fiillte Wein hinein, machte mit der konsekrierten Partikel ein
Kreuz dariiber (consignatio calicis), lieB dieselbe dann in den geseg-
neten Wein hineinfallen und reichte die Mischung dem Kommuni-
zierenden. Vielleicht haben wir in unserem Kanon die gesetzliche
Genehmigung fiir diesen Brauch in der dortigen Kirchenprovinz.

Ist der Kanon aber mit Remi Ceillier auf die immixtio der Sancta
der letzten Eucharistiefeier zu deuten, wie sie der Pontifex vornahm 5,
so ist er ebenfalls ohne Schwierigkeit zu verstehen. Die Synode wiirde
dann vorschreiben, die Sancta des Vortages solle in den Kelch ein-
gesenkt und zugleich mit dem heiligen Blut genossen werden.

Die Frage ist nun aber die : Wie kommt das Wort consecrare zur
Bedeutung des Ausspendens bei der Eucharistie ? Vielleicht ist hier
eine dhnliche Erweiterung der Bedeutung festzustellen wie bei dem
sinnverwandten griechischen evioyeiv, das an sich: segnen — heif3t,

1 Ebda. 2 PL 130, 393.
3 Hefele, a. a. O. 3, 118.

% Ebda. 116 ; Andrieu, Rev. 4, 202 f.

5 Hefele, a. a. O. 2, 204.



Zum Vollbegriff der eucharistischen Konsekration 379

dann aber auch das Austeilen von etwas Heiligem bedeutet. Beispiel
dafiir ist der 25. Kanon der Synode von Laodicea: Non oportet
ministros (Ymneéras — Subdiakone) panes dare nec calicem benedicere 1.
Hefele schreibt dazu: Dieses Darreichen des Kelches ... wird in
unserm Kanon evloyeiv genannt. Ganz richtig und iibereinstimmend
hiemit gibt der griechische Kommentator Aristenus den Sinn unseres
Kanon mit den Worten : od3: dprov 7 motfprov 8i8dast 16 lad 2. Das
Segnen steht hier vollkommen in Parallele mit dem Spenden des
Brotes und kann darum nur dieselbe Bedeutung haben. Der Kelch
wurde also irgendwie durch Wort oder Zeichen gesegnet. Da diese
Zeremonie eindrucksvoller ist als die des Ausspendens, ging ihre
Bezeichnung auf dieses mit iiber.

Ahnlich liegt der Fall bei dem Wort : fractio. Hier ist das Anschau-
lichste das Brechen des Brotes, wogegen das Segnen und Austeilen
nicht im gleichen MaB die Aufmerksamkeit auf sich zieht. So
bezeichnet der Ausdruck : brechen — schlieBlich das wihrend
desselben gesprochene Segensgebet mit. Go6tz belegt das fiir das
Hebriische ®. p9p — trennen, teilen gewinnt so die Bedeutung : beim
Brotanschneiden segnen, den Brotsegen sprechen. Dieselbe Erschei-
nung ist im Griechischen festzustellen. Kiav — brechen heit da
opferweihen und xldopa geweihtes Brot. Nach Go6tz erhilt sich dieser
Ausdruck in der griechischen Theologie bis ins Mittelalter hinein.
Der Korinthertext : Calix benedictionis, cui benedicimus et panis,
quem frangimus ... * ist darum nach seiner Erklirung vollstindig
ebenmiBig gebaut, weil dem Segenskelch das gebrochene, d. h. geseg-
nete Brot entspricht. Solche Bedeutungserweiterungen liegen nahe,
da man um der Kiirze willen die Bezeichnung des anschaulichsten
Teiles fiir den ganzen Ritus nimmt (vgl. die Namen : Opfer — Missa).

Haben wir nun bei dem Ausdruck : consecratio einen &hnlichen
Entwicklungsvorgang anzunehmen, wenn es wirklich zur Bedeutung
von ausspenden gekommen ist ? Es miiBte zunichst ein Segensgebet
mit der Ausspendung verbunden sein. Im heutigen MeBritus trifft
das zu. Der Priester betet: Corpus Domini nostri Jesu Christi
custodiat animam tuam in vitam aeternam. Aber frither war das
Darreichen von einem Glaubensbekenntnis begleitet. Der Priester

1 PL 84, 132; 130; 289 ; Andrieu, Rev. 4, 456.
2 Hefele, a. a. O. 1, 766.

3 Abendmahlsfrage 185-187.

¢ 1. Kor. 10, 16.



380 Zum Vollbegriff der eucharistischen Konsekration

sprach : Der Leib des Herrn ... Das Blut Christi, der Kelch des
Heiles, worauf der Gliubige jedesmal mit : Amen antwortete!. Beim
Ausspenden selbst gab es also damals kein Segensgebet. Aber vielleicht
diirfen wir das Ausspenden nicht so eng fassen. SchlieBlich gehért
dazu nicht nur das Darreichen, sondern auch die unmittelbare Berei-
tung des Sakramentes fiir die Kommunion, wie das Brechen des
Brotes und die Vermischung der geweihten Partikel mit dem heiligen
Blut oder dem Wein beim privaten Empfang. Ménard O. S. B. sagt
in seinen Bemerkungen zum gregorianischen Liber Sacramentorum
(genauer zu einer Messe des Anhanges): Consecratio hoc loco non
sumitur pro consecratione oblatorum (hoc est panis et vini); jam
enim consecrata sunt, sed pro ipso mysterio liturgico, quod perficien-
dum est per confractionem, commistionem et communionem 2. Er
sieht also die ganze Gruppe als eine Einheit und belegt sie mit dem
einen Ausdruck : consecratio. Zu diesen Riten gehdren aber eine
ganze Anzahl von Gebeten und Segnungen. Somit liegt es durchaus
nicht auBerhalb aller Moglichkeit, daB von ihnen die Bezeichnung :
consecratio — Weihung, auf die Ausspendung iibergegangen ist. Auf
diese zielen ja all diese vorbereitenden Handlungen, Gebete und
Segnungen, und in ihr allein haben sie ihre Begriindung. So kénnen
wir in der romischen Liturgie feststellen, wie schon mit der Anamnese
die Segnungen und Bitten um die volle Kommunionwirkung beginnen.
In den morgenlindischen Kirchen finden wir die sogenannten Epiklesen,
in denen zumeist der Heilige Geist um sein heiligendes Eingreifen
angegangen wird. In Gallien und Spanien gab es Post secreta (myste-
rium) — bzw. Post pridie — Gebete, die den gleichen Zweck wie die
Epiklesen haben. Brinktrine schrieb dariiber ausfiihrlich in der Zeit-
schrift fiir kath. Theologie 3. Zum Teil wird hier ausdriicklich um die
Segnung der bereits verwandelten Gaben gefleht. Es geschieht zudem
in den bekannten Opferausdriicken: anbieten, annehmen, segnen,
heiligen usw. Genau wie in der romischen Messe wird also um ein
neues Eingreifen der Gottheit gebeten. Solch zweifacher Oblation
und Invokation 4 hitte auch eine zweifache Weihung zu entsprechen.

1 Apost. Konstitutionen 8, 13; De Sacramentis 4, 5 (PL 16, 463) ;
Augustinus, Serm. 272 (PL 38, 1247).

2 PL 78, 568 Nr. 1070.

3 42 (1918), 301 ff., 489 ff., 516 ff.; im Aufsatz: Zur Entstehung der
morgenlindischen Epiklese.

4 Optatus von Mileve : altaria ... quo Deus omnipotens invocatus sit, quo
postulatus descenderit Spiritus sanctus ... (Pl 11, 1003).



Zum Vollbegriff der eucharistischen Konsekration 381

Es wire also nicht unwahrscheinlich, daB in der Parallele zur ersten
Konsekration hier von einer weiteren gesprochen wurde. Ihren Hohe-
punkt scheinen diese Gebete und Segnungen im Haec commixtio et
consecratio zu haben, das vielleicht wegen seines schwierigen conse-
cratio in verschiedenen Varianten iiberliefert ist!. Es ist unzweifel-
haft ein Kommuniongebet : fiat accipientibus nobis in vitam aeternam.
Gebetet wird es in enger Verbindung mit dem : Pax Domini sit semper
vobiscum !, das sich durch die begleitenden Kreuzzeichen als Segens-
ritus ausweist. In der gallikanischen Kirche kommt auch in diesem
Segenswunsch die Beziehung zur Austeilung zum Ausdruck : Pax,
fides et caritas et communicatio corporis et sanguinis Domini sit semper
vobiscum ! 2. Ferner versuchte sich diese Ansicht zu stiitzen auf die
beim : Haec commixtio erfolgende Einsenkung der Tagespartikel. Wort
(consecratio) und Ritus (Vermischung) scheinen auf eine hier statt-
findende Weihung hinzuweisen. Man war beeinfluBt von der missa
praesanctificatorum, in der durch die Einsenkung der Eucharistie
sicherlich eine gewisse Heiligung des Weines im Kelch stattfindet.
Verstirkt mochte eine solche Gedankenverbindung noch werden durch
die sogenannte consecratio per contactum, eine Theorie, die seit Amalar
das Abendland weithin beherrschte. Sobald aber mit der Moglichkeit
einer weiteren Heiligung der eucharistischen Elemente vor ihrer Aus-
teilung gerechnet wurde, muBte man sich auch Rechenschaft geben,
wie eine solche iiberhaupt noch moglich sein konnte. Bekanntlich
sind Leib und Blut des Gottmenschen das Heiligste in der sichtbaren
geschopflichen Ordnung. Wie koénnen sie noch weiter gesegnet, noch
heiliger gemacht werden ? Zudem schwebte den Theologen als Heili-
gung eine Wesensverdnderung vor, vielleicht durch die spezielle Be-
deutung, die das Wort consecratio in der Eucharistielehre gewonnen
hatte, oder unter dem Eindruck von Viteraussagen wie z. B. des
hl. Ambrosius : benedictione etiam natura ipsa mutatur® Eine der-
artige Verinderung ist aber bei der heiligen Eucharistie unmdglich.

1 Text O.R.I. 19 (ohne: Haec); Varianten: Mailand : Commistio con-
secrati corporis (PL 72, 138); gallikanisch: Fiat commistio simul corporis
(PL 78, 254); Haec sacrosancta commistio corporis, 244 ; Sancti sanguinis
commistio cum sancto corpore, 250 ; vgl. Bona, a. a. O. 385 ; Ebner, a. a. O. 150,
164, 169, 258, mit Kreuzzeichen 295.

? Expositio brevis antiquae liturgiae gallicanae (dem hl. Germanus zuge-
schrieben) PL 72, 94 ; vgl. Geiselmann, Die Eucharistielehre der Vorscholastik
69 Anm.

3 De mysteriis 9, 50 (PL 16, 422).



382 Zum Vollbegriff der eucharistischen Konsekration

So suchte man die hier stattfindende Heiligung anders zu verstehen.
Mabillon sagt in seiner Erklirung zum Kanon von Orange, der bereits
erwihnt wurde : Horum verborum sensus non est, quasi solo Eucha-
ristiae, id est panis consecrati, contactu calix consecretur, sed quod
haec admistione simul sacrentur, et unam wveluti rem consecratam
efficiant ! und verweist dann sofort auf: Haec commixtio. Gihr folgt
ihm und sucht die Art einer solchen Konsekration niher zu bestimmen.
Nur die Gestalten kénnen vermischt werden, nicht etwa der Leib und
das Blut des Herrn selbst. SchlieBlich bemerkt er: Die Gestalten
sind schon heilig durch ihren Zusammenhang mit dem Leibe und
Blute Christi: vereinigt man sie aber miteinander, dann werden sie
noch mehr geheiligt. Indem also die heiligen Gestalten der Eucha-
ristie wahrhaft vermischt werden, teilen sie sich wechselseitig ihre
Heiligkeit mit und werden dadurch noch heiliger 2. Wohl selbst unbe-
friedigt tiber diese Auskunft, erklirt er den Mischungsritus als eine
Weihung wegen seiner heiligen und geheimnisvollen Bedeutung, da
er auf die Auferstehung Christi und seine Weihung zum ewigen Hohen-
priester hindeute 8. Hier war sein Vorlidufer bereits Suarez ¢, wihrend
in neuerer Zeit Grisar ® und Freericks die gleiche Ansicht vertreten.
Freericks unterscheidet mehrere Konsekrationsstufen, in denen der
Tod Christi (consecratio calicis, fractio), seine Auferstehung (com-
mixtio) und seine Himmelfahrt (sein geheimnisvolles Verschwinden
bei Auflosung der Gestalten im Empfinger und SchluBsegen) ver-
sinnbildlicht wiirden ®. Brinktrine meint an der von der Theologie
geforderten Wandlung festhalten zu miissen, und weist auf die Aus-
driicke : transfigurare, transformare in der Liturgie hin, die sachlich
mit der benedictio, sanctifactio und confirmatio zusammenfallen ?.
In der Zeitschrift fiir kath. Theologie hatte er sich mit der Feststellung
begniigt, dal man sich eine Segnung ohne innere Umgestaltung des
Gegenstandes nicht denken konnte 8. In seinem Artikel : Das Vater-

1 De liturgia gallicana 1 (PL 72, 138).

2 Das heilige MeBopfer 17 634.

3 Ebda. 633.

4 De sacramentis 1, disp. 83, zitiert bei Benedikt XIV. De sacrosancto
sacrificio Missae, Ausgabe Schneider, Mainz 1879, S. 247.

5 Das Missale im Licht der rom. Stadtgeschichte 97.

¢ Das eucharistische Opfer 78. -

7 Die transformatio (transfiguratio) corporis et sanguinis Christi (Theologie
und Glaube 8, 315 f.).

8 42, 516.



Zum Vollbegriff der eucharistischen Konsekration 383

unser in den MeBliturgien — glaubt er die Frage lésen zu kénnen
durch die Annahme : das Opfer sei noch zu segnen, soweit die Kirche
(neben Christus) als Darbringerin in Betracht kommt 1. Aus solcher
Bewertung des Mischungsritus heraus kénnen wir verstehen, wenn
fir ihn sogar die Bezeichnung: officium consecrationis — aufkam.
So lesen wir im Ritus antiquus celebrandae Missae: Clero — Sed
libera nos a malo — respondente officium consecrationis perficiat

. oculos in Dominici corporis consecrationem intendant 2. Die Er-
klirung Ménards zu diesem Text wurde bereits beriihrt.

Infolge der Schwierigkeiten verzichteten Theologen darauf, hier
eine wahre Segnung finden zu wollen. So meint Bellarmin, es wiirde
im Haec commixtio zuriickverwiesen auf die in der Wandlung voll-
zogenen Konsekration 3, wihrend Papst Benedikt XIV. einen Ausweg
sucht in der Feststellung, consecratio corporis habe auch die Bedeutung
von : corpus sub specie panis consecratum, und darum consecratio
corporis et sanguinis die von: corpus et sanguis in calicem simul
commixta 4.

Eine weitere Moglichkeit zur Klirung dieser Frage koénnte sich
aus dem Inhalt der Segensbitten ergeben. Die erwidhnten liturgischen
Gebete gehen nidmlich auf die Gnade einer fruchtbaren und segens-
reichen Kommunion. Brinktrine bemerkt abschlieBend: DaB die
Post pridie-, Post secreta-Gebete, das rémische Kanongebet Supplices
und die morgenlindischen Epiklesen urspriinglich Weihegebete waren,
ergibt sich endlich mit GewiBheit daraus, daB3 in ihnen durchweg im
zweiten Teil Gott angefleht wird, er moge die heilige Kommunion
allen GenieBenden zum Heil gereichen lassen. Im zweiten Teil dieses
Gebetes kommt seine eigentliche Tendenz zum Ausdruck, sie geht
ebenso, wie die der Weihegebete iiber andere Dinge und die Materie
der Taufe, Firmung und Olung deutlich auf den Gebrauch, d. h. in
unserem Fall auf den GenuB, die heilige Kommunion 5. Beziiglich der
Herkunft solcher Bitten schreibt derselbe Autor: Seinen Ursprung
verdankt dieses Gebet (Supplices, Epiklese usw.) der altchristlichen
Sitte, alle Gegenstinde vor ihrem Gebrauch durch Segnung zu heiligen.

1 Theologie und Glaube 13 (1921) 279.

2 PL 78, 254 ; Ménard, 568.

3 Controv. lib. 6 de Missae sacrificio 27, zitiert bei Bemedikt XIV.,
a. a. 0. 247.

4 Ebda. Zitat aus Le Brun.

5 Zeitschr. f. kath. Theologie 42, 489.



384 Zum Vollbegriff der eucharistischen Konsekration

Aus diesem Grund sind wohl jene Formulierungen die #ltesten, die
eine Bitte um Segnung oder Heiligung oder Herabkunft des Heiligen
Geistes enthalten 1.

Hier handelt es sich also um Segnung der kultischen Speise vor
ihrem Empfang. Und was ist da natiirlicher, als daB Gottes Segen
iiber die heiligen Gaben und die Empfinger erbeten wird. Beim kirch-
lichen Tischgebet ist es ja ebenso: Benedic Domine nos et haec tua
dona 2.

Wozu ist der Tischsegen iiberhaupt da ? Die Speisen sind in
sich fertig. Durch den Segen werden sie weder vollkommener noch
nahrhafter. Trotzdem soll ein besonderer Segen Gottes ihren GenuB
begleiten, damit sie ohne Schaden und zum Besten fiir Leib und Seele
genommen werden koénnen. Die Speisen werden gesegnet, auf daB
nicht durch ihre anreizende oder auch geringe Qualitdt Versuchungen
fir den Menschen entstehen, die Menschen, damit nicht etwa aus
ihrem ungeordneten Verlangen bei der Nahrungsaufnahme Verlet-
zungen der Bescheidenheit, MdBigkeit oder Nichstenliebe erwachsen.

Beim kultischen Mahl besteht nicht weniger Grund, Gott zuvor
um seinen Segen anzugehen. Auch hier ist es angemessen, das heilige
Mahl und die Empfinger zu segnen, um den Gefahren, die sich ergeben
kénnen, vorzubeugen. Die duBere Einfachheit und Unanscheinlichkeit
der heiligen Speise kann fiir den Menschen ein AnlaB zu Versuchungen
werden. Deshalb wird sie trotz ihrer unendlichen Heiligungskraft
eigens gesegnet. Anderseits verfillt der Glaubige leicht der Macht der
Gewohnheit. Sein Glaube behilt nicht immer die gleiche Lebendigkeit.
So besteht die Gefahr, daB er der besten Friichte der heiligen
Kommunion infolge mangelnder seelischer Ergriffenheit verlustig geht.
Darum ist auch auf ihn Gottes Segen herabzurufen.

Aber auch in dieser Beleuchtung vermdgen wir in diesen Riten
keine neue Konsekration zu erkennen, sondern nur eine Benedikiion,
so daB aus diesem Grund allein die Verwertung des Wortes consecratio
sich nicht rechtfertigen 148t. Das: Haec commixtio mit der Partikel-
Einsenkung mag wohl einen Hohepunkt all dieser Gebete und Seg-
nungen darstellen, aber von einer Konsekration ist trotz des Vorkommens
dieses Ausdruckes im Gebet keine Rede. Mithin kann von hier aus
dieser Name auch nicht auf die Ausspendung iibergegangen sein.

1 Ebda. 516 ; vgl. Neue Beitrige zur Epiklesenfrage desselben Verfassers
in Theologie und Glaube 21 (1929) 435.
2 Brevier Anhang. .



Zum Vollbegriff der eucharistischen Konsekration 385

Kehren wir zudem zu unserem Ausgangspunkt zuriick, zu den
Worten des heiligen Archidiakons, so konnten wir fiir diese keine
geniigende Erklirung bieten, selbst wenn es gelinge, eine Weihung
an dieser Stelle des MeBaufbaues nachzuweisen und die Weiterleitung
des Namens Konsekration auf das Darreichen des Sakramentes zu
belegen. Eine solche Konsekration wiirde eben allein in den Hinden
des Priesters und nicht des Diakons liegen, der bei dieser Zeremonie
nur den Kelch zu halten hat. Bereits oben ist darauf hingewiesen
worden, daB3 dieser Anteil doch zu geringfiigig ist, um den Nachdruck
verstehen zu lassen, den Laurentius auf seine Titigkeit legt. Auch
aus diesem Grund muB ein Deutungsversuch in der eingeschlagenen
Richtung als aussichtslos erscheinen.

IV. Somit miiBte auf die Losung der Frage verzichtet werden,
falls kein anderer Weg sich eroffnet, auf dem die Bezeichnung
der Ausspendung als Konsekration erklirt werden kann. Auch dieses
Mal soll das Ausspenden im weiteren Sinn genommen werden, aber
nicht durch einen Riickblick auf die vorbereitenden Zeremonien,
sondern in der Erwigung, daB dem Austeilen das Empfangen unmittel-
bar entspricht. Und dies nicht nur zeitlich. Die Heilsspeise wird doch
nur deswegen ausgeteilt, damit sie genossen wird. Somit geben die
Segensgebete nach der Wandlung als eucharistische Tischgebete uns
einen Fingerzeig, wenn sie auch, allein fiir sich genommen, zu einer
ansprechenden Erklirung nicht ausreichen. Wie aber soll aus dem
Empfangen und GenieBen der Opferspeise die Bezeichnung : consecratio
abzuleiten sein ?

Das Hinreichen des eucharistischen Herrnleibes fithrt zum Emp-
fangen und dieses beim GenieBen zur Auswirkung der im Sakrament
enthaltenen Heiligungskrifte und géttlichen Lebensfiille. Deren Aus-
losung kann aber nur durch ein neues Eingreifen Gottes vor sich
gehen, der stets der Wirkende und Schenkende bleibt, auch wenn er
seine Gnaden an geschopfliche Vermittlung (Zweitursachen) gekniipft
hat. Mithin werden die Opfergaben zweimal in das gottliche Heils-
wirken einbezogen — bei der Wandlung und bei der Ausspendung —
wobei wir jedesmal eine Heiligung annehmen miissen. Die weitere
Untersuchung hitte nun aufzuzeigen, ob auch die zweite, eine Weihe —
Konsekration ist.

Von den Autoren hatten wir bisher Kardinal Bona, der in seiner
Erklirung eine Briicke vom Darreichen zur Heiligung der Empfinger



386 Zum Vollbegriff der eucharistischen Konsekration

schlidgt : diaconum consecrare, quatenus sanguinem dispensat, qui est
consecratio et sanctificatio nostra et fons et essentia omnis sancti-
ficationis . Auch Abt Werrich gehort hierher: ... tales oportet nos
esse, cum corpus Christi consecramus, cum consecratum manducantes
sacrificamus 2. Er kennt also neben der eigentlichen Konsekration
noch eine weitere Heiligung, und zwar beim GenuB — manducantes.
Welchen Sinn des niheren das Wort : sacrificamus — hier haben mag,
seine Grundbedeutung : sacrum facere — muB es irgendwie beibehalten.
An dieser Heiligung hat die Gemeinde natiirlich ihren Anteil, da auch
sie kommuniziert, und zwar einen innigeren Anteil als bei der Wand-
lung, bei der sie den Priester nur mit ihrem Heilsverlangen zu begleiten
vermag. Der Abt betont diese enge Gemeinschaft : Non solus (sacerdos)
sacrificat, non solus consecrat, sed totus conventus fidelium, qui astat,
cum illo consecrat, cum illo sacrificat — wobei nach der ganzen Anlage
der Homilie beim letzten Ausdruck das Wort manducans mitzudenken
ist. Diese zwei Zeugen entstammen dem XII. und XVII. Jahrhundert.
Altere und fiir uns wichtigere Zeugnisse bietet die Liturgie in ihrem
Schatz an Gebeten und Vorschriften.

Zunichst fillt es auf, daB das Reichen des Kelches als confirmare
bezeichnet wird. Et confirmatur (pontifex) ab archidiacono ... pugil-
larem, cum quo confirmat populum ... confirmaverit ... archidia-
conus confirmat ... Presbyteri ... ipsi vicissim confirmant ®. Warum
hat man wohl diese Benennung gewihlt ? Kardinal Bona sagt:
Populum confirmare est ipso Dominico sanguine reficere et sanctifi-
care, sicut baptizatus unctione Chrismatis et manus impositione ab
Episcopo accepta perfici dicebatur ... ita qui acceperant corpus
Domini, accepto etiam calice, phrasi illius saeculi confirmari dice-
bantur, ac si sanguinis potus communionis complementum esset ...
sicut Chrisma complementum quoddam Baptismi censebatur ... et
quia usus illorum temporum ferebat, ut fideles sub utraque specie com-
municarent, calicis participatio veluti complementum FEucharistiae
phrasi tunc usitata censebatur 4. Wie von selbst ergibt sich aus der
Bezeichnung : confirmare eine Gedankenverbindung zum Wirken des
Heiligen Geistes.

Dem Ritus nach hitte demnach der GenuB des heiligen Blutes

A. a. O. 2094.
Serm. 5 de Purif.,, PL 185, 87.
O.R.I. 19 f.; vgl. die folgenden Ordines.

1
2
s .
4 A. a. O. cap. 25, 4, S. 203.



Zum Vollbegriff der eucharistischen Konsekration 387

zu vervollstindigen und zu verfestigen, was die Kommunion unter
der Brotsgestalt bewirkt. Zur nidheren Ausfithrung stiitzen wir uns
auf die Opferungsgebete der Kirche. Vom Genuf3 des geweihten Brotes
erwarten wir Behebung der durch unsere tdglichen Fehler angerich-
teten Schédden : pro innumerabilibus peccatis et offensionibus et negli-
gentiis. Der Wein kiindet uns Freude und Reichtum und wird somit
nach seiner Verwandlung in das Herrnblut zum Sinnbild des uns
angebotenen unendlich reichen, da gottlichen, Lebens Christi und
seiner gottlichen Natur (Mischungsgebet !). Die Kirche folgt hier dem
Sprachgebrauch der Schrift: Im Blut ist das Leben (Lev. 17, 14).
Da hier das Blut des Gottmenschen zugegen ist, handelt es sich also
um sein gottliches Leben. Dieses soll demnach durch den Empfang
des heiligen Blutes in uns gemehrt und geférdert werden. NaturgemiB
werden dadurch die Erneuerungswirkungen des heiligen Opferleibes in
uns gefestigt und vollendet. Somit erfahren wir durch das Teilhaben
am Kelch eine wahre confirmatio. GemilBl dieser Doppelwirkung der
Eucharistie bringen die Liturgien Bitten, sowohl um weitere Heilung
von den Siindenfolgen, als auch um das Wachsen und die Kriftigung
des iibernatiirlichen Lebens und seiner Tugenden : in confirmationem
et adjumentum fidei, in spem venturae aeternae vitae?!, in confirma-
tionem fidei in veritate 2, ad confirmandem spem 3. Communicatio et
confirmatio sancti sanguinis tui ... prosit mihi in remissionem omnium
peccatorum, et conservet me in vitam aeternam?. Eine Umschreibung
des Inhaltes von confirmatio bietet der hl. Basilius : Quae porro alia
possit esse confirmatio, quam in sanctimonia perfectio; confirma-
tionis voce significante constantiam, immutabilitatem et solididatem
in bono ? Sanctificatio autem non est sine Spiritu®. Die Notwendigkeit
und das Ziel dieser Festigung durch den Geist zeigt uns Ambrosius :
Confirmanda est anima nostra, ne stillet, et individua virtutum com-
pago solidanda, ut possit regis aeterni servare mysterium ®. Dem
Heiligen Geist kommt das Vollenden zu. Tria intelligis : mandantem
Patrem, creans Verbum et confirmantem Spiritum ®. Durch ihn soll
die in der Taufe begonnene Konsekration des Menschen — Deus

1 Fragment von Dér-Balizeh; Cabrol, Dictionnaire d’Archéologie 2, 1891.

? Palimpsest von Verona; Cabrol, a. a. O. 5, 144. Wie das vorangehende
auch bei Merk, Der Konsekrationstext 74.

3 Vgl. Theologie und Glaube 8, 316.

4 PL 78, 250.

5 Basilius, De sancto Spiritu 16, 38 (PG 32, 135).

¢ In Psalm 118, 17 (PL 15, 1313).

Divus Thomas. 26



388 Zum Vollbegriff der eucharistischen Konsekration

hominis consecrationem spiritaliter operatur ! — weitergefithrt werden.
Da gerade das heilige Blut diese Vollendung bei der Eucharistie anzeigt,
ist das Gebet des Bischofs bei der Kelchweihe entsprechend : Dominus
noster calicem ... sanctificet et ad humanam consecrationem pleni-
tudinem divini favoris accomodet 2. Die unmittelbare Teilnahme am
Gottesgeist erscheint den von Origines beeinfluBten Theologen beim
Empfang der Eucharistie so wesentlich, daB sie in Gefahr kommen,
die Realitit des Leibes Christi im Sakrament nicht richtig einzu-
schitzen . Aber wenn wir auch den Glauben an die Wahrheit des
heiligsten Fronleichnam durchaus festhalten, miissen wir uns bewulBt
bleiben, dafl nicht die Vereinigung mit ihm als Endzweck der Sinn
dieses Sakramentes ist, sondern die Anteilnahme an dem géttlichen
Leben, das ihn erfiillt. Fiant corpus Christi, si volunt vivere de Spiritu
Christi ! De Spiritu Christi non vivit, nisi corpus Christi 4. Die Wirk-
lichkeit des Sakraments ist nicht in Frage gestellt durch das Betrachten
seines Hinweisens auf das Leben mit dem dreieinen Gott. Seine
unmittelbare Wirkung ist gemdB seinem dubBeren Zeichen das Steigern
der Befihigung fiir das gottliche Leben durch das iibernatiirliche
Nédhren und Erneuern des Menschen im Gekreuzigten. Aber damit
hingt eine weitere und mittelbare Wirkung unzertrennlich zusammen.
Je mehr nimlich der Christ in dieser Opferspeise von den Siinden-
folgen geheilt wird, um so mehr geht das Leben des allheiligen Gottes
in ihn ein, um so inniger wird seine Gemeinschaft mit ihm. So betont
die Kirche wohl nicht ohne Absicht nach dem Opferungsgebet des
Brotes mit seinem Hinweis auf die erwartete Genesung im Mischungs-
gebet unser Verlangen nach dem Teilhaben an der gottlichen Natur
Christi 5. ‘

Nicht bereitet sind fiir diese Vollfrucht der Eucharistie die Hire-
tiker und die Todsiinder. Nec oblatio sanctificari illic possit, ubi
Spiritus sanctus non sit . Unde manifestum est apud omnes haere-

1 Augustinus, De Baptismo contra Donatistas 4, 22 (PL 43, 174); vgl
contra Faustum 12, 19 (PL 42, 264) : altitudinem baptismi in consecrando novo
homine. )

? Pontificale Rom. 2, De Consecratione Patenae et Calicis; PL 78, 159.

3 Adam, Die Eucharistielehre des hl. Augustin 6o.

4 In Ev. s. Joannis tr. 26, 13 (PL 35, 1612).

5 Pascimur et potamur, abluimur et sanctificamur atque unius summae
divinitatis participes efficimur. Oratio Ambrosii — Praeparatio Missae, Sabbato —
bezeugt nach Ebner (a. a. O. 272 und 300) im XI. Jahrhundert. Vgl. Rupprecht,
Der Mittler und sein Heilswerk 97 fi.

6 Cyprian, ep. 64, 4 ad Epict. (PL 4, 404).



Zum Vollbegriff der eucharistischen Konsekration 389

ticos Spiritus sancti gratiam non esse, nec eorum sacrificia, quamdiu
haeretici sunt, posse Deo placere neque spiritalis gratiae sanctifica-
tionem sacrificiis eorum tribui, qui offerunt ab ecclesiastici corporis
unitate disiuncti; solius enim Ecclesiae Deus delectatur sacrificiis 1.
Das Sakrament selbst kommt natiirlich auch bei ihnen zustande, da
Gott es wirkt 2. Aber : Sacerdotes, qui Eucharistiae serviunt et san-
guinem Domini populis eius dividunt, impie agunt in legem Christi,
putantes ciyopistiay imprecantis facere verba, non vitam, et neces-
sariam esse tantum solemnem orationem et non sacerdotum merita 3.
Mit Riicksicht auf die volle Frucht des Sakramentes lieBe sich auch
am leichtesten der Ausspruch des Gelasius verstehen : Nam quomodo
ad divini mysterii consecrationem caelestis Spiritus invocatus adveniet,
si sacerdos et qui eum adesse deprecatur, criminosis plenus actionibus
reprobetur ? ¢ Das heiligende Eingreifen des Gottesgeistes ist eben
nur fiir die Wesenswandlung sakramentell sichergestellt, aber nicht
fiir die Auswirkung der Eucharistie, fiir das Offenbarwerden des gott-
lichen Lebens in den Empfingern, zu denen auch der zelebrierende
Priester gehort. Hier ruft der Mund des unwiirdigen Priesters umsonst,
mag durch sein Wort auch soeben das groBe Wandlungswunder statt-
gefunden haben. Da er als Todsiinder von den Heilswirkungen der
Opferspeise ausgeschlossen ist, ist er auch unfihig fiir die Erfiillung
mit dem gottlichen Geist und Leben. Mag dieses auch wieder von
neuem die Kirche durchstrémen, in ihn kann es nicht einflieBen. Er
vermag weder mit Christus noch mit dessen Gliedern, den Gliubigen,
in den Austausch dieses Lebens zu treten. Der Geist, der alles eint,
kann das Band der vollkommenen Liebe zwischen ihm und den anderen
nicht kniipfen. So ist fiir seine Person sein amtliches Beten unfruchtbar.
Die Glaubigen werden allerdings durch einen solch traurigen Seelen-
zustand ihres Hirten keinen wesentlichen Schaden erleiden. Fiir sie
wird sein Gebet erhort. Insofern gilt das Wort des hl. Isidor: Nec
bonorum meritis dispensatorum amplificantur haec dona, nec malorum
attenuantur, quia neque qui plantat est aliquid, neque qui rigat, sed
qui incrementum dat Deus ®. Eine Beeintrichtigung ihrer Gnade wird

1 Fulgentius von Ruspe, Ad Monim. 2, 11 (PL 65, 191).

® Vgl. Augustinus, De Bapt. c. Donat 5, 20 (PL 43, 190).

3 Hieronymus, in Soph. 3 (PL 25, 1375).

4 Ep. ad Elpidium, Thiel, Epistolae Romanorum Pontificum Genuinae 1, 486.

5 Ethym. 6, 19 (PL 82, 255). Dal die Auswirkung der Opferfriichte auch
vom sittlichen Zustand des Priesters abhingt, zeigt das sogenannte Gebet des
hl. Ambrosius in der MeBvorbereitung, besonders am Mittwoch : officium saltem



390 Zum Vollbegriff der eucharistischen Konsekration

allerdings eintreten, falls sie sich durch das gewohnheitsmiBige oder
unwiirdige Verhalten eines solchen Priesters in ihrem Glauben er-
schiittern oder in ihrer seelischen Disposition stéren lassen. Ist es
ihnen aber vielmehr ein AnlaB, sich um so mehr dem Geiste zu 6ffnen
und selbst den Priester, unter dem die Gemeinde leidet, mit wahrer
ibernatiirlicher Liebe zu betrachten und sich im heiligen Siihneeifer
fiir ihn einzusetzen, dann wird die Macht des Geistes sich in ihnen
noch stirker und wirksamer zeigen. Die Erloserliebe des Herrn, die
in diesem Geheimnis die ganze Kirche erfaBt, wird dann auch sie
erfiillen und durch sie wirken.

In ihrer Fiirsorge hat darum die Kirche nach der Wandlung
Gebete und Segnungen mit Riicksicht auf die entsprechende und
wiirdige Bereitung der Seelen fiir die Kommunion in ihre MeBordnung
eingefiigt. Sorgt sie sich schon, daB die Aufnahme der irdischen Nah-
rung fiir uns segensreich werde (Tischgebet), so erst recht fiir den
wiirdigen Empfang des Himmelsbrotes. Mag nun wie in den Epiklesen
mancher Liturgien der Heilige Geist ausdriicklich angerufen werden
oder nicht, die Bitten zielen alle auf einen fruchtbaren Kommunion-
empfang !. DaB Du herabsendest den Heiligen Geist auf dieses
Opfer ... auf daB die Empfinger desselben zur Gottseligkeit gestirkt
werden, Nachlassung der Siinden erhalten, vom Teufel und seinem
Trug befreit und vom Heiligen Geist erfiillt, Deines Christus wiirdig
werden und das ewige Leben erlangen 2. Ahnlich die Liturgien des
Jakobus, Serapion, Markus, Chrysostomus und Basilius . Fulgentius
schreibt : In missione vel adventu Spiritus sancti ... nostrae cre-
dendus est sanctificationis effectus ... Ecclesia ... donum sibi cari-
tatis et unanimitatis postulat a Deo %

Das Reichen des Kelches ist durch die Bezeichnung confirmare
also in Beziehung zum Wirken des Heiligen Geistes gesetzt. Es kiindet

dispensationis creditae non recuses; nec per me indignum eorum salutis pereat
pretium, pro quibus victima salutaris dignatus es esse et redemptio. Dann folgen
sofort Bitten fiir die Noten des Volkes. Vgl. den Gebetsteil an fer. VI, SchluB.

1 Zeitschr. f. kath. Theologie 42, 489 a. a. O.

2 Apost. Konstit. 8, 12; vgl. Kdisel, Griechische Liturgien 50.

3 Ebda. 108, 148 f., 181, 249, 273 ; vgl. Oesterley, The Jewish Background
of the Christian Liturgy 229 : The second fact which comes aut so clearly as
not to admit of dispute is that in its earliest form the Epiklesis consisted solely
of prayer for the descent of the Holy Spirit ... upon the assembled whorshippers.
There was first no thought of the bread ... becoming the Body. Das Urteil
Cabrols, im Dictionnaire 5, 174.

4 Ad Monim. 6, 10 (PL 65, 184, 188)



Zum Vollbegriff der eucharistischen Konsekration 391

die Vollfrucht der Eucharistie : die Erfiillung mit dem Leben Gottes
selbst, das uns durch den Geist nahegebracht wird. Cum dona acci-
pimus, nobis is, qui distribuit (Spiritus) occurrit primum ; mox cogi-
tamus eum, qui misit (Filium); postremo cogitationem perducimus
ad fontem auctoremque bonorum (Patrem)?!. Wird diese Gnaden-
gemeinschaft mit Gott im Kommunizierenden auch schon durch den
GenuB des Herrnleibes erneuert, so wird sie doch durch den eucha-
ristischen Kelch besonders angezeigt. Das Laurentiuswort vom con-
secrare Dominicum sanguinem kommt durch eine solche Schau in
eine neue Beleuchtung. Theozentrische Einstellung sieht eben nicht
so sehr das duBere Geschehen, das Tun der Menschen, das Darreichen,
sondern vielmehr das Gnadenwirken Gottes, das Erfiillen mit dem
gottlichen Geist und Leben.

Die Epiklesen beten aber nicht nur um die Herabkunft des
Heiligmachers zur Heiligung der Christen, sondern auch der doch
bereits verwandelten Opfergaben. Und zwar wird der Geist herab-
gerufen iiber beide Opferelemente (in allen griechischen Liturgien),
wihrend die Liturgien der hl. Jakobus und Markus bei den Ein-
setzungsworten das Erfiilllen des Kelches mit dem Heiligen Geist
besonders hervorheben ... calicem ... gratias egit, benedixit sancti-
ficavit, implevit Spiritu sancto ... 2. Es war sogar die Frage erhoben,
ob denn das iiberhaupt moglich sei, ob der Gottesgeist auch zu leb-
losen Dingen komme und durch sie wirke. Theophilus von Alexandrien
schreibt gegen die Leugner einer solchen Wirksamkeit des Geistes :
Quod asserens non recogitat, ... panemque dominicum, quo Salva-
toris corpus ostenditur et quem frangimus in sanctificationem nostri,
et sacrum calicem ... per adventum sancti Spiritus sanctificari 3.
Auch bei den Gebeten der Altarweihe fleht die Kirche um die Heili-
gung der Gaben, die auf den Altar gelegt werden : respice huius altaris
tui holocaustum, quod non igne visibili probetur, sed infusum sancti
Spiritus tui gratia in odorem suavitatis ascendat et legitime sumen-
tibus Eucharistia medicinabilis fiat ad vitamque proficiat sempi-
ternam 4 ... ut in hac mensa sint libamina accepta, sint grata, sint
pinguia et sancti Spiritus tui semper rore perfusa ®.

! Basilius, De Spiritu Sancto 16 (PG 32, 134).

2 Zitiert nach Renaudot bei Henke, Die kath. Lehre iiber die Konsekra-
tionsworte 64 ; ferner Kdsel, Griechische Liturgien 106, 179.

3 Ep. 908, 13 (PL 22, 8o1).

4 Pontificale Rom. Gebet: Domine sancte Pater omnipotens.
5 Ebda. Gebet: Deus omnipotens in cuius.



392 Zum Vollbegriff der eucharistischen Konsekration

Die Ausdriicke fiir das Wirken des Geistes in den Gaben lauten
verschieden. Wir finden da: confirmare, conformare, transformare,
transfigurare. Durch die drei letzten soll wohl gesagt werden, wie das
confirmare, das Vollenden der Gaben erfolgt. Jede Heiligung verlangt
ja, wie wir sahen, eine Verinderung im geheiligten Gegenstand. So
schreibt Brinktrine, da er das Resultat seiner Untersuchung gibt:
Die sanctificatio bzw. benedictio der Opfergaben wird mit der an
denselben durch den Heiligen Geist vollzogenen transformatio ...
identifiziert 1. Dazu ein Text: hoc holocaustum in tui corporis et
sanguinis transformatione confirmes et sanctifices?® Geiselmann
bemerkt : Die Termini confirmare und conformare wechseln, ebenso
confirmatio und conformatio®. Der Ausdruck conformatio ist Isidor
von Sevilla eigen : Succedit conformatio sacramenti: ut oblatio, quae
Deo offertur, sanctificata per Spiritum sanctum, Christi corpori et
sanguini conformetur. Diese conformatio wird also an den bereits
verwandelten Gaben (die sanctificatio oblationis ist bereits bei der
oratio quinta) vollzogen 4. Conformare bedeutet gleiche Form, Gestalt
geben. Auf die duBere Erscheinung des Herrnleibes kann sich das
nicht beziehen, da die Brotsgestalt bleibt. Das Gleichgestalten kann
vielmehr nur in dem Sinne erfolgen, daB auch beim eucharistischen
Fronleichnam die gottliche Kraft hervortrete und wirksam werde,
wie wir es wihrend des irdischen Wandels des Herrn erfahren, wo es
z. B. heiBit, es ging eine Kraft aus von seinem Leib, oder wo seine
Majestit ihn vollkommen verklirte, wie auf dem Tabor — trans-
figuratio ! Schon der Gebrauch desselben Wortes legt uns nahe, vom
Taborwunder eine Anwendung auf die Eucharistie zu machen. Dem
transfigurare der rémischen Liturgie entspricht das transformare der
gallikanischen ®. Beide Ausdriicke besagen dasselbe, wie wir schon
bei Hieronymus sehen konnen : Transfiguratus est ante eos ... quo-
modo transformatus sit ... Certe transformatus est Dominus ...
Transformatio splendorem addidit, faciem non substraxit ®. Wo so
die innere Herrlichkeit aufleuchtet, wird sie gezeigt — dvadsuxvivar,
ostendere — bezw. nachgewiesen — amogaivey, monstrare. Der letzte

1 Zeitschr. f. kath. Theologie 42, 315; vgl. Geiselmann, Eucharistielehre
und Abendmahlslehre (Stichworte im Verzeichnis).

? Liber Ordinum (Theologie und Glaube) 8, 312.

3 Abendmahlslehre 175 Anm. 3.

4 De ecclesiasticis officiis 1, 15 (PL 83, 753).

5 Theologie und Glaube 8, 311; vgl. den ganzen Artikel.

¢ In Matth. 3, 17 (PL 26, 126).



Zum Vollbegriff der eucharistischen Konsekration 393

Ausdruck ist in den Apostolischen Konstitutionen und dem 26. Irenaeus-
Fragment zu finden !, der erste beim hl. Basilius 2. Im gleichen Zu-
sammenhang kommen auch «heiligen, segnen und wvollenden »® vor
und sind demgemdB im gleichen Sinn zu verstehen. Sie zeigen somit
den Vorgang als weitere Heiligungsstufe auf. Auch die Ausdriicke :
zum Leibe Christi machen, bzw. werden konnen hier nicht anders aus-
zulegen sein. Sie besagen, genauer ausgedriickt : zum Sakrament des
Leibes und Blutes mache dieses heilige Brot und den Wein 4. Sie
stehen nach der Wandlung, zielen also nicht auf diese ab. Wie ihr
Zusammenhang mit der Bitte um eine wiirdige Kommunion zeigt,
gehen sie vielmehr auf die Spendung, wo das Opferbrot erst wahrlich
Sakrament-Heilsmittel fii» uns wird. Erst jetzt konnen wir es emp-
fangen und seine Lebenskrifte in unseren Besitz iiberfithren, jetzt
wird es erst ganz und gar unser.

Die Liturgie ist auch auf dieses Endziel vollig eingestellt. So hat
die Chrysostomus-Liturgie solche epiklesenartige Gebete schon von
Beginn an. Bei der Proskomidie heilt es: segne selbst diese Gaben
und nimm sie auf Deinen himmlischen Altar ... gedenke jener, die
sie darbrachten ... Und bei der Opferung wird gebetet: daB der
giitige Geist Deiner Gnade auf uns, auf die vor uns liegenden Gaben
und Dein ganzes Volk niedersteigen moge 5. Auch die rémische Liturgie
148t diese Einstellung auf das Ziel nicht vermissen, und zwar von der
MeBvorbereitung ab. Das: ut Corpus et Sanguis fiat im Quam obla-
tionem diirfte auch erst bei dieser Vollkonsekration seine Erfiillung
finden.

Die zur Heiligung notwendige Verdnderung ist also keine neue
Wesensverwandlung. Sie enthilt vielmehr ein Umbilden der Krifte
durch ein neues Eingreifen des Heiligen Geistes in den Weihevorgang.

18, 12; bzw. zitiert bei Merk, Konsekrationstext 121.

2 De Spiritu sancto 27 (PG 23, 188) und Epiklese der Basilius-Liturgie.

3 Vgl. Griechische Liturgien (Kdsel) : 107 Jakobus ; 148 Serapion; 181 Markus;
248 Chrysostomus. Im Papyrus von Dér-Balizeh steht die Anrufung vor den
Herrnworten. « Heiligen » 180 Markus; 272 Basilius; « Segnen » 248 Chryso-
stomus ; 272 Basilius. Bei Chrysostomus auch petaBxiiztv, verindern, umwandeln,
das ebenfalls bei Cyrill von Jerusalem (PG 33, 1116) zu finden ist und dort die
Konsekration im ganzen Umfang anzugeben scheint, da gleich « nach Vollendung
des geistigen Opfers» die Firbitten als folgend erwahnt werden. « Vollenden »
116 Jakobus; 180, 186 Markus.

4 Vgl. Augustinus, Ep. 98, 9 (PL 33, 364).

5 Késel, Griechische Liturgien 217, 243; vgl. 95 Jakobus; 268 Basilius
und Oratio Ambrosii f. VI in Missale.



304 Zum Vollbegriff der eucharistischen Konsekration

Er bringt die Erlésungsverdienste Christi, also seine Auferstehungs-
herrlichkeit, zur Auswirkung, und damit im Zusammenhang die gott-
liche Lebensfiille des Herrn. Es ist demnach eine Verinderung wie
wir sie z. B. in der Natur beobachten konnen, wenn die aufge-
speicherte Elektrizitit in einem Blitz zur Entladung gelangt. Die
Gestalten vergehen beim GenulB}, aber das ihnen innewohnende Heils-
und Lebensgut leuchtet auf. Durch solches Auswirken werden die
heiligen Gaben selber vollendet. Ihr Gnadengut geht der Kirche
nicht verloren, wie es der Fall ist, wenn sie ungeniitzt vergehen. Jetzt
werden vielmehr die uns zugedachten Gnaden in uns Wirklichkeit.
Wir aber werden im iibernatiirlichen Leben befestigt (confirmare).
Jede empfangene Gnade bedeutet einen dauernden Gewinn. Auch
bei einer etwaigen EinbuBe durch eine Todsiinde ist sie nur voriiber-
gehend verloren, lebt sie doch mit dem neuen Gnadenstand wieder
auf. Die Lebensfrucht der Eucharistie wird so zum bleibenden Besitz
der Kirche, die in ihren Gliedern wichst und vollkommen wird, bis
sie als heilige Braut ihrem Herrn in strahlender Schonheit entgegen-
gehen wird.

Wir haben hier ein dhnliches Verhdltnis wie beim Kommen des
Geistes am Pfingstfest. Auch vor diesem Tag hatten die Apostel den
Heiligen Geist, da sie im Stand der heiligmachenden Gnade waren.
Als er nun unter Brausen vom Himmel kam, war es nicht, um iiber-
haupt erst die Apostel zu erfiillen, sondern um durch sie zu wirken
und Zeugnis fiir Christus auf dem ganzen Erdenrund abzulegen.
Durch Christus waren sie schon Apostel geworden, Werkzeuge der
Glaubensverkiindigung und Gnadenvermittlung. Nun aber wird diese
Werkzeuglichkeit zur praktischen Auswertung gefithrt. Der verklirte
Christus oder der Gottesgeist in Christus ergreift sie nun als agens
principale und wirkt durch die ihnen zuvor verliehenen Gnaden und
Fihigkeiten. — Ebenso bedeutet die Erfiillung der Opfergaben mit
dem Geist nicht, daB es ihnen, die doch Leib und Blut des Herrn
geworden, an der notigen Heil- und Lebenskraft fehlt, daB diese iiber-
natiirlichen Giiter erst mit dem Sakrament zu verbinden sind, sondern
daB der Heiligmacher als der eigentliche Sachwalter in der Heilsord-
nung diese Heilsmittel jetzt zu unserm Besten gebrauchen soll. So
schlieBt sich ganz organisch an die Anrufung des Geistes oder an die
Bitte um diese letzte Heiligung der Opfergaben die weitere um reichen
Kommunionsegen. Naturgemdl3 werden zunichst die eigentlichen
Sakramentsgnaden erwihnt: Wiederherstellung, Heilung, Genesung,



Zum Vollbegriff der eucharistischen Konsekration 395

dann aber auch die annexen Gnaden: vertiefte Teilnahme am gott-
lichen Leben, Glaube, Hoffnung und Liebe zu Gott, Christus, den
Nichsten. Auf diese Weise erstreben wir die Verwirklichung der
Absichten Christi, das Verbleiben in ihm und Leben aus ihm, also
stets festere Inkorporation in seinen Opferleib und innigere Gemein-
schaft mit dem Vater durch ihn (vgl. Joh. 6).

Ein Unterschied zwischen dem Kommen des Geistes zu Pfingsten
und hier bei der Vollendung der eucharistischen Konsekration liegt
darin, daB dort sein Wirken zunichst an den Aposteln erkennbar war
und dann erst an denen, die zu Glauben und Taufe berufen waren.
Hier aber wird das Eingreifen des Heiligmachers nur in den Empféin-
gern, in den Kommunizierenden, kund. Aber auch hier nicht fiir die
duBere Erfahrung, sondern nur fiir den Glauben, der allein hinter
allem irdischen Geschehen die iibernatiirlichen Krifte und Werte zu
erspiiren vermag. Die Auslosung der im Sakrament geborgenen
Erloserherrlichkeit Christi und die Verwirklichung der Gotteskind-
schaft kann nur in der Gemeinde der Getauften kund werden. Nur
in ihr vermag die Liebe des gottmenschlichen Herzens ihren vollen
Widerhall zu finden. Sangen wir im Trishagion : Himmel und Erde
sind voll Deiner Herrlichkeit, so erleben wir nunmehr, wie diese Glorie
die Glieder des Heilsreiches weiter erfaBt und durchdringt. Deshalb
wird uns der Ausdruck der Chrysostomus-Liturgie bei der Ein-
mischung der Hostie in den Kelch nicht mehr befremden : II7owpa
miotews Ivedpatoc ‘Aylov — Die Fiille des Glaubens des Heiligen Geistes.
Wie bei der Immixtio die Hostie vom heiligen Blut durchtrinkt wird,
soll ja der mystische Leib von der Gottheit und ihrem heiligen Leben
erfiilllt werden. Glaube ist hier das gottgewirkte Gnadenleben, also
der lebendige Glaube. Diesem Gebet entsprechen dann die weiteren
Worte : « Wiarme des Glaubens, voll des Heiligen Geistes » und « Wé4rme
Deiner Heiligen ». Das ist die ersehnte Vollfrucht, die im Kelchempfang
angedeutet und geférdert wird. So bedeutet die Bitte um das Kommen
des Heiligmachers nicht das Verlangen nach seiner groBeren értlichen
Nihe, sondern nach der Offenbarung seiner Gnadenfiille!. Um fiir

1 Fulgentius, Ad Monim. 2, 6 (PL 65, 185) : illo missionis nomine opus
intelligamus manifestationis indultae ... nullus localis illius accipiendus est
motus, sed nostrae credendus est sanctificationis effectus; vgl. (187 und 192) ;
Fragm. contra Fabianum (PL 65, 790) : Petimus ut Spiritus sanctus veniat, non
secundum substantiam immensae divinitatis, sed secundum donum individuae
caritatis ; vgl. 788 : ... illuc dignatur a Patre mitti per gratiam, ubi semper est
per immensam divinitatem suam, et illuc venit collatione muneris, ubi nunquam



396 Zum Vollbegriff der eucharistischen Konsekration

sein Wirken die Seelen zu bereiten, miissen seine bisherigen Gaben
geweckt und betitigt werden®. Darum sind die Epiklesen mit den
Fiirbittgebeten, dieser Bekundung der briiderlichen Liebe, verbunden.
Auch das Vaterunser, das Gebet fiir die groBen Note aller, steht
mit der fractio, also somit auch mit der Ausspendung, in enger
Beziehung 2.

Wir sehen demnach, wie die Heiligung der Gaben mit der der
Empfinger zusammenfillt. Das Sakrament des mystischen Leibes geht
dabei iiber in die sakramentale christliche Gemeinde, in den
mystischen Herrnleib. Hier findet es seine volle Auswirkung. Die
heilige Verinderung der gottgeweihten Gaben besteht darin, daB durch
sie die Verdienste und die Heiligkeit des Mittlers in das Menschen-
geschlecht iibergeleitet werden. Christi Opfer, das einzige Opfer im
vollen Sinn, ist ein stellvertretendes fiir uns alle. Die Stellvertretung
hat aber erst dann ihr Ziel erreicht, wenn das fiir die anderen Geleistete
auch diesen angerechnet und zu eigen wird. Dazu ist aber mehr
erforderlich, als nur im Geist des Glaubens die heilige Feier mitzu-
machen. Dazu gehort die sakramentale Vereinigung mit dem Stell-
vertreter im kultischen Mahl, die dadurch ermdéglicht wird, daB dieser
zugleich auch Opfergabe ist. Aber seine Hingabe gilt hier nicht so der
einzelnen Seele, wie bei den anderen Sakramenten, sondern der Gemein-
schaft, dem mystischen Leibe. Als dessen Haupt und lebenskriftigstes
Glied erfaBt er uns alle, bildet uns in sich um und erfiillt uns dann
mit seinem Leben, wie uns das Gleichnis vom Weinstock und Sauerteig
(vgl. den Ausdruck fermentum fiir die vom Papst an Bischofe tiber-
sandten Partikel) lehrt. So fithrt die Auslésung der sakramentalen
Krifte der Eucharistie zur Erneuerung der ganzen Kirche, zu deren
Sinnbild das allerheiligste Sakrament darum auch wird. Dies aber
nicht in dem Sinn, als ob die Getauften, der mystische Leib, im
Sakrament mit enthalten wiren, selbst nicht mit der Einschrinkung,

deest magnitudine deitatis. Non ... missio Spirutus sancti apparitio eius dicenda
est. — Im Gegensatz zu Pfingsten ist hier die Sendung unsichtbar. Basilius,
De Spiritu sancto 9 (PG 32, 107) : Omnia implens virtute, sed solis iis, qui
digni sunt communicabilis, quibus sese non eadem impertit mensura, sed iuxta
proportionem fidei dispertitur vim suam.

1 Vgl. Fulgentius, Fragm. contra Fabianum (788) : cum in his, qui recte
colunt Deum, sanctus Spiritus aeterna prorsus habitatione requiescat ... Quia
utique ad sacrificandum digni non assisterent, si in se sanctum Spiritum non
haberent ; vgl. : in ipso orent atque in ipso vigilent (186).

2 Brinktrine, Das Vaterunser in den MeBliturgien, Theologie und Glaube 13,
275 ff.; vgl. Augustinus, Ep. 149, 16 (PL 33, 637).



Zum Vollbegriff der eucharistischen Konsekration 397

soweit sie dem hochheiligen Fronleichnam eingegliedert sind, sondern
insofern die gottgeeinte und opferverklirte menschliche Natur Christi
als Wirk- und Erneuerungsprinzip der Kirche zugegen und wirksam ist 1.

Stellen in den Sermones 227, 229 und 272 des hl. Augustin, die
fir das Enthaltensein der Kirche in der Eucharistie zu sprechen
scheinen, zeigen ihren wahren Sinn in ihrem Zusammenhang. Nos
ipsos voluit esse sacrificium suum ... sacrificium Dei et nos, id est
signum rei, quod sumus? Commendavit nobis in isto sacramento
corpus et sanguinem suum ; quod fecit etiam et nos. Nam et nos
corpus ipsius facti sumus ... quod accipimus, sumus?®: Si vos estis
corpus Christi et membra eius, mysterium vestrum in mensa Domini
positum est : mysterium vestrum accipitis. Ad id, quod estis, Amen
respondetis et respondendo subscribitis 4. Der heilige Kirchenlehrer
stellt das eucharistische Geheimnis den Gnadenwirkungen der kirch-
lichen Initiation entgegen, somit dem mystischen Leibe. Hier wie
dort handelt es sich um den Leib des Herrn. Bei der christlichen
Einweihung werden die Menschen durch die Verkiindigung des Glaubens,
das Katechumenat, die Taufe und die Firmung, wie es in den drei
Sermones dargestellt wird, auf die Tenne Christi gebracht, dort ge-
droschen, spéiter gemahlen, mit Wasser besprengt und zu einer Teig-
masse vereinigt, schlieBlich durch das Feuer des Heiligen Geistes
gebacken und so zum Brot Christi, zum mystischen Leib ®. Als solcher
haben sie nun ihr Sinnbild im eucharistischen Brot und Wein. Darum
fahrt der Kirchenlehrer an letzter Stelle fort : Ita et Dominus Christus
nos significavit, nos ad se pertinere voluit, mysterium pacis et unitatis
nostrae in sua mensa consecravit. Und er kann sagen: Et vos post
illa ieiunia, post laborem, post humilitatem et contritionem iam in

1 Vgl. Keller O. S. B., in Benedikt. Monatsschrift 17, 355 f. Der Aquinate,
der die Eucharistielehre durchgebildet hat, unterscheidet klar zwischen einer
res significara et contenta — dem Herrnleib — und non contenta — der Einheit
des mystischen Leibes (3, 80, 4 c).

‘ ? Serm. 227 (PL 38, 1101).

3 Serm. 229 (PL 38, 1103).

4 Serm. 272 (PL 38, 1247), zitiert bei Fulgentius, Ep. 12 (392).

5 Fulgentius, Ep. 12, 24 (390) : Quid agitur sacramento sancti baptismatis,
nisi ut credentes membra Domini nostri Jesu Christi fiant et ad compagem
corporis eius ecclesiastica unitate pertineant ? 39r: Qui membrum corporis
Christi fit, quomodo non accipit, quod ipse fit ? Quando utique illius fit verum
corporis membrum, cuius corporis est in sacrificio sacramentum. Hoc ergo fit
ille regeneratione sancti baptismatis, quod est de sacrificio sumpturus altaris ;
vgl. Hilarius, De Trinitate VIII, 7 (PL 10, 241) ; Augustinus, Civ. Dei 21, 25, 1
(PL 41, 741).



398 Zum Vollbegriff der eucharistischen Konsekration

nomine Christi tanquam ad calicem Domini venistis, et ibi vos estis
in mensa et ibi vos estis in calice !. Wiirde er die Meinung vertreten,
daB das Brot in den gamzen Christus, also in Haupt und mystischen
Leib, gewandelt wiirde, dann wiirde er die Vereingung der Gliubigen
damit begriinden und sie nicht aus dem gemeinschaftlichen Empfang
herleiten, da er fortsetzt : Nobiscum vos estis. Simul enim hoc sumimus,
simul bibimus: quia simul vivimus. Durch gutes Kommunizieren
wird das Leib-Christi-Sein gefordert : Si bene accepistis, vos estis,
quod accepistis 2. Erst bei dem GenuBl der Opfergaben wird die Kirche
ihrerseits Opfergabe im Sinn der angenommenen und geweihten Gabe :
Dum caritatem suam per Spiritum sanctum diffusam in ea custodit,
ipsam Ecclesiam sibi gratum sacrificium facit, quae ipsum semper
poscit gratiam spiritalis caritatis accipere, per quam se poscit hostiam
vivam, sanctam, Deo placentem iugiter exhibere 2.

Wir sind erst wahrhaft heilige Opfergabe durch die Erfiillung
mit Christi Opferliebe. Illam postulat (Ecclesia) caritatem, per quam
pro se gratis mortuum suum meminit Redemptorem *. Quoniam
Christus pro nobis caritate mortuus est, cum tempore sacrificii comme-
morationem mortis facimus, caritatem nobis tribui per adventum
sancti Spiritus postulamus: hoc suppliciter exorantes, ut per ipsam
caritatem, qua pro nobis Christus crucifigi dignatus est, nos quoque,
gratia sancti Spiritus accepta, mundum crucifixum habere et mundo
crucifigi possimus, imitantes Domini nostri mortem ... nos in novi-
tate vitae ambulemus et, munere caritatis accepto, moriamur peccato

1 Serm. 229 (PL 38, 1103).

2 Serm. 227 (PL 38, 1101).

3 Fulgentius, Ad Monim. 2, 12 (PL 65, 192). Bei der Taufe bereits werden
wir durch die Verbindung mit dem Gekreuzigten gleichsam zu Opfergaben :
Quos ostendit ... ipsum sanctum sacrificium esse, dum eos iubet vivam hostiam
seipsos Deo humiliter exhibere ... Illo nativitatis munere sic fit sacrificium. —
Fulgentius, Ep. 12, 24 (390). Wie beim Opfer die Gabe im heiligen Feuer verklirt
wird, so der Christ und die Kirche durch den Gottesgeist und seine Liebe, in der
sie ihre Heiligung erfahren. Anima nostra fit sacrificium, quando se refert ad
Deum, ut igne amoris eius accensa formam concupiscentiae amittat, eique tam-
quam incommutabili formae subdita reformetur, Civ. Dei 10, 6 (PL 41, 283);
vgl. in ps. 4 (PL 36, 81); Sunt una civitas Dei eademque vivum sacrificium,
Civ. Dei 12, 9 (357) ; Efficitur ut tota redempta civitas ... universale sacrificium
offeratur ; 10, 6 (284). Die volle Opferverklirung durch den géttlichen Geist
erfahren sie erst bei der Auferstehung: in ps. 64, 4, 65, 18; 50, 23 (PL 36,
776, 798, 599). Fulgentius mahnt die Haretiker (791) : redeant et spirituale
sacrificium fiant.

% Fulgentius (701) ... poscere voluit, quod nobis ipse Pontifex morti proxi-
mus postulavit (ebda. 79o0).



Zum Vollbegriff der eucharistischen Konsekration 399

et vivamus Deo ... ipsa participatio corporis et sanguinis Domini ...
hoc nobis insinuat, ut moriamur mundo et vitam nostram absconditam
habeamus cum Christo in Deo carnemque nostram crucifigamus cum
vitiis et concupiscentiis suis!. Teilgewinnen an Christi Opfergeist
fithrt sodann zum Einsatz fiir die Heilsgemeinde : ut in veritate simus,
quod in sacrificio mystice celebramus ... Quoniam unus panis, unum
corpus multi sumus ... Omnes, qui de uno pane participamus 2. Qui
accipit mysterium unitatis et non tenet vinculum pacis, non mysterium
accipit pro se, sed testimonium contra se® Die Einheit der Christen-
heit in der Verbundenheit der Liebe ist ein notwendiges Ziel der
Opferfeier. So wird weder Augustin noch sein Schiiler Fulgentius von
Ruspe miide, auf die zu erreichende Einheit hinzuweisen. O sacra-
mentum pietatis, o signum unitatis, o vinculum caritatis! Qui vult
vivere, habet, ubi vivat, habet, unde vivat. Accedat, credat, incor-
poretur, ut vivificetur. Non abhorreat a compage membrorum, non
sit putre membrum, quod resecari mereatur, non sit distortum, de
quo erubescatur, sit pulchrum, sit aptum, sit sanum, haereat corpori,
vivet Deo de Deo? Ecclesia ... donum caritatis et unanimitatis
postulat ... Quando autem congruentius, quam ad consecrandum
sacrificium corporis Christi sancta Ecclesia (quae est corpus Christi)
Spiritus sancti deposcat adventum, quae ipsum caput suum secundum
carnem de Spiritu sancto noverit natum ? ®. In dieser christlich-briider-
lichen Gemeinschaft haben wir auch die Gewdhr unserer Vereinigung
mit Gott: ... ut in Patre et Filio unum simus per unitatem gratiae
spiritalis accipimus ®. Die Opferfeier setzt aber die Gemeinde bereits
voraus. Mithin handelt es sich hier nicht um ein Neugeben, sondern
um das Erhalten und Mehren dieser Liebe und ihrer eintrachts-
fordernden Wirkungen : Cum sancti Spiritus ad sanctificandum totius
Ecclesiae sacrificium postulatur adventus, nihil aliud postulari mihi
videtur, nisi ut per gratiam spiritalem in corpore Christi (quod est

1 Ebda. 789, ahnlich 790 ; vgl. Augustinus, in ps. 21, 27 (PL 36, 178).

? Fulgentius, 790 ; Augustinus, Serm. 272 : gaudete, unitas, veritas, pietas,
caritas. Unum corpus multi (PL 38, 1246).

3 Serm. 272 (PL 38, 1247).

% Augustinus, in Joan. tr. 26, 13 (PL 35, 1612).

5 Fulgentius, 188 f.

¢ Fulgentius, 790 ; vgl. 187, 192; vgl. Hilarius, De Trinitate VIII, 13,
15, 16 (PL 10, 246 f). In der Heiligsten Dreifaltigkeit, dieser sancta naturalis
unitas et aequalitas et caritas (Fulgentius, 190) haben wir die letzte Biirgschaft
dieser Einheit : unanimitate sanctificat, quos adoptat.



400 Zum Vollbegriff der eucharistischen Konsekration

Ecclesia) caritatis unitas indisrupta servetur . Hoc Dominum commen-
dasse in manducatione carnis suae et potatione sanguinis sui, ut in
illo maneamus et ipse in nobis %

Ob dieser uns so notwendigen Wirkungen kann die Kirche auf
die eucharistische Erlosungsfeier nicht verzichten. Sacrificium panis
et vini in fide et caritate sancta Ecclesia per universum orbem terrae
offerre non cessat 3. Necessarium erat, ut nobis ... sacramentum
corporis et sanguinis sui consecraret, ut coleretur iugiter per mysterium,
quod semel offerebatur in pretium, ut, quia quotidiana et indefessa
currebat pro hominum salute redemptio, perpetua esset etiam redemp-
tionis oblatio et perennis illa victima viveret in memoria et praesens
semper esset in gratia 4.

Die Eucharistie bewirkt demnach die volle Geistesgemeinschaft
mit dem Erloser, riickhaltlosen Kampf gegen das Bose, restlosen Ein-
satz fiir den Aufbau des mystischen Leibes, Verbleiben in Christus
und Teilhaben an seiner Sohneshingabe an den Vater. Mithin fiihrt
sie zu einem volligen Umgestalten des selbstischen Menschen und
zum Durchbruch der géttlichen Liebesherrlichkeit in ihm. Christus
1aBt den Glanz seiner Gottheit auf uns iiberstrahlen und in uns auf-
leuchten, aber weit intensiver als es bei den Aposteln auf Tabor der
Fall war. Er feiert transfiguratio, da er als Lebensprinzip der Kirche
alle gutgesinnten Christen mit seinem Leben erfiillt. Hier konnen
wir zur Vertiefung des figurare ein Wort des hl. Hieronymus anfiihren :
Cum (anima) omnia membra implet corporis, figurata dicitur in corpore®.
So erhilt der Herr seine Vollgestalt erst im vielgliedrigen kirchlichen
Organismus. In ihm hat er das Auswirkungsfeld fiir seine Schopfer-
und Erléserkrifte. In ithm wird er zum Christus totus.

Diese Wirkungen erzielt Christus durch eine zweifache Titigkeit.
Die eine liBt er auf sakramentalem Wege, also von aullen her, an uns
herantreten, die andere aber von innen her, vom tiefsten Seelengrund

1 Fulgentius, 187 ; in fide et caritate populus Christianus permanet (791) ;
in spiritu aedificamur ... ad consummationem sanctorum in opus ministerii, in
aedificationem corporis Christi (190) ; ut omnia membra caritatis manente
compage in unitate corporis perseverent (ebda.) ; re vera corpus Christi mandu-
care ... est in Christo manere, ut in illo maneat et Christus, Civ. Dei 21, 25, 4
(PL 41, 742) ; vgl. Hilarius, De Trinitate VIII, 13.

2 Augustinus, in Joan. tr. 27, 6 (PL 35, 1618) ; vgl. Cyprian, Or. Dominica
18 (PL 4, 548).

3 Fulgentius, De fide, 699 ; vgl. Chrysologus, Serm. 33 (PL 52, 295).

4 Faustus von Reji, PL 67, 1052 (30, 280) ; vgl. Civ. Dei 10, 20 (PL 41, 298).

5 PL 30, 272.



Zum Vollbegriff der eucharistischen Konsekration 401

aus, wo er sich uns eint — als Folge seiner Inkarnation — vermittels
der sogenannten gratia capitis. Dall wir unter dem EinfluB dieser
letzten Gnade stehen, also mit Christus als dem Haupt der Kirche
verbunden sind, ist notwendige Voraussetzung fiir die Wirkung der
Sakramente in uns. Beim ersten Sakrament, der Taufe, tritt diese
Verbindung als gottgeschenkter Glaube in Erscheinung (Mark. 16, 16).
Die sakramentale Gnade wirkt als Zuwendung der Passionsfriichte
ihrerseits wiederum eine groBere Geeignetheit der Seele fiir den inneren
GnadeneinfluB. Beide Wirkweisen gehéren zu einander und miissen
zusammentreffen, um das iibernatiirliche Leben grundzulegen, zu
erhalten, zu entfalten und schlieBlich der Vollendung in der Glorie
entgegenzufithren. Beide sind uns in der Gnadenordnung verbiirgt,
die eine durch den Eintritt des Gottessohnes in unser Menschen-
geschlecht, die andere durch die Einsetzung der heiligen Sakramente.

Wihrend die tibrigen Heilsmittel fiir die Einzelseele bestimmt
sind, zielt die Eucharistie ab auf den ganzen mystischen Leib, fiir den
der Herr sich in der Wandlung zur gotteinenden Opfergabe macht.
Aber auch als Opferspeise soll diese der Gesamtheit dienen, obwohl
sie von den einzelnen genossen wird. Ihre Wirkungen lassen sich da
vom irdischen Brot her erschlieBen. Omnem effectum, quem materialis
cibus et potus quoad vitam agunt corporalem sustentando, augendo,
reparando et delectando sacramentum hoc quoad vitam operatur
spiritualem . Durch die Verarbeitung der Nahrung wird zunichst die
einzelne Zelle erginzt und erneut. Dadurch wird der Zusammenhalt
und das Zusammenwirken der Zellen und Organe erleichtert, der
Lebensaustausch geférdert, und der ganze Leib wird wieder ein
gefiigigeres Werkzeug der Seele, in deren Kraft der Erneuerungs-
vorgang vorsichgeht. Ebenso bewirkt die Heilsnahrung die Entsiih-
nung und Kriftigung der Seelen und macht sie dadurch fiir den
Einstrom der Gnade von Christus her empfinglicher, dessen Geist
die einzelnen durch die eingegossene Liebe unter einander verbindet
und so die Einheit des gottlichen Lebens in der Kirche sicherstellt.

Um Glaube und Hingabe, die zum fruchtbaren Sakramenten-
empfang erforderlich sind, in den Christen lebendig zu machen, setzt
die Kirche nach der Wandlung mit ihren Gebeten um die erneute
Annahme und Vollkonsekration ihrer Gaben ein 2. Die groBe Gnade

! Eugen IV., Decretum pro Armenis; Denzinger °698.
? Vgl. Pontificale Rom. — Altarweihe, Gebet : Omnip. semp. Deus : Huic
altari imposita munera semper accepta fieri digneris et in eo Sacramentorum



402 Zum Vollbegriff der eucharistischen Konsekration

in der Heiligung der Gaben geniigt ihr nicht. Sie kennt sie nur als
Mittel zu dem groBeren Ziel : der Wiederherstellung des mystischen
Leibes und seiner Erfiillung mit dem heiligen Leben Christi. Entspricht
so die Feier den Absichten des Herrn, dann ist sie als legal, als gesetz-
mapig anzusehen. Die gallikanische Liturgie legt auf diese Legalitit
ihrer Feier groBen Wert. So betet sie z. B. nach der Wandlung an
Circumcisio : ... suppliciter oramus, uti hoc sacrificium suscipere
et benedicere et sanctificare digneris, ut fiat nobis Eucharistia legitima
in tuo Filiique tui nomine et Spiritus sancti, in transformationem
corporis et sanguinis Domini Dei nostri Jesu Christi Unigeniti tui.
Per quem omnia creas ... L.

Uberschauen wir noch einmal diese Ausfithrungen, so kénnen
wir feststellen, daB das Ausspenden der Eucharistie mit Recht als
consecrare bezeichnet werden kann. Es findet wirklich eine Steigerung
der Weihe statt. Zwar wird der Inhalt der Opfergaben nicht noch
heiliger. Aber diese erfahren doch eine Foérderung ihrer Weihe, da
ihr Heilsgut zum UberflieBen gebracht wird und so seine Heiligungs-
kraft offenbaren kann. Darin besteht der hochste Grad ihrer Weihe,
denn wahre Gutheit zeigt sich im Uberstrémen und Mitteilen seiner
Vollkommenheit, Licht im Leuchten, Heiligkeit im Heiligmachen.
Aus Texten der Liturgien wurde diese Auffassung belegt. In ihr lassen
sich die verschiedenen Ausdriicke leicht harmonisieren.

Den hl. Laurentius verstehen wir auch ohne Schwierigkeit. Ihm
oblag das Ausspenden des heiligen Herrnblutes, also dessen Fruchtbar-
machen in der Christenheit, seine Vollkonsekration. Voll lebendigen
Glaubens hat er seines Amtes gewaltet, darum auch sein Dringen
zur letzten Hingabe im Martyrium. So steht er als hehre Frucht
seines Wirkens vor uns, erfiillt von Christi Liebesgeist.

V. Noch sollen einige Sitze aus der Theologie des hl. Thomas
angefiigt werden. Gewil kénnen wir bei ihm bei der durch das Fort-
schreiten der theologischen Wissenschaft bedingten Einengung des

virtus et votorum semper obtineatur effectus; Prif. der Altarweihe innerhalb
der Kirchweihe : Domine proprio ore tuo hostias super eam (mensam) impositas
benedicito et benedictas suscipito et nobis omnibus tribue vitam aeternam;
De sacramentis IV, 5; Sekret vom 7. Sonntag nach Pfingsten; Oratio S. Am-
brosii, fer. VI.

1 PL 72, 237; vgl. Theologie und Glaube 8, 312. Nach Kanon 14 des
1. Konzils von Toledo galt als sacrilegus, wer sich die Eucharistie in die Hand
legen lieB, ohne sie dann zu genieBen.



Zum Vollbegriff der eucharistischen Konsekration 403

Konsekrationsbegriffes eine weitere, klirende Entwicklung der oben
festgestellten Anschauungen nicht aufzeigen. Aber der Aquinate
scheint aus derselben Quelle geschopft zu haben, wie die Viter der
Kirche, so daBl wir bei ihm das Wiederaufleben alter Anschauungen
sehen. Zudem war er dem Verfasser Fiihrer bei der Losung der behan-
delten Frage, so daB schon Dankbarkeit seine Erwdahnung notwendig
macht. AuBerdem verhilft er uns zu groBerer Klarheit durch seine
wissenschaftlichen Darbietungen.

Thomas unterscheidet ndmlich eine doppelte Vollendung : Duplex
est perfectio, scil. prima et secunda. Prima perfectio est forma unius-
cuiusque, per quam habet esse. Secunda perfectio est operatio, quae
est finis rei vel id, propter quod ad finem devenitur!. Diese Lehre
wendet er auf die Sakramente an: Sicut instrumentum virtutem
instrumentalem acquirit dupliciter, scil. quando accipit formam instru-
menti et quando movetur a principali agente ad effectum, ita etiam
materia sacramenti duplici sanctificatione indiget, per quarum unam
fit propria materia sacramenti, per aliam vero applicatur ad effectum 2.
Die genannte erste Weihe der Sakramentsmaterie ist aber bei den
verschiedenen Sakramenten nicht gleich notwendig. UnerldBlich ist
sie bei den heiligen Olen, beim Taufwasser ist sie nur de solemnitate.
Nicht als erste Weihe wird gezihlt die sogenannte Vorweihe des Wassers,
Brotes und Weines durch den Gebrauch seitens des Herrn 3. Bei
Taufe, Firmung und Krankendlung liegt die entscheidende Weihung
bei der Ausspendung : Materia sacramenti sanctificatur in ipsa colla-
tione sacramenti per formam verborum, qua confertur sacramentum 4.
Ex prima sanctificatione, quae fit in benedictione materiae, non
habet, ut actu conferat gratiam, sed ex secunda ®. Gerade durch die
Form wird das Instrument des Sakramentes gebraucht und wirksam
verwertet. Hier ist das Eingreifen des Priesters unerliBlich. Ohne
seine Absicht und sein Wirken kommt trotz der geheiligten Elemente
der Heilsvorgang nicht zustande. Anders liegt der Sachverhalt bei
der Eucharistie. Die Gebete, die hier die Ausspendung begleiten,
sind nicht sakramentale Form. So kann an die Stelle des Priesters

! De Veritate 1, 10 ad 3; vgl. in Gal. 5, 1, 6; Summe I 73, 1 ¢; III C. G.
25 u. 64.

2III #2, 3 ad 2; IV 4. 7, 1, 2, 3 ad 3.

3 III 66, 3 ad 5; 72, 3C.

4 ITII 72, 3 obj. 2.

IV d. 7, 3, 3 ad 1.

Divus Thomas. 27



404 Zum Vollbegriff der eucharistischen Konsekration

auch ein Diakon oder, wie in den Verfolgungszeiten, selbst ein Laie
treten. Bei der Eucharistie liegt eben alle Kraft in den geheiligten
Opfergaben. Darum muB die Heiligung auch bereits dort abgeschlossen
sein, wo die sakramentale Form ausgesprochen wird. In illo sacra-
mento, quod totum consistit in illa re sensibili sanctificata, et non in
usu illius rei, forma sacramenti dicitur illud, quo materia sanctificatur,
non autem illa verba, quae in materiae usu proferuntur, sicut patet
in Eucharistia . Aliter est in sacramento Eucharistiae, quam in aliis
sacramentis, quia ibi totum sacramentum consistit in ipsa hostia
consecrata, eo quod Christus ibi realiter continetur et non virtute
tantum, sicut in aliis sacramentis: et ideo forma sacramenti illius
sunt verba prolata in sanctificatione hostiae 2. Erste und zweite
Weihung ist hier in einem gegeben, wie es auch in den Wandlungs-
worten zum Ausdruck kommt : In his verbis: Accipite et comedite,
intelligitur usus materiae consecratae ... Quia tamen ad quandam
perfectionem sacramenti pertinet materiae consecratae usus, sicut
operatio non est prima sed secunda perfectio rei, ideo per omnia ista
verba exprimitur tota perfectio huius sacramenti: et hoc modo
Eusebius intellexit, his verbis confici sacramentum ad primam et
secundam perfectionem 3. Bei der Kommunion tritt demnach der
Ausspender hinter dem Sakrament zuriick. Hier besteht ja das
Sakrament bereits, wenn man zur Austeilung schreitet. Es braucht
nicht erst durch die Handlung des Priesters verwirklicht zu werden.
Aber trotzdem ist ein Ausspender notwendig. Sonst wird die im
Sakrament enthaltene Gnadenfiille nicht ausgelést und gelangt nicht
zur bestimmungsgem@Ben Auswirkung im mystischen Leib. An und
fiir sich wiirde dabei das Uberreichen der geheiligten Gaben geniigen.
Doch da es sich hier um das groBe Mysterium der Erlésten in Christus
handelt, fillt dem Ausspender doch eine héhere Aufgabe zu. In der
MeBfeier hat er als erster sich in den heiligen Geheimnissen zu erneuern.
Als Erstberechtigter ist er auch Erstbegnadeter. Von ihm, dem
geheiligten Erstling, soll nun Glaubensinnigkeit und Hingabebereit-
schaft auf die Gemeinde iiberstrahlen, damit diese durch sein Vorbild
zu besserer Disposition und damit groBerer Gnade gelange. Vor allem

11Iv d. 7, 3 3

? Ebda. ad 2.

3 IIT 78, 1 ad 2. GemiB der Objektio denkt der Aquinate an Eusebius von
Emesa. Es handelt sich aber um eine Homilie des Faustus von Reji, vgl. Geisel-
mann, Eucharistielehre der Vorscholastik 12 Anm.



Zum Vollbegriff der eucharistischen Konsekration 405

hat ‘er zur Verwirklichung und Durchfithrung der christlichen Liebes-
gemeinschaft beizutragen. In der Liebe des Heiligen Geistes hat er
bei seinem Amt den Gliubigen entgegenzukommen und so ihr neu
entfachtes Verlangen nach der Christusgemeinde aufzufangen, ihm
Halt und Stiitze zu geben. Von seiner Bereitschaft fiir die Seelen
wird es zum grofen Teil abhidngen, ob diese in ihm ihren gottgesetzten
Mittler und das Bindeglied und Haupt der Ecclesiola erkennen und
so zu einer wahrhaft christlichen Einheit und Einmiitigkeit zusammen-
wachsen. Mit ihm und iiber ihn wird der Austausch der iibernatiir-
lichen Liebe erfolgen miissen. So ergibt sich also fiir den Verwalter
der gottlichen Geheimnisse eine wichtige Stellung bei der Erreichung
der letzten Ziele, die dem Herrn bei der Einsetzung der Eucharistie
vorschwebten. Hieraus folgt auch, wie ehrenvoll es fiir den Diakon
war, den heiligen Kelch zur confirmatio reichen zu diirfen. Erfiillt
von dem Geist, der die letzte Frucht des hehren Mahles ist, beschwor
Laurentius seinen Pontifex, ihm nun die Gemeinschaft im blutigen
Opfer zu gewihren .

Auch die anderen Gedanken, die herausgestellt wurden, sind dem
Aquinaten nicht fremd. Doch geniigen fiir unseren Zweck kurze Hin-
weisungen. Klar unterscheidet er eine doppelte Einwirkung Christi
auf uns: eine dulere, wie bei den Sakramenten, in denen uns die
Heilsgnaden der Passion vermittelt werden — continuatio, quae est
per sacramenta, fit per usum exteriorum rerum * — und eine innere,
niamlich die Vermittlung des géttlichen Lebens, die als Auswirkung
der gratia capitis, also als Folge der Inkarnation, erfaBt werden muf :
interior influxus gratiae®. Die eigentliche Sakramentswirkung geht
also auf die Erneuerung des Menschen fiir das iibernatiirliche Leben.
Sie ist Heilung durch Anteilgewihrung an Christi stellvertretender
Sithne, an seinen Verdiensten. Sie hat die Folgen der Siinden im
einzelnen Menschen wie in der Gemeinschaft zu beheben 4. In dem
MaB aber, als dies geschieht, verstirkt sich sofort der innere Lebens-
einstrom vom Haupte her. Erfolgt dies bei den iibrigen Sakramenten
in einer ganz besonderen, der Eigenart des Heilsmittels entsprechenden
Weise, so bei der nidhrenden Eucharistie in allen Beziehungen, die

1 Vgl. Augustinus, in Joan. tr. 27 (PL 35, 1627); Ambrosius, De officiis
(PL 16, 92).

2 III 62, 6c.

3 III 8, 6¢; vgl. Rupprecht, Der Mittler und sein Heilswerk 63 und 71.

4 A a. 0. 72 {.; 45.



400 Zum Vollbegriff der eucharistischen Konsekration

durch die Gnade dem einzelnen und der Gesamtheit gegeben sind.
Sie ist das Sakrament der Einheit und des Friedens fiir den ganzen
mystischen Leib, dies vor allem, weil sie nicht nur den habitus cari-
tatis mehrt, wie auch die anderen Sakramente, sondern da sie die
gottliche Liebe in den Akt iiberfithrt : Non solus habitus gratiae et
virtutis confertur, sed excitatur in actum!. Diese aktuelle Liebe
bewirkt aber die wahre Gemeinschaft mit Gott und in ihm mit seinem
Werk, der ganzen Schopfung ®.. So vollendet die Eucharistie die
iibrigen Sakramente : finis et consummatio omnium sacramentorum *
und fithrt zur vollen Lebensverbindung mit Gott in Christus, dem
Haupt : perfecta influentia a capite in membro — ad perfectam incor-
porationem 4. Diese wird symbolisiert durch die Vermischung des
Wassers mit dem Wein bei der Opferung ®. So werden wir in Christus
verklirt — quaedam transformatio hominis ad Christum per amorem ¢ —
also in der Kraft des Geistes des Herrn, qui est ultima perfectio et
principalis totius corporis mystici . . . qui idem numero est in capite et in
membris, et aliquo modo a capite in membra descendit, non divisus
sed unus ?. Wenn wir den Schépfer in dieser seiner Liebe wiederlieben,
haben wir die hochste Vollkommenheit erreicht. Tunc effectus maxime
perfectus est, quando in suum redit principium ... Ad hoc, quod
universum creaturarum ultimam perfectionem consequatur, oportet
creaturas ad suum redire principium ... maxime perfecti sunt, quando
maxime simulantur causae agenti® Darin besteht also unsere Voll-
endung, daB wir zur gottlichen Liebe gelangen, nicht nur der Ver-
anlagung nach, sondern zu ihrer Betitigung.

Da dieses Ziel nur in der Kraft der Kreuzesverdienste Christi
erlangt werden kann, diese aber zur Auswirkung der Kirche anver-
traut sind, vermag der Aquinate nur der wahren Kirche die wahre
und fruchtbare Opferfeier zuzuerkennen. Gewil, jeder giiltig geweihte
Priester kann bei der Wandlung giiltig konsekrieren, auch wenn er
einer Sekte angehort oder beitritt. Aber trotz der giiltigen Verwand-
lung der Opfergaben wird die eucharistische Vollfrucht von einer
solchen Feier umsonst erwartet. Extra Ecclesiam non potest esse

spirituale sacrificium, licet sit verum veritate sacramenti ... peccator
sumit corpus Christi sacramentaliter non spiritualiter ... in nullo
1 Ebda. 75. 2 Ebda. 29.
3 Ebda. 75. 4 Ebda. 76.
5 Ebda. 102. ¢ Ebda. 98 u. 3s.
8



Zum Vollbegriff der eucharistischen Konsekration 407

casu licite possunt (haeretici et schismatici) Eucharistiam consecrare
... quia est ab Ecclesiae unitate separatus, orationes eius efficaciam
non habent !

Diese Anschauung, daB das volle Sein erst mit der Titigkeit
gegeben ist, diirfte der Aquinate dem Stagiriten zu verdanken haben,
dessen Philosophie er bekanntlich zur Unterbauung der christlichen
Lehre verwertete. Wirklichkeit wird in doppeltem Sinn verstanden,
teils wie ein ruhendes Wissen, teils wie das wissenschaftliche Forschen

. das Wachen entspricht dem Forschen, das Schlafen dem Besitz
des Wissens ohne Betitigung 2. In manchen Fillen ist dieses Ziel die
Tatigkeit (Aktualitit) und der Gebrauch, wie z. B. beim Gesicht, und
zwar ist dieser Gebrauch vorziiglicher als das bloBe Haben, die Be-
schaffenheit an sich ; der Gebrauch ist ja der Zweck. Niemand wiirde
sich das Gesicht wiinschen, wenn er nicht sehen, sondern die Augen
immer schlieBen wollte ... Wo zwischen Gebrauch und Haben unter-
schieden werden kann, da ist immer der Gebrauch besser und vor-
ziiglicher als das Haben. Der Gebrauch nidmlich und die Aktualitit
sind Zweck, wihrend das Haben um des Gebrauchs willen vorhanden
ist 3. ... Gliickseligkeit eine der vollkommenen Tugend entsprechende
Tatigkeit ist 4. Letzten Endes diirften diese AuBerungen auf den
Unterschied von Potenz und Akt zuriickzufithren sein, da das Haben
einer Fahigkeit noch nicht deren Verwertung gleichkommt. Ziel ist
die Aktualitit, und um eines solchen Zieles wegen bekommt man das
Vermogen 5. Auf Grund solcher Lehren konnte Thomas leicht zu
seiner Unterscheidung von erster und zweiter Vollkommenheit, bzw.
Heiligung gelangen, zumal auf dem Gebiet der Gnade Menschen und
Heilsmittel durch die Weihung oder Heiligung zu Vermittlern gott-
lichen Lebens und gottlicher Heiligkeit werden. Gott aber selbst ist
die reinste und vollkommenste Aktualitiit.

Geht nun der oben festgestellte Sprachgebrauch der Viter und
der Liturgie auch auf aristotelischen EinfluB zuriick, so daB wir eine
gemeinsame Quelle finden wiirden ? Ein durchgingiger Beweis wird
schwer zu fithren sein. Wir werden uns mit dem Aufzeigen einer
Moglichkeit begniigen miissen. Direkte Zeugnisse sind von vornherein

IIT 82, 7 ad 1, 2 u. 3.

Die Seele, iibersetzt von Bufle 2, 1.

GroBe Ethik (Bender) 1, 3; vgl. Eudemische Ethik 2, 1.
Nikomachische Ethik (Stahy) 1, 13.

Metaphysik (Rolfes) o, 8.

[ I



408 Zum Vollbegriff der eucharistischen Konsekration

nicht von den liturgischen Texten zu erwarten, da diese eben nur
fir den Gottesdienst bestimmt waren. Die Schriften der Viter haben
auch in erster Linie theologische Ziele. Da aber die Schriftsteller und
Viter der Kirche das Bildungsgut ihrer Zeit besaBen, vermégen wir
aus der Art ihrer AuBerungen die Nachwirkungen der Philosophen
fritherer Zeit zu erkennen, auch wenn diese nicht ausdriicklich erwihnt
werden. Nun ist es moglich, in der Geschichte der Philosophie auf-
zuzeigen, daB die Lehre des Stagiriten im Osten und Westen des
romischen Reiches immer wieder studiert und kommentiert wurde,
so z. B. nach dem Scheitern der Bemiihungen Julians Apostata, so-
dann in Nisibis und Edessa, wie auch in Resaina und Kinnesrin bei
den Nestorianern und Monophysiten. Anderseits wirkte sie fort im
Neuplatonismus, der zur Zeit der Kirchenviter wohl am verbreitetsten
war. Sein Hauptvertreter — Plotin — hat auch die oben erwihnte
Lehre von Materie und Form mit der Ideenlehre verbunden. Man
war bestrebt, das Ubereinstimmen der beiden groBen Griechen, Plato
und Aristoteles, nachzuweisen. Boéthius noch hatte die Absicht, beider
Schriften ins Lateinische zu iibersetzen und ihre Vereinbarkeit dar-
zulegen. Das Nachwirken aristotelischer Lehrmeinungen in der dama-
ligen Welt steht also auBer Zweifel. Wir kénnen demnach mit der
Moglichkeit rechnen, daBl der oben festgestellte Sprachgebrauch aus
dieser Quelle geflossen ist . Wenn Ambrosius schreibt : Gemina virtus
est in homine perfecto, ut et intentio sit et actio ... finis autem
intentionis est actio, principium actionis intentio®, so mutet das uns
aristotelisch an. Die Absicht und die folgende Ausfiihrung stehen in
gleichem Verhiltnis zueinander, wie die erste und zweite Vollendung
bei Thomas. Das Nachhallen der Akt- und Potenzlehre ist fiir die
Zeit der Kirchenviter und die Hoch-zeit der Liturgie also anzunehmen 3.

Aber auch abgesehen von solcher philosophischen Beeinflussung
wire ein derartiger Sprachgebrauch mdéglich schon auf Grund der
allgemeinen menschlichen Beobachtung, der schlieBlich auch der
Stagirite verpflichtet ist. Ein Instrument z. B. ein Hammer hat fiir
uns erst seinen instrumentalen Wert, wenn wir ihn gebrauchen. So-
lange wir ihn nur aufbewahren, kommt seine Eigenart gar nicht zur

1 vgl. Uberweg, Geschichte der Philosophie 1 u. 2; Zeller, Philosophie der
Griechen, und GrundriB der Geschichte der griechischen Philosophie, Sachregister
und die Abschnitte iiber die nacharistotelischen Schulen.

2In Luc. 1, 1 (PL 15, 1616).

3 Vgl. Boéthius, PL 64, 380 f., 619 f., 1250, 13II-14.



Zum Vollbegriff der eucharistischen Konsekration 400

Geltung. Er ist fiir uns dann nicht mehr als ein Stiick Eisen. Erst
mit seinem Gebrauch gewinnt er seine Bedeutung. Ebenso ist es mit
den Nahrungsmitteln. Was niitzt uns das schonst gebackene Brot,
wenn es fiir uns unerreichbar ist, weil wir es nicht kaufen konnen
oder weil wir nicht mehr die Fihigkeit haben, es zu genieBen. Essen
wir es, dann erst hat es Sinn und Wert fiir uns. Dasselbe gilt vom
eucharistischen Brot. Die Christen versammeln sich doch nicht zur
gottesdienstlichen Feier, nur um das heilige Brot wieder auf dem
Altar zu haben. Das Ziel ist viel weiter gesteckt : es handelt sich doch
stets um die Erneuerung des Christen und des ganzen mystischen
Leibes. Dazu ist das Sakrament ja auch gegeben. Die Gegenwart im
Tabernakel ist nur eine schéne und trostvolle Beigabe. Man darf den
Konsekrationsvorgang nicht auf die Sakramentsverwirklichung ein-
schranken und die Wandlung fiir sich allein betrachten. Diese gehort
vielmehr in das groBe Gefiige des Kanon hinein. Auch heut noch geht
die MeBfeier stets auf das Ganze, auf die Wiederherstellung der kirch-
lichen Gemeinschaft in Christus und seinem Geist. Eine Durchsicht
z. B. der alten Opferungsgebete, der Sekreten, wie auch der Offerto-
riumsgesinge und selbst der neueren Opferungsgebete zeigt, daB sie
weit mehr auf die Heiligung der Gemeinde abzielen, als auf die der
Gaben. Diese ist eben nur Mittel, jene das Ziel. Vollendet wird die
heilige Feier erst, wenn der Heiligmacher die Gaben so ergreift, daB
er das in ihnen enthaltene Heils- und Lebensgut gleichsam zum Uber-
stromen bringt und so die geheiligten Gaben ganz in seinen Dienst
nimmt. Dadurch wird die Instrumentalitit des Sakramentes aktuali-
siert, obwohl, wie uns St. Thomas zeigt, die ganze Heiligung schon
mit der Vergegenwirtigung des Fronleichnams gegeben ist. Von
diesem aus wirkt eben der Geist, aber er tut es nicht vor der Aus-
spendung, soweit die Vollfrucht der Eucharistie in Betracht kommt.
So konnen wir also schon allein aus der gliubigen Schau der heiligen
Handlung, ganz abgesehen von philosophischen Lehrmeinungen, dazu
gelangen, den Ausdruck : Weihung, Konsekration, auf das Herstellen
und die Verwertung der heiligen Speise anzuwenden.

VI. Es diirfte nun nicht unangebracht sein, ein kurzes Wort
iiber den Wert einer klaren Erkenntnis des eucharistischen Konse-
krations-Vollbegriffes zu sagen. Zunichst ist es sicherlich fiir die
wissenschaftliche Erforschung der eucharistischen Anschauungen der
cinzelnen Liturgien und kirchlichen Schriftsteller nicht gleichgiiltig,



410 Zum Vollbegriff der eucharistischen Konsekration

ob man mit einem engen und einseitigen Begriff an die Arbeit geht
oder aus der weiten Sicht des Vollbegriffes heraus die verschiedenen
Aussagen auf sich wirken liBt und beurteilt. Deshalb sind Arbeiten,
die vom jeweiligen Erkenntnisstand ausgingen, durchaus nicht iiber-
fliissig und verdienstlos. Sie ebneten vielmehr der Riickkehr zur
alten weiten Auffassung allmidhlich wieder den Weg. Aber erst, wenn
hier wieder restlos Klarheit geschaffen sein wird, kann die endgiiltige
Wertung der Anschauungen der einzelnen Schriftsteller und ihrer
Zeit, wie auch eine Darstellung der gesamten Entwicklung der Eucha-
ristielehre versucht werden.

Einen interessanten Einblick in die Entwicklung des Konsekra-
tionsbegriffes bietet Geiselmann : Die Abendmahlslehre an der Wende
der christlichen Spitantike zum Frihmittelalter. Vor allem kommen
in Betracht die beiden Paragraphen iiber die Konsekrationsform.
Hier wird belegt, wie Isidor von Sevilla und seine Schiiler den ganzen
Kanon, von der Prifation bis zum Paternoster, als zur Konsekration
notwendig ansahen, wobei zuweilen sogar die fractio panis mit ein-
gerechnet wurde. Spiter ging man wieder mehr auf die Gedanken
des Ambrosius und Augustinus ein, die die Bedeutung der Herrn-
worte fiir die Opferweihe hervorheben. SchlieBlich schrinkte man
auf diese die Konsekration ein. Ja man untersuchte, welche von den
Worten Christi eigentlich die sakramentale Form ausmachen, ob man
auch das Brot ohne den Wein konsekrieren kénne und ob etwa die
Konsekration des Brotes erst mit der des Weines zustande kdme.
Daran schlossen sich Fragen nach der genaueren Bestimmung der
Gegenwart des Herrnleibes und -blutes. So spezialisierten sich die
Fragestellungen stindig. Der Blick fiir das Ganze mufite dabei not-
wendig leiden. Hatte man anfangs das Gefiihl, daB man neben dem
verengerten Begriff noch einen zweiten einfithren miisse, um das
frither unter Konsekration ebenfalls Verstandene auch mitzubezeichnen,
so verlor sich das mit dem Ablauf der Zeit. Zunichst hatte man
nimlich neben der nunmehr eng gefaBten consecratio eine confirmatio
unterschieden, aber spiter legte man den Kanonworten, die den Ein-
setzungsbericht umgeben, geringeren Wert bei und bezeichnete sie
nur noch als menschliche Worte des Lobes Gottes!. Bei Isidor von
Sevilla findet Geiselmann einen Vergegenwirtigungs- und einen

1 A. a. O. 91-147, 199-208 ; Derselbe, Studien zu mittelalter]l. Abendmahls-
schriften 87 ; Cabrol, Dict. 5, 174.



Zum Vollbegriff der eucharistischen Konsekration 411

Geisterfiilllungsvorgang . Er beruft sich auch auf Cagin, der als Kon-
sekrationsmomente die consécration de 1l'offrande und die constitution
sacramentelle unterscheidet 2.

Aus diesen Hinweisen ldBt sich leicht erkennen, daB aus einer
einseitigen Schau eines verengerten Konsekrationsbegriffes eine zu-
friedenstellende Darstellung der Entwicklung des eucharistischen
Glaubens der Vorzeit nicht gegeben werden kann. Erst aus der
geklirten Sicht des Vollbegriffes heraus wird man die alten Liturgien
und Schriftsteller wieder verstehen und ihre Ausdriicke gerecht beur-
teilen konnen.

So hat man bereits gelernt, von der eigentlichen Epiklese eine
andere — 1m weiteren Sinn — zu unterscheiden, die das ganze
eucharistische Hochgebet umfaBt. Zu untersuchen wire auch, ob
nicht die schwierige, oft gedeutete Briefstelle beim hl. Gregor 3 auf-
zuhellen wire, wenn das consecrare nicht im Sinn der ersten, sondern
der zweiten Konsekration verstanden wiirde. Der Text wiirde dann
besagen : die Apostel hitten iiber die geweihten Opfergaben das
Vaterunser gebetet, um den Gliubigen bei der Kommunion die Voll-
frucht der Eucharistie zu erwirken. Dieses Beten wiirde wohl anzu-
setzen sein, solange das Brot noch eine Einheit bildete, also vor der
fractio. Darum findet es Gregor nicht passend, daBl unmittelbar hinter
dem Kanon die compositio scholastici eingeschoben wird, so daB das
Herrngebet wohl erst nach der Brechung an die Reihe kam, wie etwa
im mailindischen Ritus. So kniipft er es unmittelbar an die prex,
so daB es wirklich iiber die heiligen Gaben — super oblationem -
verrichtet wird. Das Paternoster ist als Gebet bei der zweiten Kon-
sekration auch am richtigen Ort. Gibt es doch den Christen Gelegenheit,
gerade die Gesinnung zu betitigen und zu iiben, die die geeignete
Disposition fiir die Vollfrucht der Eucharistie ist. Eine solche Aus-
legung findet eine Stiitze in der Stellung, die das Herrngebet in den
Liturgien hat, in denen es stets in Beziehung zur fractio steht, durch
die die Ausspendung und somit das Auswirken der Gnaden einge-
leitet wird 4. Natiirlich soll hiemit der Beweis fiir eine solche Aus-
deutung noch nicht erbracht sein. Ferner ist die genauere Fassung
des Wortes : corpus Christi, wiinschenswert. Neben corpus reale und

1 98, 194 f., 244 1.

2 195 und 199 Anm.

* Ep. 12 (PL 77, 958).

4 Vgl. Augustinus, Serm. 229 (PL 38, 1103) ; und Micrologus, PL 151, 980.



412 Zum Vollbegriff der eucharistischen Konsekration

corpus mysticum bedeutet es also noch sacramentum corporis Christi.
Nach obigen Ausfiihrungen scheint hier ein doppelter Gebrauch vor-
zuliegen, nimlich im Sinn der ersten und zweiten Vollendung, wenig-
stens, wo es sich um ein : zum Leib Christi machen, handelt. Zunichst
geschieht dies ndmlich bei der Wandlung, bei der der Fronleichnam in
einen genieBbaren Zustand versetzt wird. Aber Sakrament, Heils-
speise, ist er doch erst wirklich, wenn er empfangen und genossen
wird. Da wir aber hier nicht, wie bei der leiblichen Nahrung, den
Triger eines Lebens erneuern, das ohnehin in uns ist, vielmehr uns
fir ein fremdes, weit iiber uns stehendes, das gottliche Leben, weiter
befihigen und dieses in uns aufnehmen wollen, haben wir auch nach
Erhalt dieser Heilsspeise allen Grund, Gott um ihre gesegnete Wirkung
und um die Anteilnahme an seinem heiligen Leben besonders zu
bitten. Nehmen diese Gebete, die wir in irgendeiner Form in jeder
Liturgie finden, die Ausdrucksweise an: die Opfergaben sollen zum
Leib und Blut des Herrn gemacht werden, so ist nach obigen Aus-
fithrungen der Wortlaut im Sinn der zweiten Vollendung zu verstehen *.
Wir bitten, daB wir den Herrnleib in seinen Gnadenwirkungen
erfahren diirfen. Da der Schritt vom corpus sacramentale zum corpus
mysticum nicht weit ist, zumal wenn erster im Stadium seiner Aus-
wirkung betrachtet wird, so wird es zuweilen fast unmdéglich sein,
den genauen Sinn des corpus Christi festzustellen. Vielleicht hat auch
der Schriftsteller oder Homilet ein Hiniiberspielen von der einen in
die andere Bedeutung beabsichtigt.

Stellen sich so die Epiklesen als ein Bitten um die Vollkonsekration
dar, so wiirde damit ein Hindernis fiir die Wiedervereinigung der Ost-
kirche mit Rom behoben werden kénnen. Die Einheit der Lehre wire
herausgestellt. Bekanntlich tritt die Lehre griechischer Theologen,
daB die Wandlung erst wihrend der Epiklese vorsichgehe, erst spit
auf — anscheinend als Reaktion auf die abendlindische theologische
Entwicklung. Der Osten hatte eben noch das BewuBtsein behalten,
daB die Konsekration mit den Einsetzungsworten nicht abgeschlossen
ist. In der Verteidigung der iiberkommenen Ansichten sahen sie
sich, da auch bei ihnen der alte, weite Konsekrationsbegriff nicht
mehr lebendig genug war, gezwungen, die Epiklese als notwendige
Konsekrationsform zu erkliren, in der doch Gott offenbar angegangen

1 Geiselmann, a. a. O. 91 {.: MeBerklirung « Dominus vobiscum », vgl. die
Epiklesen der griechischen Liturgien.



Zum Vollbegriff der eucharistischen Konsekration 413

wird, die Opfergaben zum Leib und Blut Christi zu machen .
Beriicksichtigt man im Osten und Westen — selbstverstindlich unter
Wahrung der Einsetzungsworte als der eigentlichen sakramentalen
Form — auch den alten und weiteren Begriff, so wird man kaum
einen Grund haben, die Ubereinstimmung der beiden Kirchen in
diesem Punkt in Abrede zu stellen. Die theologischen Gegensitze
gehen nur auf zeitbedingte Fragestellungen und das MiBverstehen
alter Ausdriicke zuriick. So hitte die Klarstellung des Vollbegriffes
der. eucharistischen Konsekration auch als ein Stiick Unionsarbeit
ihren Wert.

Unter dem Begriff der eucharistischen Konsekration diirfen wir
also nicht nur die Wandlung denken, sondern miissen uns daran
erinnern, daB die Bezeichnung einen groBeren Inhalt deckt. Die Ver-
gegenwirtigung des Herrnleibes und -blutes als kultische Speise ist
nur die erste Stufe des Weihevorganges. Aber keine Nahrung ist um
ihrer selbst willen da. Sie ist Mittel zum Zweck, da durch sie das
Leben erhalten werden soll. Darum ist es auch nicht genug, daB
Christus unsere Heilsspeise wird, er muB} als solche auch wirken, muBl
sich genieBen lassen. Darauf weisen ja deutlich Brot und Wein hin
als auBeres Zeichen dieses Sakramentes. Allerdings erfolgt im
Augenblick der heiligen Wandlung ein iiberreiches Gnadenangebot an
den mystischen Leib, da Christus, sein opferverklirtes Haupt, wiederum
seinen hohepriesterlichen, mittlerischen Selbsteinsatz fiir die Welt
vollzieht. Aber dieses uns dargebotene goéttliche Leben kann in uns
nur dann Dauerfrucht zeitigen, wenn unsere durch die Siinde gescha-
digte Natur durch die sakramentale Opferspeise geheilt und fiir das
Mitwirken mit der Gnade gefestigt wird.

Ein Werkzeug erfihrt seine Vollendung erst, wenn es beim
Gebrauch seine Wirkung ausiibt. Entsprechend wird eine Speise ihren
Hochstwert erst beim GenuB erlangen. Kultische Speise entsteht
nun durch Weihung, in der sie zum Gnadentriger gemacht wird.
Aber das ist nur die Anfangsstufe des Heiligungsvorganges. Verdient
diese den Namen : Konsekration, dann wohl auch die Weiterfithrung
der heiligen Handlung bis zur entsprechenden Vollendungsstufe.
Vollenden bedeutet ja nicht eine Entwicklung nach einer anderen
Richtung, sondern ein folgerichtiges Fortfiihren des Begonnenen bis
zum geziemenden AbschluB. So muB auch bei der Opferfeier das

1 Vgl. Jugie, Theologia dogmatica Christianorum orientalium 3, 258-301.



414 Zum Vollbegriff der eucharistischen Konsekration

Vollenden der Kultspeise eine Weihung oder Konsekration sein. Wie
die Liturgien zeigen, glaubt zudem die Kirche an ein neues heiligendes
Eingreifen der Gottheit, von derh beim GenuB der Opfergaben die
eucharistische Vollfrucht, die Fiille des Segens und der Gnade,
erwartet wird.

Will man die Bezeichnung: Konsekration auf die Wandlung,
also die erste Stufe des Weihevorganges, anwenden, so miite man
dann von einer Vollkonsekration sprechen. Besser wird es aber sein,
das Wort consecratio fiir die ganze Weihehandlung zu gebrauchen,
um den alten Texten und Gebeten (Haec commixtio et consecratio
z. B.) gerecht zu werden.



	Zum Vollbegriff der eucharistischen Konsekration

