
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 15 (1937)

Artikel: Zum Vollbegriff der eucharistischen Konsekration

Autor: Rupprecht, Placidus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762775

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762775
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zum Vollbegriff
%

der eucharistischen Konsekration.

Von P. Placidus RUPPRECHT 0. S. B., Griissau.

Die Frage nach dem Wesen der eucharistischen Konsekration ist
in der Kirche durch die Arbeit der Theologen geklärt. Man versteht
darunter die Verwandlung von Brot und Wein in den heiligsten Leib
und das kostbare Blut Christi durch die Worte des Herrn.

Wenn nun die Frage nach einem Vollbegriff aufgeworfen wird,
so soll durchaus nicht bezweifelt werden, daß die Opfergaben in der

Wesenswandlung ihre Heiligung oder Weihung erfahren, also wirklich

konsekriert werden. Vielmehr soll nur auf die Tatsache
hingewiesen werden, daß man in früheren Zeiten unter dem Wort conse-
cratio bei der Eucharistie mehr verstand, wie wir aus den alten Texten
der Liturgien, der Väter und der Konzilien ersehen, daß demnach der

Begriff der eucharistischen Konsekration mit der wesentlichen Heiligung
bei der Wandlung nicht erschöpft ist. Uns ist demnach nur ein Teil,
nicht das Ganze dieser Konsekration bewußt. Darum bereitet uns
die Erklärung des Meßaufbaues nach der Wandlung Schwierigkeiten,
wie auch das Gebet : Haec commixtio et consecratio bei der
Einmischung der Hostienpartikel in das heilige Blut.

Je mehr sich bei der theologischen Untersuchung der Blick auf
die Herrnworte konzentrierte, und in der bei ihnen erfolgenden
Wesenswandlung der eigentliche Weihevorgang gesehen wurde, um so
ausschließlicher wandte man die Benennung : consecratio, auf diese an.

Dabei geriet die alte, weitere Bedeutung dieser Bezeichnung immer
mehr in den Hintergrund und zuletzt in Vergessenheit. Und so bezahlte

man die errungene Klarheit in einem wichtigen, ja dem zentralen
Punkt mit einer gewissen Einengung und Verarmung des ursprünglichen

Begriffes. Ist heut von eucharistischer Konsekration die Rede,

so kommt es uns gar nicht mehr in den Sinn, an etwas anderes zu
denken als eben an die Wesensverwandlung der Gaben. Dabei brauchen

wir das Wort consecratio in anderem Zusammenhang ohne jegliches
Bedenken im Sinn von Erfüllung mit Gnade und Erhebimg zum

Divus Thomas. 25



372 Zum Vollbegriff der eucharistischen Konsekration

Gnadenträger, ohne daß wir im geringsten versucht wären, auch da
eine ähnliche Verwandlung anzunehmen. So sprechen wir von conse-
cratio ecclesiae, altaris calicis, pontificis, abbatis, virginis. Diese

Beispiele zeigen zur Genüge, daß zu einer Konsekration nicht
notwendig eine Wesensverwandlung gehört. Wir haben also bei der
Eucharistie nur einen besonderen Fall. Aber auch hier erschöpft sich

in ihr nicht der ganze Begriff, sondern er ist umfassender, wie eben

jene altchristlichen Texte kundtun. Darum läßt es sich leicht
verstehen, daß die Frage nach der eucharistischen Konsekration eigentlich

nie völlig zur Ruhe kam. Die alten Texte drängten nach Lösung,
die aber vom Gesichtspunkt des neueren und engeren Begriffes aus
nicht gelingen wollte. Autoren, die sich mit dieser Frage beschäftigten,
sehen wir in Kardinal Bona O. Cist., Mabillon O. S. B., Grisar S. J.,
Gihr, Brinktrine, Geiselmann, M. Andrieu und Puniet O. S. B, um
nur einige zu nennen 1.

I. Treten wir der Frage näher, so bietet sich als Ausgangspunkt
die bei der Eucharistie den Diakonen zugeschriebene Konsekrationsgewalt.

Berühmt ist diesbezüglich der Bericht des hl. Ambrosius über
das Zusammentreffen des hl. Laurentius mit Papst Xystus auf dessen

Weg zum Martyrium. Laurentius fragt, wie denn der Pontifex ohne

seinen Diakon zum Opfer seines Blutes gehen könne, ohne den er
doch nie zum eucharistischen Altar geschritten sei, und dem er die
Konsekration des Herrnblutes anvertraut habe : cui commisisti Domi-
nici sanguinis consecrationem, cui consummandorum consortium sacra-
mentorum2. Ambrosius bringt diese Worte ohne jede Erklärung.
Er kann sich also nicht bewußt gewesen sein, etwas Ungewöhnliches
oder Außerordentliches zu melden. Wohl ob dieser Selbstverständlichkeit

in der Berichterstattung kam es auch späteren Erklärern
nicht in den Sinn, an den Worten des heiligen Archidiakons zu

deuteln, so wenig sie dieselben auch verstanden. Sie suchten sie

vielmehr auszulegen, so gut sie es vermochten. Da man mit eucharistischer
Konsekration nur die Wesensverwandlung meinte, diese aber dem

Diakon nicht zuerkennen konnte, unterschied man von der priesterlichen

eine dienende Konsekration. So schreibt der Archidiakon
Petrus von Blois im XII. Jahrhundert : Nobis diaconis consecratio

1 Rauschen, Eucharistie und Bußsakrament, S. 177 f., wird noch
hingewiesen auf den Dominikaner Johannes Turrecremata, Kardinal Bessarion und
Dr. Höller, der auf Assemani, Daniel, Probst, Hefele und Bickell fußt.

2 De Officiis I, 41 (PL 16, 90).



Zum Vollbegriff der eucharistischen Konsekration 373

illius salvatricis hostiae committitur, non ut conficiamus, sed ut con-
ficientibus humiliter assistamusx. Er hat den Ambrosiustext schon

erweitert : Dominici corporis et sanguinis consecrationem. Ebenso

zitiert der Pariser Kantor Petrus und erklärt : non ad conficiendum,
sed ad assistendum. Qui, secretarius altaris, particeps est confec-
tionis eucharistiae cum sacerdote ; non quia sumat vel conficiat, nec

quod sine eo non possit fieri, sed quia celebrius et maiori reverentia
conficitur corpus Domini cum praesentia, ministerio et testimonio
illius2. Werrich, Abt von Igny, ein Schüler des hl. Bernhard, läßt
sogar die ganze Gemeinde an der Konsekrationsgewalt Anteil nehmen :

Non solus (sacerdos) saerificat, non solus consecrat, sed totus con-
ventus fidelium, qui astat, cum illo consecrat, cum illo sanctificat3.
A. Wilmart bringt in seinem Aufsatz : Les ordres du Christ4 aus
früherer Zeit interessante Belege, in denen erklärt wird, Christus habe

das Amt des Diakons ausgeübt, da er den Kelch segnete, den Wein
verwandelte. Wie diese Ansicht entstehen konnte, wird wohl kaum
aufzuhellen sein. Für unseren Zweck indes beweisen diese Stellen,
daß man wirklich an der eucharistischen Konsekrationsgewalt des

Diakons festgehalten hat, obwohl man die alten Texte nicht mehr
auslegen konnte. Kardinal Bona nimmt die oben erwähnte
Unterscheidung wieder auf : Ambrosius modo loquendi illius saeculi non de

consecratione sacramentali, sed ministeriali locutus est5.

II. Steht somit fest, daß man in früherer Zeit an eine eucha-
ristische Konsekrationsgewalt des Diakons glaubte, so erhebt sich
die Frage, worin diese bestanden hat. Zu ihrer Beantwortung werden
wir am besten die einzelnen Verrichtungen durchgehen, die dem
Diakon bei der Eucharistiefeier oblagen, und uns Rechenschaft
geben, ob auf sie die Bezeichnung Konsekration angewendet werden
kann.

Zunächst wird den Diakonen ein offerre zugeschrieben. Darunter
kann man das Heranbringen der vom Volk dargebrachten Gaben an
den Altar für die Opferung durch den Priester verstehen6. Diese

1 Ep. 123 (PL 207, 364).
2 Verbum abbreviatum 60 (PL 205, 184).
3 Serm. 5 in Purif. (PL 185, 87).
4 Revue des sciences religieuses 3, 314 f. Die Belege sind entnommen

Chronicon antiquissimum (PL 94, 1162) und Ms. 217 Monte Cassino.
6 Rerum liturgicarum 1, 25, 4 ; Gesamtausgabe Antwerpen 1723, S. 294.
6 Vgl. 2. Kanon der Synode von Ancyra (PL 84, 104) ; Hefele, Konziliengeschichte

2 I, 223 ; Puniet, Le Pontifical Romain 199 ; O. R. I. 13 und 15.



374 Zum Vollbegriff der eucharistischen Konsekration

Tätigkeit ist aber nie als ein « Heiligen » aufgefaßt worden L Ferner
hatte der Diakon den Gläubigen die geheiligten Gaben zum Empfang
darzubieten2. Für den Kelch war er der ordentliche Ausspender.
Das Austeilen des Herrnleibes war ihm nur in Notfällen gestattet 3.

Priestern durfte er ihn nie reichen4. Den 15. Kanon der Synode
von Arles (314) : ut diacones non offerant versteht Hefele, den Diakonen
würde das priesterliche offerre, die Wandlung, verboten, die sie sich

infolge des Priestermangels in der diokletianischen Verfolgung angemaßt

hätten 5. Für unsere Laurentiusstelle ist diese Auslegung von
vornherein ausgeschlossen, da in ihr ausdrücklich die dienende Stellung
des Archidiakons beim Pontifex erwähnt ist. Offenbar stellt Laurentius
seine consecratio in Parallele mit seinen anschließenden Worten : cui
consummandorum consortium sacramentorum. Demnach steht sie

mit der Ausspendung der heiligen Geheimnisse in engem Zusammenhang.

Welche Aufgaben hatte hier der Diakon zu erfüllen
Als man den Gläubigen das heilige Blut nicht mehr zu reichen

pflegte, hatte der Diakon aus dem Meßkelch einige Tropfen des

eucharistischen Blutes in den sogenannten Scyphus überzugießen und
dadurch dessen Wein für die Kommunion des Volkes zu heiligen6.
Andrieu legt dieser Zeremonie eine solche Bedeutung bei, daß er
meint, hieraus den vom hl. Hieronymus gerügten7 Dünkel der
römischen Diakone erklären zu können. Aber das erscheint wenig
glaubwürdig, da das Aussprechen der Konsekrationsworte durch die
konzelebrierenden Priester hoch über dieser mechanischen Funktion
steht 8. Eher dürfte er seinen Grund in der Jurisdiktion haben, die
die Archidiakone sogar über die Priester übten, wie wir von Petrus

1 Nach Texten bei Ebner, Quellen und Untersuchungen 7, 14, 327, 338,
356, scheint dagegen das priesterliche Anbieten bei der Opferung, bzw. die dort
stattfindende amtliche Segnung als consecrare bezeichnet worden zu sein : In
nomine Patris et Filii et Spiritus sancti sit benedictum et consecratum et
ordinatum sanctum sacrificium, und ähnlich.

2 Cyprian, De lapsis 25 (PL 4, 500) ; O. R. I. 19 f. ; Apostolische Konstitutionen

8, 28 ; Puniet, a. a. O. 200.
3 Puniet, a. a. O. 204 ; 38. Kanon des 4. Konzils von Karthago (PL 84, 203) ;

vgl. Hefele, a. a. O. 2, 72.
4 Nicaea, Kanon 18 (PL 84, 96, als Kanon 14) ; Hefele, a. a. O. 1, 423.
6 Kanon 15 (PL 84, 240) ; Hefele, a. a. O. 1, 213 ; Kan. 18 Nicaea.
6 O. R. I. 20 ; III. 16 ; Belege für die Sitte des Laienkelches bei Hefele, 2,

484, 717 f.
7 Ep. 146 (PL 22, 1192-95) ; vgl. Hefele, a. a. O. 1, 214, 423, 764.
8 M. Andrieu, Immixtio et consecratio in Rev. des sciences relig. 2, 437.



Zum Vollbegriff der eucharistischen Konsekration 375

von Blois erfahrenL Andrieu entscheidet sich übrigens auch nicht
für diesen Brauch als die in Frage stehende Konsekration durch den

Diakon.
Sodann durfte der Diakon, falls kein Priester zu erreichen war,

für die Kommunion außerhalb der Messe dem Wein mit der Hostie
eine gewisse Weihe geben 2. Es war nämlich nicht erlaubt, das heilige
Blut bis zum nächsten Tag aufzuheben 3. Wurde an diesem das heilige
Opfer nicht gefeiert, so fehlte das Blut zur zweigestaltigen Kommunion,
während die Species des Brotes aufgehoben war. Man nahm dann
einen Kelch mit Wein und machte über ihn mit der Hostie ein
oder mehrere Kreuzzeichen — consignatio calicis. Dieser alte Brauch
stammt wahrscheinlich aus Antiochien. Die Monophysiten haben ihn
bei ihrer Trennung von der Kirche mit übernommen 4. Dem Diakon
war es aber nicht erlaubt, dabei ein Gebet oder sonst etwas zu
sprechen5. Nach den Apostolischen Konstitutionen durfte er weder
weihen noch segnen6. Daraus, daß dem Subdiakon das sôXoyeïv des

Kelches durch die Synode von Laodicea (25. Kanon) verboten wurde 7,

schließt man, daß sie dem Diakon zustand, und setzt sie der consignatio

calicis gleich. Woher dieser Ritus den Namen suXoyelv erhielt,
ist mit Sicherheit nicht zu erkennen, da doch dem Diakon keinerlei
Segensgewalt zukam. Vielleicht wirkt das Pauluswort vom Segenskelch

8 nach, das auch in der ambrosianischen Liturgie vor der

Brechung gebetet wird. Möglicherweise rührt diese Bezeichnung her

von der consignatio, wie sie vom Priester vorgenommen wurde, der

auch heut noch in der byzantinischen Messe der vorgeweihten Gaben

auf die Aufforderung des Diakons : EAoyr^ov Sésiroxa betet : E jXdy7|To;
ö ôsbç -r,|j.üv 7CGCVT0TE 9 — anstatt der sonst üblichen «Erfüllung». In
der römischen Liturgie haben wir die Weihung von Wein durch Ein-
senkung einer Partikel nur am Karfreitag — und auch da : nihil
dicens. Andrieu hält trotz des morgenländischen Einflusses in Mailand

1 Wie oben (PL 207, 365).
2 Andrieu, Rev. 4, 455 : Ecclesiae Antiochenae Syrorum Nomocanon (Bar-

Hebraeus 4, 1).
3 Jakob von Edessa, Nomocanon 4, 8 ; Rev. 4, 458.
4 Andrieu, Rev. 4, 459.
6 Jakob von Edessa, Rev. 4, 458 ; Den heutigen Rechtszustand : C. J. C.

c. 1147 § 4.
6 8, 28.
7 Hejele, a. a. O. 1, 776 ; Andrieu, Rev. 4, 436.
8 1. Kor. 10, 16 : itoTY)piov rrj; evXoyfac 8 etiXo-foCpsv.
9 Andrieu, Rev. 4, 283.



376 Zum Vollbegrifi der eucharistischen Konsekration

es für unwahrscheinlich, daß Ambrosius auf diesen Ritus anspielt1.
Es wären wiederum die Worte des hl. Laurentius nicht zu verstehen,
da er doch seinen Dienst beim Pontifex betont, während die consig-
natio calicis einen Privatakt darstellt2. Zudem handelt es sich hier
nicht um das Herrnblut, sondern allein um Wein.

Sodann hatte der Diakon einen Anteil bei der Vermischung der
Hostie mit dem heiligen Blut in der Messe. Der Papst senkte zunächst
eine Partikel der letzten Eucharistiefeier in den Kelch mit dem konse-

krierten Wein und sprach dabei : Pax Domini sit semper vobiscum
Dagegen betete er : Haec commixtio et consecratio, wie der Priester
noch heutzutage, bei der Einmischung des Hostienteilchens der gerade
stattfindenden Messe3. In beiden Fällen haben wir also hier nicht
die Weihimg von unkonsekriertem Wein, sondern ein Verbinden zweier
bereits geheiligter Gestalten — ob wir das Einsenken der vorgeweihten
Gabe (Sancta) in Betracht ziehen, oder an die noch heut gebliebene
immixtio der Hostie aus derselben Messe denken. Welchen Anteil
hatte nun der Diakon dabei Ist hier seine consecratio Dominici
sanguinis Wenn Grisar meint, der Archidiakon habe die Vermischung

vorgenommen 4, so ist das nach dem ganzen Text ein Irrtum 5. Puniet
sieht die diakonale Konsekration darin, daß er bei dieser Zeremonie
dem Papst den Kelch hält6. Aber das wäre doch etwas zu wenig,
um davon großes Aufheben zu machen, da dem Diakon während der

ganzen Messe der Kelch anvertraut ist.

III. Von den Funktionen des Diakons bliebe nur noch das eigentliche

Austeilen übrig. Ist hier die gesuchte consecratio Dominici
sanguinis zu finden Es bedeutet sicher einen Höhepunkt im Dienst
des Diakons, der dabei unmittelbar an die Seite des Pontifex trat,
dessen Austeilung vollendete, ja sogar diesem selbst den Kelch zur
Kommunion reichen durfte. Aus solchem Vorrang konnte sich ebenfalls

ein Anlaß dafür ergeben, daß die Diakone sich über die Priester
erhoben. Gerade dieses so in die Augen fallende Vorrecht veranlaßte

später die Herausgeber von Ambrosiushandschriften, das nicht mehr
verstandene consecratio durch das naheliegende dispensatio zu er-

1 Ebda. 4, 457 Anm.
2 Ebda. 4, 459.
3 O. R. I. 18 f.
4 Das Römische Sakramentar, Zeitschrift für kath. Theologie 9 (1885), 569 ;

Das Missale im Licht der röm. Stadtgeschichte 97.
5 Vgl. Stapper, Ordo Rom. Primus 26. 6 A. a. O. 206.



Zum Vollbegriff der eucharistischen Konsekration 377

setzen 1, eine Lesart, die sich heute noch im Römischen Brevier am
Feste des Heiligen findet. Man fügte auch ein : corporis et — vor :

sanguinis — ein 2, da bekanntlich in Notfällen der Diakon den heiligsten

Fronleichnam austeilen darf. Hier ist er vor allem comminister
et cooperator corporis et sanguinis Domini, wo er dispensator myste-
riorum Dei ist3. Der priesterlichen Konsekrationsgewalt gegenüber
hebt Isidor von Sevilla gerade die Austeilung der heiligen Geheimnisse

durch den Diakon hervor : Sicut in sacerdote consecratio, ita in
ministro dispensatio ille oblata sanctificat, hic sanctificata
dispensât 4. Kardinal Bona erklärt es unter mehreren Ansichten als

wahrscheinlicher, ut dicatur diaconum consecrare, quatenus sanguinem
dispensât, qui est consecratio et sanctificatio nostra et fons et essentia
omnis sanctificationis 5.

Entspricht die Vermutung, daß nämlich die Ausspendung der
Eucharistie mit unter die consecratio fiel, den Tatsachen, so kann
sie in gleicher Weise von Priester und Diakon ausgesagt werden. Der
Priester hatte ja persönlich den Gläubigen den Herrnleib zu spenden,
während er ihnen den Kelch durch seinen Diakon reichen ließ. Der
Diakon konnte diese Konsekration für sich in Anspruch nehmen, da

er für den Kelch als ordentlicher minister seines Amtes zu walten
hatte, für das eucharistische Brot aber als außerordentlicher. Bei
einer solchen Erklärungsmöglichkeit würden auch die Worte des

hl. Laurentius keinerlei Schwierigkeit mehr bereiten. Ohne weiteres
würde es ferner einleuchtend sein, warum er seine consecratio Dominici
sanguinis der consummatio sacramentorum gleichsetzt. Erfahren doch
die Sakramente gerade bei der Ausspendung und dem damit
zusammenhängenden Empfang ihre Vollendung und Krönung.

Unter solcher Voraussetzung gibt auch der 17. Kanon des

1. Konzils von Orange vom Jahre 441 einen guten Sinn : Cum capsa
et calix inferendus (manche Handschriften haben : offerendus) est

et admistione eucharistiae consecrandus6. Er hätte also nicht zu

bedeuten, daß der Wein oder das heilige Blut durch die eingelassene

konsekrierte Partikel geweiht werden solle, vielmehr : Mit der Kapsa,

1 PL 16, 90 Anm. 22 ; Bona, a. a. O. 293.
2 PL 205, 184 und 207, 364.
3 Pontificale Romanum, Ordinatio Diaconi, vgl. Degradatio.
4 De ecclesiasticis officiis 2, 8 (PL 83, 789).
5 Bona, a. a. O. 294.
6 PL 84, 257 ; Labbaeus, Sacrosancta Concilia 3, 1446.



378 Zum Vollbegriff der eucharistischen Konsekration

dem Behälter der Hostien, sei der Kelch hereinzubringen und nach

Beimischung einer Hostie auszuteilen. So würde die Auslegung des

Kanon seiner Überschrift entsprechen : Ut in unum propositio sacra-
menti consecretur 1 oder in der Fassung der Pseudo-Isidorischen Dekretalien

: Admistionem eucharistiae simul consecrandam censuimus2.
Hienach kommt es auf das gemeinsame Konsekrieren an. Da aber

zu mindest das Opferbrot bereits verwandelt ist, kann es sich nicht
um die Konsekration im engeren Sinn handeln. Das Gemeinsame

für beides ist nur noch das Austeilen.
Ist der Kanon auf die private Kommunion außerhalb der Meßfeier

zu beziehen, so ist er ohne weiteres verständlich. Das konse-

krierte Brot wird in der Kapsa herbeigebracht zugleich mit einem

Kelch mit Wein. Die Kommunion unter beiden Gestalten war noch

allgemein üblich, die zudem getrennt gereicht wurden. So beruft sich
die Synode von Braga um das Jahr 675 für das getrennte Kommunizieren

auf den biblischen Bericht des Abendmahles 3. Nur Kranken
wurde die Kommunion mit dem Kelch zugleich gegeben 4. Wurde an
liturgiefreien Tagen die Kommunion außerhalb der Messe gespendet,

so mußte man noch berücksichtigen, daß das übliche gesäuerte Brot
hart geworden war und, ohne in einer Flüssigkeit aufgeweicht zu
werden, schlecht genossen werden konnte. Darum nahm man den

Kelch, füllte Wein hinein, machte mit der konsekrierten Partikel ein
Kreuz darüber (consignatio calicis), ließ dieselbe dann in den gesegneten

Wein hineinfallen und reichte die Mischung dem Kommunizierenden.

Vielleicht haben wir in unserem Kanon die gesetzliche
Genehmigung für diesen Brauch in der dortigen Kirchenprovinz.

Ist der Kanon aber mit Remi Ceillier auf die immixtio der Sancta
der letzten Eucharistiefeier zu deuten, wie sie der Pontifex vornahm 5,

so ist er ebenfalls ohne Schwierigkeit zu verstehen. Die Synode würde
dann vorschreiben, die Sancta des Vortages solle in den Kelch
eingesenkt und zugleich mit dem heiligen Blut genossen werden.

Die Frage ist nun aber die : Wie kommt das Wort consecrare zur
Bedeutung des Ausspendens bei der Eucharistie Vielleicht ist hier
eine ähnliche Erweiterung der Bedeutung festzustellen wie bei dem

sinnverwandten griechischen euXoysiv, das an sich : segnen — heißt,

1 Ebda. 2 PL 130, 393.
3 Hefele, a. a. O. 3, 118.
4 Ebda. 116 ; Andrieu, Rev. 4, 292 f.
5 Hefele, a. a. O. 2, 294.



Zum Vollbegriff der eucharistischen Konsekration 379

dann aber auch das Austeilen von etwas Heiligem bedeutet. Beispiel
dafür ist der 25. Kanon der Synode von Laodicea : Non oportet
ministros (ùircipéTaç — Subdiakone) panes dare nec calicem benedicere1.
Hefele schreibt dazu : Dieses Darreichen des Kelches wird in
unserm Kanon eûXoyeTv genannt. Ganz richtig und übereinstimmend
hiemit gibt der griechische Kommentator Aristenus den Sinn unseres
Kanon mit den Worten : oùSè âprov ^ uoT^piov StBoasi tS> Xaö2. Das

Segnen steht hier vollkommen in Parallele mit dem Spenden des

Brotes und kann darum nur dieselbe Bedeutung haben. Der Kelch
wurde also irgendwie durch Wort oder Zeichen gesegnet. Da diese

Zeremonie eindrucksvoller ist als die des Ausspendens, ging ihre
Bezeichnung auf dieses mit über.

Ähnlich liegt der Fall bei dem Wort : fractio. Hier ist das Anschaulichste

das Brechen des Brotes, wogegen das Segnen und Austeilen
nicht im gleichen Maß die Aufmerksamkeit auf sich zieht. So

bezeichnet der Ausdruck : brechen — schließlich das während
desselben gesprochene Segensgebet mit. Götz belegt das für das

Hebräische 3. d"!3 — trennen, teilen gewinnt so die Bedeutung : beim
Brotanschneiden segnen, den Brotsegen sprechen. Dieselbe Erscheinung

ist im Griechischen festzustellen. KXäv — brechen heißt da

opferweihen und x/Tiaa geweihtes Brot. Nach Götz erhält sich dieser

Ausdruck in der griechischen Theologie bis ins Mittelalter hinein.
Der Korinthertext : Calix benedictionis, cui benedicimus et panis,

quem frangimus 4 ist darum nach seiner Erklärung vollständig
ebenmäßig gebaut, weil dem Segenskelch das gebrochene, d. h. gesegnete

Brot entspricht. Solche Bedeutungserweiterungen liegen nahe,
da man um der Kürze willen die Bezeichnung des anschaulichsten
Teiles für den ganzen Ritus nimmt (vgl. die Namen : Opfer — Missa).

Haben wir nun bei dem Ausdruck : consecratio einen ähnlichen

Entwicklungsvorgang anzunehmen, wenn es wirklich zur Bedeutung
von ausspenden gekommen ist Es müßte zunächst ein Segensgebet

mit der Ausspendung verbunden sein. Im heutigen Meßritus trifft
das zu. Der Priester betet : Corpus Domini nostri Jesu Christi
custodiat animam tuam in vitam aeternam. Aber früher war das

Darreichen von einem Glaubensbekenntnis begleitet Der Priester

1 PL 84, 132: 130: 289; Andrieu, Rev. 4, 456.
2 Hefele, a. a. O. 1, 766.
3 Abendmahlsfrage 185-187.
4 1. Kor. 10, 16.



380 Zum Vollbegriff der eucharistischen Konsekration

sprach : Der Leib des Herrn Das Blut Christi, der Kelch des

Heiles, worauf der Gläubige jedesmal mit : Amen antwortete h Beim
Ausspenden selbst gab es also damals kein Segensgebet. Aber vielleicht
dürfen wir das Ausspenden nicht so eng fassen. Schließlich gehört
dazu nicht nur das Darreichen, sondern auch die unmittelbare Bereitung

des Sakramentes für die Kommunion, wie das Brechen des

Brotes und die Vermischung der geweihten Partikel mit dem heiligen
Blut oder dem Wein beim privaten Empfang. Ménard O. S. B. sagt
in seinen Bemerkungen zum gregorianischen Liber Sacramentorum
(genauer zu einer Messe des Anhanges) : Consecratio hoc loco non
sumitur pro consecratione oblatorum (hoc est panis et vini) ; jam
enim consecrata sunt, sed pro ipso mysterio liturgico, quod perficien-
dum est per confractionem, commistionem et communionem2. Er
sieht also die ganze Gruppe als eine Einheit und belegt sie mit dem

einen Ausdruck : consecratio. Zu diesen Riten gehören aber eine

ganze Anzahl von Gebeten und Segnungen. Somit liegt es durchaus
nicht außerhalb aller Möglichkeit, daß von ihnen die Bezeichnung :

consecratio — Weihung, auf die Ausspendung übergegangen ist. Auf
diese zielen ja all diese vorbereitenden Handlungen, Gebete und

Segnungen, und in ihr allein haben sie ihre Begründung. So können

wir in der römischen Liturgie feststellen, wie schon mit der Anamnese

die Segnungen und Bitten um die volle Kommunionwirkung beginnen.
In den morgenländischen Kirchen finden wir die sogenannten Epiklesen,
in denen zumeist der Heilige Geist um sein heiligendes Eingreifen

angegangen wird. In Gallien und Spanien gab es Post secreta (myste-
rium) — bzw. Post pridie — Gebete, die den gleichen Zweck wie die

Epiklesen haben. Brinktrine schrieb darüber ausführlich in der
Zeitschrift für kath. Theologie 3. Zum Teil wird hier ausdrücklich um die

Segnung der bereits verwandelten Gaben gefleht. Es geschieht zudem

in den bekannten Opferausdrücken : anbieten, annehmen, segnen,

heiligen usw. Genau wie in der römischen Messe wird also um ein

neues Eingreifen der Gottheit gebeten. Solch zweifacher Oblation
und Invokation 4 hätte auch eine zweifache Weihung zu entsprechen.

1 Apost. Konstitutionen 8, 13 ; De Sacramentis 4, 5 (PL 16, 463) ;

Augustinus, Serm. 272 (PL 38, 1247).
2 PL 78, 568 Nr. 1070.
3 42 (1918), 301 ff., 489 ff., 516 ff. ; im Aufsatz : Zur Entstehung der

morgenländischen Epiklese.
4 Optatus von Mileve : altaria quo Deus omnipotens invocatus sit, quo

postulatus descendent Spiritus sanctus (PI 11, 1065).



Zum Vollbegrifl der eucharistischen Konsekration 381

Es wäre also nicht unwahrscheinlich, daß in der Parallele zur ersten
Konsekration hier von einer weiteren gesprochen wurde. Ihren
Höhepunkt scheinen diese Gebete und Segnungen im Haec commixtio et
consecratio zu haben, das vielleicht wegen seines schwierigen conse-
cratio in verschiedenen Varianten überliefert ist h Es ist unzweifelhaft

ein Kommuniongebet : fiat accipientibus nobis in vitam aeternam.
Gebetet wird es in enger Verbindung mit dem : Pax Domini sit semper
vobiscum das sich durch die begleitenden Kreuzzeichen als Segensritus

ausweist. In der gallikanischen Kirche kommt auch in diesem

Segenswunsch die Beziehung zur Austeilung zum Ausdruck : Pax,
fides et Caritas et communicatio corporis et sanguinis Domini sit semper
vobiscum !2. Ferner versuchte sich diese Ansicht zu stützen auf die
beim : Haec commixtio erfolgende Einsenkung der Tagespartikel. Wort
(consecratio) und Ritus (Vermischung) scheinen auf eine hier
stattfindende Weihung hinzuweisen. Man war beeinflußt von der missa

praesanctificatorum, in der durch die Einsenkung der Eucharistie
sicherlich eine gewisse Heiligung des Weines im Kelch stattfindet.
Verstärkt mochte eine solche Gedankenverbindung noch werden durch
die sogenannte consecratio per contactum, eine Theorie, die seit Amalar
das Abendland weithin beherrschte. Sobald aber mit der Möglichkeit
einer weiteren Heiligung der eucharistischen Elemente vor ihrer
Austeilung gerechnet wurde, mußte man sich auch Rechenschaft geben,

wie eine solche überhaupt noch möglich sein konnte. Bekanntlich
sind Leib und Blut des Gottmenschen das Heiligste in der sichtbaren

geschöpflichen Ordnung. Wie können sie noch weiter gesegnet, noch

heiliger gemacht werden Zudem schwebte den Theologen als Heiligung

eine Wesensveränderung vor, vielleicht durch die spezielle
Bedeutung, die das Wort consecratio in der Eucharistielehre gewonnen
hatte, oder unter dem Eindruck von Väteraussagen wie z. B. des

hl. Ambrosius : benedictione etiam natura ipsa mutatur 3. Eine
derartige Veränderung ist aber bei der heiligen Eucharistie unmöglich.

1 Text O. R. I. 19 (ohne : Haec) ; Varianten : Mailand : Commistio con-
secrati corporis (PL 72, 138) ; gallikanisch : Fiat commistio simul corporis
(PL 78, 254) ; Haec sacrosancta commistio corporis. 244 ; Sancti sanguinis
commistio cum sancto corpore, 250 ; vgl. Bona, a. a. O. 385 ; Ebner, a. a. O. 150,
164, 169, 258, mit Kreuzzeichen 295.

2 Expositio brevis antiquae liturgiae gallicanae (dem hl. Germanus
zugeschrieben) PL 72, 94 ; vgl. Geiselmann, Die Eucharistielehre der Vorscholastik
69 Anm.

3 De mysteriis 9, 50 (PL 16, 422).



382 Zum Vollbegriff der eucharistischen Konsekration

So suchte man die hier stattfindende Heiligung anders zu verstehen.
Mabillon sagt in seiner Erklärung zum Kanon von Orange, der bereits
erwähnt wurde : Horum verborum sensus non est, quasi solo Eucha-
ristiae, id est panis consecrati, contactu calix consecretur, sed quod
haec admistione simul sacrentur, et unam veluti rem consecratam
efficiant1 und verweist dann sofort auf : Haec commixtio. Gihr folgt
ihm und sucht die Art einer solchen Konsekration näher zu bestimmen.
Nur die Gestalten können vermischt werden, nicht etwa der Leib und
das Blut des Herrn selbst. Schließlich bemerkt er : Die Gestalten
sind schon heilig durch ihren Zusammenhang mit dem Leibe und
Blute Christi : vereinigt man sie aber miteinander, dann werden sie

noch mehr geheiligt. Indem also die heiligen Gestalten der Eucharistie

wahrhaft vermischt werden, teilen sie sich wechselseitig ihre
Heiligkeit mit und werden dadurch noch heiliger2. Wohl selbst
unbefriedigt über diese Auskunft, erklärt er den Mischungsritus als eine

Weihung wegen seiner heiligen und geheimnisvollen Bedeutung, da

er auf die Auferstehung Christi und seine Weihung zum ewigen
Hohenpriester hindeute 3. Hier war sein Vorläufer bereits Suarez 4, während
in neuerer Zeit Grisar5 und Freericks die gleiche Ansicht vertreten.
Freericks unterscheidet mehrere Konsekrationsstufen, in denen der

Tod Christi (consecratio calicis, fractio), seine Auferstehung
(commixtio) und seine Himmelfahrt (sein geheimnisvolles Verschwinden
bei Auflösung der Gestalten im Empfänger und Schlußsegen)
versinnbildlicht würden6. Brinktrine meint an der von der Theologie

geforderten Wandlung festhalten zu müssen, und weist auf die
Ausdrücke : transfigurare, transformare in der Liturgie hin, die sachlich

mit der benedictio, sanctifactio und confirmatio zusammenfallen

In der Zeitschrift für kath. Theologie hatte er sich mit der Feststellung
begnügt, daß man sich eine Segnung ohne innere Umgestaltung des

Gegenstandes nicht denken konnte 8. In seinem Artikel : Das Vater-

1 De liturgia gallicana i (PL 72, 138).
2 Das heilige Meßopfer 17 634.
3 Ebda. 633.
4 De sacramentis 1, disp. 83, zitiert bei Benedikt XIV., De sacrosancto

sacrificio Missae, Ausgabe Schneider, Mainz 1879, S. 247.
6 Das Missale im Licht der röm. Stadtgeschichte 97.
6 Das eucharistische Opfer 78.
7 Die transformatio (transfiguratio) corporis et sanguinis Christi (Theologie

und Glaube 8, 315 f.).
8 42, 516.



Zum VollbegrifE der eucharistischen Konsekration 383

unser in den Meßliturgien — glaubt er die Frage lösen zu können
durch die Annahme : das Opfer sei noch zu segnen, soweit die Kirche
(neben Christus) als Darbringerin in Betracht kommtx. Aus solcher

Bewertung des Mischungsritus heraus können wir verstehen, wenn
für ihn sogar die Bezeichnung : officium consecrationis — aufkam.
So lesen wir im Ritus antiquus celebrandae Missae : Clero — Sed

libera nos a malo — respondente officium consecrationis perficiat
oculos in Dominici corporis consecrationem intendant2. Die

Erklärung Ménards zu diesem Text wurde bereits berührt.
Infolge der Schwierigkeiten verzichteten Theologen darauf, hier

eine wahre Segnung finden zu wollen. So meint Bellarmin, es würde
im Haec commixtio zurückverwiesen auf die in der Wandlung
vollzogenen Konsekration 3, während Papst Benedikt XIV. einen Ausweg
sucht in der Feststellung, consecratio corporis habe auch die Bedeutung
von : corpus sub specie panis consecratum, und darum consecratio

corporis et sanguinis die von : corpus et sanguis in calicem simul
commixta 4.

Eine weitere Möglichkeit zur Klärung dieser Frage könnte sich

aus dem Inhalt der Segensbitten ergeben. Die erwähnten liturgischen
Gebete gehen nämlich auf die Gnade einer fruchtbaren und
segensreichen Kommunion. Brinktrine bemerkt abschließend : Daß die
Post pridie-, Post secreta-Gebete, das römische Kanongebet Supplices
und die morgenländischen Epiklesen ursprünglich Weihegebete waren,
ergibt sich endlich mit Gewißheit daraus, daß in ihnen durchweg im
zweiten Teil Gott angefleht wird, er möge die heilige Kommunion
allen Genießenden zum Heil gereichen lassen. Im zweiten Teil dieses

Gebetes kommt seine eigentliche Tendenz zum Ausdruck, sie geht
ebenso, wie die der Weihegebete über andere Dinge und die Materie
der Taufe, Firmung und Ölung deutlich auf den Gebrauch, d. h. in
unserem Fall auf den Genuß, die heilige Kommunion®. Bezüglich der

Herkunft solcher Bitten schreibt derselbe Autor : Seinen Ursprung
verdankt dieses Gebet (Supplices, Epiklese usw.) der altchristlichen

Sitte, alle Gegenstände vor ihrem Gebrauch durch Segnung zu heiligen.

1 Theologie und Glaube 13 (1921) 279.
2 PL 78, 254 ; Minard, 568.
3 Controv. lib. 6 de Missae sacrificio 27, zitiert bei Benedikt XIV.,

a. a. O. 247.
4 Ebda. Zitat aus Le Brun.
5 Zeitschr. f. kath. Theologie 42, 489.



384 Zum Vollbegriff der eucharistischen Konsekration

Aus diesem Grund sind wohl jene Formulierungen die ältesten, die
eine Bitte um Segnung oder Heiligung oder Herabkunft des Heiligen
Geistes enthalten 1.

Hier handelt es sich also um Segnung der kultischen Speise vor
ihrem Empfang. Und was ist da natürlicher, als daß Gottes Segen
über die heiligen Gaben und die Empfänger erbeten wird. Beim kirchlichen

Tischgebet ist es ja ebenso : Benedic Domine nos et haec tua
dona 2.

Wozu ist der Tischsegen überhaupt da Die Speisen sind in
sich fertig. Durch den Segen werden sie weder vollkommener noch
nahrhafter. Trotzdem soll ein besonderer Segen Gottes ihren Genuß

begleiten, damit sie ohne Schaden und zum Besten für Leib und Seele

genommen werden können. Die Speisen werden gesegnet, auf daß

nicht durch ihre anreizende oder auch geringe Qualität Versuchungen
für den Menschen entstehen, die Menschen, damit nicht etwa aus
ihrem ungeordneten Verlangen bei der Nahrungsaufnahme
Verletzungen der Bescheidenheit, Mäßigkeit oder Nächstenliebe erwachsen.

Beim kultischen Mahl besteht nicht weniger Grund, Gott zuvor
um seinen Segen anzugehen. Auch hier ist es angemessen, das heilige
Mahl und die Empfänger zu segnen, um den Gefahren, die sich ergeben

können, vorzubeugen. Die äußere Einfachheit und Unanscheinlichkeit
der heiligen Speise kann für den Menschen ein Anlaß zu Versuchungen
werden. Deshalb wird sie trotz ihrer unendlichen Heiligungskraft
eigens gesegnet. Anderseits verfällt der Gläubige leicht der Macht der
Gewohnheit. Sein Glaube behält nicht immer die gleiche Lebendigkeit.
So besteht die Gefahr, daß er der besten Früchte der heiligen
Kommunion infolge mangelnder seelischer Ergriffenheit verlustig geht.
Darum ist auch auf ihn Gottes Segen herabzurufen.

Aber auch in dieser Beleuchtung vermögen wir in diesen Riten
keine neue Konsekration zu erkennen, sondern nur eine Benediktion,
so daß aus diesem Grund allein die Verwertung des Wortes consecratio
sich nicht rechtfertigen läßt. Das : Haec commixtio mit der Partikel-
Einsenkung mag wohl einen Höhepunkt all dieser Gebete und

Segnungen darstellen, aber von einer Konsekration ist trotz des Vorkommens
dieses Ausdruckes im Gebet keine Rede. Mithin kann von hier aus
dieser Name auch nicht auf die Ausspendung übergegangen sein.

1 Ebda. 516 ; vgl. Neue Beiträge zur Epiklesenfrage desselben Verfassers
in Theologie und Glaube 21 (1929) 435.

2 Brevier Anhang.



Zum Vollbegriff der eucharistischen Konsekration 385

Kehren wir zudem zu unserem Ausgangspunkt zurück, zu den

Worten des heiligen Archidiakons, so könnten wir für diese keine

genügende Erklärung bieten, selbst wenn es gelänge, eine Weihung
an dieser Stelle des Meßaufbaues nachzuweisen und die Weiterleitung
des Namens Konsekration auf das Darreichen des Sakramentes zu
belegen. Eine solche Konsekration würde eben allein in den Händen
des Priesters und nicht des Diakons liegen, der bei dieser Zeremonie

nur den Kelch zu halten hat. Bereits oben ist darauf hingewiesen
worden, daß dieser Anteil doch zu geringfügig ist, um den Nachdruck
verstehen zu lassen, den Laurentius auf seine Tätigkeit legt. Auch
aus diesem Grund muß ein Deutungsversuch in der eingeschlagenen

Richtung als aussichtslos erscheinen.

IV. Somit müßte auf die Lösung der Frage verzichtet werden,
falls kein anderer Weg sich eröffnet, auf dem die Bezeichnung
der Ausspendung als Konsekration erklärt werden kann. Auch dieses

Mal soll das Ausspenden im weiteren Sinn genommen werden, aber
nicht durch einen Rückblick auf die vorbereitenden Zeremonien,
sondern in der Erwägung, daß dem Austeilen das Empfangen unmittelbar

entspricht. Und dies nicht nur zeitlich. Die Heilsspeise wird doch

nur deswegen ausgeteilt, damit sie genossen wird. Somit geben die

Segensgebete nach der Wandlung als eucharistische Tischgebete uns
einen Fingerzeig, wenn sie auch, allein für sich genommen, zu einer

ansprechenden Erklärung nicht ausreichen. Wie aber soll aus dem

Empfangen und Genießen der Opferspeise die Bezeichnung : consecratio
abzuleiten sein

Das Hinreichen des eucharistischen Herrnleibes führt zum
Empfangen und dieses beim Genießen zur Auswirkung der im Sakrament
enthaltenen Heiligungskräfte und göttlichen Lebensfülle. Deren

Auslösimg kann aber nur durch ein neues Eingreifen Gottes vor sich

gehen, der stets der Wirkende und Schenkende bleibt, auch wenn er
seine Gnaden an geschöpfliche Vermittlung (Zweitursachen) geknüpft
hat. Mithin werden die Opfergaben zweimal in das göttliche
Heilswirken einbezogen — bei der Wandlung und bei der Ausspendung —
wobei wir jedesmal eine Heiligung annehmen müssen. Die weitere

Untersuchung hätte nun aufzuzeigen, ob auch die zweite, eine Weihe —
Konsekration ist.

Von den Autoren hatten wir bisher Kardinal Bona, der in seiner

Erklärung eine Brücke vom Darreichen zur Heiligung der Empfänger



386 Zum Vollbegriff der eucharistischen Konsekration

schlägt : diaconum consecrare, quatenus sanguinem dispensât, qui est
consecratio et sanctificatio nostra et fons et essentia omnis sancti-
ficationis 1. Auch Abt Werrich gehört hierher : tales oportet nos

esse, cum corpus Christi consecramus, cum consecratum manducantes
sacrificamus2. Er kennt also neben der eigentlichen Konsekration
noch eine weitere Heiligung, und zwar beim Genuß — manducantes.
Welchen Sinn des näheren das Wort : sacrificamus — hier haben mag,
seine Grundbedeutung : sacrum facere — muß es irgendwie beibehalten.
An dieser Heiligung hat die Gemeinde natürlich ihren Anteil, da auch
sie kommuniziert, und zwar einen innigeren Anteil als bei der Wandlung,

bei der sie den Priester nur mit ihrem Heilsverlangen zu begleiten

vermag. Der Abt betont diese enge Gemeinschaft : Non solus (sacerdos)

sacrificat, non solus consecrat, sed totus conventus fidelium, qui astat,
cum illo consecrat, cum illo sacrificat — wobei nach der ganzen Anlage
der Homilie beim letzten Ausdruck das Wort manducans mitzudenken
ist. Diese zwei Zeugen entstammen dem XII. und XVII. Jahrhundert.
Ältere und für uns wichtigere Zeugnisse bietet die Liturgie in ihrem
Schatz an Gebeten und Vorschriften.

Zunächst fällt es auf, daß das Reichen des Kelches als confirmare
bezeichnet wird. Et confirmatur (pontifex) ab archidiacono pugil-
larem, cum quo confirmât populum confirmaverit archidia-
conus confirmât Presbyteri ipsi vicissim confirmant 3. Warum
hat man wohl diese Benennung gewählt Kardinal Bona sagt :

Populum confirmare est ipso Dominico sanguine reficere et sanctifi-

care, sicut baptizatus unctione Chrismatis et manus impositione ab

Episcopo accepta perfici dicebatur ita qui acceperant corpus
Domini, accepto etiam calice, phrasi illius saeculi confirmari dice-

bantur, ac si sanguinis potus communionis complementum esset

sicut Chrisma complementum quoddam Baptismi censebatur et

quia usus illorum temporum ferebat, ut fideles sub utraque specie com-

municarent, calicis participatio veluti complementum Eucharistiae

phrasi tunc usitata censebatur 4. Wie von selbst ergibt sich aus der

Bezeichnung : confirmare eine Gedankenverbindung zum Wirken des

Heiligen Geistes.

Dem Ritus nach hätte demnach der Genuß des heiligen Blutes

1 A. a. O. 294.
2 Serm. 5 de Purif., PL 185, 87.
3 O. R. I. 19 f. ; vgl. die folgenden Ordines.
4 A. a. O. cap. 25, 4, S. 293.



Zum Vollbegriff der eucharistischen Konsekration 387

zu vervollständigen und zu verfestigen, was die Kommunion unter
der Brotsgestalt bewirkt. Zur näheren Ausführung stützen wir uns
auf die Opferungsgebete der Kirche. Vom Genuß des geweihten Brotes
erwarten wir Behebung der durch unsere täglichen Fehler angerichteten

Schäden : pro innumerabilibus peccatis et offensionibus et negli-
gentiis. Der Wein kündet uns Freude und Reichtum und wird somit
nach seiner Verwandlung in das Herrnblut zum Sinnbild des uns

angebotenen unendlich reichen, da göttlichen, Lebens Christi und
seiner göttlichen Natur (Mischungsgebet Die Kirche folgt hier dem

Sprachgebrauch der Schrift : Im Blut ist das Leben (Lev. 17, 14).
Da hier das Blut des Gottmenschen zugegen ist, handelt es sich also

um sein göttliches Leben. Dieses soll demnach durch den Empfang
des heiligen Blutes in uns gemehrt und gefördert werden. Naturgemäß
werden dadurch die Erneuerungswirkungen des heiligen Opferleibes in
uns gefestigt und vollendet. Somit erfahren wir durch das Teilhaben

am Kelch eine wahre confirmatio. Gemäß dieser Doppelwirkung der

Eucharistie bringen die Liturgien Bitten, sowohl um weitere Heilung
von den Sündenfolgen, als auch um das Wachsen und die Kräftigung
des übernatürlichen Lebens und seiner Tugenden : in confirmationem
et adjumentum fidei, in spem venturae aeternae vitae1, in confirmationem

fidei in veritate 2, ad confirmandem spem 3. Communicatio et

confirmatio sancti sanguinis tui prosit mihi in remissionem omnium

peccatorum, et conservet me in vitam aeternam4. Eine Umschreibung
des Inhaltes von confirmatio bietet der hl. Basilius : Quae porro alia

possit esse confirmatio, quam in sanctimonia perfectio ; confirma-
tionis voce significante constantiam, immutabilitatem et solididatem
in bono? Sanctificatio autem non est sine Spiritu5. Die Notwendigkeit
und das Ziel dieser Festigung durch den Geist zeigt uns Ambrosius :

Confirmanda est anima nostra, ne stillet, et individua virtutum com-

pago solidanda, ut possit regis aeterni servare mysterium6. Dem

Heiligen Geist kommt das Vollenden zu. Tria intelligis : mandantem

Patrem, creans Verbum et confirmantem Spiritum5. Durch ihn soll

die in der Taufe begonnene Konsekration des Menschen — Deus

1 Fragment von Dêr-Balizeh ; Cabrol, Dictionnaire d'Archéologie 2, 1891.
2 Palimpsest von Verona ; Cabrol, a. a. O. 5, 144. Wie das vorangehende

auch bei Merk, Der Konsekrationstext 74.
3 Vgl. Theologie und Glaube 8, 316.
4 PL 78, 250.
5 Basilius, De sancto Spiritu 16, 38 (PG 32, 135).
6 In Psalm 118, 17 (PL 15, 1313).

Divus Thomas. 26



388 Zum Vollbegriff der eucharistischen Konsekration

hominis consecrationem spiritaliter operatur 1 — weitergeführt werden.
Da gerade das heilige Blut diese Vollendung bei der Eucharistie anzeigt,:
ist das Gebet des Bischofs bei der Kelchweihe entsprechend : Dominus
noster calicem sanctificet et ad humanam consecrationem pleni-
tudinem divini favoris accomodet2. Die unmittelbare Teilnahme am
Gottesgeist erscheint den von Origines beeinflußten Theologen beim

Empfang der Eucharistie so wesentlich, daß sie in Gefahr kommen,
die Realität des Leibes Christi im Sakrament nicht richtig
einzuschätzen 3. Aber wenn wir auch den Glauben an die Wahrheit des

heiligsten Fronleichnam durchaus festhalten, müssen wir uns bewußt
bleiben, daß nicht die Vereinigung mit ihm als Endzweck der Sinn
dieses Sakramentes ist, sondern die Anteilnahme an dem göttlichen
Leben, das ihn erfüllt. Fiant corpus Christi, si volunt vivere de Spiritü
Christi De Spiritu Christi non vivit, nisi corpus Christi4. Die
Wirklichkeit des Sakraments ist nicht in Frage gestellt durch das Betrachten
seines Hinweisens auf das Leben mit dem dreieinen Gott. Seine

unmittelbare Wirkung ist gemäß seinem äußeren Zeichen das Steigern
der Befähigung für das göttliche Leben durch das übernatürliche
Nähren und Erneuern des Menschen im Gekreuzigten. Aber damit
hängt eine weitere und mittelbare Wirkung unzertrennlich zusammen.
Je mehr nämlich der Christ in dieser Opferspeise von den Sündenfolgen

geheilt wird, um so mehr geht das Leben des allheiligen Gottes
in ihn ein, um so inniger wird seine Gemeinschaft mit ihm. So betont
die Kirche wohl nicht ohne Absicht nach dem Opferungsgebet des

Brotes mit seinem Hinweis auf die erwartete Genesung im Mischungsgebet

unser Verlangen nach dem Teilhaben an der göttlichen Natur
Christi5.

Nicht bereitet sind für diese Vollfrucht der Eucharistie die Häretiker

und die Todsünder. Nec oblatio sanctificari illic possit, ubi
Spiritus sanctus non sit6. Unde manifestum est apud omnes haere-

1 Augustinus, De Baptismo contra Donatistas 4, 22 (PL 43, 174) ; vgl,
contra Faustum 12, 19 (PL 42, 264) : altitudinem baptismi in consecrando novo
homine. 1

2 Pontificale Rom. 2, De Consecratione Patenae et Calicis ; PL 78 159.
3 Adam, Die Eucharistielehre des hl. Augustin 60.
4 In Ev. s. Joannis tr. 26, 13 (PL 35, 1612).
3 Pascimur et potamur, abluimur et sanctificamur atque unius summae

divinitatis participes efficimur. Oratio Ambrosii — Praeparatio Missae, Sabbato —
bezeugt nach Ebner (a. a. O. 272 und 300) im XI. Jahrhundert. Vgl. Rupprecht,
Der Mittler und sein Heilswerk 97 ff.

6 Cyprian, ep. 64, 4 ad Epict. (PL 4, 404).



Zum Vollbegriff der eucharistischen Konsekration 389

ticos Spiritus sancti gratiam non esse, nec eorum sacrificia, quamdiu
haeretici sunt, posse Deo placere neque spiritalis gratiae sanctifica-
tionem sacrificiis eorum tribui, qui offerunt ab ecclesiastici corporis
unitate disiuncti ; solius enim Ecclesiae Deus delectatur sacrificiis L
Das Sakrament selbst kommt natürlich auch bei ihnen zustande, da
Gott es wirkt2. Aber : Sacerdotes, qui Eucharistiae serviunt et san-

guinem Domini populis eius dividunt, impie agunt in legem Christi,
putantes sùyapum'av imprecantis facere verba, non vitam, et neces-
sariam esse tantum solemnem orationem et non sacerdotum mérita 3.

Mit Rücksicht auf die volle Frucht des Sakramentes ließe sich auch

am leichtesten der Ausspruch des Gelasius verstehen : Nam quomodo
ad divini mysterii consecrationem caelestis Spiritus invocatus adveniet,
si sacerdos et qui eum adesse deprecatur, criminosis plenus actionibus
reprobetur 4 Das heiligende Eingreifen des Gottesgeistes ist eben

nur für die Wesenswandlung sakramentell sichergestellt, aber nicht
für die Auswirkung der Eucharistie, für das Offenbarwerden des
göttlichen Lebens in den Empfängern, zu denen auch der zelebrierende
Priester gehört. Hier ruft der Mund des unwürdigen Priesters umsonst,

mag durch sein Wort auch soeben das große Wandlungswunder
stattgefunden haben. Da er als Todsünder von den Heilswirkungen der

Opferspeise ausgeschlossen ist, ist er auch unfähig für die Erfüllung
mit dem göttlichen Geist und Leben. Mag dieses auch wieder von
neuem die Kirche durchströmen, in ihn kann es nicht einfließen. Er
vermag weder mit Christus noch mit dessen Gliedern, den Gläubigen,
in den Austausch dieses Lebens zu treten. Der Geist, der alles eint,
kann das Band der vollkommenen Liebe zwischen ihm und den anderen
nicht knüpfen. So ist für seine Person sein amtliches Beten unfruchtbar.
Die Gläubigen werden allerdings durch einen solch traurigen Seelen-

zustand ihres Hirten keinen wesentlichen Schaden erleiden. Für sie

wird sein Gebet erhört. Insofern gilt das Wort des hl. Isidor : Nec

bonorum meritis dispensatorum amplificantur haec dona, nec malorum

attenuantur, quia neque qui plantat est aliquid, neque qui rigat, sed

qui incrementum dat Deus 5. Eine Beeinträchtigung ihrer Gnade wird

1 Fulgentius von Rüspe, Ad Monim. 2, 11 (PL 65, 191).
2 Vgl. Augustinus, De Bapt. c. Donat 5, 20 (PL 43, 190).
3 Hieronymus, in Soph. 3 (PL 25, 1375).
4 Ep. ad Elpidium, Thiel, Epistolae Romanorum Pontificum Genuinae 1, 486.
6 Ethym. 6, 19 (PL 82, 255). Daß die Auswirkung der Opferfrüchte auch

vom sittlichen Zustand des Priesters abhängt, zeigt das sogenannte Gebet des
hl. Ambrosius in der Meßvorbereitung, besonders am Mittwoch : officium saltem



390 Zum Vollbegriff der eucharistischen Konsekration

allerdings eintreten, falls sie sich durch das gewohnheitsmäßige oder

unwürdige Verhalten eines solchen Priesters in ihrem Glauben
erschüttern oder in ihrer seelischen Disposition stören lassen. Ist es

ihnen aber vielmehr ein Anlaß, sich um so mehr dem Geiste zu öffnen
und selbst den Priester, unter dem die Gemeinde leidet, mit wahrer
übernatürlicher Liebe zu betrachten und sich im heiligen Sühneeifer
für ihn einzusetzen, dann wird die Macht des Geistes sich in ihnen
noch stärker und wirksamer zeigen. Die Erlöserliebe des Herrn, die

in diesem Geheimnis die ganze Kirche erfaßt, wird dann auch sie

erfüllen und durch sie wirken.
In ihrer Fürsorge hat darum die Kirche nach der Wandlung

Gebete und Segnungen mit Rücksicht auf die entsprechende und
würdige Bereitung der Seelen für die Kommunion in ihre Meßordnung
eingefügt. Sorgt sie sich schon, daß die Aufnahme der irdischen Nahrung

für uns segensreich werde (Tischgebet), so erst recht für den

würdigen Empfang des Himmelsbrotes. Mag nun wie in den Epiklesen
mancher Liturgien der Heilige Geist ausdrücklich angerufen werden
oder nicht, die Bitten zielen alle auf einen fruchtbaren Kommunionempfang

1. Daß Du herabsendest den Heiligen Geist auf dieses

Opfer auf daß die Empfänger desselben zur Gottseligkeit gestärkt
werden, Nachlassung der Sünden erhalten, vom Teufel und seinem

Trug befreit und vom Heiligen Geist erfüllt, Deines Christus würdig
werden und das ewige Leben erlangen 2. Ähnlich die Liturgien des

Jakobus, Serapion, Markus, Chrysostomus und Basilius3. Fulgentius
schreibt : In missione vel adventu Spiritus sancti nostrae cre-
dendus est sanctificationis effectus Ecclesia donum sibi cari-
tatis et unanimitatis postulat a Deo4.

Das Reichen des Kelches ist durch die Bezeichnung confirmare
also in Beziehung zum Wirken des Heiligen Geistes gesetzt. Es kündet

dispensationis creditae non recuses ; nec per me indignum eorum salutis pereat
pretium, pro quibus victima salutaris dignatus es esse et redemptio. Dann folgen
sofort Bitten für die Nöten des Volkes. Vgl. den Gebetsteil an fer. VI, Schluß.

1 Zeitschr. f. kath. Theologie 42, 489 a. a. O.
2 Apost. Konstit. 8, 12 ; vgl. Kösel, Griechische Liturgien 50.
3 Ebda. 108, 148 f., 181, 249, 273 ; vgl. Oesterley, The Jewish Background

of the Christian Liturgy 229 : The second fact which comes aut so clearly as

not to admit of dispute is that in its earliest form the Epiklesis consisted solely
of prayer for the descent of the Holy Spirit upon the assembled whorshippers.
There was first no thought of the bread becoming the Body. Das Urteil
Cabrols, im Dictionnaire 5, 174.

4 Ad Monim. 6, 10 (PL 65, 184, 188)



Zum Vollbegriff der eucharistischen Konsekration 391

die Vollfrucht der Eucharistie : die Erfüllung mit dem Leben Gottes

selbst, das uns durch den Geist nahegebracht wird. Cum dona acci-

pimus, nobis is, qui distribuit (Spiritus) occurrit primum ; mox cogi-
tamus eum, qui misit (Filium) ; postremo cogitationem perducimus
ad fontem auctoremque bonorum (Patrem)1. Wird diese

Gnadengemeinschaft mit Gott im Kommunizierenden auch schon durch den
Genuß des Herrnleibes erneuert, so wird sie doch durch den
eucharistischen Kelch besonders angezeigt. Das Laurentiuswort vom con-
secrare Dominicum sanguinem kommt durch eine solche Schau in
eine neue Beleuchtung. Theozentrische Einstellung sieht eben nicht
so sehr das äußere Geschehen, das Tun der Menschen, das Darreichen,
sondern vielmehr das Gnadenwirken Gottes, das Erfüllen mit dem

göttlichen Geist und Leben.
Die Epiklesen beten aber nicht nur um die Herabkunft des

Heiligmachers zur Heiligung der Christen, sondern auch der doch
bereits verwandelten Opfergaben. Und zwar wird der Geist
herabgerufen über beide Opferelemente (in allen griechischen Liturgien),
während die Liturgien der hl. Jakobus und Markus bei den

Einsetzungsworten das Erfüllen des Kelches mit dem Heiligen Geist
besonders hervorheben calicem gratias egit, benedixit sancti-
ficavit, implevit Spiritu sancto 2. Es war sogar die Frage erhoben,
ob denn das überhaupt möglich sei, ob der Gottesgeist auch zu
leblosen Dingen komme und durch sie wirke. Theophilus von Alexandrien
schreibt gegen die Leugner einer solchen Wirksamkeit des Geistes :

Quod asserens non recogitat, panemque dominicum, quo Salva-
toris corpus ostenditur et quem frangimus in sanctificationem nostri,
et sacrum calicem per adventum sancti Spiritus sanctificari3.
Auch bei den Gebeten der Altarweihe fleht die Kirche um die Heiligung

der Gaben, die auf den Altar gelegt werden : respice huius altaris
tui holocaustum, quod non igne visibili probetur, sed infusum sancti

Spiritus tui gratia in odorem suavitatis ascendat et legitime sumen-
tibus Eucharistia medicinabilis fiat ad vitamque proficiat sempi-

ternam 4 ut in hac mensa sint libamina accepta, sint grata, sint

pinguia et sancti Spiritus tui semper rore perfusa 5,

1 Basilius, De Spiritu Sancto 16 (PG 32, 134).
2 Zitiert nach Renaudot bei Henke, Die kath. Lehre über die

Konsekrationsworte 64 ; ferner Kösel, Griechische Liturgien 106, 17g.
3 Ep. 98, 13 (PL 22, 801).
4 Pontificale Rom. Gebet : Domine sancte Pater omnipotens.
5 Ebda. Gebet : Deus omnipotens in cuius.



392 Zum Vollbegriff der eucharistischen Konsekration

Die Ausdrücke für das Wirken des Geistes in den Gaben lauten
verschieden. Wir finden da : confirmare, conformare, transformare,
transfigurare. Durch die drei letzten soll wohl gesagt werden, wie das

confirmare, das Vollenden der Gaben erfolgt. Jede Heiligung verlangt
ja, wie wir sahen, eine Veränderung im geheiligten Gegenstand. So

schreibt Brinktrine, da er das Resultat seiner Untersuchung gibt :

Die sanctificatio bzw. benedictio der Opfergaben wird mit der an
denselben durch den Heiligen Geist vollzogenen transformatio
identifiziert1. Dazu ein Text : hoc holocaustum in tui corporis et
sanguinis transformatione confirmes et sanctifices2. Geiselmann
bemerkt : Die Termini confirmare und conformare wechseln, ebenso

confirmatio und conformatio 3. Der Ausdruck conformatio ist Isidor
von Sevilla eigen : Succedit conformatio sacramenti : ut oblatio, quae
Deo offertur, sanctificata per Spiritum sanctum, Christi corpori et

sanguini conformetur. Diese conformatio wird also an den bereits
verwandelten Gaben (die sanctificatio oblationis ist bereits bei der

oratio quinta) vollzogen 4. Conformare bedeutet gleiche Form, Gestalt

geben. Auf die äußere Erscheinung des Herrnleibes kann sich das

nicht beziehen, da die Brotsgestalt bleibt. Das Gleichgestalten kann
vielmehr nur in dem Sinne erfolgen, daß auch beim eucharistischen

Fronleichnam die göttliche Kraft hervortrete und wirksam werde,
wie wir es während des irdischen Wandels des Herrn erfahren, wo es

z. B. heißt, es ging eine Kraft aus von seinem Leib, oder wo seine

Majestät ihn vollkommen verklärte, wie auf dem Tabor — trans-

figuratio Schon der Gebrauch desselben Wortes legt uns nahe, vom
Taborwunder eine Anwendung auf die Eucharistie zu machen. Dem

transfigurare der römischen Liturgie entspricht das transformare der

gallikanischen5. Beide Ausdrücke besagen dasselbe, wie wir schon

bei Hieronymus sehen können : Transfiguratus est ante eos quo-
modo transformatus sit Certe transformatus est Dominus
Transformatio splendorem addidit, faciem non substraxit6. Wo so

die innere Herrlichkeit aufleuchtet, wird sie gezeigt — àvaBetxvûvoet,

ostendere — bezw. nachgewiesen — «itoipatvetv, monstrare. Der letzte

1 Zeitschr. f. kath. Theologie 42, 315 ; vgl. Geiselmann, Eucharistielehre
und Abendmahlslehre (Stichworte im Verzeichnis).

2 Liber Ordinum (Theologie und Glaube) 8, 312.
3 Abendmahlslehre 175 Anm. 3.
4 De ecclesiasticis ofliciis 1, 15 (PL 83, 753).
6 Theologie und Glaube 8, 311 ; vgl. den ganzen Artikel.
6 In Matth. 3, 17 (PL 26, 126).



Zum Vollbegriff der eucharistischen Konsekration 393

Atisdruck ist in den Apostolischen Konstitutionen und dem 26. Irenaeus-

Fragment zu finden 1, der erste beim hl. Basilius 2. Im gleichen
Zusammenhang kommen auch « heiligen, segnen und vollenden »3 vor
und sind demgemäß im gleichen Sinn zu verstehen. Sie zeigen somit
den Vorgang als weitere Heiligungsstufe auf. Auch die Ausdrücke :

zum Leihe Christi machen, bzw. werden können hier nicht anders
auszulegen sein. Sie besagen, genauer ausgedrückt : zum Sakrament des

Leibes und Blutes mache dieses heilige Brot und den Wein4. Sie

stehen nach der Wandlung, zielen also nicht auf diese ab. Wie ihr
Zusammenhang mit der Bitte um eine würdige Kommunion zeigt,
gehen sie vielmehr auf die Spendung, wo das Opferbrot erst wahrlich
Sakrament-Heilsmittel für uns wird. Erst jetzt können wir es

empfangen und seine Lebenskräfte in unseren Besitz überführen, jetzt
wird es erst ganz und gar unser.

Die Liturgie ist auch auf dieses Endziel völlig eingestellt. So hat
die Chrysostomus-Liturgie solche epiklesenartige Gebete schon von
Beginn an. Bei der Proskomidie heißt es : segne selbst diese Gaben

und nimm sie auf Deinen himmlischen Altar gedenke jener, die
sie darbrachten Und bei der Opferung wird gebetet : daß der

gütige Geist Deiner Gnade auf uns, auf die vor uns liegenden Gaben

und Dein ganzes Volk niedersteigen möge8. Auch die römische Liturgie
läßt diese Einstellung auf das Ziel nicht vermissen, und zwar von der

Meßvorbereitung ab. Das : ut Corpus et Sanguis fiat im Quam obla-
tionem dürfte auch erst bei dieser Vollkonsekration seine Erfüllung
finden.

Die zur Heiligung notwendige Veränderung ist also keine neue
Wesensverwandlung. Sie enthält vielmehr ein Umbilden der Kräfte
durch ein neues Eingreifen des Heiligen Geistes in den Weihevorgang.

1 8, 12 ; bzw. zitiert bei Merk, Konsekrationstext 121.
2 De Spiritu sancto 27 (PG 23, 188) und Epiklese der Basilius-Liturgie.
3 Vgl. Griechische Liturgien (Kösel) : 107 Jakobus ; 148 Serapion; 181 Markus;

248 Chrysostomus. Im Papyrus von Dêr-Balizeh steht die Anrufung vor den
Herrnworten. « Heiligen » 180 Markus ; 272 Basilius ; « Segnen » 248 Chrysostomus

; 272 Basilius. Bei Chrysostomus auch irsTixßzXXsiv, verändern, umwandeln,
das ebenfalls bei Cyrill von Jerusalem (PG 33, 1116) zu finden ist und dort die
Konsekration im ganzen Umfang anzugeben scheint, da gleich « nach Vollendung
des geistigen Opfers » die Fürbitten als folgend erwähnt werden. « Vollenden »

116 Jakobus; 180, 186 Markus.
4 Vgl. Augustinus, Ep. 98, 9 (PL 33, 364).
6 Kösel, Griechische Liturgien 217, 243 ; vgl. 95 Jakobus ; 268 Basilius

und Oratio Ambrosii f. VI in Missale.



394 Zum Vollbegriff der eucharistischen Konsekration

Er bringt die Erlösungsverdienste Christi, also seine Auferstehungsherrlichkeit,

zur Auswirkung, und damit im Zusammenhang die göttliche

Lebensfülle des Herrn. Es ist demnach eine Veränderung wie
wir sie z. B. in der Natur beobachten können, wenn die

aufgespeicherte Elektrizität in einem Blitz zur Entladung gelangt. Die
Gestalten vergehen beim Genuß, aber das ihnen innewohnende Heilsund

Lebensgut leuchtet auf. Durch solches Auswirken werden die

heiligen Gaben selber vollendet. Ihr Gnadengut geht der Kirche
nicht verloren, wie es der Fall ist, wenn sie ungenützt vergehen. Jetzt
werden vielmehr die uns zugedachten Gnaden in uns Wirklichkeit.
Wir aber werden im übernatürlichen Leben befestigt (confirmare).
Jede empfangene Gnade bedeutet einen dauernden Gewinn. Auch
bei einer etwaigen Einbuße durch eine Todsünde ist sie nur vorübergehend

verloren, lebt sie doch mit dem neuen Gnadenstand wieder
auf. Die Lebensfrucht der Eucharistie wird so zum bleibenden Besitz
der Kirche, die in ihren Gliedern wächst und vollkommen wird, bis
sie als heilige Braut ihrem Herrn in strahlender Schönheit entgegengehen

wird.
Wir haben hier ein ähnliches Verhältnis wie beim Kommen des

Geistes am Pfingstfest. Auch vor diesem Tag hatten die Apostel den

Heiligen Geist, da sie im Stand der heiligmachenden Gnade waren.
Als er nun unter Brausen vom Himmel kam, war es nicht, um
überhaupt erst die Apostel zu erfüllen, sondern um durch sie zu wirken
und Zeugnis für Christus auf dem ganzen Erdenrund abzulegen.
Durch Christus waren sie schon Apostel geworden, Werkzeuge der
Glaubensverkündigung und Gnadenvermittlung. Nun aber wird diese

Werkzeuglichkeit zur praktischen Auswertung geführt. Der verklärte
Christus oder der Gottesgeist in Christus ergreift sie nun als agens
principale und wirkt durch die ihnen zuvor verliehenen Gnaden und

Fähigkeiten. — Ebenso bedeutet die Erfüllung der Opfergaben mit
dem Geist nicht, daß es ihnen, die doch Leib und Blut des Herrn
geworden, an der nötigen Heil- und Lebenskraft fehlt, daß diese

übernatürlichen Güter erst mit dem Sakrament zu verbinden sind, sondern
daß der Heiligmacher als der eigentliche Sachwalter in der Heilsordnung

diese Heilsmittel jetzt zu unserm Besten gebrauchen soll. So

schließt sich ganz organisch an die Anrufung des Geistes oder an die
Bitte um diese letzte Heiligung der Opfergaben die weitere um reichen
Kommunionsegen. Naturgemäß werden zunächst die eigentlichen
Sakramentsgnaden erwähnt : Wiederherstellung, Heilung, Genesung,



Zum Vollbegriff der eucharistischen Konsekration 395

dann aber auch die annexen Gnaden : vertiefte Teilnahme am
göttlichen Leben, Glaube, Hoffnung und Liebe zu Gott, Christus, den
Nächsten. Auf diese Weise erstreben wir die Verwirklichung der
Absichten Christi, das Verbleiben in ihm und Leben aus ihm, also

stets festere Inkorporation in seinen Opferleib und innigere Gemeinschaft

mit dem Vater durch ihn (vgl. Joh. 6).

Ein Unterschied zwischen dem Kommen des Geistes zu Pfingsten
und hier bei der Vollendung der eucharistischen Konsekration liegt
darin, daß dort sein Wirken zunächst an den Aposteln erkennbar war
und dann erst an denen, die zu Glauben und Taufe berufen waren.
Hier aber wird das Eingreifen des Heiligmachers nur in den Empfängern,

in den Kommunizierenden, kund. Aber auch hier nicht für die
äußere Erfahrung, sondern nur für den Glauben, der allein hinter
allem irdischen Geschehen die übernatürlichen Kräfte und Werte zu

erspüren vermag. Die Auslösung der im Sakrament geborgenen
Erlöserherrlichkeit Christi und die Verwirklichung der Gotteskind-
schaft kann nur in der Gemeinde der Getauften kund werden. Nur
in ihr vermag die Liebe des gottmenschlichen Herzens ihren vollen
Widerhall zu finden. Sangen wir im Trishagion : Himmel und Erde
sind voll Deiner Herrlichkeit, so erleben wir nunmehr, wie diese Glorie
die Glieder des Heilsreiches weiter erfaßt und durchdringt. Deshalb

wird uns der Ausdruck der Chrysostomus-Liturgie bei der

Einmischung der Hostie in den Kelch nicht mehr befremden : IIX^pa>(i.ot

7t''nT£(uç Ilv£Ûtj.a-:oç 'Ayt'ou — Die Fülle des Glaubens des Heiligen Geistes.

Wie bei der Immixtio die Hostie vom heiligen Blut durchtränkt wird,
soll ja der mystische Leib von der Gottheit und ihrem heiligen Leben
erfüllt werden. Glaube ist hier das gottgewirkte Gnadenleben, also
der lebendige Glaube. Diesem Gebet entsprechen dann die weiteren
Worte : « Wärme des Glaubens, voll des Heiligen Geistes » und « Wärme
Deiner Heiligen ». Das ist die ersehnte Vollfrucht, die im Kelchempfang
angedeutet und gefördert wird. So bedeutet die Bitte um das Kommen
des Heiligmachers nicht das Verlangen nach seiner größeren örtlichen
Nähe, sondern nach der Offenbarung seiner Gnadenfülle1. Um für

1 Fulgentius, Ad Monim. 2, 6 (PL 65, 185) : illo missionis nomine opus
intelligamus manifestationis indultae nullus localis illius accipiendus est
motus, sed nostrae credendus est sanctificationis effectus ; vgl. (187 und 192) ;

Fragm. contra Fabianum (PL 65, 790) : Petimus ut Spiritus sanctus veniat, non
secundum substantiam immensae divinitatis, sed secundum donum individuae
caritatis ; vgl. 788 : illuc dignatur a Patre mitti per gratiam, ubi semper est

per immensam divinitatem suam, et illuc venit collatione muneris, ubi nunquam



396 Zum Vollbegriff der eucharistischen Konsekration

sein Wirken die Seelen zu bereiten, müssen seine bisherigen Gaben

geweckt und betätigt werden I. Darum sind die Epiklesen mit den

Fürbittgebeten, dieser Bekundung der brüderlichen Liebe, verbunden.
Auch das Vaterunser, das Gebet für die großen Nöte aller, steht
mit der fractio, also somit auch mit der Ausspendung, in enger
Beziehung2.

Wir sehen demnach, wie die Heiligung der Gaben mit der der

Empfänger zusammenfällt. Das Sakrament des mystischen Leibes geht
dabei über in die sakramentale christliche Gemeinde, in den

mystischen Herrnleib. Hier findet es seine volle Auswirkung. Die
heilige Veränderung der gottgeweihten Gaben besteht darin, daß durch
sie die Verdienste und die Heiligkeit des Mittlers in das Menschengeschlecht

übergeleitet werden. Christi Opfer, das einzige Opfer im
vollen Sinn, ist ein stellvertretendes für uns alle. Die Stellvertretung
hat aber erst dann ihr Ziel erreicht, wenn das für die anderen Geleistete
auch diesen angerechnet und zu eigen wird. Dazu ist aber mehr
erforderlich, als nur im Geist des Glaubens die heilige Feier
mitzumachen. Dazu gehört die sakramentale Vereinigung mit dem
Stellvertreter im kultischen Mahl, die dadurch ermöglicht wird, daß dieser

zugleich auch Opfergabe ist. Aber seine Hingabe gilt hier nicht so der
einzelnen Seele, wie bei den anderen Sakramenten, sondern der Gemeinschaft,

dem mystischen Leibe. Als dessen Haupt und lebenskräftigstes
Glied erfaßt er uns alle, bildet uns in sich um und erfüllt uns dann
mit seinem Leben, wie uns das Gleichnis vom Weinstock und Sauerteig
(vgl. den Ausdruck fermentum für die vom Papst an Bischöfe
übersandten Partikel) lehrt. So führt die Auslösung der sakramentalen
Kräfte der Eucharistie zur Erneuerung der ganzen Kirche, zu deren
Sinnbild das allerheiligste Sakrament darum auch wird. Dies aber
nicht in dem Sinn, als ob die Getauften, der mystische Leib, im
Sakrament mit enthalten wären, selbst nicht mit der Einschränkung,

deest magnitudine deitatis. Non missio Spirutus sancti apparitio eius dicenda
est. — Im Gegensatz zu Pfingsten ist hier die Sendung unsichtbar. Basilius,
De Spiritu sancto 9 (PG 32, 107) : Omnia implens virtute, sed solis iis, qui
digni sunt communicabilis, quibus sese non eadem impertit mensura, sed iuxta
proportionem fidei dispertitur vim suam.

1 Vgl. Fulgentius, Fragm. contra Fabianum (788) : cum in his, qui recte
colunt Deum, sanctus Spiritus aeterna prorsus habitatione requiescat Quia
utique ad sacrificandum digni non assistèrent, si in se sanctum Spiritum non
haberent ; vgl. : in ipso orent atque in ipso vigilent (186).

2 Brinktrine, Das Vaterunser in den Meßliturgien, Theologie und Glaube 13,
275 ff.; vgl. Augustinus, Ep. 149, 16 (PL 33, 637).



Zum Vollbegrifl: der eucharistischen Konsekration 397

soweit sie dem hochheiligen Fronleichnam eingegliedert sind, sondern
insofern die gottgeeinte und opferverklärte menschliche Natur Christi
als Wirk- und Erneuerungsprinzip der Kirche zugegen und wirksam ist L

Stellen in den Sermones 227, 229 und 272 des hl. Augustin, die

für das Enthaltensein der Kirche in der Eucharistie zu sprechen
scheinen, zeigen ihren wahren Sinn in ihrem Zusammenhang. Nos

ipsos voluit esse sacrificium suum sacrificium Dei et nos, id est

Signum rei, quod sumus2. Commendavit nobis in isto sacramento

corpus et sanguinem suum ; quod fecit etiam et nos. Nam et nos

corpus ipsius facti sumus quod accipimus, sumus 3 : Si vos estis

corpus Christi et membra eius, mysterium vestrum in mensa Domini
positum est : mysterium vestrum accipitis. Ad id, quod estis, Amen

respondetis et respondendo subscribitis4. Der heilige Kirchenlehrer
stellt das eucharistische Geheimnis den Gnadenwirkungen der
kirchlichen Initiation entgegen, somit dem mystischen Leibe. Hier wie

dort handelt es sich um den Leib des Herrn. Bei der christlichen
Einweihung werden die Menschen durch die Verkündigung des Glaubens,
das Katechumenat, die Taufe und die Firmung, wie es in den drei
Sermones dargestellt wird, auf die Tenne Christi gebracht, dort
gedroschen, später gemahlen, mit Wasser besprengt und zu einer
Teigmasse vereinigt, schließlich durch das Feuer des Heiligen Geistes

gebacken und so zum Brot Christi, zum mystischen Leib 5. Als solcher

haben sie nun ihr Sinnbild im eucharistischen Brot und Wein. Darum
fährt der Kirchenlehrer an letzter Stelle fort : Ita et Dominus Christus

nos significavit, nos ad se pertinere voluit, mysterium pacis et unitatis
nostrae in sua mensa consecravit. Und er kann sagen : Et vos post
ilia ieiunia, post laborem, post humilitatem et contritionem iam in

1 Vgl. Keller 0. S. B., in Benedikt. Monatsschrift 17, 355 f. Der Aquinate,
der die Eucharistielehre durchgebildet hat, unterscheidet klar zwischen einer
res significara et contenta — dem Herrnleib — und non contenta — der Einheit
des mystischen Leibes (3, 80, 4 c).

2 Serm. 227 (PL 38, 1101).
3 Serm. 229 (PL 38, 1103).
4 Serm. 272 (PL 38, 1247), zitiert bei Fulgentius, Ep. 12 (392).
5 Fulgentius, Ep. 12, 24 (390) : Quid agitur sacramento sancti baptismatis,

nisi ut credentes membra Domini nostri Jesu Christi fiant et ad compagem
corporis eius ecclesiastica unitate pertineant 391 : Qui membrum corporis
Christi fit, quomodo non accipit, quod ipse fit Quando utique illius fit verum
corporis membrum, cuius corporis est in sacrificio sacramentum. Hoc ergo fit
ille regeneratione sancti baptismatis, quod est de sacrificio sumpturus altaris ;

vgl. Hilarius, De Trinitate VIII, 7 (PL 10, 241) ; Augustinus, Civ. Dei 21, 25, 1

(PL 41, 741).



39» Zum Vollbegriff der eucharistischen Konsekration

nomine Christi tanquam ad calicem Domini venistis, et ibi vos estis
in mensa et ibi vos estis in calice 1. Würde er die Meinung vertreten,
daß das Brot in den ganzen Christus, also in Haupt und mystischen
Leib, gewandelt würde, dann würde er die Vereingung der Gläubigen
damit begründen und sie nicht aus dem gemeinschaftlichen Empfang
herleiten, da er fortsetzt : Nobiscum vos estis. Simul enim hoc sumimus,
simul bibimus : quia simul vivimus. Durch gutes Kommunizieren
wird das Leib-Christi-Sein gefördert : Si bene accepistis, vos estis,

quod accepistis 2. Erst bei dem Genuß der Opfergaben wird die Kirche
ihrerseits Opfergabe im Sinn der angenommenen und geweihten Gabe :

Dum caritatem suam per Spiritum sanctum diffusam in ea custodit,
ipsam Ecclesiam sibi gratum sacrificium facit, quae ipsum semper
poscit gratiam spiritalis caritatis accipere, per quam se poscit hostiam
vivam, sanctam, Deo placentem iugiter exhibere3.

Wir sind erst wahrhaft heilige Opfergäbe durch die Erfüllung
mit Christi Opferliebe. Illam postulat (Ecclesia) caritatem, per quam
pro se gratis mortuum suum meminit Redemptorem4. Quoniam
Christus pro nobis caritate mortuus est, cum tempore sacrificii comme-
morationem mortis facimus, caritatem nobis tribui per adventum
sancti Spiritus postulamus : hoc suppliciter exorantes, ut per ipsam
caritatem, qua pro nobis Christus crucifigi dignatus est, nos quoque,
gratia sancti Spiritus accepta, mundum crucifixum habere et mundo

crucifigi possimus, imitantes Domini nostri mortem nos in novi-
tate vitae ambulemus et, munere caritatis accepto, moriamur peccato

1 Serm. 229 (PL 38, 1103).
2 Serm. 227 (PL 38, 1101).
3 Fulgentius, Ad Monim. 2, 12 (PL 65, 192). Bei der Taufe bereits werden

wir durch die Verbindung mit dem Gekreuzigten gleichsam zu Opfergaben :

Quos ostendit ipsum sanctum sacrificium esse, dum eos iubet vivam hostiam
seipsos Deo humiliter exhibere Illo nativitatis munere sic fit sacrificium. —
Fulgentius, Ep. 12, 24 (39°) • Wie beim Opfer die Gabe im heiligen Feuer verklärt
wird, so der Christ und die Kirche durch den Gottesgeist und seine Liebe, in der
sie ihre Heiligung erfahren. Anima nostra fit sacrificium, quando se refert ad
Deum, ut igne amoris eius accensa formam concupiscentiae amittat, eique tam-
quam incommutabili formae subdita reformetur, Civ. Dei 10, 6 (PL 41, 283) ;

vgl. in ps. 4 (PL 36, 81) ; Sunt una civitas Dei eademque vivum sacrificium,
Civ. Dei 12, 9 (357) ; Efficitur ut tota redempta civitas universale sacrificium
offeratur ; 10, 6 (284). Die volle Opferverklärung durch den göttlichen Geist
erfahren sie erst bei der Auferstehung : in ps. 64, 4 ; 65, 18 ; 50, 23 (PL 36,
776, 798, 599). Fulgentius mahnt die Häretiker (791) : redeant et spirituale
sacrificium fiant.

4 Fulgentius (791) poscere voluit, quod nobis ipse Pontifex morti proxi-
mus postulavit (ebda. 790).



Zum Vollbegriff der eucharistischen Konsekration 399

et vivamus Deo ipsa participatio corporis et sanguinis Domini
hoc nobis insinuât, ut moriamur mundo et vitam nostram absconditam
habeamus cum Christo in Deo carnemque nostram crucifigamus cum
vitiis et concupiscentiis suis1. Teilgewinnen an Christi Opfergeist
führt sodann zum Einsatz für die Heilsgemeinde : ut in veritate simus,

quod in sacrificio mystice celebramus Quoniam unus panis, unum
corpus multi sumus Omnes, qui de uno pane participamus 2. Qui
accipit mysterium unitatis et non tenet vinculum pacis, non mysterium
accipit pro se, sed testimonium contra se 3. Die Einheit der Christenheit

in der Verbundenheit der Liebe ist ein notwendiges Ziel der

Opferfeier. So wird weder Augustin noch sein Schüler Fulgentius von
Rüspe müde, auf die zu erreichende Einheit hinzuweisen. O sacra-
mentum pietatis, o signum unitatis, o vinculum caritatis Qui vult
vivere, habet, ubi vivat, habet, unde vivat. Accédât, credat, incor-

poretur, ut vivificetur. Non abhorreat a compage membrorum, non
sit putre membrum, quod resecari mereatur, non sit distortum, de

quo erubescatur, sit pulchrum, sit aptum, sit sanum, haereat corpori,
vivet Deo de Deo4. Ecclesia donum caritatis et unanimitatis
postulat Quando autem congruentius, quam ad consecrandum
sacrificium corporis Christi sancta Ecclesia (quae est corpus Christi)
Spiritus sancti deposcat adventum, quae ipsum caput suum secundum

carnem de Spiritu sancto noverit natum ?s. In dieser christlich-brüderlichen

Gemeinschaft haben wir auch die Gewähr unserer Vereinigung
mit Gott : ut in Patre et Filio unum simus per unitatem gratiae
spiritalis accipimus6. Die Opferfeier setzt aber die Gemeinde bereits

voraus. Mithin handelt es sich hier nicht um ein Neugeben, sondern

um das Erhalten und Mehren dieser Liebe und ihrer eintrachts-
fördernden Wirkungen : Cum sancti Spiritus ad sanctificandum totius
Ecclesiae sacrificium postulatur adventus, nihil aliud postulari mihi
videtur, nisi ut per gratiam spiritalem in corpore Christi (quod est

1 Ebda. 789, ähnlich 790 ; vgl. Augustinus, in ps. 21, 27 (PL 36, 178).
2 Fulgentius, 790 ; Augustinus, Serm. 272 : gaudete, unitas, veritas, pietas,

Caritas. Unum corpus multi (PL 38, 1246).
3 Serm. 272 (PL 38, 1247).
4 Augustinus, in Joan. tr. 26, 13 (PL 35, 1612).
6 Fulgentius, 188 f.
6 Fulgentius, 790 ; vgl. 187, 192 ; vgl. Hilarius, De Trinitate VIII, 13,

15, 16 (PL 10, 246 f.). In der Heiligsten Dreifaltigkeit, dieser sancta naturalis
unitas et aequalitas et Caritas (Fulgentius, 190) haben wir die letzte Bürgschaft
dieser Einheit : unanimitate sanctificat, quos adoptat.



4oo Zum Vollbegriff der eucharistischen Konsekration

Ecclesia) caritatis unitas indisrupta servetur L Hoc Dominum commen-
dasse in manducatione carnis suae et potatione sanguinis sui, ut in
illo maneamus et ipse in nobis 2.

Ob dieser uns so notwendigen Wirkungen kann die Kirche auf
die eucharistische Erlösungsfeier nicht verzichten. Sacrificium panis
et vini in fide et caritate sancta Ecclesia per Universum orbem terrae
offerre non cessât 3. Necessarium erat, ut nobis sacramentum
corporis et sanguinis sui consecraret, ut coleretur iugiter per mysterium,
quod semel offerebatur in pretium, ut, quia quotidiana et indefessa

currebat pro hominum salute redemptio, perpétua esset etiam redemp-
tionis oblatio et perennis illa victima viveret in memoria et praesens

semper esset in gratia4.
Die Eucharistie bewirkt demnach die volle Geistesgemeinschaft

mit dem Erlöser, rückhaltlosen Kampf gegen das Böse, restlosen Einsatz

für den Aufbau des mystischen Leibes, Verbleiben in Christus
und Teilhaben an seiner Sohneshingabe an den Vater. Mithin führt
sie zu einem völligen Umgestalten des selbstischen Menschen und
zum Durchbruch der göttlichen Liebesherrlichkeit in ihm. Christus
läßt den Glanz seiner Gottheit auf uns überstrahlen und in uns
aufleuchten, aber weit intensiver als es bei den Aposteln auf Tabor der
Fall war. Er feiert transfiguratio, da er als Lebensprinzip der Kirche
alle gutgesinnten Christen mit seinem Leben erfüllt. Hier können
wir zur Vertiefung des figurare ein Wort des hl. Hieronymus anführen :

Cum (anima) omnia membra implet corporis, figurata dicitur in corpore6.
So erhält der Herr seine Vollgestalt erst im vielgliedrigen kirchlichen
Organismus. In ihm hat er das Auswirkungsfeld für seine Schöpferund

Erlöserkräfte. In ihm wird er zum Christus totus.
Diese Wirkungen erzielt Christus durch eine zweifache Tätigkeit.

Die eine läßt er auf sakramentalem Wege, also von außen her, an uns
herantreten, die andere aber von innen her, vom tiefsten Seelengrund

1 Fulgentius, 187 ; in fide et caritate populus Christianus permanet (791) ;

in spiritu aedificamur ad consummationem sanctorum in opus ministerii, in
aedificationem corporis Christi (190) ; ut omnia membra caritatis manente
compage in unitate corporis perseverent (ebda.) ; re vera corpus Christi mandu-
care est in Christo manere, ut in illo maneat et Christus, Civ. Dei 21, 25, 4
(PL 41, 742) ; vgl. Hilarius, De Trinitate VIII, 13.

2 Augustinus, in Joan. tr. 27, 6 (PL 35, 1618) ; vgl. Cyprian, Or. Dominica
18 (PL 4, 548).

3 Fulgentius, De fide, 699 ; vgl. Chrysologus, Serm. 33 (PL 52, 295).
4 Faustus von Reji, PL 67, 1052 (30, 280) ; vgl. Civ. Dei 10, 20 (PL 41, 298).
5 PL 30, 272.



Zum Vollbegriff der eucharistischen Konsekration 40I

aus, wo er sich uns eint — als Folge seiner Inkarnation — vermittels
der sogenannten gratia capitis. Daß wir unter dem Einfluß dieser

letzten Gnade stehen, also mit Christus als dem Haupt der Kirche
verbunden sind, ist notwendige Voraussetzung für die Wirkung der
Sakramente in uns. Beim ersten Sakrament, der Taufe, tritt diese

Verbindung als gottgeschenkter Glaube in Erscheinung (Mark. 16, 16).
Die sakramentale Gnade wirkt als Zuwendung der Passionsfrüchte
ihrerseits wiederum eine größere Geeignetheit der Seele für den inneren
Gnadeneinfluß. Beide Wirkweisen gehören zu einander und müssen

zusammentreffen, um das übernatürliche Leben grundzulegen, zu
erhalten, zu entfalten und schließlich der Vollendung in der Glorie

entgegenzuführen. Beide sind uns in der Gnadenordnung verbürgt,
die eine durch den Eintritt des Gottessohnes in unser
Menschengeschlecht, die andere durch die Einsetzung der heiligen Sakramente.

Während die übrigen Heilsmittel für die Einzelseele bestimmt
sind, zielt die Eucharistie ab auf den ganzen mystischen Leib, für den
der Herr sich in der Wandlung zur gotteinenden Opfergabe macht.
Aber auch als Opferspeise soll diese der Gesamtheit dienen, obwohl
sie von den einzelnen genossen wird. Ihre Wirkungen lassen sich da

vom irdischen Brot her erschließen. Omnem effectum, quem materialis
cibus et potus quoad vitam agunt corporalem sustentando, augendo,

reparando et delectando sacramentum hoc quoad vitam operatur
spiritualem 1. Durch die Verarbeitung der Nahrung wird zunächst die

einzelne Zelle ergänzt und erneut. Dadurch wird der Zusammenhalt
und das Zusammenwirken der Zellen und Organe erleichtert, der
Lebensaustausch gefördert, und der ganze Leib wird wieder ein

gefügigeres Werkzeug der Seele, in deren Kraft der Erneuerungsvorgang

vorsichgeht. Ebenso bewirkt die Heilsnahrung die Entsühnung

und Kräftigung der Seelen und macht sie dadurch für den

Einstrom der Gnade von Christus her empfänglicher, dessen Geist

die einzelnen durch die eingegossene Liebe unter einander verbindet
und so die Einheit des göttlichen Lebens in der Kirche sicherstellt.

Um Glaube und Hingabe, die zum fruchtbaren Sakramentenempfang

erforderlich sind, in den Christen lebendig zu machen, setzt
die Kirche nach der Wandlung mit ihren Gebeten um die erneute
Annahme und Vollkonsekration ihrer Gaben ein 2. Die große Gnade

1 Eugen IV., Decretum pro Armenis ; Denzinger 10 698.
2 Vgl. Pontificale Rom. — Altarweihe, Gebet : Omnip. semp. Deus : Huic

altari imposita munera semper accepta fieri digneris et in eo Sacramentorum



402 Zum Vollbegrifi der eucharistischen Konsekration

in der Heiligung der Gaben genügt ihr nicht. Sie kennt sie nur als

Mittel zu dem größeren Ziel : der Wiederherstellung des mystischen
Leibes und seiner Erfüllung mit dem heiligen Leben Christi. Entspricht
so die Feier den Absichten des Herrn, dann ist sie als legal, als
gesetzmäßig anzusehen. Die gallikanische Liturgie legt auf diese Legalität
ihrer Feier großen Wert. So betet sie z. B. nach der Wandlung an
Circumcisio : suppliciter oramus, uti hoc sacrificium suscipere
et benedicere et sanctificare digneris, ut fiat nobis Eucharistia légitima
in tuo Filiique tui nomine et Spiritus sancti, in transformationem
corporis et sanguinis Domini Dei nostri Jesu Christi Unigeniti tui.
Per quem omnia créas 1.

Überschauen wir noch einmal diese Ausführungen, so können
wir feststellen, daß das Ausspenden der Eucharistie mit Recht als

consecrare bezeichnet werden kann. Es findet wirklich eine Steigerung
der Weihe statt. Zwar wird der Inhalt der Opfergaben nicht noch

heiliger. Aber diese erfahren doch eine Förderung ihrer Weihe, da

ihr Heilsgut zum Überfließen gebracht wird und so seine Heiligungskraft

offenbaren kann. Darin besteht der höchste Grad ihrer Weihe,
denn wahre Gutheit zeigt sich im Überströmen und Mitteilen seiner

Vollkommenheit, Licht im Leuchten, Heiligkeit im Heiligmachen.
Aus Texten der Liturgien wurde diese Auffassung belegt. In ihr lassen

sich die verschiedenen Ausdrücke leicht harmonisieren.
Den hl. Laurentius verstehen wir auch ohne Schwierigkeit. Ihm

oblag das Ausspenden des heiligen Herrnblutes, also dessen Fruchtbarmachen

in der Christenheit, seine Vollkonsekration. Voll lebendigen
Glaubens hat er seines Amtes gewaltet, darum auch sein Drängen
zur letzten Hingabe im Martyrium. So steht er als hehre Frucht
seines Wirkens vor uns, erfüllt von Christi Liebesgeist.

V. Noch sollen einige Sätze aus der Theologie des hl. Thomas

angefügt werden. Gewiß können wir bei ihm bei der durch das

Fortschreiten der theologischen Wissenschaft bedingten Einengung des

virtus et votorum semper obtineatur effectus ; Prüf, der Altarweihe innerhalb
der Kirchweihe : Domine proprio ore tuo hostias super eam (mensam) impositas
benedicito et benedictas suscipito et nobis omnibus tribue vitam aeternam ;

De sacramentis IV, 5 ; Sekret vom 7. Sonntag nach Pfingsten ; Oratio S. Am-
brosii, fer. VI.

1 PL 72, 237 ; vgl. Theologie und Glaube 8, 312. Nach Kanon 14 des

1. Konzils von Toledo galt als sacrilegus, wer sich die Eucharistie in die Hand
legen ließ, ohne sie dann zu genießen.



Zum Vollbegriff der eucharistischen Konsekration 403

Konsekrationsbegriffes eine weitere, klärende Entwicklung der oben

festgestellten Anschauungen nicht aufzeigen. Aber der Aquinate
scheint aus derselben Quelle geschöpft zu haben, wie die Väter der

Kirche, so daß wir bei ihm das Wiederaufleben alter Anschauungen
sehen. Zudem war er dem Verfasser Führer bei der Lösung der behandelten

Frage, so daß schon Dankbarkeit seine Erwähnung notwendig
macht. Außerdem verhilft er uns zu größerer Klarheit durch seine

wissenschaftlichen Darbietungen.
Thomas unterscheidet nämlich eine doppelte Vollendung : Duplex

est perfectio, seil, prima et secunda. Prima perfectio est forma unius-

cuiusque, per quam habet esse. Secunda perfectio est operatio, quae
est finis rei vel id, propter quod ad finem devenitur 1. Diese Lehre
wendet er auf die Sakramente an : Sicut instrumentum virtutem
instrumentalem acquirit dupliciter, seil, quando aeeipit formam instrument!

et quando movetur a principali agente ad effectum, ita etiam
materia sacramenti duplici sanctificatione indiget, per quarum unam
fit propria materia sacramenti, per aliam vero applicatur ad effectum 2.

Die genannte erste Weihe der Sakramentsmaterie ist aber bei den

verschiedenen Sakramenten nicht gleich notwendig. Unerläßlich ist
sie bei den heiligen ölen, beim Taufwasser ist sie nur de solemnitate.

Nicht als erste Weihe wird gezählt die sogenannte Vorweihe des Wassers,

Brotes und Weines durch den Gebrauch seitens des Herrn3. Bei

Taufe, Firmung und Krankenölung liegt die entscheidende Weihung
bei der Ausspendung : Materia sacramenti sanctificatur in ipsa colla-
tione sacramenti per formam verborum, qua confertur sacramentum 4.

Ex prima sanctificatione, quae fit in benedictione materiae, non
habet, ut actu conférât gratiam, sed ex secunda5. Gerade durch die

Form wird das Instrument des Sakramentes gebraucht und wirksam
verwertet. Hier ist das Eingreifen des Priesters unerläßlich. Ohne

seine Absicht und sein Wirken kommt trotz der geheiligten Elemente

der Heilsvorgang nicht zustande. Anders liegt der Sachverhalt bei

der Eucharistie. Die Gebete, die hier die Ausspendung begleiten,
sind nicht sakramentale Form. So kann an die Stelle des Priesters

1 De Veritate 1, 10 ad 3 ; vgl. in Gal. 5, 1, 6 ; Summe I 73, 1 c ; III C. G.

25 u. 64.
2 III 72, 3 ad 2 ; IV d. 7, 1, 2, 3 ad 3.
3 III 66, 3 ad 5 ; 72, 3 c.
4 III 72, 3 obj. 2.
5 IV d. 7, 3, 3 ad 1.

Divus Thomas. 27



404 Zum Vollbegriff der eucharistischen Konsekration

auch ein Diakon oder, wie in den Verfolgungszeiten, selbst ein Laie
treten. Bei der Eucharistie liegt eben alle Kraft in den geheiligten
Opfergaben. Darum muß die Heiligung auch bereits dort abgeschlossen

sein, wo die sakramentale Form ausgesprochen wird. In illp sacra-
mento, quod totum consistit in ilia re sensibili sanctificata, et non in
usu illius rei, forma sacramenti dicitur illud, quo materia sanctificatur,
non autem ilia verba, quae in materiae usu proferuntur, sicut patet
in Eucharistia1. Aliter est in sacramento Eucharistiae, quam in aliis
sacramentis, quia ibi totum sacramentum consistit in ipsa hostia
consecrata, eo quod Christus ibi realiter continetur et non virtute
tantum, sicut in aliis sacramentis : et ideo forma sacramenti illius
sunt verba prolata in sanctificatione hostiae2. Erste und zweite

Weihung ist hier in einem gegeben, wie es auch in den Wandlungsworten

zum Ausdruck kommt : In his verbis : Accipite et comedite,

intelligitur usus materiae consecratae Quia tarnen ad quandam
perfectionem sacramenti pertinet materiae consecratae usus, sicut

operatio non est prima sed secunda perfectio rei, ideo per omnia ista
verba exprimitur tota perfectio huius sacramenti : et hoc modo
Eusebius intellexit, his verbis confici sacramentum ad primam et
secundam perfectionem3. Bei der Kommunion tritt demnach der

Ausspender hinter dem Sakrament zurück. Hier besteht ja das

Sakrament bereits, wenn man zur Austeilung schreitet. Es braucht
nicht erst durch die Handlung des Priesters verwirklicht zu werden.
Aber trotzdem ist ein Ausspender notwendig. Sonst wird die im
Sakrament enthaltene Gnadenfülle nicht ausgelöst und gelangt nicht
zur bestimmungsgemäßen Auswirkung im mystischen Leib. An und
für sich würde dabei das Überreichen der geheiligten Gaben genügen.
Doch da es sich hier um das große Mysterium der Erlösten in Christus
handelt, fällt dem Ausspender doch eine höhere Aufgabe zu. In der
Meßfeier hat er als erster sich in den heiligen Geheimnissen zu erneuern.
Als Erstberechtigter ist er auch Erstbegnadeter. Von ihm, dem

geheiligten Erstling, soll nun Glaubensinnigkeit und Hingabebereitschaft

auf die Gemeinde überstrahlen, damit diese durch sein Vorbild
zu besserer Disposition und damit größerer Gnade gelange. Vor allem

1 IV d. 7, 3, 3.
2 Ebda, ad 2.
3 III 78, 1 ad 2. Gemäß der Objektio denkt der Aquinate an Eusebius von

Emesa. Es handelt sich aber um eine Homilie des Faustus von Reji, vgl. Geiselmann,

Eucharistielehre der Vorscholastik 12 Anm.



Zum Vollbegriff der eucharistischen Konsekration 405

hat er zur Verwirklichung und Durchführung der christlichen
Liebesgemeinschaft beizutragen. In der Liebe des Heiligen Geistes hat er
bei seinem Amt den Gläubigen entgegenzukommen und so ihr neu
entfachtes Verlangen nach der Christusgemeinde aufzufangen, ihm
Halt und Stütze zu geben. Von seiner Bereitschaft für die Seelen

wird es zum großen Teil abhängen, ob diese in ihm ihren gottgesetzten
Mittler und das Bindeglied und Haupt der Ecclesiola erkennen und
so zu einer wahrhaft christlichen Einheit und Einmütigkeit zusammenwachsen.

Mit ihm und über ihn wird der Austausch der übernatürlichen

Liebe erfolgen müssen. So ergibt sich also für den Verwalter
der göttlichen Geheimnisse eine wichtige Stellung bei der Erreichung
der letzten Ziele, die dem Herrn bei der Einsetzung der Eucharistie
vorschwebten. Hieraus folgt auch, wie ehrenvoll es für den Diakon

war, den heiligen Kelch zur confirmatio reichen zu dürfen. Erfüllt
von dem Geist, der die letzte Frucht des hehren Mahles ist, beschwor
Laurentius seinen Pontifex, ihm nun die Gemeinschaft im blutigen
Opfer zu gewähren 1.

Auch die anderen Gedanken, die herausgestellt wurden, sind dem

Aquinaten nicht fremd. Doch genügen für unseren Zweck kurze
Hinweisungen. Klar unterscheidet er eine doppelte Einwirkung Christi
auf uns : eine äußere, wie bei den Sakramenten, in denen uns die

Heilsgnaden der Passion vermittelt werden — continuatio, quae est

per sacramenta, fit per usum exteriorum rerum 2 — und eine innere,
nämlich die Vermittlung des göttlichen Lebens, die als Auswirkung
der gratia capitis, also als Folge der Inkarnation, erfaßt werden muß :

interior influxus gratiae3. Die eigentliche Sakramentswirkung geht
also auf die Erneuerung des Menschen für das übernatürliche Leben.
Sie ist Heilung durch Anteilgewährung an Christi stellvertretender
Sühne, an seinen Verdiensten. Sie hat die Folgen der Sünden im
einzelnen Menschen wie in der Gemeinschaft zu beheben4. In dem

Maß aber, als dies geschieht, verstärkt sich sofort der innere
Lebenseinstrom vom Haupte her. Erfolgt dies bei den übrigen Sakramenten
in einer ganz besonderen, der Eigenart des Heilsmittels entsprechenden
Weise, so bei der nährenden Eucharistie in allen Beziehungen, die

1 Vgl. Augustinus, in Joan. tr. 27 (PL 35, 1627) ; Ambrosius, De officiis
(PL 16, 92).

2 III 62, 6 c.
3 III 8, 6 c ; vgl. Rupprecht, Der Mittler und sein Heilswerk 63 und 71.
4 A. a. O. 72 f. ; 45.



4o6 Zum Vollbegriff der eucharistischen Konsekration

durch die Gnade dem einzelnen und der Gesamtheit gegeben sind.
Sie ist das Sakrament der Einheit und des Friedens für den ganzen
mystischen Leib, dies vor allem, weil sie nicht nur den habitus cari-
tatis mehrt, wie auch die anderen Sakramente, sondern da sie die

göttliche Liebe in den Akt überführt : Non solus habitus gratiae et
virtutis confertur, sed excitatur in actuml. Diese aktuelle Liebe
bewirkt aber die wahre Gemeinschaft mit Gott und in ihm mit seinem

Werk, der ganzen Schöpfung2. So vollendet die Eucharistie die

übrigen Sakramente : finis et consummatio omnium sacramentorum 3

und führt zur vollen Lebensverbindung mit Gott in Christus, dem

Haupt : perfecta influentia a capite in membro — ad perfectam incor-
porationem4. Diese wird symbolisiert durch die Vermischung des

Wassers mit dem Wein bei der Opferung 5. So werden wir in Christus
verklärt — quaedam transformatio hominis ad Christum per amorem 6 —
also in der Kraft des Geistes des Herrn, qui est ultima perfectio et

principalis totius corporis mystici... qui idem numéro est in capite et in
membris, et aliquo modo a capite in membra descendit, non divisus
sed unus 7. Wenn wir den Schöpfer in dieser seiner Liebe wiederlieben,
haben wir die höchste Vollkommenheit erreicht. Tunc effectus maxime

perfectus est, quando in suum redit principium Ad hoc, quod
Universum creaturarum ultimam perfectionem consequatur, oportet
creaturas ad suum redire principium maxime perfecti sunt, quando
maxime simulantur causae agenti8. Darin besteht also unsere
Vollendung, daß wir zur göttlichen Liebe gelangen, nicht nur der
Veranlagung nach, sondern zu ihrer Betätigung.

Da dieses Ziel nur in der Kraft der Kreuzesverdienste Christi
erlangt werden kann, diese aber zur Auswirkung der Kirche anvertraut

sind, vermag der Aquinate nur der wahren Kirche die wahre
und fruchtbare Opferfeier zuzuerkennen. Gewiß, jeder gültig geweihte
Priester kann bei der Wandlung gültig konsekrieren, auch wenn er
einer Sekte angehört oder beitritt. Aber trotz der gültigen Verwandlung

der Opfergaben wird die eucharistische Vollfrucht von einer

solchen Feier umsonst erwartet. Extra Ecclesiam non potest esse

spirituale sacrificium, licet sit verum veritate sacramenti peccator
sumit corpus Christi sacramentaliter non spiritualiter in nullo

1 Ebda. 75.
2 Ebda. 29.

3 Ebda. 75.
4 Ebda. 76.

5 Ebda. 102. 6 Ebda. 98 u. 35.
7 Ebda. 73. 8 II C. G. 46.



Zum Vollbegriff der eucharistischen Konsekration 407

casu licite possunt (haeretici et schismatici) Eucharistiam consecrare

quia est ab Ecclesiae unitate separatus, orationes eius efficaciam

non habent 4.

Diese Anschauung, daß das volle Sein erst mit der Tätigkeit
gegeben ist, dürfte der Aquinate dem Stagiriten zu verdanken haben,
dessen Philosophie er bekanntlich zur Unterbauung der christlichen
Lehre verwertete. Wirklichkeit wird in doppeltem Sinn verstanden,
teils wie ein ruhendes Wissen, teils wie das wissenschaftliche Forschen

das Wachen entspricht dem Forschen, das Schlafen dem Besitz
des Wissens ohne Betätigung 2. In manchen Fällen ist dieses Ziel die

Tätigkeit (Aktualität) und der Gebrauch, wie z. B. beim Gesicht, und
zwar ist dieser Gebrauch vorzüglicher als das bloße Haben, die
Beschaffenheit an sich ; der Gebrauch ist ja der Zweck. Niemand würde
sich das Gesicht wünschen, wenn er nicht sehen, sondern die Augen
immer schließen wollte Wo zwischen Gebrauch und Haben
unterschieden werden kann, da ist immer der Gebrauch besser und
vorzüglicher als das Haben. Der Gebrauch nämlich und die Aktualität
sind Zweck, während das Haben um des Gebrauchs willen vorhanden
ist 3. Glückseligkeit eine der vollkommenen Tugend entsprechende
Tätigkeit ist4. Letzten Endes dürften diese Äußerungen auf den
Unterschied von Potenz und Akt zurückzuführen sein, da das Haben
einer Fähigkeit noch nicht deren Verwertung gleichkommt. Ziel ist
die Aktualität, und um eines solchen Zieles wegen bekommt man das

Vermögen5. Auf Grund solcher Lehren konnte Thomas leicht zu
seiner Unterscheidung von erster und zweiter Vollkommenheit, bzw.

Heiligung gelangen, zumal auf dem Gebiet der Gnade Menschen und
Heilsmittel durch die Weihung oder Heiligung zu Vermittlern
göttlichen Lebens und göttlicher Heiligkeit werden. Gott aber selbst ist
die reinste und vollkommenste Aktualität.

Geht nun der oben festgestellte Sprachgebrauch der Väter und
der Liturgie auch auf aristotelischen Einfluß zurück, so daß wir eine

gemeinsame Quelle finden würden Ein durchgängiger Beweis wird
schwer zu führen sein. Wir werden uns mit dem Aufzeigen einer

Möglichkeit begnügen müssen. Direkte Zeugnisse sind von vornherein

1 III 82, 7 ad 1, 2 u. 3.
2 Die Seele, übersetzt von Buße 2, 1.
3 Große Ethik (Bender) 1, 3 ; vgl. Eudemische Ethik 2, 1.
4 Nikomachische Ethik (Stahr) 1, 13.
5 Metaphysik (Rolfes) 9, 8.



408 Zum Vollbegrifi der eucharistischen Konsekration

nicht von den liturgischen Texten zu erwarten, da diese eben nur
für den Gottesdienst bestimmt waren. Die Schriften der Väter haben
auch in erster Linie theologische Ziele. Da aber die Schriftsteller und
Väter der Kirche das Bildungsgut ihrer Zeit besaßen, vermögen wir
aus der Art ihrer Äußerungen die Nachwirkungen der Philosophen
früherer Zeit zu erkennen, auch wenn diese nicht ausdrücklich erwähnt
werden. Nun ist es möglich, in der Geschichte der Philosophie
aufzuzeigen, daß die Lehre des Stagiriten im Osten und Westen des

römischen Reiches immer wieder studiert und kommentiert wurde,
so z. B. nach dem Scheitern der Bemühungen Julians Apostata,
sodann in Nisibis und Edessa, wie auch in Resaina und Kinnesrin bei
den Nestorianern und Monophysiten. Anderseits wirkte sie fort im
Neuplatonismus, der zur Zeit der Kirchenväter wohl am verbreitetsten
war. Sein Hauptvertreter — Plotin — hat auch die oben erwähnte
Lehre von Materie und Form mit der Ideenlehre verbunden. Man

war bestrebt, das Übereinstimmen der beiden großen Griechen, Plato
und Aristoteles, nachzuweisen. Boëthius noch hatte die Absicht, beider

Schriften ins Lateinische zu übersetzen und ihre Vereinbarkeit
darzulegen. Das Nachwirken aristotelischer Lehrmeinungen in der damaligen

Welt steht also außer Zweifel. Wir können demnach mit der

Möglichkeit rechnen, daß der oben festgestellte Sprachgebrauch aus
dieser Quelle geflossen ist1. Wenn Ambrosius schreibt : Gemina virtus
est in homine perfecto, ut et intentio sit et actio finis autem
intentionis est actio, principium actionis intentio^, so mutet das uns
aristotelisch an. Die Absicht und die folgende Ausführung stehen in
gleichem Verhältnis zueinander, wie die erste und zweite Vollendung
bei Thomas. Das Nachhallen der Akt- und Potenzlehre ist für die

Zeit der Kirchenväter und die Hoch-zeit der Liturgie also anzunehmen 3.

Aber auch abgesehen von solcher philosophischen Beeinflussung
wäre ein derartiger Sprachgebrauch möglich schon auf Grund der

allgemeinen menschlichen Beobachtung, der schließlich auch der

Stagirite verpflichtet ist. Ein Instrument z. B. ein Hammer hat für
uns erst seinen instrumentalen Wert, wenn wir ihn gebrauchen.
Solange wir ihn nur aufbewahren, kommt seine Eigenart gar nicht zur

1 Vgl. Überweg, Geschichte der Philosophie i u. 2 ; Zeller, Philosophie der
Griechen, und Grundriß der Geschichte der griechischen Philosophie, Sachregister
und die Abschnitte über die nacharistotelischen Schulen.

2 In Luc. 1, 1 (PL 15, 1616).
3 Vgl. Boëthius, PL 64, 380 f., 619 f., 1250, 1311-14.



Zum Vollbegriff der eucharistischen Konsekration 409

Geltung. Er ist für uns dann nicht mehr als ein Stück Eisen. Erst
mit seinem Gebrauch gewinnt er seine Bedeutung. Ebenso ist es mit
den Nahrungsmitteln. Was nützt uns das schönst gebackene Brot,
wenn es für uns unerreichbar ist, weil wir es nicht kaufen können
oder weil wir nicht mehr die Fähigkeit haben, es zu genießen. Essen

wir es, dann erst hat es Sinn und Wert für uns. Dasselbe gilt vom
eucharistischen Brot. Die Christen versammeln sich doch nicht zur
gottesdienstlichen Feier, nur um das heilige Brot wieder auf dem

Altar zu haben. Das Ziel ist viel weiter gesteckt : es handelt sich doch
stets um die Erneuerung des Christen und des ganzen mystischen
Leibes. Dazu ist das Sakrament ja auch gegeben. Die Gegenwart im
Tabernakel ist nur eine schöne und trostvolle Beigabe. Man darf den

Konsekrationsvorgang nicht auf die Sakramentsverwirklichung
einschränken und die Wandlung für sich allein betrachten. Diese gehört
vielmehr in das große Gefüge des Kanon hinein. Auch heut noch geht
die Meßfeier stets auf das Ganze, auf die Wiederherstellung der
kirchlichen Gemeinschaft in Christus und seinem Geist. Eine Durchsicht
z. B. der alten Opferungsgebete, der Sekreten, wie auch der Offerto-
riumsgesänge und selbst der neueren Opferungsgebete zeigt, daß sie

weit mehr auf die Heiligung der Gemeinde abzielen, als auf die der
Gaben. Diese ist eben nur Mittel, jene das Ziel. Vollendet wird die

heilige Feier erst, wenn der Heiligmacher die Gaben so ergreift, daß

er das in ihnen enthaltene Heils- und Lebensgut gleichsam zum
Überströmen bringt und so die geheiligten Gaben ganz in seinen Dienst
nimmt. Dadurch wird die Instrumentalität des Sakramentes aktualisiert,

obwohl, wie uns St. Thomas zeigt, die ganze Heiligung schon

mit der Vergegenwärtigung des Fronleichnams gegeben ist. Von
diesem aus wirkt eben der Geist, aber er tut es nicht vor der
Ausspendung, soweit die Vollfrucht der Eucharistie in Betracht kommt.
So können wir also schon allein aus der gläubigen Schau der heiligen

Handlung, ganz abgesehen von philosophischen Lehrmeinungen, dazu

gelangen, den Ausdruck : Weihung, Konsekration, auf das Herstellen

und die Verwertung der heiligen Speise anzuwenden.

VI. Es dürfte nun nicht unangebracht sein, ein kurzes Wort
über den Wert einer klaren Erkenntnis des eucharistischen Konse-

krations-Vollbegriffes zu sagen. Zunächst ist es sicherlich für die

•wissenschaftliche Erforschung der eucharistischen Anschauungen der

einzelnen Liturgien und kirchlichen Schriftsteller nicht gleichgültig,



4io Zum Vollbegrifî der eucharistischen Konsekration

ob man mit einem engen und einseitigen Begriff an die Arbeit geht
oder aus der weiten Sicht des Vollbegriffes heraus die verschiedenen

Aussagen auf sich wirken läßt und beurteilt. Deshalb sind Arbeiten,
die vom jeweiligen Erkenntnisstand ausgingen, durchaus nicht
überflüssig und verdienstlos. Sie ebneten vielmehr der Rückkehr zur
alten weiten Auffassung allmählich wieder den Weg. Aber erst, wenn
hier wieder restlos Klarheit geschaffen sein wird, kann die endgültige
Wertung der Anschauungen der einzelnen Schriftsteller und ihrer
Zeit, wie auch eine Darstellung der gesamten Entwicklung der
Eucharistielehre versucht werden.

Einen interessanten Einblick in die Entwicklung des

Konsekrationsbegriffes bietet Geiselmann : Die Abendmahlslehre an der Wende
der christlichen Spätantike zum Frühmittelalter. Vor allem kommen
in Betracht die beiden Paragraphen über die Konsekrationsform.
Hier wird belegt, wie Isidor von Sevilla und seine Schüler den ganzen
Kanon, von der Präfation bis zum Paternoster, als zur Konsekration
notwendig ansahen, wobei zuweilen sogar die fractio panis mit
eingerechnet wurde. Später ging man wieder mehr auf die Gedanken

des Ambrosius und Augustinus ein, die die Bedeutung der Herrnworte

für die Opferweihe hervorheben. Schließlich schränkte man
auf diese die Konsekration ein. Ja man untersuchte, welche von den

Worten Christi eigentlich die sakramentale Form ausmachen, ob man
auch das Brot ohne den Wein konsekrieren könne und ob etwa die
Konsekration des Brotes erst mit der des Weines zustande käme.
Daran schlössen sich Fragen nach der genaueren Bestimmimg der

Gegenwart des Herrnleibes und -blutes. So spezialisierten sich die

Fragestellungen ständig. Der Blick für das Ganze mußte dabei
notwendig leiden. Hatte man anfangs das Gefühl, daß man neben dem

verengerten Begriff noch einen zweiten einführen müsse, um das

früher unter Konsekration ebenfalls Verstandene auch mitzubezeichnen,
so verlor sich das mit dem Ablauf der Zeit. Zunächst hatte man
nämlich neben der nunmehr eng gefaßten consecratio eine confirmatio
unterschieden, aber später legte man den Kanonworten, die den

Einsetzungsbericht umgeben, geringeren Wert bei und bezeichnete sie

nur noch als menschliche Worte des Lobes Gottes h Bei Isidor von
Sevilla findet Geiselmann einen Vergegenwärtigungs- und einen

1 A. a. O. 91-147, 199-208 ; Derselbe, Studien zu mittelalterl. Abendmahlsschriften

87 ; Cabrol, Diet. 5, 174.



Zum Vollbegrifi der eucharistischen Konsekration 4ii
Geisterfüllungsvorgang 1. Er beruft sich auch auf Cagin, der als

Konsekrationsmomente die consécration de l'offrande und die constitution
sacramentelle unterscheidet2.

Aus diesen Hinweisen läßt sich leicht erkennen, daß aus einer

einseitigen Schau eines verengerten Konsekrationsbegriffes eine
zufriedenstellende Darstellung der Entwicklung des eucharistischen
Glaubens der Vorzeit nicht gegeben werden kann. Erst aus der

geklärten Sicht des Vollbegriffes heraus wird man die alten Liturgien
und Schriftsteller wieder verstehen und ihre Ausdrücke gerecht
beurteilen können.

So hat man bereits gelernt, von der eigentlichen Epiklese eine

andere — im weiteren Sinn — zu unterscheiden, die das ganze
eucharistische Hochgebet umfaßt. Zu untersuchen wäre auch, ob

nicht die schwierige, oft gedeutete Briefstelle beim hl. Gregor 3

aufzuhellen wäre, wenn das consecrare nicht im Sinn der ersten, sondern
der zweiten Konsekration verstanden würde. Der Text würde dann

besagen : die Apostel hätten über die geweihten Opfergaben das

Vaterunser gebetet, um den Gläubigen bei der Kommunion die
Vollfrucht der Eucharistie zu erwirken. Dieses Beten würde wohl
anzusetzen sein, solange das Brot noch eine Einheit bildete, also vor der
fractio. Darum findet es Gregor nicht passend, daß unmittelbar hinter
dem Kanon die compositio scholastici eingeschoben wird, so daß das

Herrngebet wohl erst nach der Brechung an die Reihe kam, wie etwa
im mailändischen Ritus. So knüpft er es unmittelbar an die prex,
so daß es wirklich über die heiligen Gaben — super oblationem —
verrichtet wird. Das Paternoster ist als Gebet bei der zweiten
Konsekration auch am richtigen Ort. Gibt es doch den Christen Gelegenheit,
gerade die Gesinnung zu betätigen und zu üben, die die geeignete

Disposition für die Vollfrucht der Eucharistie ist. Eine solche

Auslegung findet eine Stütze in der Stellung, die das Herrngebet in den

Liturgien hat, in denen es stets in Beziehung zur fractio steht, durch
die die Ausspendung und somit das Auswirken der Gnaden eingeleitet

wird 4. Natürlich soll hiemit der Beweis für eine solche

Ausdeutung noch nicht erbracht sein. Ferner ist die genauere Fassung
des Wortes : corpus Christi, wünschenswert. Neben corpus reale und

1 98, 194 f., 244 f.
2 195 und 199 Anm.
3 Ep. 12 (PL 77, 958).
4 Vgl. Augustinus, Serm. 229 (PL 38, 1103) ; und Micrologus, PL 151, 980.



412 Zum Vollbegriff der eucharistischen Konsekration

corpus mysticum bedeutet es also noch sacramentum corporis Christi.
Nach obigen Ausführungen scheint hier ein doppelter Gebrauch
vorzuliegen, nämlich im Sinn der ersten und zweiten Vollendung, wenigstens,

wo es sich um ein : zum Leib Christi machen, handelt. Zunächst
geschieht dies nämlich bei der Wandlung, bei der der Fronleichnam in
einen genießbaren Zustand versetzt wird. Aber Sakrament,
Heilsspeise, ist er doch erst wirklich, wenn er empfangen und genossen
wird. Da wir aber hier nicht, wie bei der leiblichen Nahrung, den

Träger eines Lebens erneuern, das ohnehin in uns ist, vielmehr uns
für ein fremdes, weit über uns stehendes, das göttliche Leben, weiter
befähigen und dieses in uns aufnehmen wollen, haben wir auch nach

Erhalt dieser Heilsspeise allen Grund, Gott um ihre gesegnete Wirkung
und um die Anteilnahme an seinem heiligen Leben besonders zu
bitten. Nehmen diese Gebete, die wir in irgendeiner Form in jeder
Liturgie finden, die Ausdrucksweise an : die Opfergaben sollen zum
Leib und Blut des Herrn gemacht werden, so ist nach obigen
Ausführungen der Wortlaut im Sinn der zweiten Vollendung zu verstehen 1.

Wir bitten, daß wir den Herrnleib in seinen GnadenWirkungen
erfahren dürfen. Da der Schritt vom corpus sacramentale zum corpus
mysticum nicht weit ist, zumal wenn erster im Stadium seiner

Auswirkung betrachtet wird, so wird es zuweilen fast unmöglich sein,
den genauen Sinn des corpus Christi festzustellen. Vielleicht hat auch

der Schriftsteller oder Homilet ein Hinüberspielen von der einen in
die andere Bedeutung beabsichtigt.

Stellen sich so die Epiklesen als ein Bitten um die Vollkonsekration
dar, so würde damit ein Hindernis für die Wiedervereinigung der
Ostkirche mit Rom behoben werden können. Die Einheit der Lehre wäre
herausgestellt. Bekanntlich tritt die Lehre griechischer Theologen,
daß die Wandlung erst während der Epiklese vorsichgehe, erst spät
auf — anscheinend als Reaktion auf die abendländische theologische

Entwicklung. Der Osten hatte eben noch das Bewußtsein behalten,
daß die Konsekration mit den Einsetzungsworten nicht abgeschlossen

ist. In der Verteidigung der überkommenen Ansichten sahen sie

sich, da auch bei ihnen der alte, weite Konsekrationsbegriff nicht
mehr lebendig genug war, gezwungen, die Epiklese als notwendige
Konsekrationsform zu erklären, in der doch Gott offenbar angegangen

1 Geiselmann, a. a. O. 91 f. : Meßerklärung « Dominus vobiscum », vgl. die
Epiklesen der griechischen Liturgien.



Zum Vollbegriff der eucharistischen Konsekration 413

wird, die Opfergaben zum Leib und Blut Christi zu machen h

Berücksichtigt man im Osten und Westen — selbstverständlich unter
Wahrung der Einsetzungsworte als der eigentlichen sakramentalen
Form — auch den alten und weiteren Begriff, so wird man kaum
einen Grund haben, die Übereinstimmung der beiden Kirchen in
diesem Punkt in Abrede zu stellen. Die theologischen Gegensätze

gehen nur auf zeitbedingte Fragestellungen und das Mißverstehen
alter Ausdrücke zurück. So hätte die Klarstellung des Vollbegriffes
der eucharistischen Konsekration auch als ein Stück Unionsarbeit
ihren Wert.

Unter dem Begriff der eucharistischen Konsekration dürfen wir
also nicht nur die Wandlung denken, sondern müssen uns daran

erinnern, daß die Bezeichnung einen größeren Inhalt deckt. Die
Vergegenwärtigung des Herrnleibes und -blutes als kultische Speise ist
nur die erste Stufe des Weihevorganges. Aber keine Nahrung ist um
ihrer selbst willen da. Sie ist Mittel zum Zweck, da durch sie das

Leben erhalten werden soll. Darum ist es auch nicht genug, daß

Christus unsere Heilsspeise wird, er muß als solche auch wirken, muß
sich genießen lassen. Darauf weisen ja deutlich Brot und Wein hin
als äußeres Zeichen dieses Sakramentes. Allerdings erfolgt im
Augenblick der heiligen Wandlung ein überreiches Gnadenangebot an
den mystischen Leib, da Christus, sein opferverklärtes Haupt, wiederum
seinen hohepriesterlichen, mittlerischen Selbsteinsatz für die Welt
vollzieht. Aber dieses uns dargebotene göttliche Leben kann in uns

nur dann Dauerfrucht zeitigen, wenn unsere durch die Sünde geschädigte

Natur durch die sakramentale Opferspeise geheilt und für das

Mitwirken mit der Gnade gefestigt wird.
Ein Werkzeug erfährt seine Vollendung erst, wenn es beim

Gebrauch seine Wirkung ausübt. Entsprechend wird eine Speise ihren
Höchstwert erst beim Genuß erlangen. Kultische Speise entsteht

nun durch Weihung, in der sie zum Gnadenträger gemacht wird.
Aber das ist nur die Anfangsstufe des Heiligungsvorganges. Verdient
diese den Namen : Konsekration, dann wohl auch die Weiterführung
der heiligen Handlung bis zur entsprechenden Vollendungsstufe.
Vollenden bedeutet ja nicht eine Entwicklung nach einer anderen

Richtung, sondern ein folgerichtiges Fortführen des Begonnenen bis

zum geziemenden Abschluß. So muß auch bei der Opferfeier das

1 Vgl. Jugie, Theologia dogmatica Christianorum orientalium 3, 258-301.



414 Zum Vollbegrifi der eucharistischen Konsekration

Vollenden der Kultspeise eine Weihung oder Konsekration sein. Wie
die Liturgien zeigen, glaubt zudem die Kirche an ein neues heiligendes
Eingreifen der Gottheit, von deih beim Genuß der Opfergaben die
eucharistische Vollfrucht, die Fülle des Segens und der Gnade,

erwartet wird.
Will man die Bezeichnung : Konsekration auf die Wandlung,

also die erste Stufe des Weihevorganges, anwenden, so müßte man
dann von einer Vo//konsekration sprechen. Besser wird es aber sein,
das Wort consecratio für die ganze Weihehandlung zu gebrauchen,
um den alten Texten und Gebeten (Haec commixtio et consecratio

z. B.) gerecht zu werden.


	Zum Vollbegriff der eucharistischen Konsekration

