
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 15 (1937)

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Literarische Besprechungen.

Geschichte der Mystik.
1. J. Quint : Die Überlieferung der deutschen Predigten Meister

Eckeharts. Textkritisch untersucht. — Bonn, Röhrscheid. 1932. XLiv-957 SS.

2.-3. Meister Eckhart : Die deutschen und lateinischen Werke.
Herausgegeben im Auftrag der Deutschen Forschungsgemeinschaft. Die deutschen
Werke, Lief. 1-2. Die lateinischen Werke, Lief. 1-4. —• Stuttgart-Berlin,
Kohlhammer. 1936 ff.

4. R. Schwarz : Das Christusbild des deutschen Mystikers Heinrich
Seuse. Eine Begegnung von Germanentum und Christentum Deutsches
Werden. Greifswalder Forschungen zur deutschen Geistesgeschichte 5). —
Greifswald, Universitätsverlag. 1934. 95 SS.

5. E. Spiess : Ein Zeuge mittelalterlicher Mystik in der Schweiz. —
Rorschach, C. Weder s. a. (1935). 382 SS. und 30 Tafeln.

6. G. Fischer : Geschichte der Entdeckung der deutschen Mystiker
Eckhart, Tauler und Seuse im XIX. Jahrhundert. — Freiburg i. U.,
Universitätsbuchhandlung. 1931. 134 SS.

7. C. Fischer 0. F. M. : Die Meditationes Vitae Christi, ihre
handschriftliche Überlieferung und Verfasserfrage. — Ad Claras Aquas (Firenze-
Quaracchi), Coll. S. Bonaventurae. 1931. 149 SS.

8. A. Vonlanthen : Geilers Seelenparadies im Verhältnis zur Vorlage.
— Straßburg, Ges. für elsässische Kirchengeschichte. 1931. 101 SS.

9. St. Grünewald 0. Min. Cap. : Franziskanische Mystik. Versuch zu
einer Darstellung mit besonderer Berücksichtigung des hl. Bonaventura. —
München, Naturrechts-Verlag. 1932. xi-147 SS.

10. M. Meertens (Schw. Imelda) : De Godsvrucht in de Nederlanden,
naar Handschriften van Gebedenboeken der 15. e Eeuw. (=Historische
Bibliotheek van Godsdienstwetenschappen). Ohne Ort, N. V. Standaard
Boekhandel. 1930-1936. Bisher erschienen Bd. I, II, III und VI.

Meister Eckhart ist seit einiger Zeit in den Mittelpunkt der Studien
über die deutsche Mystik gestellt worden. Neben zwei Gesamtausgaben
der lateinischen Werke, die gleichzeitig erscheinen, steht der großangelegte
Versuch, die deutschen Schriften kritisch gesichtet herauszugeben ; teils
als Modesache, teils als politische Angelegenheit haben die scharenweise
erscheinenden Einzeluntersuchungen (in den meisten wird aber überhaupt
nichts « untersucht ») über den genannten Mystiker zu gelten. Es ist darum
angebracht, daß wir hier mit Meister Eckhart beginnen.

1. Wohl überhaupt die wichtigste aller neuern Veröffentlichungen
über Eckhart ist die große Studie Jos. Quints zur Überlieferung der

Divus Thomas. 23



34o Literarische Besprechungen

deutschen Predigten Meister Eckeharts. Ich konnte vor mehreren Jahren
(diese Zeitschrift 1930, 448 f.) schon auf einen ersten Versuch Quints
hinweisen, die Pfeiffer'schen Texte Meister Eckharts auf Grund des
handschriftlichen Materials zu verbessern und deren Überlieferung besser zu
unterbauen. Was ich damals als einen vielversprechenden und hoch zu
schätzenden Versuch anzeigen konnte, hat in der tiefgründigen Studie
zu den deutschen Predigten eine großartige Erfüllung gefunden.

Man steht zwar vor dem dicken Buche Quints in einiger Verlegenheit ;

man weiß im ersten Augenblick nicht recht, was man mit dem « Wälzer »

anfangen soll. Auf fast tausend Seiten wird die handschriftliche
Überlieferung der Predigten untersucht und es ist fürwahr kein Buch entstanden,
das sich zu leichter, angenehmer Lektüre eignete. Das im Buche gesammelte
Material ist so ungeheuer groß, daß man dasselbe nur mit einiger
Schwierigkeit überblickt ; die geleistete textkritische Arbeit geht dermaßen
in Einzelheiten, daß man deren Ergebnis nicht in kurzen Worten abtun
kann.

Quint beginnt sein Werk mit einer wichtigen grundsätzlichen Erörterung

über das Uberlieferungsproblem der deutschen Predigten Eckharts
und die Methoden seiner Lösung. Er setzt sich hier vor allem mit den
übertriebenen Forderungen auseinander, wie sie Brethauer für eine kritische
Ausgabe Eckharts stellte, der kritische Ausgabe und diplomatisch genauen
Abdruck von Einzelhandschriften verwechselte. Quint betont vor allem,
daß es eine wesentlich verschiedene Sache sei, vorerst der handschriftlichen
Überlieferung gegebener Predigten nachzugehen, deren überlieferungsgeschichtliche

Grundlagen zu untersuchen, oder in einem ersten Anlauf
zu einer auch bis auf die Form des Dialektes genauen und bis aufs einzelne
nach dem Echtheitsgrade gesichteten Textform zu gelangen. Er gesteht
mit Recht, daß einstweilen nur das erste möglich ist und daß erst auf
Grund der Herstellung und Bereitstellung der textkritischen Unterlagen
die übrigen Fragen nach Echtheit, Dialekt usw. gelöst werden können.
Wer mit Meister Eckharts Predigten gleich von Anfang an die letzten und
feinsten Ergebnisse erreichen wollte, liefe Gefahr, überhaupt nichts zu
erreichen. Quint hegt es deshalb daran, selbst unter Zurückstellung der
Lösung gewisser Fragen, einen ganz bestimmten Rahmen für seine Arbeit
abzustecken, um desto schneller zu greifbaren Ergebnissen gelangen zu
können ; darum hat er einstweilen nur die bereits von Pfeiffer
herausgegebenen Predigten untersucht, und vorerst auf Grund der von Pfeiffer
selbst benützten Materialien diese auf deren textliche Zuverlässigkeit hin
geprüft : er ging aber doch einen Schritt weiter, indem er für die bei
Pfeiffer gedruckten Predigten nun die gesamte bisher erreichbare
handschriftliche Unterlage beizog. So bleibt zwar seine Arbeit in erster Linie
eine Kritik der Pfeiffer'schen Ausgabe, erweitert sich aber zu einer
kritischen Sichtung des gesamten für diese Predigten maßgebenden
Handschriftenbestandes. — Wer sich je mit methodologischen Fragen ähnlicher
Art zu beschäftigen hat, dem sei die Lektüre von Quints sehr lehrreicher
Einleitung angelegentlichst empfohlen : man kann ihr Grundsätze
entnehmen, die nicht nur auf Meister Eckhart anwendbar sind.



Literarische Besprechungen 341

Quint untersucht demnach jede einzelne der Pfeifferischen Predigten,
vorerst ohne sich um deren Zuweisung an Meister Eckhart zu kümmern.
Er bietet an erster Stelle einen sehr umfassenden Variantenapparat
zu jeder Predigt und stellt für sie die Entwicklung der Überlieferung
fest (Stammbaum und Verhältnis der Hss. zueinander) ; erst auf Grund
dieser Vorarbeit sucht er herauszuarbeiten, was sich auf Grund der
genauer erkannten Textverhältnisse für die Besserung des Pfeifferschen
Textes erreichen lassen kann. Seine diesbezüglichen Untersuchungen, in
welche zuweilen auch die Frage nach der Echtheit eingeflochten werden
kann (besonders durch Zuziehung der Rechtfertigungsschrift und anderer
echter Stücke), sind sehr eindringlich und gestatten jetzt schon einen
Einblick, wie demnächst eine kritische Edition der Predigten beschaffen
sein dürfte. Daß nach Quint eine zuverlässige Edition in erster Linie dem
Philosophen und Theologen für ihre geistesgeschichtliche Deutung und
Einordnung verläßliche Predigttexte bieten müsse, ist leider in rein
philologisch orientierten Kreisen nicht verstanden oder mißverstanden worden :

daß Quint aber gerade diese Seite der ganzen Frage betonte, ist ein großes
Verdienst.

In einem aufschlußreichen Nachwort (Ergebnisse) faßt Quint das
Resultat seiner Untersuchungen zusammen. Es liegt ihm daran, nun
nicht bloß die handschriftlichen Grundlagen der einzelnen Predigt zu
untersuchen, sondern überhaupt zu einer Gruppierung der Hss. mit Eckhartischen
Texten zu gelangen. Vielleicht wird man in dieser von Quint mit Scharfsinn

erstmals aufgezeigten Richtung noch etwas weiter gehen können,
als er es hier bei seiner ersten Untersuchung tat : für den ganzen Komplex
der Echtheitsfragen wird sich eine solche Untersuchung schlechthin nicht
umgehen lassen.

Diese wenigen Andeutungen mögen den reichen Inhalt des Buches
von Quint einigermaßen sichtbar machen. Es wird niemand leugnen können,
daß zur Textkritik der Predigten Eckharts noch nie eine annähernd gleich
wertvolle und bedeutungsvolle Arbeit geleistet worden ist. Wer sich mit
Meister Eckhart beschäftigt, kommt an Quints gewichtigem Buche nicht
vorbei.

2. Es war deshalb ein besonderer Glücksfall, daß kurze Zeit später
die Deutsche Forschungsgemeinschaft für die Edition der deutschen Werke
Meister Eckharts Prof. Quint heranziehen konnte : für dieses Amt wäre
wohl niemand in gleichem Maße berufen und vorbereitet gewesen wie er.
Zwar ist die Ausgabe der deutschen Werke noch nicht sehr weit gediehen :

in zwei Lieferungen sind erst 10 Predigten herausgegeben worden. Aber
dieser Anfang ist sehr vielversprechend ; er ist auch die Probe aufs Exempel,
ob die von Quint in seinem Buche entwickelten Grundsätze richtig sind
oder nicht. Quint hat übrigens seiner Ausgabe eine kurze Einleitung
vorangeschickt, in welcher er sich erneut über die ihm vorschwebenden Ziele
ausspricht. Die Ausgabe soll nun alle Eckhart zukommenden Schriften
enthalten ; es soll aber angesichts der großen Schwierigkeiten, welchen die
Echtheitsfrage der einzelnen Stücke immer noch begegnet, der Rahmen



342 Literarische Besprechungen

nicht allzu eng gezogen werden ; vielmehr sollen alle jene Stücke geboten
werden, die für eine ergiebige Diskussion über die Echtheit und den
Umfang des Schrifttums Eckharts irgendwie ernstlich in Frage kommen.
Diese Weitsicht ist überaus zu begrüßen. Ebenso ist es in Rücksicht
darauf, daß nicht nur Philologen, sondern sogar mehrheitlich Theologen,
Philosophen und Historiker die Ausgabe benützen werden, einzig richtig
gewesen, daß nach Pfeiffers Vorgang der Text in einem normalisierten
Mittelhochdeutsch geboten wird. Quint beginnt mit jenen Predigten,
deren Echtheit durch die Rechtfertigungsschrift bezeugt wird. Jeder
Predigt wird die handschriftliche Überlieferung vorausgeschickt und das
Verhältnis der einzelnen Überlieferungen zueinander im Anschluß an
Quints Buch klargelegt; es folgt eine kurze Darlegung über den Echtheitsgrad

der einzelnen Predigt, der Nachweis der Stellen aus der
Rechtfertigungsschrift usw., die bisherigen Ausgaben. Der Variantenapparat
wird durch ein Verzeichnis der Zuweisungen an Eckehart und der
Überschriften eröffnet. Der Variantenapparat ist überaus reichlich und zuverlässig

gearbeitet. Sehr wertvoll ist der fortlaufende Kommentar und
Quellennachweis, die ein erhebliches Stück Arbeit bedeuten. Wer sich
etwa die Mühe nimmt, die Predigt i mit dem in Pfeiffer und Quints
Mystikertexten gebotenen Text zu vergleichen, wird mit Staunen den
gewaltigen Fortschritt feststellen, der erreicht wurde.

3. Vom lateinischen Text sind in der 'gleichen Ausgabe bisher vier
Lieferungen erschienen. Am bedeutungsvollsten ist bisher der Anfang
des lateinischen Johanneskommentars, der von Jos. Koch und Karl Christ
sachkundig herausgegeben wird. Verschiedene Herausgeber haben uns
die kleinern Werke Meister Eckharts geschenkt ; Collatio in Libros Sent.,
Quaestiones Parisienses, Sermo die B. Augustini Parisius habitus, Tract,
de oratione dominica. Konrad Weiß gibt die Prologi in opus tripartitum
und die Expositio libri Genesis nach dem Ampi. fol. 181 heraus. Ich will
mich eines abschließenden Urteils über diese Ausgabe und erst recht der
um sie schwebenden Polemik enthalten, bis sie etwas weiter fortgeschritten
ist. Soviel ich bis jetzt ersehen kann, wird die Edition besonders durch
Jos. Koch, B. Geyer und K. Christ mit der wünschenswerten Sorgfalt und
wissenschaftlicher Genauigkeit betraut. Nur Konr. Weiß möchte ich zu
bedenken geben, was Quint, Überlieferung xxvn sagt : daß man sich heute

gerne hinter der bequemen Forderung diplomatischer Abdrucke zu
verbergen suche und solchen Abdrucken mit « Dreck und Speck » den Vorzug
größerer Wissenschaftlichkeit gegenüber den kritischen Texten zuerkennen
möchte. Quint hat damit vollauf recht.

Neben der erwähnten Ausgabe, die vor allem den Vorzug eines
außerordentlich billigen Preises hat, darf sich die von G. Théry O. P. und andern
geleitete Ausgabe in wissenschaftlicher Beziehung immer sehen lassen ;

sie ist in dieser Zeitschrift bereits besprochen worden, so daß ich mich
mit einem Hinweis begnügen kann ; vgl. diese Zeitschrift 1936, 232 ff.

Auf die neuere Literatur über Meister Eckhart einzugehen, hat fast
keinen Wert ; entweder ist sie durch unnötige Polemik beschwert oder



Literarische Besprechungen 343

durch politische Rücksichten leicht gemacht ; was beides der Wissenschaft
nicht zum Vorteil gereicht.

4. Hingegen zeige ich gerne einen ernstgemeinten Versuch über
Heinrich Seuse an : Rieh. Schwarz, Das Christusbild des deutschen
Mystikers Heinrich Seuse. Zwar ließe auch hier der Untertitel « Eine
Begegnung von Germanentum und Christentum » vermuten, daß es sich
um eine « zeitlich » bedingte Darstellung handelt. Aber schon der Umstand,
daß die Arbeit aus der Schule Wolfgang Stammlers herrührt, ist eine Gewähr
dafür, daß wir es mit einer ernst gemeinten und zuverlässig geführten
Untersuchung zu tun haben. Man spürt es zwar gelegentlich, daß Schwarz
der katholischen Theologie fernsteht ; aber umso mehr ist anzuerkennen,
daß er sich einer wohltuenden Objektivität befleißigt und dem Befund
bei Seuse auf weite Strecken hin gerecht wird. Zu begrüßen ist endlich
auch, daß Schwarz sich einer Untersuchung der Lehre Seuses zuwandte ;

außer den gelehrten Anmerkungen in den Ausgaben von Denifle und
Bihlmeyer ist bisher fast nichts Einschlägiges zu verzeichnen gewesen.
Hingegen ist zu bedauern, daß Schwarz den geschichtlichen Grundlagen
der Lehre Seuses nicht genügend nachging : gerade auf diesem Gebiete
hätte sich allerhand herausarbeiten lassen. Trotzdem ist das kleine Büchlein
von Schwarz wertvoll und wird Dienste leisten können.

5. Zur Geschichte der Mystik in der Schweiz sind zwei wichtige
Neuerscheinungen zu vermerken : Muschg, der in dieser Zeitschrift 1937, 124 ff.
bereits besprochen worden ist, und dann das Buch von Emil Spiess über
eine von ihm in Wolhusen entdeckte Mystikerhandschrift des beginnenden
XVI. Jahrhunderts. Sie enthält eine deutsche Übersetzung der Schriften
der Elisabeth von Schönau und des Fließenden Lichtes der Mechthild von
Magdeburg ; beide Übertragungen wurden auf Grund wohlbekannter
lateinischer Texte angefertigt. Das Buch wird von mir in der Zeitschrift
für Schweizerische Kirchengeschichte eingehend besprochen.

6. Endlich mache ich hier auf drei schon vor einiger Zeit erschienene
Dissertationen der Universität Freiburg i. Ü. aufmerksam. Vorerst auf
Gottfried Fischers Geschichte der Entdeckung der deutschen Mystiker
Eckhart, Tauler und Seuse im XIX. Jahrhundert. Der Verfasser macht
den wohlgelungenen Versuch, die Geschichte der Erforschung der drei
genannten Mystiker zu schreiben. Es ist bewundernswert, mit wie großem
Fleiß er auch die entlegenste Literatur zusammentrug, um seine Übersicht
möglichst vollständig zu gestalten. Es wird die ganze Entwicklung der
Forschung bis und mit Denifle dargestellt, der als der eigentliche Erneuerer
unserer Kenntnis der mittelalterlichen deutschen Mystik zu gelten hat.
Es ist sehr lehrreich zu erfahren, welche Irrwege die Forschung ging, bis
sie auch nur in den wichtigsten Fragen richtig zu sehen begann : man
denke nur an die Frage vom Gottesfreund im Oberland, an die Umgestaltung

aller bisherigen Forschungsergebnisse durch die Entdeckung der
lateinischen Schriften Meister Eclcharts. Wir zehren heute immer noch
von den Orientierungen, welche die Studien über die deutsche Mystik
durch Denifle empfingen. Fischer stellt den ganzen Entwicklungsgang



344 Literarische Besprechungen

lebend und vollständig dar. Er bietet darum eine sehr willkommene
Ergänzung zu dem schon früher erschienenen Buche von Xavier de Hornstein,

das die Entwicklung der Studien seit Deniile bis etwa 1920 darstellt.
Wer sich mit deutscher Mystik beschäftigt, wird sich mit Nutzen an
Fischers Buch wenden ; dasselbe verdient, daß ihm vermehrte Beachtung
geschenkt werde.

7. Vorzüglich ist auch die Untersuchungvon P. Columban Fischer O. F.M.
über die früher dem hl. Bonaventura zugeschriebenen Meditationes Vitae
Christi. Bekanntlich hat seinerzeit P. Olivarius Öliger O. F. M. die Ansicht
ausgesprochen, daß die Meditationes einem italienischen Franziskaner
Johannes de Caulibus zuzuschreiben seien. Durch Oligers Arbeit angeregt,
hat P. Fischer den Fragenkomplex in durchaus selbständiger Art und Weise
untersucht ; was er an handschriftlichem Material zusammentrug, ist
geradezu erstaunlich. Auf Grund dieser umfassenden Sammlungen konnte
endlich eine zuverlässige Ordnung in die Uberlieferung gebracht werden ;

die Textfamilien ließen sich unterscheiden, die Übersetzungen wurden in
ihrem Verhältnis zum lateinischen Text erkannt. Und hier setzte die
große Überraschung ein. P. Fischer hat in überzeugender Art und Weise
nachweisen können, daß die italienische Textform die ursprüngliche ist,
daß sie auf einen unbekannten Franziskaner aus der Toskana zurückgeht,
der sein Werk im XIV. Jahrhundert, jedoch noch vor 1330 vollendet hat.
In die Meditationes Vitae Christi nun wurden Meditationes de passione
verarbeitet, die in lateinischer Sprache vom hl. Bonaventura verfaßt
worden waren. So wurde das Rätsel gelöst und zugleich dargetan, wie
die Meditationes so lange Zeit unter Bonaventuras Namen gehen konnten.
Die Arbeit ist ein Musterbeispiel dafür, wie man unter Benützung des
handschriftlichen Materials zu zuverlässigen literarkritischen Ergebnissen
gelangen kann ; die von P. Fischer angewandte Methode ist sauber und
für ähnliche Arbeiten vorbildlich.

8. Mehr vom geistesgeschichtlichen Standpunkt aus tritt Ad. Von-
lanthen an Geilers Seelenparadies heran. Man spürt dem Buche die
Schule Günther Müllers an, aus der es hervorgegangen. Vonlanthens
Studie ist überaus interessant. Der Verf. versucht vor allem die Stellung
herauszuarbeiten, die das Werk innerhalb der ihm ähnlichen
Literaturerzeugnisse einnimmt. Er untersucht die Sprache des Werkes, dessen

Verhältnis zu den in Frage kommenden Vorlagen, die Herkunft der in ihm
vorkommenden Motive. Er glaubt — und damit dürfte er durchaus richtig
gesehen haben — daß Geilers Geistesart auf der Linie Gerson - Nider zu
suchen ist. Daß bei der Untersuchung mancherlei abfällt, was für die

genauere Kenntnis der unmittelbar vorreformatorischen geistlichen Literatur
von Bedeutung ist, möchte ich ausdrücklich betonen. Etwas zu wenig
genau sind die rein literargeschichtlichen Darlegungen in der Einleitung,
besonders über den unter dem Namen Alberts des Großen gehenden Para-
disus Animae. Das Problem ist doch zu einem guten Teil verwickelter
und heute noch nicht völlig abgeklärt ; an eine Zuweisung an Humbert
von Romans ist gar nicht ernstlich zu denken.



Literarische Besprechungen 345

9. Recht wertvoll ist die Gesamtdarstellung der Franziskanischen
Mystik, wie sie von P. Stanislaus Grünewald O. M. Cap. versucht wird.
Ich will hier nicht auf seine Darlegungen über die Begriffsbestimmung
der katholischen Mystik und über die verschiedenen Systeme der theoretischen

Mystik eingehen ; sie bewegen sich fast zu sichtbar in der « Mitte ».

Vielleicht hat auch seine Darstellung des Systems des hl. Bonaventura
unter der Tendenz gelitten, nach rechts und links « Recht und Unrecht »

in unparteiischer Weise zu verteilen ; trotzdem ist seine Darstellung sehr
wertvoll und auf weite Strecken hin völlig zuverlässig, in jedem Falle
auf einer außerordentlich umfassenden Kenntnis des Stoffes aufgebaut.
Den Historiker aber möchte ich sehr eindringlich auf zwei Dinge aufmerksam
machen, die bisher noch nie in der gleichen Vollständigkeit und unter
ebenso zuverlässiger Benützung der einschlägigen Literatur bearbeitet
worden sind wie durch P. Grünewald : auf die systematische Zusammenstellung

der Quellen zur Franziskanischen Mystik (S. 15-28) und auf den
Anhang, der zum ersten Mal auf die Mystiker und mystischen Schriftsteller

des deutschen Sprachgebietes aus dem Kapuzinerorden aufmerksam
macht. Diese beiden Zusammenstellungen sind mehr als wertvoll und
verdienen den aufrichtigen Dank jener, die sich mit der Geschichte der
Mystik beschäftigen.

10. Großzügig gedacht und ebenso großzügig angelegt ist die Sammlung

von Maria Meertens, einer Ursulinerin. Ihr Werk gehört sicher zu
den wichtigsten Erscheinungen auf dem Gebiete der Mystik. Die
Verfasserin will eine möglichst vollständige Übersicht über die niederdeutschen
und niederländischen Gebete bieten, in der Hauptsache für das XV.
Jahrhundert. Sie hat ihre außerordentlich umfassende Sammlung, die immer
noch nicht abgeschlossen ist, sozusagen ausschließlich auf Grund
ungedruckten Materials zusammengebracht. Wer sich ein Bild über die von
der Verfasserin durchgearbeiteten Quellen machen will, der ziehe den
VI. Band zu Rate. Dort werden im ganzen 42 Handschriften sehr
eingehend beschrieben, die von der Herausgeberin für ihr Werk verwendet
wurden. Ist eine Beschreibung von Handschriften schon an sich eine
mühsame Arbeit, was muß man dann erst von Beschreibungen von
Mischhandschriften und Gebetbüchern sagen, wie sie hier bis in alle Einzelheiten

mit größter Genauigkeit beschrieben werden Die Beschreibungen
werden durch genaue Incipitverzeichnisse und durch ausführliche Indices
zugänglich gemacht. Seitdem Borchling seine bekannten Berichte über
niederdeutsche Handschriften herausgab, ist für die geistliche Literatur
der Niederlande wohl nie mehr eine in gleichem Maße umfassende und
gelehrte Sammlung veranstaltet worden. — In Band I-III (die später
noch durch Band IV und V ergänzt werden sollen), werden die gewonnenen
Ergebnisse dargestellt. Die Verfasserin bietet zuerst eine sehr wertvolle
Ubersicht über die Entwicklung des Gebetbuches : über die Quellen der
üblichen Gebets- und Betrachtungsbücher, unter welchen die bekannten
Meditationes S. Augustini, d. h. des Joh. de Fécamp, einen besondern
Platz einnehmen. Alsdann werden die Gebete zu Ehren der allerheiligsten



346 Literarische Besprechungen

Dreifaltigkeit, zur Verehrung des Lebens des Heilandes, zu Ehren der
Kindheit Jesu und des Leidens des göttlichen Erlösers eingehend behandelt
und zu einem sehr großen Teil erstmalig herausgegeben. In ähnlicher
Weise behandelt Band II die Gebete zu den heiligen fünf Wunden, zum
Herzen Jesu, zum kostbaren Blut, zu den göttlichen Wundmalen, zum
Antlitz des Heilandes usw. Band III behandelt vor allem die Kommuniongebete.

Ich kann in meiner Besprechung nicht auf einzelne Punkte
eingehen. Ich möchte nur hervorgehoben haben, daß uns hier zu einem
großen Teil völlig unbekanntes Material in einer sehr zuverlässigen Form
geboten wird : die Reichhaltigkeit des Gebotenen ist überraschend. Ich
bin überzeugt, daß von dem Buch viele nützliche Anregungen ausgehen
werden.

Rom. Dominikus Planzer O. P.

Philosophie.

C. Boyer S. J. : Cursus Philosophiae. 2 vol. 560 und 600 SS. —
Parisiis, Desclée De Brouwer.

Dieses neue Handbuch, das der verdienstvolle Sekretär der Römischen
Thomasakademie und Studienpräfekt der Gregoriana herausgibt, ist vor
allem für die französischen Priesterseminare bestimmt. Es bezweckt, den
jungen Priesteramtskandidaten eine gründliche und vollständige
philosophische Ausbildung zu ermöglichen, nicht bloß zur Vorbereitung auf
das Studium der Theologie, sondern auch zur Einführung in die modernen
weltanschaulichen Fragen, denen ein Priester nicht ausweichen kann und
nicht darf. Wenn schon bei der ganzen Anlage die französische Denkweise
mehr berücksichtigt wurde, so besonders bei diesen letztern Fragen ; auch
wird die moderne Literatur durchgängig französisch zitiert und werden
den einzelnen Thesen Texte alter und moderner Philosophen in französischer

Sprache oder Übersetzung als erläuternde Belege angefügt.
Inhaltlich schließt sich der Verfasser der thomistischen Lehre an,

so wie sie in den von der Studienkongregation vorgelegten 24 Thesen
zusammengefaßt wurde. Der I. Band, der Ende 1935 erschien, begreift
eine ausgedehnte Einleitung (11-60), die Logik und die Naturphilosophie
bis zur anima vegetativa einschließlich. Vor der Naturphilosophie ist
eine Introductio metaphysica eingeschaltet (307-367). — Nach kaum
einem Jahre folgte der II. Band, der die Psychologie, die Metaphysik
(einschl. Theodizee) und die Ethik enthält.

Betrachten wir diesen Cursus Philosophiae zunächst als Ganzes, so
können wir seinem Verfasser nur volle Anerkennung zollen. Aber auch
die Bemerkungen, die wir zu Einzelheiten glauben machen zu müssen,
sollen den Gesamteindruck in keiner Weise beeinträchtigen.

Die Einleitung sucht zuerst in einem raschen historischen Überblick,
der oft nicht mehr als eine bloße Namenaufzählung sein konnte, eine
beschreibende Definition der Philosophie darzustellen. Hier finden sich
auch die wesentlichen Angaben über die Werke des hl. Thomas. Darauf



Literarische Besprechungen 347

folgt die sachliche Definition der Philosophie, Ausführungen über ihren
Gegenstand, ihre Beziehungen zu den andern Wissenschaften, Einteilung
und Methode. — Das Verhältnis der Philosophie zur Theologie (50) wäre
vielleicht klarer zum Ausdruck gebracht worden, wenn der Verf. nach
Thomas, In Boëth. de Trin. q. 2 a. 2 c (Ed. Parm. 17, 360) den Unterschied
der beiden Wissenschaften aus den beiden Wissenswegen abgeleitet und
dann nach 1. c. a. 3 c die Harmonie zwischen beiden nachgewiesen hätte.
Zur Kontroverse über die christliche Philosophie bemerkt B. mit Recht,
daß das Band zwischen « christlich » und « Philosophie » nicht ein positives
und notwendiges, sondern nur ein negatives und tatsächliches ist.

Die Logik wird richtig bestimmt als die Wissenschaft, die « ut obiectum
formale habet entia rationis, seu intentiones secundas quibus conceptus
ordinantur » (166). Sie wird von B., wie ziemlich allgemein üblich,
eingeteilt in Logica minor seu formalis und Logica maior seu materialis. Die
Formallogik « actum rationis dirigit praescindendo a materia conceptuum » ;

sie achtet nur auf die rectitudo ratiocinii. Die Materiallogik dagegen
«dirigit actum rationis attendendo ad materiam conceptuum» (166).
Zur Materiallogik rechnet B. auch die Frage « De aptitudine actuum
intellectus ad cognoscendas res sicuti revera sunt » (65). Deshalb behandelt
er hier die Grundfragen der Kriteriologie : Wert der menschlichen Erkenntnis,
Widerlegung des Skeptizismus und des Idealismus, obschon er ausdrücklich

hervorhebt, daß diese Probleme nach Aristoteles und Thomas der
Metaphysik angehören. -— Die Abgrenzung zwischen Formal- und Materiallogik

ist nicht leicht zu verstehen. Die Frage « De Universalibus » findet sich

ganz richtig in der Materiallogik. Dagegen ist die Behandlung der Prädi-
kabilien und der Prädikamente der Formallogik zugewiesen. Der
demonstrative Syllogismus kommt zu seinem Recht in der Materiallogik ; aber
weshalb ist der Syllogismus dialecticus und sophisticus in der Formallogik
unter dem Gesamttitel « De argumentatione deductiva ratione materiae »

behandelt
Die Notwendigkeit, vor der Naturphilosophie einen Abriß der

Metaphysik zu geben, um die Schüler gleich an die metaphysischen
Grundbegriffe zu gewöhnen, wurde seinerzeit von P. Gény S. J. (Questions
d'enseignement de phil. scol. Paris 1913) eifrig verfochten. B. versuchte,
diesen Vorschlag zu verwirklichen. Die Transzendenz des Seins wird
kurz erklärt, dann der äußerst schwierige Begriff der Analogie, der Unterschied

des Seins nach Akt und Potenz, die Kategorien, die Ursachen, das

Kausalitätsprinzip. Diese Einführung ist natürlich in ganz knapper und
gedrängter Form gegeben, aber durchaus sachlich, ganz im Geiste der
thomistischen Philosophie. Wenn auch diese Probleme nicht noch einmal
in der Metaphysik vom Verf. erörtert werden, so wird jeder Lehrer sie dort
noch einmal im Zusammenhang mit den andern metaphysischen Fragen
und in vertiefter Erklärung vortragen.

Zu Beginn der Kosmologie bestimmt B. ihr Verhältnis zu den physischen
und chemischen Wissenschaften. Gegen Maritain nimmt er, ganz im
aristotelischen und thomistischen Sinn, einen nicht spezifischen Unterschied

an : «... dicemus scientias physicas et chimicas potius materialiter



34« Literarische Besprechungen

quam formaliter a Cosmologia differre : nam videntur cum Cosmologia
unam scientiam corporum ut corporum efficere » (370). Physik und Chemie
bilden sozusagen die Vorstufe, die Voruntersuchungen zur Naturphilosophie.
Mit dem Fortschritt der Wissenschaften schreitet zwar auch die Kosmologie
voran ; doch hängt sie nicht wesentlich von dem Fortschreiten der
Wissenschaften ab.

In der Kosmologie schlug B. die via inventionis ein, damit das
Bekanntere soweit als möglich als Voraussetzung zu dem weniger Bekannten
diene. Daher die Einteilung: 1. De quantitate corporum; 2. De quali-
tatibus corporum ; 3. De natura corporum. Vom rein systematischen
Standpunkt aus könnte man dieses Vorgehen wohl beanstanden, da die
vollkommene Wissenschaft von der Natur des Subjekts auf seine
Eigenschaften schließen soll. Doch hat die von B. benutzte Methode so große
pädagogische Vorzüge, daß sich von diesem wichtigen Standpunkt aus
nichts dagegen einwenden läßt.

Das Kapitel über die Quantität handelt über die Quantität an sich
(Kontinuität und Teilbarkeit), ihr Verhältnis zur Substanz, über Ort und
Raum, über Bewegung und Zeit. Dann folgt das kurze Kapitel über die
Qualitäten des Körpers, das für die Objektivität der sinnlichen
Eigenschaften eintritt. Das Kapitel über das Wesen der Körper wird eingeleitet
durch eine Zusammenfassung der modernen Korpuskeltheorie. Dann wird
Atomismus und Dynamismus als letzte philosophische Erklärung
verworfen und der Hylomorphismus dargelegt und bewiesen. Drei Beweise
stellt B. für die Wesenszusammensetzung der Körper aus Materie und
Form auf : den grundlegenden ex mutatione substantiali, dann eine
Anwendung der Akt-Potenz-Theorie, drittens das von P. Descoqs entwickelte
Argument ex oppositione proprietatum. Im Anschluß hieran kommt die
Lehre vom Individuationsprinzip, die Konstitution des Corpus mixtum,
schließlich die Zielstrebigkeit in der anorganischen Welt.

Der gleiche aufsteigende Weg wurde auch in der Psychologie
eingeschlagen. Dieser Teil des Handbuches dürfte wohl als ein Meisterwerk
seiner Art angesehen werden. Nicht bloß werden hier die traditionellen
Probleme eingehend erörtert, sondern auch unter Heranziehung der
wichtigsten Ergebnisse der empirischen Psychologie in ihrer heutigen Form
dargestellt. Das gesamte Material ist einheitlich verarbeitet und zu einem
Ganzen fest zusammengefügt.

Nachdem die Grundfragen der Metaphysik in der Introductio meta-
physica behandelt wurden, bleibt für die Metaphysica generalis verhältnismäßig

wenig übrig. Es sind in der Hauptsache zwei Fragenkomplexe,
die hier zur Sprache kommen : De Veritate und De principiis entis
composite Unter den ersten Titel gruppiert B. die kriteriologischen Probleme,
die in der Logik und Psychologie noch nicht behandelt wurden : Wesen
und Kriterium der Wahrheit, Glaube und Irrtum (unter dem gemeinsamen
Titel : utrum voluntas moveat intellectum), kantischer und nachkantischer
Idealismus. Das Kapitel De principiis entis compositi enthält die
grundlegende These von der Realdistinctio zwischen Sosein und Dasein, das
Problem der Subsistenz, die B. mit dem substanziellen Sein gleichstellt,



Literarische Besprechungen 349

und die Relatio. — Man sieht besonders klar bei der Metaphysik, daß
der Verf. der Einteilung nach pädagogischen Gesichtspunkten einen großen
Wert gibt. Daher die Aufteilung in Introductio metaphysica und Meta-
physica generalis, die gewiß kein objektives Kriterium haben kann. Daher
auch die Verteilung der kriteriologischen Probleme auf die verschiedenen
Disziplinen, die an und für sich einen besondern Teil der Metaphysik
bilden. Hätte es aber nicht wenigstens ebenso große Vorteile dieser Art,
wenn in einem Handbuch, das ja natürlich auch Nachschlagwerk sein
muß, die Systematik allein ausschlaggebend ist

In der Theologia naturalis ist die eingehende Behandlung der
Gottesbeweise ganz im traditionellen thomistischen Sinn gehalten. Auch die
Darstellung unserer Erkenntnisart der göttlichen Natur durch die Analogie
muß restlose Billigung finden. Leider verläßt B. die thomistischen Bahnen
bei der Behandlung des Einflusses Gottes auf die Handlungen der
Zweitursachen. Eine physische Prädetermination nimmt er nur bei den
notwendigen Handlungen an, bei den freien Handlungen dagegen — aus
psychologischen Rücksichten — nur eine praemotio indifferens, welche
nicht die ganze Potentialität des Geschöpfes aktuiert. Folgerichtig sagt B. :

« Negata autem motione praedeterminante ad actus liberos, scientia media
necessario ponenda est» (419). Die Natur der Scientia media wird kurz
dahin erklärt, daß Gott « cognoscendo essentiam suam comprehensive,
in ea videt quomodo tales vel tales imitationes eius existèrent in tali vel
tali hypothesi » (420) ; Gott erkennt die Futuribilien auf allen Fall durch
sein Wesen allein, « nulla determinatione accepta a creatura ; qui modus
nos profunde latet » (ibid.). — Um den Rahmen einer Besprechung nicht
zu überschreiten, seien hierzu nur zwei Bemerkungen gemacht : 1. Wenn
die thomistische — hier bannezianische genannte — Ansicht auch nicht
in den 24 Thesen ausgedrückt ist, so ist sie doch im Geist des Aquinaten
und aus seinen Prinzipien abgeleitet. Denn nach Thomas ist das Wissen
Gottes von den freien zukünftigen Handlungen ein ursächliches. 2. Die
Scientia media, so wie sie B. darlegt, unterscheidet sich nicht wesentlich

von der thomistischen Ansicht, da das Erkenntnismedium hier wie dort
nur Gott (oder etwas Göttliches) ist. Besser wäre es aber vielleicht, dies
Wissen Gottes auf die scientia visionis zurückzuführen, als auf die scientia
simplicis intelligentiae, wie B. es tut.

Die Ethik behandelt in einem allgemeinen Teil die grundlegenden
Fragen über den Zweck, das menschliche Handeln, die Sittlichkeitsnorm,
das Recht ; in einem besonderen von den Rechten und Pflichten des
Individuums, der Familie und des Staates. Hier kommen auch die aktuellen
Probleme der Sozialphilosophie kurz zur Aussprache.

Um die großen Vorzüge dieses neuen Handbuches anzuerkennen,
ehrte S. E. Kardinal Bisleti, Präfekt der Hl. Studienkongregation, den
Verf. mit einem öffentlichen Glückwunschschreiben.

Rom (S. Anselmo). P. Johannes Müller O. S. B.



350 Literarische Besprechungen

H. J. Brosch : Der Seinsbegriff bei Boëthius. (Philosophie und
Grenzwissenschaften, IV. Bd., i. H.) — Innsbruck, F. Rauch. 1931. vm-122 SS.

Im vorliegenden Heft wird « der Versuch gemacht, einen
Gesamtkommentar zu Boëthius' rätselhaftem Esse zu geben, um seine Ansicht
in der viel umstrittenen Frage der Unterscheidung von Wesenheit und
Dasein kennenzulernen» (III).

Zunächst untersucht B. im ersten Teil seiner Studie den Terminus esso

in den boëthianischen Schriften, dem zweiten Porphyriuskommentar, den
Consolationes Philosophiae und den theologischen Opuskeln de Trinitate
und de Hebdomadibus, um seinen Sinn klarzulegen. Bei dieser Analyse
wurde der Inhalt der Schriften, ausgenommen der des Liber de
Hebdomadibus, der eingehend dargestellt wurde, nur so weit zu Rate gezogen,
als es zum Verständnis des Esse erforderlich scheint. Das Ergebnis dieses
ersten Teiles ist, daß, abgesehen vom Porphyriuskommentar, im ganzen
Schrifttum Boëthius' esse nur im Sinne von Wesenheit, nicht von Dasein
gebraucht wird. Den schwankenden Gebrauch im Porphyriuskommentar,
in dem esse bald für Dasein, bald für Sosein verwandt wird, erklärt B.
durch ein willkürliches Hinübergleiten von der logischen in die ontologische
Ordnung.

Im zweiten Teil behandelt B. die Beziehung von Sosein und Dasein
bei Boëthius. Nachdem er untersucht hat, welche Lösung Boëthius zu
dem Universalienproblem gibt und wie er die Lehre von der Partizipation
des geschaffenen Seins versteht, schließt er mit Roland-Gosselin und Pelster,
daß die distinctio inter essentiam et existentiam dem Boëthius vollständig
unbekannt war, und daß er folglich nicht als Vorläufer eines Realunterschiedes

angesehen werden darf. Nur ein falsch verstandener Boëthius
konnte jenen Einfluß auf die Entwickelung der Lehre von der Realdistinctio
im Mittelalter ausüben, den wir kennen. Alle Texte der theologischen
Schriften Boëthius', die von vielen älteren und neueren Autoren als auf
die Realdistinctio hinweisend zitiert werden, wie z. B. « quod est accepta
essendi forma est atque consistit » (de Hebdom.), haben nach B. gar nichts
mit dem Problem zu tun. Auch aus der Partizipationslehre könne nichts
für unser Problem geschlossen werden, da es sich bei Boëthius nur um die
Teilnahme an der Wesenheit, nicht aber um die an der Existenz handle.
Höchstens könne aus Boëthius' Lösung des Universalienproblems im
Porphyriuskommentar eine Realdistinctio gefolgert werden ; « denn die
Genera und Species machen das Sosein der Dinge aus, wenigstens das
generische und spezifische. Sie selbst haben aber keine Existenz Also
ist ihre Existenz real von ihnen verschieden » (118). Aber eine solche
Forderung liege ganz außer dem Sinne des Boëthius.

Es fällt dem Leser gleich auf, daß B. sein nur für den ersten Teil
angegebenes Bestreben, « unbeeinflußt von jeder Schule » (1) vorzugehen,
faktisch nicht auf den zweiten Teil ausgedehnt hat. B. ist Suarezianer
und verleugnet hier seine Schule nicht. So behauptet er, erst Suarez habe
mit seiner Lehre über das Individuationsprinzip in dem Universalienproblem

die wahre Lösung gefunden, « jene glänzende, allseitig befrie-



Literarische Besprechungen 35r

digende Synthese von Realismus und Nominalismus, die allein den Namen
« gemäßigter Realismus » verdient, weil sie die übertriebene Realisierung
des Realismus exaggeratus vermeidet und weil sie anderseits auch dem
Nominalismus die Spitze bricht » (90). Er teilt auch die Ansicht, der
hl. Thomas sei mit seiner Lehre von der Materia signata quantitate als
Individuationsprinzip nicht über das universale in re hinausgekommen.
Diese Anschauungen seien bloß hervorgehoben ; es ist hier nicht der Ort,
näher darauf einzugehen.

Fast möchte es einem scheinen, B. sei bestrebt, nur ja keine Spur von
Realunterschied zwischen Wesenheit und Existenz bei dem Vorscholastiker
finden zu wollen. Übrigens scheint er, dem Einfluß seiner Schule folgend,
die Realdistinctio aufzufassen als die zwischen der bloß möglichen (nicht
aktualen, individualisierten) Wesenheit und der Existenz liegende, die
nicht die thomistische Ansicht ist, und die überhaupt nicht in Frage steht.
Deshalb glauben wir, daß mit dieser Studie noch nicht das letzte Wort
über die Interpretation des Esse bei Boëthius gesprochen ist. Daß Boëthius
das Problem der Realdistinctio formell nicht gekannt hat, geben wir zu.
Ob aber aus seiner Philosophie gar nichts zur Lösung des Problems von
uns geschlossen werden kann, mag einstweilen dahingestellt bleiben.

Rom (S. Anselmo). P. Johannes Müller O. S. B.

L. de Raeymaeker : Metaphysica Generalis. Ed. altera penitus re-
cognita. — Lovanii 1935. xxi-530 pp. — Tomus I : Doctrinae expositio
(1-288). Tomus II : Notae historicae (289-530).

Wenn das vorliegende Werk vom Verf. direkt als Schulhandbuch
gedacht und zu diesem Zweck mit einem ganzen Schulapparat von
prägnanten Definitionen, bündigen Beweisen, Schemata und Zusammenfassungen
besonders ausgerüstet wurde, so bildet es doch ein Handbuch größeren
Stils, das den Rahmen einer ersten Einführung in die Metaphysik bewußt
überschreitet. Zu einem vertieften Studium dieser Wissenschaft nach den
thomistischen Prinzipien wird es den Studenten und vielleich nicht zuletzt
manchen Lektoren ein wertvolles Hilfsmittel sein.

Eigentlich bietet das Buch mehr als sein Titel ankündigt, da es nicht
bloß die allgemeine, vom Sein als solchem handelnde Metaphysik umfaßt,
sondern auch die besondere (de ente multiplici qua tali), in der das

begrenzte Sein ausführlich betrachtet und ein kurzer Hinweis auf die
Existenz und das Wesen der ersten Ursache gegeben wird. In diesem
Teil kommt auch die These über die hylomorphische Zusammensetzung
des körperlichen Seins mit ihren Folgen, das Individuationsprinzip usw.
zur Aussprache, die an und für sich der Naturphilosophie angehört. Der
Verf. behandelt sie hier als die metaphysische Grundlage der Vielheit der
Dinge einer selben Art. Sie wird daher auch hier durch ein metaphysisches
Argument bewiesen (Anwendung der Akt- und Potenz-Lehre) ; nur kurz
werden zwei physische Argumente angedeutet, eines aus den substantiellen
Veränderungen, die auf die Lebewesen beschränkt werden, ein zweites
aus den entgegengesetzten Eigenschaften der Körper. An vielen Stellen



352 Literarische Besprechungen

gibt der Verf. Hinweise auf die theologischen Fragen, die ihre Wurzel in
den metaphysischen Problemen haben und auf die das Studium der
Metaphysik vorbereitet.

Die systematische Absonderung der geschichtlichen Gesichtspunkte
zu den einzelnen Fragen in einem eigenen Band ermöglichte dem Verf.
einerseits ein ungestörtes Vorgehen in der Lehrerklärung, wo nur die
Wahrheit allein ausschlaggebend ist, andrerseits eine eingehendere Behandlung

der Problemgeschichte. Es war zwar nicht des Verfs. Absicht, eine
gesamte Geschichte der allgemeinen Metaphysik zu schreiben, doch bieten
seine Darlegungen, die er unter dem bescheidenen Titel « Notae »

veröffentlicht, ein ungeheuer reiches Material an Textstellen und Literaturangaben,

die einen nicht zu unterschätzenden Wert besitzen. Darüber
hinaus werden sie zu weiteren Untersuchungen veranlassen und besonders
bei metaphysischen Seminarübungen sehr brauchbar sein. Es wäre sehr
zu begrüßen, wenn der Verfasser auch andern Teilen der Philosophie seine
Aufmerksamkeit schenken und uns die Frucht seiner Studien in ähnlichen
Werken zugänglich machen wollte.

Rom (S. Anselmo). P. Johannes Müller O. S. B.

A. Hufnagel : Studien zur Entwicklung des thomistischen Erkenntnisbegriffes

im Anschluß an das Correctorium « Quare » (Beiträge zur Geschichte
der Philosophie und Theologie des Mittelalters, Bd. XXXI, H. 4). —
Münster, Aschendorff. 1935. vni-131 SS.

In vorliegender Schrift bietet H. einen schätzenswerten Beitrag zur
Ideengeschichte des Korrektorienstreites. Zweck der Schrift ist, « den
Erkenntnisbegriff der sich bekämpfenden Gruppen herauszustellen und
zu erforschen, ob und in welcher Richtung der Erkenntnisbegriff durch
diese literarische Fehde eine Weiterentwicklung erfahren hat» (3). Es
handelt sich jedoch für H. nicht so sehr darum, festzustellen, welchen
theoretischen Begriff die einzelnen Philosophen von der Erkenntnis haben,
sondern vielmehr, welches ihre Ansicht über die metaphysischen Grundlagen

des Wesens der Erkenntnis als solcher ist. Die Erkenntnislehre
gehört zwar nicht zu den Hauptfragen, um die sich in erster Linie der
Kampf dreht. Oft genug aber kommt in der Korrektorienliteratur die
Rede auf die Erkenntnis Gottes, der Engel, der Menschen in diesem Leben
oder der getrennten Menschenseele, so daß die diesen Erörterungen zu
Grunde liegende Erkenntnistheorie genau erfaßt werden kann.

H. analysiert nach zwei Vorfragen (Kap. I) die Voraussetzungen
des Erkenntnisaktes (Kap. II) : Objekt und Subjekt, ihre gegenseitige
Proportion, das Lumen und die Species ; dann das Wesen des Erkenntnisaktes

(Kap. III), das durch eine ganze Reihe von Ausdrücken umschrieben
wird ; zuletzt das Ergebnis des Erkenntnisaktes (Kap. IV), das Verbum
und das Verum.

Den äußeren Rahmen der einzelnen Paragraphen bieten die folgenden
von H. benutzten Quellen : 1. das Correctorium fr. Thomae des Wilhelm
de la Mare, in dem er weniger eine Privatarbeit dieses Autors, als viel-



Literarische Besprechungen 353

mehr das Ergebnis einer ganzen Richtung sieht ; 2. das Correctorium
corruptorii « Quare » des Richard Klapwell (diese beiden Schriften nach
der Edition von P. Glorieux, Bibl. thom. IX). Zum Vergleich zog H. noch
eine andere Thomistenschrift heran, nämlich das noch unedierte Correctorium

corruptorii « Circa » des Johannes Quidort von Paris (nach der
Hs. Basel, Universitätsbibliothek Cod. B. III. 13) ; 3. schließlich ein

anonymes, ebenfalls unediertes Correctorium Summae S. Thomae (Preus-
sische Staatsbibliothek, Theol. lat. qu. 13), in dem H. eine von einem
Parteigänger des Wilhelm de la Mare noch vor 1300 verfaßte Replik auf
die Erwiderung Richards sieht, die oft die Vermittlerrolle zwischen den
beiden extremen Richtungen einnimmt. Diesen drei Ansichten, die als
Anklage, Verteidigung und GegenVerteidigung aufeinander folgen, wird
die Lehre des hl. Thomas von Aquin selbst kurz vorausgeschickt, die ja
den Ausgangspunkt und die Grundlage des ganzen Streites bildet.

Das Ergebnis der Untersuchungen H.s ist ein zweifaches : ein
historisches und ein systematisches. Das philosophiegeschichtliche Ergebnis
zeigt ganz deutlich, daß gerade die Periode des Korrektorienstreites eine
Übergangszeit ist. Einerseits sehen wir die ersten Versuche der Thomisten-
schule, die Lehre des Aquinaten zu verteidigen und gelegentlich weiter
auszubauen. Auf der andern Seite aber merken wir das Abgleiten der
Franziskanerschule von der Philosophie des Seins. Es ist ein nicht geringes
Verdienst Hs., dieses im einzelnen so klar dargestellt zu haben. « Das
Operieren mit der Allmacht Gottes in Fragen, die Thomas als rein
philosophische angesehen hatte, das Ersetzen des Gesetzes der vernünftigen
Stufenordnung des gesamten Seins durch das Prinzip des göttlichen Willens,
der nach « Belieben », nicht nach einem absolut geltenden Vernunftprinzip
das Sein ordnet und seine Gnaden austeilt, die Berufung auf die Erfahrung,
wo dies gar nicht am Platze ist, das mußte die ganze Erkenntnislehre ins
Wanken bringen » (124). So führt diese Richtung über Skotus hinaus
zur skeptischen und fideistischen Haltung des XIV. Jahrhunderts.

Interessant ist auch das Ergebnis, das H. für den Erkenntnisbegriff
als solchen aus dieser Kontroverse zu gewinnen sucht. Die thomistischen
Erkenntnisprinzipien bilden die Grundlage einer jeden objektiven
Erkenntnislehre. Das soll nicht heißen, daß die Erkenntnislehre mit Thomas
erstarrt und keines Fortschrittes mehr fähig ist. Aber eine
Weiterentwicklung darf nicht eine Abweichung von den von Thomas richtig
erfaßten letzten Seinsgesetzen der Erkenntnis sein.

Rom (S. Anselmo). P. Johannes Müller O.S.B.

A. Silva Tarouca : Totale Philosophie und Wirklichkeit. — Freiburg
i. Br. Herder 1937. x-207 SS.

En bon philosophe, M. Silva Tarouca veut atteindre la totalité du réel.

Il constate que les tendances actuelles sont incapables de la saisir. Il
distingue quatre types fondamentaux dans les synthèses philosophiques,
représentés respectivement par Kant, Hegel, Nicolai Hartmann et saint
Thomas. C'est ce dernier qui a vraiment embrassé le tout du réel. —



354 Literarische Besprechungen

L'auteur consacre ses deux derniers chapitres à l'expérience vitale complète,
et à la réalité totale.

On peut dire que le but de ce livre est de déterminer l'objet de la
philosophie, et de montrer que seul le retour au point de vue et à la méthode
de saint Thomas peut la sauver. Nous nous trouvons devant une enthousiaste
apologie de la philosophie thomiste, solidement justifiée d'ailleurs. Mais
M. Silva Tarouca se place nettement sur le terrain des tendances les plus
récentes. Il admet que nous sommes placés devant les alternatives
« dialectiques » de l'être et du devenir, du corps et de l'esprit, de l'existence
et de la mort, etc. Il n'est pas une philosophie qui ne doive tendre à l'unité,
même celle qui imagine les « paradoxes » de l'existence comme d'irréductibles
contradictions, et croit pouvoir se réfugier dans une « foi » angoissée. —
La dialectique de Kant aboutit à une dualité « absolue et relative » ; celle
de Hegel à une impossible unité « absolue et relative ». Nicolai Hartmann
tâche de conquérir une unité relative, mais maintient la dualité absolue.
Seul saint Thomas, fidèle à la réalité, par une dialectique puissamment
synthétique, parvient à une unité absolue, tout en maintenant l'indéniable
multiplicité relative.

M. Silva Tarouca se plaît à exalter la pensée thomiste en des pages où

l'éloquence n'enlève rien à la solidité de la pensée. Nous aurions voulu que
le savant auteur eût insisté davantage sur le fait que bien des dualités
« dialectiques » sont illusoires, et résultent de « catégories » assez artificielles,
par lesquelles nous rompons la continuité du réel. — Une analyse plus
approfondie de la connaissance analogique aurait singulièrement confirmé
sa thèse. Les notions analogiques, de la vraie « analogie de proportionnalité »,

sont la voie normale par laquelle nous nous élevons au-dessus des gênantes
dualités, qui nous accablent aussi longtemps que la raison n'arrive pas à

se libérer de la tyrannie des images. — La base de l'ouvrage peut paraître
un peu étroite : M. Silva Tarouca ne s'adresse guère, pour caractériser la
situation actuelle, qu'aux philosophes de langue allemande, et dans une
courte allusion à Maurice Blondel il y a quelque exagération. Cependant
nous croyons que pour le but qu'il poursuit et pour les lecteurs qu'il a en
vue cette base est suffisante. — Un exposé plus détaillé du mouvement,
sorti de Nietzsche et de Kierkegaard, en ce moment très en vue en

Allemagne, aurait peut-être rapproché davantage les excellentes idées de
M. Silva Tarouca des préoccupations dominantes dans ce milieu.

Nous notons avec plaisir que l'auteur arrive à une idée qui peut mettre
fin à des controverses irritantes. Les derniers problèmes philosophiques
restent à l'état d'inquiétants points d'interrogation, jusqu'à ce que le

philosophe puisse se reposer entre les bras du Dieu personnel, miséricordieux
et Révélateur. Il n'y a là aucun « immanentisme » moderniste ; il n'y a là
aucune altération de la philosophie, science essentiellement naturelle, dont
le génie de saint Thomas a si opportunément établi la notion. Il n'y a là

que l'humble constatation de l'état réel de l'homme, fini de toute part, et

qui cependant ne peut se rassasier que de l'Infini.
M. Silva Tarouca nous a donné un très beau livre, d'une rare

profondeur de pensée, qui met la forte pensée de saint Thomas en contact avec



Literarische Besprechungen 355

les douloureux flottements de la pensée contemporaine. C'est bien là la
manière de faire du thomisme au vingtième siècle. Nous ne sortirons du
pessimisme stérilisant que par l'humilité ; mais quel homme réfléchi ne
serait pas humble parmi les cahotements de la philosophie actuelle Nous
espérons que ce livre de M. Silva Tarouca trouvera beaucoup de lecteurs ;

et qu'à sa suite ils découvriront en saint Thomas les doctrines décisives,
qui seules peuvent introduire l'unité de l'ordre dans le périlleux chaos des

erreurs contemporaines.

Fribourg. M. de Munnynck O. P.

R. Ed. Brennan 0. P. : General Psychology. An Interpretation of the
Science of Mind based on Thomas Aquinas. — New-York. The Macmillan
Company. 1937. xxxvn-509 pp.

Une psychologie moderne basée sur saint Thomas sera une surprise
pour bien des lecteurs. M. Rudolf Allers, M. D., dans la préface qu'il a
écrite pour l'ouvrage du R. P. Brennan, nous assure qu'une psychologie
sans philosophie est une impossibilité, et que la philosophie de saint Thomas
est celle qui interprète le mieux les faits mis au jour par les psychologues
modernes. — Ce mélange de science expérimentale et de doctrines
philosophiques ne sera pas agréé par tout le monde.

Qu'une psychologie sans philosophie soit impossible, on en peut douter.
— Il est vrai que l'inévitable introspection donne à la psychologie une place
à part parmi les sciences de la nature. — Le psychologue le plus empiriste
doit nécessairement formuler quelque théorie explicative ; et celle-ci
semblera fatalement s'appliquer, au moins comme une réponse hypothétique,
aux problèmes les plus fondamentaux que le philosophe pose au sujet de

l'homme. — On constate encore que les plus grands parmi les psychologues
finissent toujours par philosopher ; et dans bien des cas la partie philosophique

de leur œuvre subsiste alors que leurs recherches expérimentales
sont négligées comme vieillies et dépassées.

Cependant, en théorie, une psychologie purement expérimentale,
dépouillée de toute préoccupation philosophique, n'est pas impossible.
Si l'on arrive à tracer la frontière, toujours un peu estompée, qui distingue
— plutôt qu'elle ne sépare — la philosophie de la nature des sciences

naturelles, on peut parfaitement constituer une psychologie purement
empirique, qui ne sera ni plus ni moins philosophique que la physiologie.

Mais peut-on construire une philosophie de la nature sans psychologie
— C'est évidemment impossible, et c'est ce qu'oublient les empiriques
lorsqu'ils s'indignent à la vue d'une « psychologie philosophique ». On
n'arrivera évidemment pas à une conception philosophique de la nature
si l'on ne considère pas très spécialement son sommet, l'homme, — l'homme
qui appartient à la nature et la dépasse, qui seul peut nous faire apprécier
sainement l'unité du cosmos et sa finalité. Cela ne se fait certainement
pas sans une connaissance sérieuse de ses opérations psychiques. Comme
le philosophe doit rester en contact avec les précieuses données que lui
fournissent nos subtils physiciens, il doit se familiariser avec certains des

Dipus Thomas. 24



356 Literarische Besprechungen

résultats qui sont sortis des laboratoires de psychologie expérimentale.
Tous ces résultats ne sont pas d'égale valeur ni d'égale importance.

Le psychologue les recueille tous ; le philosophe fera certainement un choix ;

il retiendra les phénomènes dûment établis qui peuvent influencer sa
conception synthétique de l'homme. Et là se révèle un danger. Ne se perdra-
t-il pas dans le détail insignifiant, dans le sable mouvant de mille
observations occasionnelles et disjointes N'écartera-t-il pas des faits
importants qui pourraient l'obliger à jeter au creuset son image de l'homme
— Nous craignons que jusqu'à ce moment on n'a évité ni l'un ni l'autre
excès ; c'est pourquoi nous estimons que la « General Psychology » du
R. P. Brennan vient à son heure, surtout en Amérique.

L'auteur est très largement renseigné sur toutes les tendances qui
se font jour en psychologie empirique, — et l'on sait que les théories se

succèdent d'une manière un peu anarchique. Il les discute avec sagacité,
et arrive, après en avoir fait saillir les éléments solides, à les placer
judicieusement dans les cadres très larges de la psychologie aristotélicienne et
thomiste. — Les purs philosophes trouveront peut-être que sa philosophie
est un peu courte, et que des discussions plus amples des doctrines
fondamentales seraient nécessaires. Mais toutes sont très bien amorcées ; et si
l'étudiant se réfère aux « lectures recommandées » à la fin de chaque chapitre,
il possédera une psychologie philosophique solidement établie sur ce que
les psychologues empiriques nous ont livré de plus significatif.

Le R. P. Brennan nous paraît avoir échappé aux deux excès que nous
signalions tout à l'heure : l'essentiel y est, le superflu est éliminé. Il nous a
donné un livre qui sera d'un grand secours aux étudiants, — et même à

quelques professeurs de philosophie.

Fribourg. M. de Munnynck O. P.

Acta secundi congressus thomistici internationalis. Taurini-Romae,
Marietti. 1937. 585 pag.

Les communications sont réparties suivant les trois thèmes discutés
au Congrès : critique de la connaissance, philosophie et sciences, philosophie
et religion. Une dernière section comprend des rapports sur le cartésianisme.
Un index des lieux cités de saint Thomas et un index des noms facilitent
la consultation de cet excellent recueil. Inutile de souligner les qualités
du programme où s'allient l'actualité et l'importance intrinsèque des
problèmes posés. On doit remercier et féliciter le R. P. Boyer, S. J., à qui
revient le mérite de cette réussite.

Sur le premier thème, les tendances opposées, au sein de l'école thomiste,
ont pu se confronter. Selon Mgr Noël, président de PI. S. P. à Louvain,
l'épistémologie, tout en réfléchissant sur une métaphysique élémentaire,
précède logiquement et historiquement une métaphysique scientifique et
définitive. Il faut substituer au Cogito fermé de Descartes, qui était un
germe d'idéalisme, un Cogito ouvert, qui, par sa dépendance de l'expérience
et sa relation à l'être, peut être le point de départ du réalisme critique.
Mgr Olgiati, professeur à l'Université du Sacré-Cœur, à Milan, pense au



Literarische Besprechungen 357

contraire que la métaphysique est antérieure logiquement et historiquement
à la « gnoséologie ». En conséquence, il faut étudier et réfuter la conception
moderne de la réalité ; par le fait même, le problème critique sera résolu :

il n'existera même plus. Cette thèse recueille l'adhésion du R. P. Garrigou-
Lagrange et de M. Maritain, mais essuie aussi bien des critiques et des refus,
motivés tant au nom de l'histoire que de la logique. Le R. P. Boyer, secrétaire

du Congrès, résume les débats, en invitant à se rapprocher par une
mutuelle compréhension, les deux tendances existantes, celle des critiques
qui veulent tout justifier, celle des métaphysiciens qui veulent tout sauver.

Le second thème a suscité de très intéressantes précisions sur les
implications diverses d'un véritable hylémorphisme, mis à l'épreuve des découvertes

modernes sur la constitution des corps. Les opinions des thomistes
se partagent quand il s'agit des rapports de la philosophie et des sciences

positives. Selon le R. P. Anicet Fernandez-Alonso, O. P., suivi par de
nombreux congressistes, il n'y a pas de distinction spécifique entre la
philosophie physique et les sciences positives. Car des solutions unanimement
considérées comme scientifiques sont souvent le moyen formel de connaissance

dans des problèmes unanimement considérés comme philosophiques.
Si l'on distingue spécifiquement philosophie et science de la nature, c'est
en vertu de cette tendance actuelle à confondre philosophie et métaphysique,

en absorbant celle-là dans celle-ci. M. Maritain défend, au contraire,
la distinction spécifique des deux disciplines. Du néo-positivisme critique,
ou empirisme logique, de l'école de Vienne, il dénonce les erreurs
philosophiques, mais il sauve la vérité partielle, d'ailleurs nullement originale,
qu'elle renferme, à savoir que la science, au sens moderne, n'est pas une
ontologie. Cette distinction de la science et de la philosophie se fonde sur
les deux sortes d'analyses auxquelles l'esprit peut soumettre la réalité
sensible : l'analyse empiriologique qui a pour objet la vérification sensible
et la mensuration ; l'analyse ontologique qui regarde l'essence de la chose.
On aboutit ainsi à deux types de définition, spécifiquement différentes,
mais également légitimes, et réciproquement complémentaires. La faute
essentielle de l'école de Vienne est de confondre « ce qui est vrai de la science
des phénomènes avec ce qui est vrai de toute science et de tout savoir en
général » ; de là résulte une négation radicale de la métaphysique, ou du
moins le transfert de son objet dans le domaine de la foi, le néo-positivisme
se couronnant d'un néo-fidéisme.

Quant au troisième thème, le R. P. Garrigou-Lagrange dégage sa
conception de la philosophie chrétienne, en s'élevant au-dessus des deux erreurs
opposées, le fidéisme et le rationalisme. On connaît cette théorie d'une
philosophie chrétienne « positive et in se », avec « confortations objectives et
subjectives ». Une opposition assez vive se manifeste. Le R. P. Fernandez
déclare même que, en vertu de la doctrine thomiste de la spécification des

habitus par leurs objets formels, une direction et une « confortation » objective
et positive de la philosophie par la foi seraient absolument impossibles,
car contradictoires. Une autre série de communications, parmi lesquelles
se signale le rapport de M. Penido, de l'Université de Fribourg, invitent
avec instance les thomistes à constituer sans retard une philosophie de la



358 Literarische Besprechungen

religion, dont elles s'efforcent de déterminer les conditions et le programme,
à côté de la théologie et de la théodicée. On semble déjà s'entendre sur
l'objet propre de cette section de la philosophie : la phénoménalité de la
religion, le concept empirique de religion.

En définitive, ce second Congrès thomiste international, par la diversité
même des tendances et des opinions qui s'y sont manifestées avec liberté
et tolérance, par la profondeur et l'intérêt actuel des aperçus qu'il a ouverts,
témoigne d'un actif esprit de recherche et de la vitalité de l'école thomiste.

Fribourg. Irénêe Chevalier O. P.

Cartesio. Supplemento speciale al volume XIX délia Rivista di
Filosofia neo-scolastica, Milano. 1937. XII-807 pp.

Parmi les nombreuses publications qui commémorent le troisième
centenaire du Discours de la Méthode, ce riche supplément de la Rivista
di Filosofia neo-scolastica mérite une place d'honneur. La plupart des

aspects de la philosophie cartésienne y sont examinés par des spécialistes
appartenant aux Universités de plusieurs pays. Les interprétations
divergentes qu'il rapporte font de ce livre, outre une somme du cartésianisme, un
témoignage intéressant pour son histoire. Mais pour l'utilisation pratique
de ce volumineux recueil, il eût été préférable de grouper les articles par
matières plutôt que de les classer suivant l'ordre alphabétique des noms
d'auteurs.

On retrouve ici les communications que firent, au IXme Congrès
international de philosophie, Mgr Olgiati, le R. P. Boyer, M. Paolo Rotta, et
qui sont déjà imprimées dans les Actes de ce Congrès. On reviendra plus
tard, à propos des ouvrages de Mgr Olgiati sur Descartes, sur le caractère
de « phénoménisme rationaliste » par lequel l'éminent professeur définit
la philosophie cartésienne.

On voudrait pouvoir citer tous ces articles si suggestifs. Puisqu'il faut
bien se limiter, on ne relèvera que certaines assertions du R. P. Kuiper, O. P.,
contenues dans Le réalisme de Descartes (p. 527-546), article d'une densité
et d'une précision remarquables. Au nom du réalisme thomiste, l'auteur
prononce contre Descartes des condamnations sévères. Ne concède-t-il

pas, cependant, une position caractéristique du cartésianisme, à savoir la
réalité objective de l'idée, au sens cartésien de l'idée-tableau En résumé,
la thèse authentique de saint Thomas serait celle-ci : « En connaissant
les idées nous connaissons donc les choses. C'est exactement, si l'on veut,
la théorie cartésienne des « idées-tableaux », ou pour employer le langage
de saint Thomas, de l'idée-similitude. Cela n'empêche pas qu'on connaisse
immédiatement la chose, pourvu qu'on l'entende bien... En un mot, nous
connaissons la chose, parce que nous connaissons l'idée qui en est la similitude.
La connaissance de l'idée est la raison de la connaissance de la chose. L'idée
et la chose, la similitude et la chose elle-même sont évidemment deux,
mais deux objets d'un seul et même acte ; et l'un est la raison de l'autre,
ou plus clairement, l'être-objet de l'un est la raison de l'être-objet de l'autre.
C'est ce qui nous permet de charger encore la dose Non seulement, selon



Literarische Besprechungen 359

le thomisme, nous connaissons nos idées, mais on peut très bien dire que nous
connaissons « d'abord » l'idée et « puis » la chose (prius natura, non tempore)
et que la pensée va, en ce sens et par le même acte, « de l'idée à la chose ».

Mot à mot ce que nous disions de Descartes. Mais est-ce du cartésianisme
(p- 534-535) » L'auteur n'abuse-t-il pas un peu de l'incontestable vérité
qu'expriment ces lignes On souhaiterait, après ces dernières affirmations,
qu'il fît l'exégèse d'un passage de saint Thomas, qui, à première vue, semble
bien leur opposer un démenti formel : « Et sic species intellecta secundario
est id quod intelligitur ; sed id quod intelligitur primo est res, cujus species
intelligibilis est similitudo (Sum. Th., I, 85, 2). »

Le R. P. ne laisse pas de marquer, avec beaucoup de nuances, l'attitude
différente de saint Thomas et de Descartes en face de cette conception
qui leur serait commune de l'idée-tableau. « La thèse thomiste sur les idées-
objets suppose et explique le réalisme spontané et le rend critique ou
scientifiquement justifié. La thèse cartésienne sur les idées-objets pose le réalisme
comme un problème qu'il s'agit de démontrer. La différence des deux
positions, malgré l'identité des formules, saute aux yeux. Et elle est capitale.
Car si les néo-thomistes ne veulent rien savoir de la dite thèse, bien que
saint Thomas l'enseigne, c'est parce qu'ils la croient « dangereuse », « germe
de l'idéalisme » (p. 536). » La thèse de l'idée-tableau, il est vrai, conduit
aussi bien au réalisme qu'à l'idéalisme ; mais, chez Descartes, elle n'aboutit
au réalisme que par le détour de la véracité divine. La valeur réaliste de
l'idée-tableau ne provient pas de la relation nécessaire que l'idée soutient
par elle-même avec la chose ; c'est là qu'est le germe d'idéalisme. Mais
ce n'est pas pour cette seule raison que la thèse s'avère dangereuse. C'est

que l'interprétation réaliste de l'idée-objet provoque elle-même l'idéalisme
par sa faiblesse. Elle offre une trop large cible aux flèches des idéalistes,
à leurs critiques et à leur dérision.

L'auteur poursuit : «... la démonstration de l'idée-représentation ou
de l'idée-tableau est la plus importante. Elle est essentiellement
antiidéaliste. Que l'idée soit objet de la connaissance et même l'objet premier,
ce n'est pas encore l'idéalisme. Saint Thomas y souscrit (p. 538). » Pour
l'exposé détaillé de cette thèse, selon saint Thomas, le R. P. Kuiper renvoie
à son article : « Ragione e perferzione dell'immanenza secondo san Tomaso

d'Aquino » (in « Angelicum », anno XII, 1935, P' I45"I7°)' En effet, plusieurs
éléments de cet article de 1935 sont repris ici et mis en regard du cartésianisme.

Ce n'est pas dans le cadre restreint d'une recension qu'on en peut
discuter tous les arguments. Remarquons seulement quelques-uns des
textes de saint Thomas sur lesquels le Révérend Père veut appuyer son
interprétation.

Il cite : «... oportet quod intellectum sit in intelligente et unum cum ipso
(de Pot. IX, 5) » (p. 162) ; mais il omet la suite immédiate qui en est l'essentiel

complément : «Neque etiam intellectum per se est similitudo rei intellectae
per quam informatur intellectus ad intelligendum... Haec ergo similitudo
se habet in intelligendo sicut intelligendi principium, ut color est principium
calefactionis, non sicut intelligendi terminus ». Si le concept devient objet,
terme, c'est à un moment ultérieur, par une réflexion qui suppose le



360 Literarische Besprechungen

mouvement direct et premier vers l'objet. Une interprétation vraiment
synthétique devrait assimiler ces éléments divers de la pensée thomiste
et rendre compte de toutes les parties d'un texte.

La citation de de Pot. VII, 10 (p. 157), également isolée de son contexte,
subit aussi une interprétation étrangère à l'article d'où elle est tirée. Saint
Thomas y montre, en effet, qu'il y a une relation réelle de l'acte de connaissance

à la chose, mais non pas de la chose à l'intelligence : « cum actus
intellectus non sit transiens... ». C'est cette relation réelle qu'il serait
intéressant d'éclaircir, mais que le Révérend Père laisse dans l'ombre.

Enfin, il cite encore (p. 162) : « Actio intellectus non tendit in aliquid
extrinsecum, sed manet in ipso agente (Sum. Th., I, 27,3). » En réalité,
le texte ne porte pas les mots : actio intellectus, mais ceux-ci : « in divinis
non est processio nisi secundum actionem quae non tendit..., etc... ». Et
l'action ici désignée est celle de la volonté aussi bien, et non pas moins,
que celle de l'intelligence, puisqu'il s'agit d'expliquer la procession d'amour.
0 Hujusmodi autem actio in intellectuali natura est actio intellectus et actio
voluntatis ». La même observation est à faire pour les deux citations
suivantes du Compendium Theologiae, c. 37 et 46. Il est à remarquer que toutes
ces citations sont extraites d'articles proprement théologiques, concernant
les processions immanentes de la Trinité ou les relations divines.

La fidélité à saint Thomas ne nous impose donc pas la théorie des
idées-tableaux. Si cette théorie a une origine scolastique, c'est plutôt dans
Suarez qu'il faudrait la chercher.

Le R. P. Kuiper, malgré ces quelques remarques, a parfaitement raison
d'insister sur l'immanence de la connaissance. C'est un aspect de la théorie
thomiste qu'il importe de bien mettre en relief aux yeux des idéalistes et
qui a, en droit comme en fait, une importance capitale. Mais l'immanence
vitale de la connaissance ou la spontanéité de l'esprit s'ouvrent vers
l'extérieur, sont en dépendance de l'extérieur, par une relation réelle avec
la chose qui constitue en propre la connaissance, si bien que saint Thomas
peut écrire, dans un passage admirablement synthétique : « vel secundum
quod (notitia) comparatur ad cognoscentem ; et sic inest cognoscenti sicut
accidens in subjecto, et sic non excedit subjectum, quia nunquam invenitur
inesse alicui nisi menti : vel secundum quod comparatur ad cognoscibile ;

et ex hac parte non habet quod insit, sed quod ad aliud sit... et propter hoc
notitia secundum considerationem istam non est in anima sicut in subjecto ;

et secundum hanc comparationem excedit mentem, inquantum alia a mente
per notitiam cognoscuntur (Quodlibet. VII, Q. I, art. 4) ». De même, dans
un de ces chapitres du Compendium (c. 46), dont le Révérend Père ne retenait
qu'une partie : « Cum enim intelligere fiat per assimilationem aliquam intel-
ligentis ad id quod intelligitur, necesse est id quod intelligitur in intelligente
esse secundum quod ejus similitudo in eo consistit. » Il s'agit donc bien de

nier, non point l'immanence de la similitude, mais sa fonction de « tableau ».

Car, si l'idée existe dans l'intelligence comme un accident, sa forme propre
implique nécessairement une relation réelle avec la chose-objet, laquelle
est connue avant que l'esprit puisse, par réflexion, connaître sa relation à

la chose. C'est ce que l'on signifie en disant que ce qui est connu est « inten-



Literarische Besprechungen 36I

tionaliter » dans l'intelligence et « naturaliter » dans la chose connue. Et
telle est l'origine de la transcendance de la connaissance. Dans l'erreur
seulement, l'idée joue le rôle de tableau : elle fait écran. Nous sommes
donc d'accord pour mettre l'accent sur l'immanence du connaître ; mais il
serait urgent d'élaborer la notion conjointe d'intentionalité, d'être
intentionnel, ce rapport vital du sujet et de l'objet, qui caractérise essentiellement
la théorie thomiste de l'idée. C'est vers l'analyse de cette relation de
similitude très spéciale que doit se porter l'effort de la philosophie critique
thomiste. Et si l'on peut résoudre les problèmes soulevés par les hommes,
on ne dissipera jamais le mystère de la connaissance posé par l'être.

Fribourg. Irénée Chevalier O. P.

P. H. Schmidt : Philosophische Erdkunde. — Stuttgart, Enke. 1937. 122 SS.

Wer nur vom Hörensagen den Titel dieses interessanten Buches kennt,
ist zunächst vielleicht überrascht, den Stoff, der einen mächtigen Band
erwarten ließe, in einem Buch von mäßigem Ausmaß bearbeitet zu finden.
Diese Überraschung aber wendet sich in Staunen, wenn man auf jeder
Seite spürt, wie gedankengesättigt und ideenreich die Darlegungen des
Verfassers sind. Seine Ausführungen sind der beste Beweis für die Wahrheit

des Satzes, der auf der ersten Seite steht, « daß keine Wissenschaft
es mit einem solchen Reichtum der Wirklichkeiten zu tun hat, wie die
Geographie ». Das Buch ist ein bedeutungsvoller Vorstoß jener Richtungen
in den Spezialwissenschaften, die einem engeren Anschluß an die
Philosophie das Wort reden. Es leistet in dieser Hinsicht nicht bloß bescheidene
Anfängerarbeit, sondern hat geradezu epochemachenden Wert. Dem
Positivismus und übertriebenen Empirismus gibt Schmidt eine scharfe

Absage, wenn er schreibt : « Wohl sollen die Grenzen der Wissenschaften
nicht ineinanderfließen, aber wir dürfen nicht vergessen : gerade an den
Grenzscheiden der Wissenschaften liegen immer die großen Fragen. Das
Überfachliche hebt uns empor. Darum werden die Geographen, je weiter
sie der Zusammenfassung ihrer Ergebnisse zustreben, immer mehr
hingewiesen, diese mit dem Gedankenreichtum der Nachbarwissenschaften
zu verknüpfen, um so den Anschluß zu finden an die Zusammenfassung
alles schöpferischen Wissens, an die Philosophie. Die höhere Wertung
ihrer Aufgaben wie der Reichtum und die Tiefe des geographischen
Denkinhaltes weisen die Geographen auf die philosophische Erfassung ihres
Faches hin. Schon Strabo hat ihnen diese Aufgabe zugewiesen. Die
Philosophie steht am Anfang und am Schluß alles geographischen Wissens ;

sie läßt sich in Wahrheit bei keiner geographischen Betrachtung völlig
ausschalten. Wenn der Geograph über die Grundlagen wie die Aufgaben
seines Faches sich Rechenschaft gibt, wenn er seine Arbeitsweisen und
seine Lehrwege bestimmt, wenn er über die Beziehungen zum Nachbarwissen

Klarheit sucht, immer wird er zu den Erkenntnismitteln der
Philosophie greifen ; ohne sie ist er diesen Aufgaben gegenüber hilflos.
Wenn er dann gar eine höhere Wertung des geographischen Wissens
erstrebt, wenn er die Arbeit seines Lebens aus dem heraus schafft, was ihn



362 Literarische Besprechungen

selbst im Innern bewegt und erhebt, wenn er nicht nur das Bild der Erde
darstellen, sondern auch ihr Sein und ihren Sinn erfassen will, wird er
selbst zum Philosophen werden. Findet so die Geographie in der Philosophie
ihre Erfüllung, so gewinnt die Königin der Wissenschaften in der
Geographie eine wertvolle Mitstreiterin » (S. 3 f).

In logischem Aufstieg vom Weltraum und der Erdfeste bis zum
Menschen und seinen Kulturleistungen versucht der Verfasser den tieferen
Sinn der geographischen Elemente zu erläutern. Sehr angenehm berührt
uns auf S. 16 die Feststellung : « Mit der Entwicklungslehre stehen der
Schöpfungsbericht und seine Zeitangabe keineswegs im Widerspruch, denn
« dem Herrn ist ein Jahr wie tausend Jahre ». Sehr schön hebt der Autor
vor allem die Bedeutung des Geistes und die Stellung des Menschen zur
geschöpflichen Welt hervor (S. 55 ff.). Dem Wunder der Kultur werde
man niemals mit einer grobsinnlichen Erklärung beikommen (S. 56). Der
Geist sei eine höhere Entfaltung des Lebens auf der Erde, das Uberlebendige,
das Leben des Lebens. « Wir dürfen wohl im Geist den göttlichen Teil
des menschlichen Wesens erkennen, als das Unvergängliche in der
Entfaltung des irdischen Lebens » (S. 57). « Erdgebunden und erdgelöst
zugleich, das ist das Schicksal des Menschengeistes » (S. 57). Ganz entschieden
wird die ausschließliche Geltung der physischen Ursachen abgelehnt. « Und
doch : sowohl die Wirkung vergangener Umwelten wie der Einfluß der
Gegenwartsumwelt haben ihre Grenzen. Die Rasse ist nicht alles und
der Boden auch nicht. Immer werden wir beim Menschen auf Wesenszüge
stoßen, die weder durch die Erbfolge noch durch die Umwelt sich
erklären lassen. Immer wird die Einzigkeit der Person hervortreten ; als
Persönlichkeit wird sie sich gegen ihre Umwelt abheben und dabei doch
die Vergangenheit in sich tragen und in ihrer Umwelt die Wurzeln ihrer
Kraft finden, die Gruppe nicht verleugnen, der sie angehört» (S. 65 f.).
«Aus keiner natürlichen und gesellschaftlichen Umwelt allein ist das

einzigartige Wesen großer Persönlichkeiten zu erklären » (S. 73). Klar
und anschaulich legt der Verfasser das Verhältnis der Geographie zu den
andern SpezialWissenschaften dar. Geschichte ist ihm fortlaufende Erdkunde.
« Immer schließt das geschichtliche Denken das geographische ein ». Die
Baukunst wird als mächtigste Formensprache der Völker und Länder
dargelegt (S. 71). Die Philologie gibt Aufschlüsse über die Ursitze und
Wanderungen der Völker, ihre räumlichen Verknüpfungen und
Kulturzusammenhänge (S. 72). Auch Literaturwissenschaft und Geographie
haben einander Wichtiges zu geben. Die Staatslehre und Soziologie sind
ebenfalls von der Geographie abhängig. Die eigentümliche Stellung der

Geographie zwischen Naturwissenschafter und Geisteswissenschafter
umschreibt der Verf. sehr treffend mit folgenden Worten :

« Ihre starken Wurzeln hat die Geographie im Reich der
Naturerkenntnis ; ihre reichste Entfaltung jedoch wird sie im Reiche der
Geisteswissenschaft erlangen» (S. 78). Bedeutungsvoll ist auch des Verfassers
methodischer Grundsatz zur Erfassung der Erde : « Nicht wissenschaftlich,
sondern schöpferisch ist die Erde gestaltet, und nur in Annäherung an den

göttlichen Schöpfergeist können wir dem Wesen der Erde und dem' wunder-



Literarische Besprechungen 363

baren Zusammenklang von Natur und Geist auf ihrer Oberfläche
näherkommen » (S. 79). Darum sieht Schmidt in der Weltanschauung die
notwendige Ergänzung des Wissens (S. 95). Für den Schöpfungszweck führt
er die Autorität des Aquinaten ins Feld : « Der höchste Zweck der
Schöpfung, so erklärt Thomas von Aquin, sei die Teilnahme an der
göttlichen Güte. Ihr müssen die Menschen ähnlich werden (ut divinae bonitati
assimilentur), auf daß sich die gesamte Ordnung des Alls und seiner
Ursachen in die menschliche Seele einzeichne (ut in anima describatur
totus ordo universi et causarum eius). Ein wunderbares Wort Damit
ist die höchste Sinngebung der re-ligio, d. i. der Bindung an den göttlichen
Schöpfergeist ausgesprochen und zugleich die höchste Sinngebung der
Stellung des Menschen zur Mutter Erde» (S. 98 f.).

Man liest das Buch nicht bloß mit anhaltendem Interesse, sondern
mit Begeisterung, wozu nicht wenig der schöne Stil des Autors beiträgt.
Mit der ganzen Darstellung verbindet Schmidt einen interessanten Überblick

der einschlägigen Hypothesen mit feiner Abwägung des Problematischen

vom wissenschaftlich Gesicherten. Auffallend ist die ausgedehnte
Kenntnis philosophischer und religiöser Literatur, die man von einem
Fachmann dieser Art nicht vermuten würde. Wir wollen ganz ehrlich
sein und auch zwei Mängel aufweisen, die nach unserer Auffassung die
Lehre des Verfassers noch in sich birgt. Seine Stellung zur Frage vom
Ursprung des Lebens ist unklar ; eine gewisse Verschwommenheit zeigen
auch zwei Stellen, die das Problem von Werden und Sein betreffen (S. 51).
Er unterscheidet nicht zwischen Wesenhaftigkeit und Zuständlichkeit,
wiewohl er andererseits stillschweigend die Wesenhaftigkeit bei der
Darlegung des Menschenwesens festhält. Trotzdem möchten wir das große
Verdienst des geistvollen Autors nicht verkleinern und nur wünschen,
daß seine Gedanken zum Lehrgut des Geographieunterrichtes unserer
Lyceen gemacht würden. Da könnte der Geographieunterricht, der so oft
im Stofflichen verkümmert, eine wertvolle, ideelle Krönung erhalten.

Schywz. Dr. Emil Spiess,

J. Adrian : Weltweisheit und Gottesweisheit. — Limburg a. L., Steffen.

1937. 311 SS.

Das Buch bietet eine gedankentiefe und universal geschaute
Weltanschauungslehre des Katholizismus nicht in der Form trockener
Systematik, sondern eines originellen Aufrisses der Geistesgeschichte der Menschheit.

An Hand der drei Grundtendenzen der Weltanschauungen der
Gottmitte, der Menschmitte und der Weltmitte gibt er eine Geschichte der
Philosophie und zugleich eine großzügige Systematik der katholischen
Lebensauffassung. Der Autor verrät eine große Kenntnis der
Religionsgeschichte und der Geschichte der Philosophie. Außergewöhnliche Begabung
der systematischen Zusammenfassung und klaren Ideenbeziehung
verbindet er mit einer glücklichen Gabe schematisch-anschaulicher
Darstellung. Zu den großen Tafeln im Anhang kommen zahlreiche schematische
Zeichnungen im Text. Nicht alle sind in gleicher Weise zweckdienlich,



364 Literarische Besprechungen

einige sind fremdartig, andere zu umständlich in der Darstellungsweise.
Das Bild darf nicht komplizierter sein als die Lehre. Gelegentlich bemerkt
man die Tendenz, der Ideologie des Nationalsozialismus gerecht zu werden.
« In der geringsten Stellung Würde behaupten » (S. 81) ist Demut.
«Wahrheitsglaube ist Ehrenglaube» (S. 105). Mit Widerwillen und Wehmut
liest man das Kapitel « Ethik und Weltanschauung in neuen Zeichen ».

Die überragende Bedeutung des Denkerfürsten Thomas von Aquin und
die wichtigsten Elemente seiner Lehre werden vom Autor mehrfach
hervorgehoben und geistvoll ausgewertet. Vielseitig, gründlich und doch nicht
weitschweifig gibt sich die klare Darstellung der neuesten und
zeitgenössischen Philosophie. In der ganzen Darstellung beobachtet man
die wohltuende Tendenz, neben der Kritik auch das Positive aus den
gegnerischen Systemen herauszuholen. Ohne das erwähnte Kapitel 38
wäre das Buch ein sehr wertvoller Wegweiser auch für die schweizerischen
Gymnasiasten und Akademiker. So aber wird es wenigstens den Dozenten
ein kostbares Hilfsmittel sein.

Schwyz. Dr. Emil Spiess.

A. Wenzl : Wissensehaft und Weltanschauung. Natur und Geist als
Probleme der Metaphysik. — Leipzig, F. Meiner. 1936. xi-374 SS.

Ein Buch, in dem der philosophische Erkenntniswille, der trotz aller
positivistischer und pragmatistischer Selbstentwertung in der modernen
empirischen Forschung wirksam ist, sich in einer auf hohem Niveau
stehenden Leistung Ausdruck verschafft. Es greift die erfahrungswissenschaftlichen

Theorien auf, die weltbildgestaltende und weltanschauliche
Bedeutsamkeit haben, sucht sie kritisch und vertiefend zu deuten und
auf ihrer Grundlage ein — nach der modernen Bedeutung des Wortes —
metaphysisches Weltbild aufzurichten. Ziel und Vorgehen des Verfassers
entsprechen denen der positiven, empirischen Metaphysik im Sinne
E. Bechers und H. Drieschs, die übrigens auf die Fragestellungen und
Ergebnisse des vorliegenden Buchs auch inhaltlich einen starken Einfluß
ausübten. — Die allgemeinen Voraussetzungen seines Unternehmens
erörtert der Autor im ersten Teil. Das reale Sein wird als das wenigstens
möglicherweise einem Subjekt in innerer oder äußerer Wahrnehmung
Sich-Kundgebende bestimmt, ohne aber damit, was gewisse Ähnlichkeiten
der Formulierung meinen machen könnten, wie in J. St. Mills Theorie in
die in der Erwartung vorergriffenen Wahrnehmungsmöglichkeiten
aufgelöst zu werden. Die Stellung, die der Autor auf dem Kampffeld der
schwebenden Kontroverse um das Kausalprinzip bezieht, kennzeichnet
am besten seinen metaphysischen und erkenntnistheoretischen Standpunkt.
Er anerkennt das Prinzip nicht als einfachhin universales, ontologisches
Gesetz ; seine Geltung scheint ihm auf jene Teile und Seiten der
Wirklichkeit beschränkt, in denen sie sinnhafte, rationale Gehalte trägt. Wie
weit der Kreis der einsichtig begründbaren Wirklichkeit gezogen ist,
entscheidet sich für jedes Gebiet in der Auffindbarkeit begründender und
sinnverleihender Gegebenheiten. Daß die Gesamtheit des endlichen Seins



Literarische Besprechungen 365

auf ein letztes, absolutes zurückzuführen sei, das sie schöpferisch ins
Dasein stellte, läßt sich durch einen zwingenden ontologischen Beweisgang
nicht dartun, es sei denn man postuliere die durchgängige Rationalität
des Wirklichen. Das Unternehmen, in einem allgemeinen Überblick den
Bereich des Einsichtigen zu bestimmen, führt zu wichtigen Aufstellungen,
die die Grundzüge der Naturphilosophie des Autors präformieren. Soweit
die nicht-psychische Wirklichkeit nicht der Veränderung unterworfen ist,
ist sie stets als Verwirklichung idealer Beziehungen denkbar und gestattet
die einsichtige Zurückführung auf ein System axiomatisierbarer, idealer
Beziehungen. Die Rationalität des werdenden und vergehenden nicht
beseelten Seins ist dessen nicht fähig, weil die Zeit in Idealbeziehungen
nicht eingehen kann. Die Gründe, um derentwillen nach der Ansicht des
Autors die Zeit die Rationalität des Seins beschränkt, scheinen uns auch
nach weitgehender Einräumung seiner erkenntnistheoretischen
Voraussetzungen nicht triftig zu sein : das Beispiel der Phoronomie und
theoretischen Mechanik allein zeigt doch, daß auch veränderliches Sein und
gerade auch nach dem Vorbild-Typ der Rationalität : der axiomatisier-
baren Seinszusammenhänge dem Verstehen erschlossen werden kann.
Innerhalb des bewußten Psychischen sind dem Sinnvoll-Rationalen solche
Grenzen nicht gezogen. In der Selbsterfahrung psychischen Lebens ist
auch ein adäquates Verständnis von Werden, Geschehen und Wirken
möglich. — Der 2. Teil bietet eine interessante Begründung des
erkenntnistheoretischen, kritischen Realismus, die sich mit Bechers und N. Hartmanns
Argumentationen berührt und sich darin auszeichnet, daß sie die kritische
In-Fragesetzung der Objektivität der Sinnesqualitäten in einer präzisen
und der wesentlichen Gegebenheitsweise des Sinnlichen als realer Erscheinung

Rechnung tragender Formulierung auszusprechen versucht. Das
bedeutet aber keine Milderung der kritischen Haltung : steht dem Autor
doch auch die zum An-sich der Dinge gehörende Objektivität der anschaulich

erfaßten räumlichen und zeitlichen Bestimmungen nicht mehr fest.
Die Entscheidung in diesen Fragen wird wesentlich mitbestimmt werden
durch den Erfolg, mit dem die Forschung ein hinter den Erscheinungen
liegendes und sie bewirkendes An-Sich bloßzulegen und einsichtig zu
machen vermag. — Der 3. umfangreichste Teil entwirft das Weltbild der
modernen Wissenschaft, weniger allerdings ihre feststehenden Ergebnisse
vorsichtig auswertend und ordnend, als ihre Aufstellungen und
Vermutungen, soweit sie philosophische Tragweite besitzen, kühn zu Ende
denkend und für die Beantwortung der großen naturphilosophischen
Fragen nützend. Philosophische Bedeutung besitzen nach ihm die
Relativitätstheorie mit ihrer Aufstellung einer metrisch-strukturellen Einheit
von Raum und Zeit, die Theorie der Wahrscheinlichkeitsfelder, die der
Autor als reale Möglichkeit der raum-zeitlichen Gegenwart von Elementargebilden

erklärt, die Quantentheorie und Quantenstatistik, die die rein
atomistische Mikrophysik zu Gunsten einer ganzheitlichen zu verlassen

zwingen, und schließlich der Indeterminismus der Quantenphysik, der ihm
die Vorstellung spontanen, freien Geschehens in der Mikroweit
nahezulegen und damit dem Finalismus in der Physik neue Bedeutung zu



366 Literarische Besprechungen

geben scheint. Die neuen Lösungsversuche, enthalten aber schwerwiegende
Aporien : die Relativitätstheorie ist streng deterministisch, die Quantenphysik

in einem genau zu bestimmenden Sinn indeterministisch, die
Ganzheitsstrukturen heben die Autonomie der Elementarteile auf, die
Spontaneitätshypothese erhöht sie zur Autonomie des wissenden und wollenden
Subjekts. Der erste dieser Gegensätze läßt sich durch die Deutung der
makroskopischen Gesetze als bloßer Rahmengesetze begleichen ; den
zweiten als gegenstandslos zu erkennen, hätte es einer eindringenden
Untersuchung über die Natur der anorganischen Ganzheiten und vor
allem über den Sinn des quantentheoretischen Indeterminimus bedurft,
deren Notwendigkeit sich dem Verfasser scheinbar deswegen nicht
aufdrängte, weil seine psychistische Materietheorie ihm auf Grund ganz
anderer Überlegungen Lösungsmöglichkeiten bot. Leider verfehlt der
Verfasser damit einige der bedeutsamsten Probleme der neueren
Naturphilosophie. Den Ausführungen über das organische Weltbild zeichnet
zunächst die zwar schon unfruchtbar gewordene, aber für die Scheidung
der naturphilosophischen Richtungen immer noch wichtige Diskussion
zwischen Mechanisten und Vitalisten den Weg vor. Die Ideen Drieschs
und Bechers beherrschen diesen Teil und bestimmen mit der hier
eingeführten, folgenreichen Hypothese geistiger, mit dem Körperlichen in
Wechselwirkung stehender Entelechien Gesamtcharakter und Schulzugehörigkeit

des naturphilosophischen Systems des Verfassers. Die Driesch'schen
Autonomiebeweise werden mit Erfolg verteidigt ; die Ergänzungen und
Präzisierungen, die diese Diskussion erheischt, sind für eine vertiefte, die
zuletzt entscheidenden Beweisgründe bloßlegende Fassung der Autonomieargumente

von großem Wert. Auch in der Fortführung der Becherschen
Theorie des Doppelursachen - Doppelwirkungsverhältnisses zwischen Leib
und Seele gelingen dem Autor wertvolle Klarstellungen, mit denen er
übrigens der aristotelischen Verhältnisbestimmung durch das Begriffspaar

Form-Stoff einigemale sehr nahe kommt. Sein in der Auseinandersetzung

mit dem Mechanismus zur Explikation gekommener Lebens- und
Seelenbegriff indeß hält ihn in der substanzdualistischen Denkrichtung
fest. Die nähere inhaltliche Bestimmtheit seines Entelechiebegriffs
erwächst ihm aus zwei Voraussetzungen : daß zweckmäßige Strukturen und
zweckgerichtete Vorgänge im Körperlichen nur als durch ein erkennendes
und bewußt führendes Agens bewirkt verstanden werden können und daß
Seelisches aus dem Erstgehalt seiner Konzeption notwendig ein innerlich
Sichselbsterfahrendes sei. Das verlangt, für jede übermechanische Struktur
und Funktion eine einsichtig tätige Ursache anzusetzen, auch für das
vegetative Leben und die unbewußten seelischen Gehalte und Funktionen,
die nach einer verbreiteten Anschauung gewisse ich-bewußte Inhalte und
Akte zielstrebig vorbereiten. Das menschliche Leben ist demnach auf
eine Mehrheit von Subjekten bezogen ; ein hierarchisches System einander
übergreifender, miteinander kommunizierender Entelechien wirkt im
Körper ganzheitliches und sinngeleitetes Geschehen. Dieser stufenförmige
Aufbau der seelischen Wirklichkeit ist eine außerordentlich anwendungsfähige

Konstruktion : der Autor versucht mit einem Entelechienternar



Literarische Besprechungen 367

der neuen Psychologie des Unbewußten und der Klages'schen Entgegensetzung

von Seele und Geist zu entsprechen, mit der Annahme beseelter
materielller Elementarteilchen einerseits dem Indeterminismus der Quantenphysik

gerecht zu werden, andererseits die Schwierigkeiten, die der
Wechselwirkungstheorie aus der Wesensgegensätzlichkeit von Geist und Körper
erwachsen, zu beseitigen, mit der Hypothese überindividueller Entelechien
endlich die Phänomene fremddienlicher Zweckmäßigkeit, vervollkommender
Entwicklung der Organisation und des Geistes zu erklären. Offen bleiben
dabei die Fragen nach Möglichkeit und Weise der Wechselwirkung zwischen
den niedersten Elementarseelen und den materiellen Urteilchen und nach
den Korrelationsgesetzen, die zwischen den erlebbaren Zuständlichkeiten
der Entelechien und der durch sie gleichzeitig dem Körper auferlegten
räumlichen und kinetischen Ordnung besteht. Die erste Frage scheint
unberücksichtigt geblieben zu sein ; um die Lösung der zweiten bemüht
sich der Autor im letzten Teil seines Buchs. Er sucht das psychophysische
Verhältnis als Ausdrucksbeziehung zu verstehen. — Als Erben E. Bechers
erweist den Autor auch sein schweres Ringen um die Probleme der
Theodizee, in dem seine letzten weltanschaulichen Entscheidungen fallen.
Von einer in allem sinnvollen Welteinrichtung glaubt er fordern zu müssen,
daß sie jeder Entelechie Glück und Verwirklichung ihres Ziels gewährleiste

und — für das Verhältnis der Seelen in ihrer hierarchischen Ordnung —-

daß Sinn und Glück der höheren und das Glück der untergeordneten sich
gegenseitig bedingen. Übel und Leiden sind darum, soweit sie nicht für
die betroffenen Subjekte selbst Mittel höherer Vervollkommnung und
Beseligung sind, mit einem allmächtigen und freien Urheber der Welt
nicht verträglich. Die von unkompensiertem Leiden und Dysteleologien
nicht freie Welt scheint ihm darum auf einen nicht allmächtigen, in seiner

Führung durch die relative Selbständigkeit der niederen Entelechien
gebundenen Weltgrund hinzuweisen. Das Übel ist die Folge des Pluralismus

stelbständiger, auf Grund ihrer begrenzten Einsicht nach der
Verwirklichung ihres Sinnes strebender Seelen.

Die skizzierten Hauptideen sind mit reicher Bezugnahme auf die in
den neueren Diskussionen gemachten Vorschläge und mit vielfacher
Prüfung ihrer Durchführbarkeit dargelegt. In den speziellen Fragen,
besonders aus dem Sachgebiet der Physik, besitzt der Autor genaue Kenntnis
der wissenschaftlichen Voraussetzungen und eine große Vertrautheit mit
dem deutschsprachigen Schrifttum dazu. Oft und oft verhilft seine

geschickte Argumentation der gesunden Vernunft zum Sieg über
weitverbreitete, abwegige Aufstellungen ; wir wünschten nur, er hätte den

Gründen, die er selbst gegen die Minkowski-Weyl'sche Interpretation der
Relativitätstheorie anführt, größeres Gewicht beigelegt und sie bestimmter
zurückgewiesen, nachdem sich doch hoffen läßt, daß von seinen Ansätzen
aus eine Deutung möglich werde, die einerseits der Theorie die Tragweite
zugesteht, die sie selbst für sich beansprucht und andererseits mit den
für jedes realistische Denken unaufhebbaren Gegebenheiten in
Übereinstimmung bleibt. Die Einwände, die wir zu erheben haben, betreffen
gewiß auch viele seiner eigentlich naturphilosophischen Thesen, in erster



368 Literarische Besprechungen

Linie aber die allgemeinen metaphysischen und erkenntnistheoretischen
Voraussetzungen seines Systems und seiner Arbeitsweise. Die These von
der möglichen partiellen Irrationalität der Wirklichkeit entzieht von
vorneherein seinen Folgerungen, mit denen er über das unmittelbar Gegebene
hinausgeht, die wirkliche Schlüssigkeit : sie sind nicht mehr als Denkmöglichkeiten,

wenn nicht feststeht, daß hinter dem zunächst Vorgefundenen
begründende und sinngebende Realitäten stehen müssen. Überhaupt
scheint uns gerade der Exzeß des Aposteriorismus, der darin liegt, den
Geltungsbereich allgëmeiner Seinsprinzipien durch die Angebbarkeit oder
Ausdenkbarkeit ihrer konkreten Erfüllung bestimmen zu wollen, das
fruchtbare Zur-Geltungkommen der Empirie zu gefährden : ein Denken
dieser Art wird die Möglichkeit der Einsichtigmachung allzu leicht in
Frage stellen und nach bereits bekannten und beherrschten Typen der
Einsichtigkeit beurteilen, statt in geduldigem Forschen sich von den
Dingen über die Ideen und Werte, die in ihnen verkörpert sind, belehren
zu lassen. Besonders bedauern wir es, daß der Verfasser in seinen
metaphysischen Betrachtungen die Tiefe und Radikalität der metaphysischen
Fragestellung oft nicht erreicht hat. Für letzte metaphysische Sinnfragen
läßt sich mit Hypothesen, die unser Weltbild sinnvoll ergänzen und
abschließen, nichts gewinnen ; sie zwingen, sollen sie beantwortet werden,
zur Transzendierung alles Erfahrbaren und adäquat Verstehbaren. Die
Beachtung der Grenze zwischen Naturphilosophie und Metaphysik hätte
den Verfasser davor bewahrt, seine weltanschaulichen Aufstellungen so

eng mit dem Weltbild, das er mit seinen Untersuchungen sich erarbeitete,
zu verknüpfen und die Methoden der « positiven Metaphysik » dort
anzuwenden, wo sie notwendig unzureichend sind. Besonders in seinen
Betrachtungen zur Theodizee hat diese Grenzüberschreitung verhängnisvolle
Folgen : in der Erörterung der möglichen Sinngehalte der erfahrbaren
Wirklichkeit wird der letzte und höchste der Offenbarmachung und
Verherrlichung des in absolut sich selbst genügender Sinnfülle stehenden
Göttlichen überhaupt nicht in Erwägung gezogen. Nur wenn der Sinn
des endlichen Seins nach innerweltlichen Wertungsgrundsätzen beurteilt
wird, wird seine Bestimmung eine unlösbare Aufgabe.

Rom, St. Anselmo. P. Beda Thum O. S. B.

ß. Herrmann ; Die naturphilosophischen Grundlagen der
Quantenmechanik. — Berlin, Verlag öffentliches Leben, 1935 (Sonderdruck aus
den Abhandlungen der Fries'schen Schule, Neue Folge, 6. Bd., 2. Heft).

Der Aufbau der Quantentheorie und der Ausgleich der scheinbar
unverträglichen, in sie eingegangenen Betrachtungsweisen zwang zu sehr
grundsätzlichen Überlegungen über Sinn und Bedeutung der physikalischen

Beobachtungen, über die Möglichkeit, die Ursachen des
Naturgeschehens in einer physikalischen Theorie zu erfassen und seinen Ablauf
in exakten Gesetzen zu beschreiben. Die Antworten, die die Physiker
—• vor allem Bohr und Heisenberg — für diese Fragen fanden, sichern
zwar die widerspruchsvolle Durchführbarkeit der neuen Theorien und



Literarische Besprechungen 369

stellen den erkenntnistheoretisch neuartigen Charakter der
quantentheoretischen Beschreibungen und Voraussagen klar ans Licht, ohne indeß
den Weg zu einer philosophisch befriedigenden Deutung der Quantentheorie

erkennbar werden zu lassen. Die Verfasserin bemüht sich um eine
solche vom Standpunkt der Neu-Fries'schen Schule aus. Die größere
Hälfte ihrer Untersuchung widmet sie dem Nachweis, daß der Voraus-
berechenbarkeit physikalischer Effekte prinzipielle, auch durch ideal
vollkommene Meßverfahren und eventuelle neue, tieferdringende
Theorienbildungen nicht zu überwindende Schranken gesetzt sind. Daß im Rahmen
der Quantentheorie diese Schranken tatsächlich bestehen, läßt sich bekanntlich

streng beweisen ; daß die In-Rechnungstellung neuer, bisher unberücksichtigter

physikalischer Daten diese Situation nicht ändern könne, sucht
die Verfasserin durch das Argument zu beweisen, daß die Quantentheorie
in der Auswertung der Messungen die determinierenden Daten der
Beobachtungsergebnisse bereits aufweise und demnach physikalisch vollständig
und abgeschlossen sei. Die Ausführungen der Verfasserin vermögen diese

Begründung vom ersten Schein der Paradoxie nicht überzeugend zu
befreien : für die Auswertung der Messungen bedient sich die Quantentheorie

der klassischen physikalischen Vorstellungen,; die Bestimmtheiten,
die sie so ermittelt, sind die Bestimmtheiten des beobachteten Systems
in der letzten Phase seiner Wechselwirkung mit dem Meßsystem, die die
Frage nach den bestimmenden Daten des ganzen, durch klassische
Vorstellungen nicht beschreibbaren Meßprozesses noch völlig offen lassen.
Die These der physikalischen Vollständigkeit der neuen Theorie fesselt
die Verfasserin an Bohrs und Heisenbergs erkenntnistheoretische und
naturphilosophische Gedankengänge auch in Aufstellungen, die einer
richtigstellenden philosophischen Kritik bedurft hätten. Die Ansicht,
daß nur Abfolgegesetze, die sich in der exakten Voraussage künftiger
Ereignisse bewähren, die Berechtigung geben, das Naturgeschehen als
streng kausal determiniert zu erklären, verkennt sowohl die metaphysische
Verwurzelung des Kausalprinzips, als die in diesem Prinzip noch nicht
enthaltenen, besonderen Voraussetzungen der Möglichkeit, das
Naturgeschehen mit Gesetzen zu erfassen, die Meßgrößen untereinander
verknüpfen. Die behauptete Unmöglichkeit einer räumlich-zeitlichen
Beschreibung der materiellen Vorgänge bedürfte ebenso einer kritischen
Untersuchung ; die physikalische Forschung hat nicht mehr als das Versagen
der klassischen mechanischen und elektrodynamischen Vorstellungen
erwiesen. — Das letzte Kapitel untersucht die Beziehungen der Fries'schen
Philosophie zu Bohrs und Heisenbergs Ideen und vermag einige interessante
Berührungspunkte zwischen beiden aufzuzeigen.

Rom, St. Anselmo. P. Beda Thum O. S. B.

W. Grebe : Erkennen und Zeit. Eine Studie über das Naturgesetz.
— München, Reinhardt. 1931. 59 SS.

Die Studie untersucht, wie vom Standpunkt einer empiristischen
Erkenntnistheorie aus Naturgesetze als streng allgemeingültige begründet
werden können. Die einleitenden Untersuchungen über das Wesen der



370 Literarische Besprechungen

Induktion, der Allgemeinheit (Kap. I), des Falls (II), des Gesetzes (III)
geben aber der Problemstellung eine so ungewöhnliche Richtung, daß
die Berührung mit den gemeinhin in der Theorie der Induktion erörterten
Fragen nahezu verloren geht. Induktion wird definiert als Aufstieg vom
konkreten Tatbestand zum allgemeinen ; als die konkretisierenden, im
abstrahierenden Aufstieg also abzustreifenden Bestimmtheiten werden die
örtlichen und zeitlichen angenommen, um die allein der konkrete Fall
reicher bestimmt sein darf als die allgemeine Tatbestandskennzeichnung,
die in das formulierte Gesetz eingeht. Da für die Zustandsabfolge jede
Gegebenheit von Einfluß sein kann, hat die Tatbestandsaufnahme mit
absoluter Vollständigkeit zu geschehen ; da möglicherweise jeder Teil
des Universums von jedem übrigen abhängig sein kann, sind nur
vollständig bestimmte Gesamtzustände des Universums geeignet,
Ausgangsgegebenheiten einer reinen Induktion zu werden. Gesetze werden also
auf Grund von Feststellungen, daß ein Gesamtzustand B einem früheren A
folgte, in der Form gewonnen : wenn A, so folgt notwendig B. Uneinsichtige,
kontingente Gesetze können nur zwischen Zuständen, die das Universum
in verschiedenen Zeitpunkten verwirklicht, festgestellt werden. Die Zeit als
Medium, das die Differenzierung in verschiedene Zuständlichkeiten möglich
macht, begründet darum auch die Existenz kontingenter Gesetzmäßigkeit
und als Kategorie unseres Erkennens die Möglichkeit, durch Anwendung
der reinen Induktion streng gültige, kontingente Gesetze festzustellen.

Die Untersuchung offenbart einen umsichtigen und konsequenten
Denker. Für manche unvermittelt aufgestellte Behauptung enthält wohl
das größere Werk des Autors über die Form des Erkennens (München 1929)
die nötigen Begründungen. Man wird aber kaum anerkennen können,
daß die vorliegende Studie die Fragen um Recht und Methode der Induktion

wesentlich fördert. Das aufgestellte Induktionsprinzip besagt nicht
mehr als das allgemeine, ontologische Prinzip der kausalen Determinierung
der Zustandsabfolgen. Die Begründung, die der Autor ihm zu geben
versucht, ist gewiß eine rein erkenntnistheoretisch-logische und frei von
metaphysischen Voraussetzungen, aber auch nicht stichhaltig : verschiedene
Ubergänge aus einem gleichen Anfangszustand würden nicht zu der
widerlegbaren Folgerung führen, daß diese Übergänge unbestimmt sind, sondern
daß ihre Vorausbestimmung im Anfangszustand keine eindeutige ist.
Dem Autor scheint auch entgangen zu sein, daß in die ohne Prüfung
vorausgesetzte Möglichkeit der Zustandsbestimmung und -beschreibung die

ganze Problematik der Induktion schon verwoben ist : die Feststellung
der entscheidenden physikalischen Bestimmungen (Maße, Ladung usw.)
setzt die nur durch Induktion zu begründende Gültigkeit gewisser Gesetze
bereits voraus. Die strikt empiristische Deutung der Meßprozesse, die
in ihnen nur Feststellungen gewisser Ereignisse sieht, die aus bestimmten
Zuständen sich ergeben, gäbe vielleicht die Möglichkeit, diesen Verwicklungen

zu entgehen, hätte der Verfasser nicht die Forderung erhoben,
in allen Zustandsbeschreibungen das Weltganze nach allen seinen
Bestimmtheiten zu erfassen.

Rom, St. Anselmo. P. Beda Thum O. S. B.


	Literarische Besprechungen

