Zeitschrift: Divus Thomas
Band: 15 (1937)

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Literarische Besprechungen.

Geschichte der Mystik.

1. J. Quint : Die Uberlieferung der deutschen Predigten Meister
Eckeharts. Textkritisch untersucht. — Bonn, Réhrscheid. 1932. xLiv-957 SS.

2.-3. Meister Eckhart : Die deutschen und lateinischen Werke. Heraus-
gegeben im Auftrag der Deutschen Forschungsgemeinschaft. Die deutschen
Werke, Lief. 1-2. Die lateinischen Werke, Lief. 1-4. — Stuttgart-Berlin,
Kohlhammer., 1936 ff.

4. R. Schwarz : Das Christusbild des deutschen Mystikers Heinrich
Seuse. Eine Begegnung von Germanentum und Christentum (= Deutsches
Werden. Greifswalder Forschungen zur deutschen Geistesgeschichte 5). —
Greifswald, Universitidtsverlag. 1934. 95 SS.

5. E. Spiess : Ein Zeuge mittelalterlicher Mystik in der Schweiz. —
Rorschach, C. Weder s. a. (1935). 382 SS. und 30 Tafeln.

6. G. Fischer : Geschichte der Entdeckung der deutschen Mystiker
Eckhart, Tauler und Seuse im XIX. Jahrhundert. — Freiburg i. U.,
Universititsbuchhandlung. 1931. 134 SS.

7. C. Fischer O.F. M. : Die Meditationes Vitae Christi, ihre hand-
schriftliche Uberlieferung und Verfasserfrage. — Ad Claras Aquas (Firenze-
Quaracchi), Coll. S. Bonaventurae. 1931. 149 SS.

8. A. Vonlanthen : Geilers Seelenparadies im Verhiltnis zur Vorlage.
— StraBburg, Ges. fiir elsidssische Kirchengeschichte. 1931. 101 SS.

9. St. Griinewald O. Min. Cap. : Franziskanische Mystik. Versuch zu
einer Darstellung mit besonderer Beriicksichtigung des hl. Bonaventura. —
Miinchen, Naturrechts-Verlag. 1932. xI1-147 SS.

10. M. Meertens (Schw. Imelda) : De Godsvrucht in de Nederlanden,
naar Handschriften van Gebedenboeken der 15. e Eeuw. (=Historische
Bibliotheek van Godsdienstwetenschappen). Ohne Ort, N. V. Standaard
Boekhandel. 1930-1936. Bisher erschienen Bd. I, II, III und VI.

Meister Eckhart ist seit einiger Zeit in den Mittelpunkt der Studien
iiber die deutsche Mystik gestellt worden. Neben zwei Gesamtausgaben
der lateinischen Werke, die gleichzeitig erscheinen, steht der groBangelegte
Versuch, die deutschen Schriften kritisch gesichtet herauszugeben ; teils
als Modesache, teils als politische Angelegenheit haben die scharenweise
erscheinenden Einzeluntersuchungen (in den meisten wird aber iiberhaupt
nichts « untersucht ») iiber den genannten Mystiker zu gelten. Es ist darum
angebracht, daB wir hier mit Meister Eckhart beginnen.

1. Wohl iiberhaupt die wichtigste aller neuern Veréffentlichungen
iiber Eckhart ist die groBe Studie Jos. Quints zur Uberlieferung der

Divus Thomas. 23



340 ° Literarische Besprechungen

deutschen Predigten Meister Eckeharts, Ich konnte vor mehreren Jahren
(diese Zeitschrift 1930, 448 f.) schon auf einen ersten Versuch Quints hin-
weisen, die Pfeiffer’schen Texte Meister Eckharts auf Grund des hand-
schriftlichen Materials zu verbessern und deren Uberlieferung besser zu
unterbauen. Was ich damals als einen vielversprechenden und hoch zu
schiatzenden Versuch anzeigen konnte, hat in der tiefgriindigen Studie
zu den deutschen Predigten eine groBartige Erfiillung gefunden.

Man steht zwar vor dem dicken Buche Quints in einiger Verlegenheit ;
man weill im ersten Augenblick nicht recht, was man mit dem « Wilzer »
anfangen soll. Auf fast tausend Seiten wird die handschriftliche Uber-
lieferung der Predigten untersucht und es ist fiirwahr kein Buch entstanden,
das sich zu leichter, angenehmer Lektiire eignete. Das im Buche gesammelte
Material ist so ungeheuer groB, daB man dasselbe nur mit einiger
Schwierigkeit iiberblickt ; die geleistete textkritische Arbeit geht dermaBen
in Einzelheiten, da man deren Ergebnis nicht in kurzen Worten abtun
kann.

Quint beginnt sein Werk mit einer wichtigen grundsitzlichen Erorte-
rung iiber das Uberlieferungsproblem der deutschen Predigten Eckharts
und die Methoden seiner Lésung. Er setzt sich hier vor allem mit den
iibertriebenen Forderungen auseinander, wie sie Brethauer fiir eine kritische
Ausgabe Eckharts stellte, der kritische Ausgabe und diplomatisch genauen
Abdruck von Einzelhandschriften verwechselte. Quint betont vor allem,
daB es eine wesentlich verschiedene Sache sei, vorerst der handschriftlichen
Uberlieferung gegebener Predigten nachzugehen, deren iiberlieferungs-
geschichtliche Grundlagen zu untersuchen, oder in einem ersten Anlauf
zu einer auch bis auf die Form des Dialektes genauen und bis aufs einzelne
nach dem Echtheitsgrade gesichteten Textform zu gelangen. Er gesteht
mit Recht, daB einstweilen nur das erste mdglich ist und daB erst auf
Grund der Herstellung und Bereitstellung der textkritischen Unterlagen
die iibrigen Fragen nach Echtheit, Dialekt usw. gelost werden konnen.
Wer mit Meister Eckharts Predigten gleich von Anfang an die letzten und
feinsten Ergebnisse erreichen wollte, liefe Gefahr, {iberhaupt nichts zu
erreichen. Quint liegt es deshalb daran, selbst unter Zuriickstellung der
Losung gewisser Fragen, einen ganz bestimmten Rahmen fiir seine Arbeit
abzustecken, um desto schneller zu greifbaren Ergebnissen gelangen zu
kénnen ; darum hat er einstweilen nur die bereits von Pfeiffer heraus-
gegebenen Predigten untersucht, und vorerst auf Grund der von Pfeiffer
selbst beniitzten Materialien diese auf deren textliche Zuverlissigkeit hin
gepriift : er ging aber doch einen Schritt weiter, indem er fiir die bei
Pfeiffer gedruckten Predigten nun die gesamte bisher erreichbare hand-
schriftliche Unterlage beizog. So bleibt zwar seine Arbeit in erster Linie
eine Kritik der Pfeiffer’'schen Ausgabe, erweitert sich aber zu einer
kritischen Sichtung des gesamten fiir diese Predigten mafgebenden Hand-
schriftenbestandes. — Wer sich je mit methodologischen Fragen dhnlicher
Art zu beschiftigen hat, dem sei die Lektiire von Quints sehr lehrreicher
Einleitung angelegentlichst empfohlen: man kann ihr Grundsitze ent-
nehmen, die nicht nur auf Meister Eckhart anwendbar sind.



Literarische Besprechungen 341

Quint untersucht demnach jede einzelne der Pfeifferischen Predigten,
vorerst ohne sich um deren Zuweisung an Meister Eckhart zu kiimmern.
Er bietet an erster Stelle einen sehr umfassenden Variantenapparat
zu jeder Predigt und stellt fiir sie die Entwicklung der Uberlieferung
fest (Stammbaum und Verhidltnis der Hss. zueinander) ; erst auf Grund
dieser Vorarbeit sucht er herauszuarbeiten, was sich auf Grund der
genauer erkannten Textverhiltnisse fiir die Besserung des Pfeiffer’schen
Textes erreichen lassen kann. Seine diesbeziiglichen Untersuchungen, in
welche zuweilen auch die Frage nach der Echtheit eingeflochten werden
kann (besonders durch Zuziehung der Rechtfertigungsschrift und anderer
echter Stiicke), sind sehr eindringlich und gestatten jetzt schon einen
Einblick, wie demnichst eine kritische Edition der Predigten beschaffen
sein diirfte. Dafl nach Quint eine zuverldssige Edition in erster Linie dem
Philosophen und Theologen fiir ihre geistesgeschichtliche Deutung und
Einordnung verldBliche Predigttexte bieten miisse, ist leider in rein philo-
logisch orientierten Kreisen nicht verstanden oder miBverstanden worden :
daB Quint aber gerade diese Seite der ganzen Frage betonte, ist ein groBes
Verdienst.

In einem aufschluBreichen Nachwort (Ergebnisse) fat Quint das
Resultat seiner Untersuchungen zusammen. Es liegt ihm daran, nun
nicht blof die handschriftlichen Grundlagen der einzelnen Predigt zu unter-
suchen, sondern iiberhaupt zu einer Gruppierung der Hss. mit Eckhartischen
Texten zu gelangen. Vielleicht wird man in dieser von Quint mit Scharf-
sinn erstmals aufgezeigten Richtung noch etwas weiter gehen konnen,
als er es hier bei seiner ersten Untersuchung tat : fiir den ganzen Komplex
der Echtheitsfragen wird sich eine solche Untersuchung schlechthin nicht
umgehen lassen.

Diese wenigen Andeutungen mdégen den reichen Inhalt des Buches
von Quint einigermaBen sichtbar machen. Es wird niemand leugnen kénnen,
daB zur Textkritik der Predigten Eckharts noch nie eine annihernd gleich
wertvolle und bedeutungsvolle Arbeit geleistet worden ist. Wer sich mit
Meister Eckhart beschiftigt, kommt an Quints gewichtigem Buche nicht
vorbei.

2. Es war deshalb ein besonderer Gliicksfall, daB kurze Zeit spiter
die Deutsche Forschungsgemeinschaft fiir die Edition der deutschen Werke
Meister Eckharts Prof. Quint heranziehen konnte : fiir dieses Amt wire
wohl niemand in gleichem MaBe berufen und vorbereitet gewesen wie er.
Zwar ist die Ausgabe der deutschen Werke noch nicht sehr weit gediehen :
in zwei Lieferungen sind erst 10 Predigten herausgegeben worden. Aber
dieser Anfang ist sehr vielversprechend ; er ist auch die Probe aufs Exempel,
ob die von Quint in seinem Buche entwickelten Grundsitze richtig sind
oder nicht. Quint hat iibrigens seiner Ausgabe eine kurze Einleitung voran-
geschickt, in welcher er sich erneut iiber die ihm vorschwebenden Ziele
ausspricht. Die Ausgabe soll nun alle Eckhart zukommenden Schriften
enthalten ; es soll aber angesichts der groBen Schwierigkeiten, welchen die
Echtheitsfrage der einzelnen Stiicke immer noch begegnet, der Rahmen



342 Literarische Besprechungen

nicht allzu eng gezogen werden ; vielmehr sollen alle jene Stiicke geboten
werden, die fiir eine ergiebige Diskussion iiber die Echtheit und den
Umfang des Schrifttums Eckharts irgendwie ernstlich in Frage kommen.
Diese Weitsicht ist iiberaus zu begriiBen. Ebenso ist es in Riicksicht
darauf, daB nicht nur Philologen, sondern sogar mehrheitlich Theologen,
Philosophen und Historiker die Ausgabe beniitzen werden, einzig richtig
gewesen, daBl nach Pfeiffers Vorgang der Text in einem normalisierten
Mittelhochdeutsch geboten wird. Quint beginnt mit jenen Predigten,
deren Echtheit durch die Rechtfertigungsschrift bezeugt wird. Jeder
Predigt wird die handschriftliche Uberlieferung vorausgeschickt und das
Verhiltnis der einzelnen Uberlieferungen zueinander im Anschlu8 an
Quints Buch klargelegt; es folgt eine kurze Darlegung iiber den Echtheits-
grad der einzelnen Predigt, der Nachweis der Stellen aus der Recht-
fertigungsschrift usw., die bisherigen Ausgaben. Der Variantenapparat
wird durch ein Verzeichnis der Zuweisungen an Eckehart und der Uber-
schriften ertéffnet. Der Variantenapparat ist iiberaus reichlich und zuver-
lassig gearbeitet. Sehr wertvoll ist der fortlaufende Kommentar und
Quellennachweis, die ein erhebliches Stiick Arbeit bedeuten. Wer sich
etwa die Mithe nimmt, die Predigt 1 mit dem in Pfeiffer und Quints
Mystikertexten gebotenen Text zu vergleichen, wird mit Staunen den
gewaltigen Fortschritt feststellen, der erreicht wurde.

3. Vom lateinischen Text sind in der gleichen Ausgabe bisher vier
Lieferungen erschienen. Am bedeutungsvollsten ist bisher der Anfang
des lateinischen Johanneskommentars, der von Jos. Koch und Karl Christ
sachkundig herausgegeben wird. Verschiedene Herausgeber haben uns
die kleinern Werke Meister Eckharts geschenkt : Collatio in Libros Sent.,
Quaestiones Parisienses, Sermo die B. Augustini Parisius habitus, Tract.
de oratione dominica. Konrad Weil3 gibt die Prologi in opus tripartitum
und die Expositio libri Genesis nach dem Ampl. fol. 181 heraus. Ich will
mich eines abschlieBenden Urteils iiber diese Ausgabe und erst recht der
um sie schwebenden Polemik enthalten, bis sie etwas weiter fortgeschritten
ist. Soviel ich bis jetzt ersehen kann, wird die Edition besonders durch
Jos. Koch, B. Geyer und K. Christ mit der wiinschenswerten Sorgfalt und
wissenschaftlicher Genauigkeit betraut. Nur Konr. Weill méchte ich zu
bedenken geben, was Quint, Uberlieferung xxvr1 sagt : daB man sich heute
gerne hinter der bequemen Forderung diplomatischer Abdrucke zu ver-
bergen suche und solchen Abdrucken mit « Dreck und Speck » den Vorzug
groBerer Wissenschaftlichkeit gegeniiber den kritischen Texten zuerkennen
méchte. Quint hat damit vollauf recht.

Neben der erwihnten Ausgabe, die vor allem den Vorzug eines auBer-
ordentlich billigen Preises hat, darf sich die von G. Théry O.P. und andern
geleitete Ausgabe in wissenschaftlicher Beziehung immer sehen lassen ;
sie ist in dieser Zeitschrift bereits besprochen worden, so daB ich mich
mit einem Hinweis begniigen kann; vgl. diese Zeitschrift 1936, 232 ff.

Auf die neuere Literatur iiber Meister Eckhart einzugehen, hat fast
keinen Wert ; entweder ist sie durch unnétige Polemik beschwert oder



Literarische Besprechungen 343

durch politische Riicksichten leicht gemacht ; was beides der Wissenschaft
nicht zum Vorteil gereicht.

4. Hingegen zeige ich gerne einen ernstgemeinten Versuch iiber
Heinrich Seuse an : Rich. Schwarz, Das Christusbild des deutschen
Mystikers Heinrich Seuse. Zwar lieBe auch hier der Untertitel « Eine
Begegnung von Germanentum und Christentum » vermuten, daB es sich
um eine « zeitlich » bedingte Darstellung handelt. Aber schon der Umstand,
daB die Arbeit aus der Schule Wolfgang Stammlers herriihrt, ist eine Gewahr
dafiir, daB wir es mit einer ernst gemeinten und zuverldssig gefiihrten
Untersuchung zu tun haben. Man spiirt es zwar gelegentlich, da3 Schwarz
der katholischen Theologie fernsteht; aber umso mehr ist anzuerkennen,
daB er sich einer wohltuenden Objektivitit befleiBigt und dem Befund
bei Seuse auf weite Strecken hin gerecht wird. Zu begriiBen ist endlich
auch, daBl Schwarz sich einer Untersuchung der Lehre Seuses zuwandte ;
auBer den gelehrten Anmerkungen in den Ausgaben von Denifle und
Bihlmeyer ist bisher fast nichts Einschligiges zu verzeichnen gewesen.
Hingegen ist zu bedauern, dal Schwarz den geschichtlichen Grundlagen
der Lehre Seuses nicht geniigend nachging : gerade auf diesem Gebiete
hétte sich allerhand herausarbeiten lassen. Trotzdem ist das kleine Biichlein
von Schwarz wertvoll und wird Dienste leisten koénnen.

5. Zur Geschichte der Mystik in der Schweiz sind zwei wichtige Neu-
erscheinungen zu vermerken : Muschg, der in dieser Zeitschrift 1937, 124 ff.
bereits besprochen worden ist, und dann das Buch von Emil Spiess iiber
eine von ihm in Wolhusen entdeckte Mystikerhandschrift des beginnenden
XVI. Jahrhunderts. Sie enthilt eine deutsche Ubersetzung der Schriften
der Elisabeth von Schoénau und des FlieBenden Lichtes der Mechthild von
Magdeburg ; beide Ubertragungen wurden auf Grund wohlbekannter
lateinischer Texte angefertigt. Das Buch wird von mir in der Zeitschrift
fiir Schweizerische Kirchengeschichte eingehend besprochen.

6. Endlich mache ich hier auf drei schon vor einiger Zeit erschienene
Dissertationen der Universitit Freiburg i. U. aufmerksam. Vorerst auf
Gottfried Fischers Geschichte der Entdeckung der deutschen Mystiker
Eckhart, Tauler und Seuse im XIX. Jahrhundert. Der Verfasser macht
den wohlgelungenen Versuch, die Geschichte der Erforschung der drei
genannten Mystiker zu schreiben. Es ist bewundernswert, mit wie groBem
FleiB er auch die entlegenste Literatur zusammentrug, um seine Ubersicht
moglichst vollstindig zu gestalten. Es wird die ganze Entwicklung der
Forschung bis und mit Denifle dargestellt, der als der eigentliche Erneuerer
unserer Kenntnis der mittelalterlichen deutschen Mystik zu gelten hat.
Es ist sehr lehrreich zu erfahren, welche Irrwege die Forschung ging, bis
sie auch nur in den wichtigsten Fragen richtig zu sehen begann: man
denke nur an die Frage vom Gottesfreund im Oberland, an die Umgestal-
tung aller bisherigen Forschungsergebnisse durch die Entdeckung der
lateinischen Schriften Meister Eckharts. Wir zehren heute immer noch
von den Orientierungen, welche die Studien iiber die deutsche. Mystik
durch Denifle empfingen. Fischer stellt den ganzen Entwicklungsgang



344 Literarische Besprechungen

lebend und vollstindig dar. Er bietet darum eine sehr willkommene
Erginzung zu dem schon frither erschienenen Buche von Xavier de Horn-
stein, das die Entwicklung der Studien seit Denifle bis etwa 1920 darstellt.
Wer sich mit deutscher Mystik beschiftigt, wird sich mit Nutzen an
Fischers Buch wenden ; dasselbe verdient, daB ihm vermehrte Beachtung
geschenkt werde.

7. Vorziiglich ist auch die Untersuchung von P. Columban Fischer O. F.M.
iiber die frither dem hl. Bonaventura zugeschriebenen Meditationes Vitae
Christi. Bekanntlich hat seinerzeit P. Olivarius Oliger O. F. M. die Ansicht
ausgesprochen, daB3 die Meditationes einem italienischen Franziskaner
Johannes de Caulibus zuzuschreiben seien. Durch Oligers Arbeit angeregt,
hat P. Fischer den Fragenkomplex in durchaus selbstindiger Art und Weise
untersucht ; was er an handschriftlichem Material zusammentrug, ist
geradezu erstaunlich. Auf Grund dieser umfassenden Sammlungen konnte
endlich eine zuverlidssige Ordnung in die Uberlieferung gebracht werden ;
die Textfamilien lieBen sich unterscheiden, die Ubersetzungen wurden in
ihrem Verhdltnis zum lateinischen Text erkannt. Und hier setzte die
groBe Uberraschung ein. P. Fischer hat in iiberzeugender Art und Weise
nachweisen koénnen, daB die italienische Textform die urspriingliche ist,
daB sie auf einen unbekannten Franziskaner aus der Toskana zuriickgeht,
der sein Werk im XIV. Jahrhundert, jedoch noch vor 1330 vollendet hat.
In die Meditationes Vitae Christi nun wurden Meditationes de passione
verarbeitet, die in lateinischer Sprache vom hl. Bonaventura verfaft
worden waren. So wurde das Ritsel gelést und zugleich dargetan, wie
die Meditationes so lange Zeit unter Bonaventuras Namen gehen konnten.
Die Arbeit ist ein Musterbeispiel dafiir, wie man unter Beniitzung des
handschriftlichen Materials zu zuverldssigen literarkritischen Ergebnissen
gelangen kann; die von P. Fischer angewandte Methode ist sauber und
fiir ahnliche Arbeiten vorbildlich.

8. Mehr vom geistesgeschichtlichen Standpunkt aus tritt Ad. Von-
lanthen an Geilers Seelenparadies heran. Man spiirt dem Buche die
Schule Giinther Miillers an, aus der es hervorgegangen. Vonlanthens
Studie ist iiberaus interessant. Der Verf. versucht vor allem die Stellung
herauszuarbeiten, die das Werk innerhalb der ihm #hnlichen Literatur-
erzeugnisse einnimmt. Er untersucht die Sprache des Werkes, dessen
Verhiltnis zu den in Frage kommenden Vorlagen, die Herkunft der in ihm
vorkommenden Motive. Er glaubt — und damit diirfte er durchaus richtig
gesehen haben — daB Geilers Geistesart auf der Linie Gerson - Nider zu
suchen ist. DaB bei der Untersuchung mancherlei abfillt, was fiir die
genauere Kenntnis der unmittelbar vorreformatorischen geistlichen Literatur
von Bedeutung ist, mochte ich ausdriicklich betonen. Etwas zu wenig
genau sind die rein literargeschichtlichen Darlegungen in der Einleitung,
besonders iiber den unter dem Namen Alberts des GroBen gehenden Para-
disus Animae. Das Problem ist doch zu einem guten Teil verwickelter
und heute noch nicht vollig abgeklirt ; an eine Zuweisung an Humbert
von Romans ist gar nicht ernstlich zu denken.



Literarische Besprechungen 345

9. Recht wertvoll ist die Gesamtdarstellung der Franziskanischen
Mystik, wie sie von P. Stanislaus Griinewald O. M. Cap. versucht wird.
Ich will hier nicht auf seine Darlegungen iiber die Begriffsbestimmung
der katholischen Mystik und iiber die verschiedenen Systeme der theore-
tischen Mystik eingehen ; sie bewegen sich fast zu sichtbar in der « Mitte ».
Vielleicht hat auch seine Darstellung des Systems des hl. Bonaventura
unter der Tendenz gelitten, nach rechts und links « Recht und Unrecht »
in unparteiischer Weise zu verteilen ; trotzdem ist seine Darstellung sehr
wertvoll und auf weite Strecken hin vollig zuverlissig, in jedem Falle
auf einer auBerordentlich umfassenden Kenntnis des Stoffes aufgebaut.
Den Historiker aber mdchte ich sehr eindringlich auf zwei Dinge aufmerksam
machen, die bisher noch nie in der gleichen Vollstindigkeit und unter
ebenso zuverldssiger Beniitzung der einschligigen Literatur bearbeitet
worden sind wie durch P. Griinewald : auf die systematische Zusammen-
stellung der Quellen zur Franziskanischen Mystik (S. 15-28) und auf den
Anhang, der zum ersten Mal auf die Mystiker und mystischen Schrift-
steller des deutschen Sprachgebietes aus dem Kapuzinerorden aufmerksam
macht. Diese beiden Zusammenstellungen sind mehr als wertvoll und
verdienen den aufrichtigen Dank jener, die sich mit der Geschichte der
Mystik beschaftigen.

10. Grofziigig gedacht und ebenso groBziigig angelegt ist die Samm-
lung von Maria Meertens, einer Ursulinerin. Thr Werk gehért sicher zu
den wichtigsten Erscheinungen auf dem Gebiete der Mystik. Die Ver-
fasserin will eine méglichst vollstindige Ubersicht iiber die niederdeutschen
und niederlandischen Gebete bieten, in der Hauptsache fiir das XV. Jahr-
hundert. Sie hat ihre aulBerordentlich umfassende Sammlung, die immer
noch nicht abgeschlossen ist, sozusagen ausschlieBlich auf Grund unge-
druckten Materials zusammengebracht. Wer sich ein Bild iiber die von
der Verfasserin durchgearbeiteten Quellen machen will, der ziehe den
VI. Band zu Rate. Dort werden im ganzen 42 Handschriften sehr ein-
gehend beschrieben, die von der Herausgeberin fiir ihr Werk verwendet
wurden. Ist eine Beschreibung von Handschriften schon an sich eine
miithsame Arbeit, was mul man dann erst von Beschreibungen von Misch-
handschriften und Gebetbiichern sagen, wie sie hier bis in alle Einzel-
heiten mit groBter Genauigkeit beschrieben werden ? Die Beschreibungen
werden durch genaue Incipitverzeichnisse und durch ausfiihrliche Indices
zuganglich gemacht. Seitdem Borchling seine bekannten Berichte iiber
niederdeutsche Handschriften herausgab, ist fiir die geistliche Literatur
der Niederlande wohl nie mehr eine in gleichem MaBe umfassende und
gelehrte Sammlung veranstaltet worden. — In Band I-III (die spéater
noch durch Band IV und V erginzt werden sollen), werden die gewonnenen
Ergebnisse dargestellt. Die Verfasserin bietet zuerst eine sehr wertvolle
Ubersicht iiber die Entwicklung des Gebetbuches : iiber die Quellen der
iiblichen Gebets- und Betrachtungsbiicher, unter welchen die bekannten
Meditationes S. Augustini, d. h. des Joh. de Fécamp, einen besondern
Platz einnehmen. Alsdann werden die Gebete zu Ehren der allerheiligsten



346 Literarische Besprechungen

Dreifaltigkeit, zur Verehrung des Lebens des Heilandes, zu Ehren der
Kindheit Jesu und des Leidens des gottlichen Erlosers eingehend behandelt
und zu einem sehr groBen Teil erstmalig herausgegeben. In &dhnlicher
Weise behandelt Band II die Gebete zu den heiligen fiinf Wunden, zum
Herzen Jesu, zum kostbaren Blut, zu den géttlichen Wundmalen, zum
Antlitz des Heilandes usw. Band III behandelt vor allem die Kommunion-
gebete. Ich kann in meiner Besprechung nicht auf einzelne Punkte ein-
gehen. Ich mochte nur hervorgehoben haben, daB uns hier zu einem
groBen Teil vollig unbekanntes Material in einer sehr zuverlissigen Form
geboten wird : die Reichhaltigkeit des Gebotenen ist iiberraschend. Ich
bin iiberzeugt, da von dem Buch viele niitzliche Anregungen ausgehen
werden.

Rom. Dominikus Planzer O. P.

Philosophie.
C. Boyer S.J.: Cursus Philosophiae. 2 vol. 560 und 6oo SS. —

Parisiis, Desclée De Brouwer.

Dieses neue Handbuch, das der verdienstvolle Sekretir der Rémischen
Thomasakademie und Studienprifekt der Gregoriana herausgibt, ist vor
allem fiir die franzésischen Priesterseminare bestimmt. Es bezweckt, den
jungen Priesteramtskandidaten eine griindliche und vollstindige philo-
sophische Ausbildung zu ermdglichen, nicht bloB zur Vorbereitung auf
das Studium der Theologie, sondern auch zur Einfiihrung in die modernen
weltanschaulichen Fragen, denen ein Priester nicht ausweichen kann und
nicht darf. Wenn schon bei der ganzen Anlage die franzdsische Denkweise
mehr beriicksichtigt wurde, so besonders bei diesen letztern Fragen ; auch
wird die moderne Literatur durchgingig franzésisch zitiert und werden
den einzelnen Thesen Texte alter und moderner Philosophen in franzo-
sischer Sprache oder Ubersetzung als erliuternde Belege angefiigt.

Inhaltlich schlieBt sich der Verfasser der thomistischen Lehre an,
so wie sie in den von der Studienkongregation vorgelegten 24 Thesen
zusammengefallt wurde. Der I. Band, der Ende 1935 erschien, begreift
eine ausgedehnte Einleitung (r1-60), die Logik und die Naturphilosophie
bis zur anima vegetativa einschlieBlich. Vor der Naturphilosophie ist
eine Introductio metaphysica eingeschaltet (307-367). — Nach kaum
einem Jahre folgte der II. Band, der die Psychologie, die Metaphysik
(einschl. Theodizee) und die Ethik enthilt.

Betrachten wir diesen Cursus Philosophiae zunichst als Ganzes, so
konnen wir seinem Verfasser nur volle Anerkennung zollen. Aber auch
die Bemerkungen, die wir zu Einzelheiten glauben machen zu miissen,
sollen den Gesamteindruck in keiner Weise beeintrichtigen.

Die Einleitung sucht zuerst in einem raschen historischen Uberblick,
der oft nicht mehr als eine bloBe Namenaufzihlung sein konnte, eine
beschreibende Definition der Philosophie darzustellen. Hier finden sich
auch die wesentlichen Angaben iiber die Werke des hl. Thomas. Darauf



Literarische Besprechungen 347

folgt die sachliche Definition der Philosophie, Ausfiihrungen iiber ihren
Gegenstand, ihre Beziehungen zu den andern Wissenschaften, Einteilung
und Methode. — Das Verhiltnis der Philosophie zur Theologie (50) wire
vielleicht klarer zum Ausdruck gebracht worden, wenn der Verf. nach
Thomas, In Boéth. de Trin. q. 2 a. 2 ¢ (Ed. Parm. 17, 360) den Unterschied
der beiden Wissenschaften aus den beiden Wissenswegen abgeleitet und
dann nach 1. c. a. 3 ¢ die Harmonie zwischen beiden nachgewiesen hitte.
Zur Kontroverse iiber die christliche Philosophie bemerkt B. mit Recht,
daBl das Band zwischen « christlich » und « Philosophie » nicht ein positives
und notwendiges, sondern nur ein negatives und tatsichliches ist.

Die Logik wird richtig bestimmt als die Wissenschaft, die « ut obiectum
formale habet entia rationis, seu intentiones secundas quibus conceptus
ordinantur » (166). Sie wird von B., wie ziemlich allgemein iiblich, ein-
geteilt in Logica minor seu formalis und Logica maior seu materialis. Die
Formallogik « actum rationis dirigit praescindendo a materia conceptuum » ;
sie achtet nur auf die rectitudo ratiocinii. Die Materiallogik dagegen
«dirigit actum rationis attendendo ad materiam conceptuum» (166).
Zur Materiallogik rechnet B. auch die Frage « De aptitudine actuum
intellectus ad cognoscendas res sicuti revera sunt» (65). Deshalb behandelt
er hier die Grundfragen der Kriteriologie : Wert der menschlichen Erkenntnis,
Widerlegung des Skeptizismus und des Idealismus, obschon er ausdriick-
lich hervorhebt, daB diese Probleme nach Aristoteles und Thomas der
Metaphysik angehéren. — Die Abgrenzung zwischen Formal- und Material-
logik ist nicht leicht zu verstehen. Die Frage « De Universalibus» findet sich
ganz richtig in der Materiallogik. Dagegen ist die Behandlung der Pradi-
kabilien und der Priadikamente der Formallogik zugewiesen. Der demon-
strative Syllogismus kommt zu seinem Recht in der Materiallogik ; aber
weshalb ist der syllogismus dialecticus und sophisticus in der Formallogik
unter dem Gesamttitel « De argumentatione deductiva ratione materiae »
behandelt ?

Die Notwendigkeit, vor der Naturphilosophie einen Abril der Meta-
physik zu geben, um die Schiiler gleich an die metaphysischen Grund-
begriffe zu gewohnen, wurde seinerzeit von P. Gény S. J. (Questions
d’enseignement de phil. scol. Paris 1913) eifrig verfochten. B. versuchte,
diesen Vorschlag zu verwirklichen. Die Transzendenz des Seins wird
kurz erklart, dann der duBerst schwierige Begriff der Analogie, der Unter-
schied des Seins nach Akt und Potenz, die Kategorien, die Ursachen, das
Kausalitdtsprinzip. Diese Einfiihrung ist natiirlich in ganz knapper und
gedringter Form gegeben, aber durchaus sachlich, ganz im Geiste der
thomistischen Philosophie. Wenn auch diese Probleme nicht noch einmal
in der Metaphysik vom Verf. erértert werden, so wird jeder Lehrer sie dort
noch einmal im Zusammenhang mit den andern metaphysischen Fragen
und in vertiefter Erklirung vortragen.

Zu Beginn der Kosmologie bestimmt B. ihr Verhiltnis zu den physischen
und chemischen Wissenschaften. Gegen Maritain nimmt er, ganz im
aristotelischen und thomistischen Sinn, einen nicht spezifischen Unter-
schied an: « ... dicemus scientias physicas et chimicas potius materialiter



348 Literarische Besprechungen

quam formaliter a Cosmologia differre: nam videntur cum Cosmologia
unam scientiam corporum ut corporum efficere » (370). Physik und Chemie
bilden sozusagen die Vorstufe, die Voruntersuchungen zur Naturphilosophie.
Mit dem Fortschritt der Wissenschaften schreitet zwar auch die Kosmologie
voran ; doch hiangt sie nicht wesentlich von dem Fortschreiten der Wissen-
schaften ab.

In der Kosmologie schlug B. die via inventionis ein, damit das Be-
kanntere soweit als mdglich als Voraussetzung zu dem weniger Bekannten
diene. Daher die Einteilung: 1. De quantitate corporum ; 2. De quali-
tatibus corporum ; 3. De natura corporum. Vom rein systematischen
Standpunkt aus kénnte man dieses Vorgehen wohl beanstanden, da die
vollkommene Wissenschaft von der Natur des Subjekts auf seine Eigen-
schaften schlieBen soll. Doch hat die von B. benutzte Methode so groBe
padagogische Vorziige, daB3 sich von diesem wichtigen Standpunkt aus
nichts dagegen einwenden laBt.

Das Kapitel iiber die Quantitit handelt iiber die Quantitit an sich
(Kontinuitdt und Teilbarkeit), ihr Verhéltnis zur Substanz, iiber Ort und
Raum, iiber Bewegung und Zeit. Dann folgt das kurze Kapitel iiber die
Qualititen des Korpers, das fiir die Objektivitit der sinnlichen Eigen-
schaften eintritt. Das Kapitel iiber das Wesen der Korper wird eingeleitet
durch eine Zusammenfassung der modernen Korpuskeltheorie. Dann wird
Atomismus und Dynamismus als letzte philosophische Erklirung ver-
worfen und der Hylomorphismus dargelegt und bewiesen. Drei Beweise
stellt B. fiir die Wesenszusammensetzung der Korper aus Materie und
Form auf: den grundlegenden ex mutatione substantiali, dann eine An-
wendung der Akt-Potenz-Theorie, drittens das von P. Descogs entwickelte
Argument ex oppositione proprietatum. Im AnschluB hieran kommt die
Lehre vom Individuationsprinzip, die Konstitution des Corpus mixtum,
schlieBlich die Zielstrebigkeit in der anorganischen Welt.

Der gleiche aufsteigende Weg wurde auch in der Psychologie ein-
geschlagen. Dieser Teil des Handbuches diirfte wohl als ein Meisterwerk
seiner Art angesehen werden. Nicht bloB werden hier die traditionellen
Probleme eingehend erortert, sondern auch unter Heranziehung der wich-
tigsten Ergebnisse der empirischen Psychologie in ihrer heutigen Form
dargestellt. Das gesamte Material ist einheitlich verarbeitet und zu einem
Ganzen fest zusammengefiigt.

Nachdem die Grundfragen der Metaphysik in der Introductio meta-
physica behandelt wurden, bleibt fiir die Metaphysica generalis verhiltnis-
miBig wenig iibrig. Es sind in der Hauptsache zwei Fragenkomplexe,
die hier zur Sprache kommen : De Veritate und De principiis entis com-
positi. Unter den ersten Titel gruppiert B. die kriteriologischen Probleme,
die in der Logik und Psychologie noch nicht behandelt wurden: Wesen
und Kriterium der Wahrheit, Glaube und Irrtum (unter dem gemeinsamen
Titel : utrum voluntas moveat intellectum), kantischer und nachkantischer
Idealismus. Das Kapitel De principiis entis compositi enthilt die grund-
legende These von der Realdistinctio zwischen Sosein und Dasein, das
Problem der Subsistenz, die B. mit dem substanziellen Sein gleichstellt,



Literarische Besprechungen 349

und die Relatio. — Man sieht besonders klar bei der Metaphysik, daf
der Verf. der Einteilung nach pidagogischen Gesichtspunkten einen groBen
Wert gibt. Daher die Aufteilung in Introductio metaphysica und Meta-
physica generalis, die gewi8 kein objektives Kriterium haben kann. Daher
auch die Verteilung der kriteriologischen Probleme auf die verschiedenen
Disziplinen, die an und fiir sich einen besondern Teil der Metaphysik
bilden. Hitte es aber nicht wenigstens ebenso groBe Vorteile dieser Art,
wenn in einem Handbuch, das ja natiirlich auch Nachschlagwerk sein
muBl, die Systematik allein ausschlaggebend ist ?

In der Theologia naturalis ist die eingehende Behandlung der Gottes-
beweise ganz im traditionellen thomistischen Sinn gehalten. Auch die
Darstellung unserer Erkenntnisart der géttlichen Natur durch die Analogie
mul restlose Billigung finden. Leider verliBt B. die thomistischen Bahnen
bei der Behandlung des Einflusses Gottes auf die Handlungen der Zweit-
ursachen. Eine physische Pridetermination nimmt er nur bei den not-
wendigen Handlungen an, bei den freien Handlungen dagegen — aus
psychologischen Riicksichten — nur eine praemotio indifferens, welche
nicht die ganze Potentialitit des Geschopfes aktuiert. Folgerichtig sagt B. :
« Negata autem motione praedeterminante ad actus liberos, scientia media
necessario ponenda est» (419). Die Natur der Scientia media wird kurz
dahin erklart, daB Gott «cognoscendo essentiam suam comprehensive,
in ea videt quomodo tales vel tales imitationes eius existerent in tali vel
tali hypothesi » (420); Gott erkennt die Futuribilien auf allen Fall durch
sein Wesen allein, « nulla determinatione accepta a creatura; qui modus

nos profunde latet » (ibid.). — Um den Rahmen einer Besprechung nicht
zu iiberschreiten, seien hierzu nur zwei Bemerkungen gemacht: 1. Wenn
die thomistische — hier bannezianische genannte — Ansicht auch nicht

in den 24 Thesen ausgedriickt ist, so ist sie doch im Geist des Aquinaten
und aus seinen Prinzipien abgeleitet. Denn nach Thomas ist das Wissen
Gottes von den freien zukiinftigen Handlungen ein ursichliches. 2. Die
Scientia media, so wie sie B. darlegt, unterscheidet sich nicht wesentlich
von der thomistischen Ansicht, da das Erkenntnismedium hier wie dort
nur Gott (oder etwas Gottliches) ist. Besser wire es aber vielleicht, dies
Wissen Gottes auf die scientia visionis zuriickzufiihren, als auf die scientia
simplicis intelligentiae, wie B. es tut.

Die Ethik behandelt in einem allgemeinen Teil die grundlegenden
Fragen iiber den Zweck, das menschliche Handeln, die Sittlichkeitsnorm,
das Recht ; in einem besonderen von den Rechten und Pflichten des Indivi-
duums, der Familie und des Staates. Hier kommen auch die aktuellen
Probleme der Sozialphilosophie kurz zur Aussprache.

Um die groBen Vorziige dieses neuen Handbuches anzuerkennen,
ehrte S. E. Kardinal Bisleti, Prifekt der HI. Studienkongregation, den
Verf. mit einem &ffentlichen Gliickwunschschreiben.

Rom (S. Anselmo). P. Johannes Miiller O.S. B.



350 Literarische Besprechungen

H. J. Brosch : Der Seinsbegriff bei Boéthius. (Philosophie und Grenz-
wissenschaften, IV. Bd., 1. H.) — Innsbruck, F. Rauch. 1931. viir-r2z SS.

Im vorliegenden Heft wird «der Versuch gemacht, einen Gesamt-
kommentar zu Boéthius’ ritselhaftem Esse zu geben, um seine Ansicht
in der viel umstrittenen Frage der Unterscheidung von Wesenheit und
Dasein kennenzulernen » (III).

Zunichst untersucht B. im ersten Teil seiner Studie den Terminus esse
in den boéthianischen Schriften, dem zweiten Porphyriuskommentar, den
Consolationes Philosophiae und den theologischen Opuskeln de Trinitate
und de Hebdomadibus, um seinen Sinn klarzulegen. Bei dieser Analyse
wurde der Inhalt der Schriften, ausgenommen der des Liber de Hebdo-
madibus, der eingehend dargestellt wurde, nur so weit zu Rate gezogen,
als es zum Verstindnis des Esse erforderlich scheint. Das Ergebnis dieses
ersten Teiles ist, daB, abgesehen vom Porphyriuskommentar, im ganzen
Schrifttum Boéthius’ esse nur im Sinne von Wesenheit, nicht von Dasein
gebraucht wird. Den schwankenden Gebrauch im Porphyriuskommentar,
in dem esse bald fiir Dasein, bald fiir Sosein verwandt wird, erkliart B.
durch ein willkiirliches Hiniibergleiten von der logischen in die ontologische
Ordnung.

Im zweiten Teil behandelt B. die Beziehung von Sosein und Dasein
bei Boéthius. Nachdem er untersucht hat, welche Losung Boéthius zu
dem Universalienproblem gibt und wie er die Lehre von der Partizipation
des geschaffenen Seins versteht, schlieBt er mit Roland-Gosselin und Pelster,
daf3 die distinctio inter essentiam et existentiam dem Boéthius vollstindig
unbekannt war, und daB er folglich nicht als Vorldufer eines Realunter-
schiedes angesehen werden darf. Nur ein falsch verstandener Boéthius
konnte jenen Einfluf auf die Entwickelung der Lehre von der Realdistinctio
im Mittelalter ausiiben, den wir kennen. Alle Texte der theologischen
Schriften Boéthius’, die von vielen Alteren und neueren Autoren als auf
die Realdistinctio hinweisend zitiert werden, wie z. B. «quod est accepta
essendi forma est atque consistit » (de Hebdom.), haben nach B. gar nichts
mit dem Problem zu tun. Auch aus der Partizipationslehre kénne nichts
fiir unser Problem geschlossen werden, da es sich bei Boéthius nur um die
Teilnahme an der Wesenheit, nicht aber um die an der Existenz handle.
Hochstens konne aus Boéthius' Lésung des Universalienproblems im
Porphyriuskommentar eine Realdistinctio gefolgert werden; «denn die
Genera und Species machen das Sosein der Dinge aus, wenigstens das
generische und spezifische. Sie selbst haben aber keine Existenz ... Also
ist ihre Existenz real von ihnen verschieden » (118). Aber eine solche For-
derung liege ganz auBler dem Sinne des Boéthius.

Es fillt dem Leser gleich auf, daB B. sein nur fiir den ersten Teil
angegebenes Bestreben, «unbeeinfluBt von jeder Schule » (1) vorzugehen,
faktisch nicht auf den zweiten Teil ausgedehnt hat. B. ist Suarezianer
und verleugnet hier seine Schule nicht. So behauptet er, erst Suarez habe
mit seiner Lehre iiber das Individuationsprinzip in dem Universalien-
problem die wahre Losung gefunden, «jene glinzende, allseitig befrie-



Literarische Besprechungen 35I

digende Synthese von Realismus und Nominalismus, die allein den Namen
« gemaBigter Realismus » verdient, weil sie die iibertriebene Realisierung
des Realismus exaggeratus vermeidet ... und weil sie anderseits auch dem
Nominalismus die Spitze bricht » (g9o). Er teilt auch die Ansicht, der
hl. Thomas sei mit seiner Lehre von der Materia signata quantitate als
Individuationsprinzip nicht iiber das universale in re hinausgekommen.
Diese Anschauuﬁgen seien bloB hervorgehoben ; es ist hier nicht der Ort,
niher darauf einzugehen.

Fast mochte es einem scheinen, B. sei bestrebt, nur ja keine Spur von
Realunterschied zwischen Wesenheit und Existenz bei dem Vorscholastiker
finden zu wollen. Ubrigens scheint er, dem Einflu seiner Schule folgend,
die Realdistinctio aufzufassen als die zwischen der blo8 mdglichen (nicht
aktualen, individualisierten) Wesenheit und der Existenz liegende, die
nicht die thomistische Ansicht ist, und die iiberhaupt nicht in Frage steht.
Deshalb glauben wir, da3 mit dieser Studie noch nicht das letzte Wort
iiber die Interpretation des Esse bei Boéthius gesprochen ist. Daf3 Boéthius
das Problem der Realdistinctio formell nicht gekannt hat, geben wir zu.
Ob aber aus seiner Philosophie gar nichts zur Lésung des Problems von
uns geschlossen werden kann, mag einstweilen dahingestellt bleiben.

Rom (S. Anselmo). P. Johannes Miiller O. S. B.

L. de Raeymaeker : Metaphysica Generalis. Ed. altera penitus re-
cognita. — Lovanii 1935. xxI1-530 pp. — Tomus I: Doctrinae expositio
(1-288). Tomus II: Notae historicae (289-530).

Wenn das vorliegende Werk vom Verf. direkt als Schulhandbuch
gedacht und zu diesem Zweck mit einem ganzen Schulapparat von prag-
nanten Definitionen, biindigen Beweisen, Schemata und Zusammenfassungen
besonders ausgeriistet wurde, so bildet es doch ein Handbuch gréBeren
Stils, das den Rahmen einer ersten Einfiihrung in die Metaphysik bewuBt
iiberschreitet. Zu einem vertieften Studium dieser Wissenschaft nach den
thomistischen Prinzipien wird es den Studenten und vielleich nicht zuletzt
manchen Lektoren ein wertvolles Hilfsmittel sein.

Eigentlich bietet das Buch mehr als sein Titel ankiindigt, da es nicht
bloB die allgemeine, vom Sein als solchem handelnde Metaphysik umfaft,
sondern auch die besondere (de ente multiplici qua tali), in der das
begrenzte Sein ausfiihrlich betrachtet und ein kurzer Hinweis auf die
Existenz und das Wesen der ersten Ursache gegeben wird. In diesem
Teil kommt auch die These iiber die hylomorphische Zusammensetzung
des korperlichen Seins mit ihren Folgen, das Individuationsprinzip usw.
zur Aussprache, die an und fiir sich der Naturphilosophie angehért. Der
Verf. behandelt sie hier als die metaphysische Grundlage der Vielheit der
Dinge einer selben Art. Sie wird daher auch hier durch ein metaphysisches
Argument bewiesen (Anwendung der Akt- und Potenz-Lehre); nur kurz
werden zwei physische Argumente angedeutet, eines aus den substantiellen
Verinderungen, die auf die Lebewesen beschrinkt werden, ein zweites
aus den entgegengesetzten Eigenschaften der Koérper. An vielen Stellen



352 Literarische Besprechungen

gibt der Verf. Hinweise auf die theologischen Fragen, die ihre Wurzel in
den metaphysischen Problemen haben und auf die das Studium der
Metaphysik vorbereitet.

Die systematische Absonderung der geschichtlichen Gesichtspunkte
zu den einzelnen Fragen in einem eigenen Band ermoglichte dem Verf.
einerseits ein ungestortes Vorgehen in der Lehrerklirung, wo nur die
Wabhrheit allein ausschlaggebend ist, andrerseits eine eingehendere Behand-
lung der Problemgeschichte. Es war zwar nicht des Verfs. Absicht, eine
gesamte Geschichte der allgemeinen Metaphysik zu schreiben, doch bieten
seine Darlegungen, die er unter dem bescheidenen Titel « Notae» ver-
offentlicht, ein ungeheuer reiches Material an Textstellen und Literatur-
angaben, die einen nicht zu unterschidtzenden Wert besitzen. Dariiber
hinaus werden sie zu weiteren Untersuchungen veranlassen und besonders
bei metaphysischen Seminariibungen sehr brauchbar sein. Es wire sehr
zu begriiBen, wenn der Verfasser auch andern Teilen der Philosophie seine
Aufmerksamkeit schenken und uns die Frucht seiner Studien in dhnlichen
Werken zugédnglich machen wollte.

Rom (S. Anselmo). P. Johannes Miiller O. S. B.

A. Hufnagel : Studien zur Entwicklung des thomistischen Erkenntnis-
begriffes im AnschluB an das Correctorium « Quare » (Beitrige zur Geschichte
der Philosophie und Theologie des Mittelalters, Bd. XXXI, H. 4). —
Miinster, Aschendorff. 1935. vIirr-i3r SS.

In vorliegender Schrift bietet H. einen schitzenswerten Beitrag zur
Ideengeschichte des Korrektorienstreites. Zweck der Schrift ist, «den
Erkenntnisbegriff der sich bekdmpfenden Gruppen herauszustellen und
zu erforschen, ob und in welcher Richtung der Erkenntnisbegriff durch
diese literarische Fehde eine Weiterentwicklung erfahren hat» (3). Es
handelt sich jedoch fiir H. nicht so sehr darum, festzustellen, welchen
theoretischen Begriff die einzelnen Philosophen von der Erkenntnis haben,
sondern vielmehr, welches ihre Ansicht iiber die metaphysischen Grund-
lagen des Wesens der Erkenntnis als solcher ist. Die Erkenntnislehre
gehort zwar nicht zu den Hauptfragen, um die sich in erster Linie der
Kampf dreht. Oft genug aber kommt in der Korrektorienliteratur die
Rede auf die Erkenntnis Gottes, der Engel, der Menschen in diesem Leben
oder der getrennten Menschenseele, so daBl die diesen Erdérterungen zu
Grunde liegende Erkenntnistheorie genau erfaf8t werden kann.

H. analysiert nach zwei Vorfragen (Kap. I) die Voraussetzungen
des Erkenntnisaktes (Kap. II): Objekt und Subjekt, ihre gegenseitige
Proportion, das Lumen und die Species ; dann das Wesen des Erkenntnis-
aktes (Kap. II1), das durch eine ganze Reihe von Ausdriicken umschrieben
wird ; zuletzt das Ergebnis des Erkenntnisaktes (Kap. IV), das Verbum
und das Verum.

Den duBeren Rahmen der einzelnen Paragraphen bieten die folgenden
von H. benutzten Quellen: 1. das Correctorium fr. Thomae des Wilhelm
de la Mare, in dem er weniger eine Privatarbeit dieses Autors, als viel-



Literarische Besprechungen 353

mehr das Ergebnis einer ganzen Richtung sieht; 2. das Correctorium
corruptorii « Quare » des Richard Klapwell (diese beiden Schriften nach
der Edition von P. Glorieux, Bibl. thom. IX). Zum Vergleich zog H. noch
eine andere Thomistenschrift heran, nimlich das noch unedierte Correc-
torium corruptorii « Circa » des Johannes Quidort von Paris (nach der
Hs. Basel, Universititsbibliothek Cod. B. III. 13); 3. schlieBlich ein
anonymes, ebenfalls unediertes Correctorium Summae S. Thomae (Preus-
sische Staatsbibliothek, Theol. lat. qu. 13), in dem H. eine von einem
Parteiganger des Wilhelm de la Mare noch vor 1300 verfaite Replik auf
die Erwiderung Richards sieht, die oft die Vermittlerrolle zwischen den
beiden extremen Richtungen einnimmt. Diesen drei Ansichten, die als
Anklage, Verteidigung und Gegenverteidigung aufeinander folgen, wird
die Lehre des hl. Thomas von Aquin selbst kurz vorausgeschickt, die ja
den Ausgangspunkt und die Grundlage des ganzen Streites bildet.

Das Ergebnis der Untersuchungen H.s ist ein zweifaches : ein histo-
risches und ein systematisches. Das philosophiegeschichtliche Ergebnis
zeigt ganz deutlich, daB gerade die Periode des Korrektorienstreites eine
Ubergangszeit ist. Einerseits sehen wir die ersten Versuche der Thomisten-
schule, die Lehre des Aquinaten zu verteidigen und gelegentlich weiter
auszubauen. Auf der andern Seite aber merken wir das Abgleiten der
Franziskanerschule von der Philosophie des Seins. Es ist ein nicht geringes
Verdienst Hs., dieses im einzelnen so klar dargestellt zu haben. « Das
Operieren mit der Allmacht Gottes in Fragen, die Thomas als rein
philosophische angesehen hatte, das Ersetzen des Gesetzes der verniinftigen
Stufenordnung des gesamten Seins durch das Prinzip des gottlichen Willens,
der nach « Belieben », nicht nach einem absolut geltenden Vernunftprinzip
das Sein ordnet und seine Gnaden austeilt, die Berufung auf die Erfahrung,
wo dies gar nicht am Platze ist, das mufite die ganze Erkenntnislehre ins
Wanken bringen» (124). So fiihrt diese Richtung iiber Skotus hinaus
zur skeptischen und fideistischen Haltung des XIV. Jahrhunderts.

Interessant ist auch das Ergebnis, das H. fiir den Erkenntnisbegriff
als solchen aus dieser Kontroverse zu gewinnen sucht. Die thomistischen
Erkenntnisprinzipien bilden die Grundlage einer jeden objektiven Er-
kenntnislehre. Das soll nicht heiBen, da3 die Erkenntnislehre mit Thomas
erstarrt und keines Fortschrittes mehr fihig ist.. Aber eine Weiter-
entwicklung darf nicht eine Abweichung von den von Thomas richtig
erfaBten letzten Seinsgesetzen der Erkenntnis sein.

Rom (S. Anselmo). P. Johannes Miiller O. S. B.

A. Silva Tarouca: Totale Philosophie und Wirklichkeit. — Freiburg
i. Br. Herder 1937. xX-207 SS.

En bon philosophe, M. Silva Tarouca veut atteindre la totalité du réel.
11 constate que les tendances actuelles sont incapables de la saisir. Il
distingue quatre types fondamentaux dans les synthéses philosophiques,
représentés respectivement par Kant, Hegel, Nicolai Hartmann et saint
Thomas. C’est ce dernier qui a vraiment embrassé le tout du réel. —



354 Literarische Besprechungen

L’auteur consacre ses deux derniers chapitres a I’expérience vitale compléte,
et a la réalité totale.

On peut dire que le but de ce livre est de déterminer l'objet de la
philosophie, et de montrer que seul le retour au point de vue et a la méthode
de saint Thomas peut la sauver. Nous nous trouvons devant une enthousiaste
apologie de la philosophie thomiste, solidement justifiée d’ailleurs. Mais
M. Silva Tarouca se place nettement sur le terrain des tendances les plus
récentes. Il admet que nous sommes placés devant les alternatives
« dialectiques » de 1'étre et du devenir, du corps et de 'esprit, de I'existence
et de la mort, etc. Il n’est pas une philosophie qui ne doive tendre a 1'unité,
méme celle qui imagine les « paradoxes » de I'existence comme d’irréductibles
contradictions, et croit pouvoir se réfugier dans une « foi » angoissée. —
La dialectique de Kant aboutit & une dualité « absolue et relative » ; celle
de Hegel a une impossible unité « absolue et relative ». Nicolai Hartmann
tiche de conquérir une unité relative, mais maintient la dualité absolue.
Seul saint Thomas, fidéle a la réalité, par une dialectique puissamment
synthétique, parvient & une unité absolue, tout en maintenant l'indéniable
multiplicité relative.

M. Silva Tarouca se plait a exalter la pensée thomiste en des pages ol
I’éloquence n’enléve rien a la solidité de la pensée. Nous aurions voulu que
le savant auteur efit insisté davantage sur le fait que bien des dualités
« dialectiques » sont illusoires, et résultent de « catégories » assez artificielles,
par lesquelles nous rompons la continuité du réel. — Une analyse plus
approfondie de la connaissance analogique aurait singuliérement confirmé
sa thése. Les notions analogiques, de la vraie « analogie de proportionnalité »,
sont la voie normale par laquelle nous nous élevons au-dessus des génantes
dualités, qui nous accablent aussi longtemps que la raison n'arrive pas a
se libérer de la tyrannie des images. — La base de 'ouvrage peut paraitre
un peu étroite : M. Silva Tarouca ne s’adresse guére, pour caractériser la
situation actuelle, qu'aux philosophes de langue allemande, et dans une
courte allusion a Maurice Blondel il y a quelque exagération. Cependant
nous croyons que pour le but qu’il poursuit et pour les lecteurs qu'’il a en
vue cette base est suffisante. — Un exposé plus détaillé du mouvement,
sorti de Nietzsche et de Kierkegaard, en ce moment trés en vue en
Allemagne, aurait peut-étre rapproch¢ davantage les excellentes idées de
M. Silva Tarouca des préoccupations dominantes dans ce milieu.

Nous notons avec plaisir que 1’auteur arrive a une idée qui peut mettre
fin a4 des controverses irritantes. Les derniers problémes philosophiques
restent a 1'état d’inquiétants points d’interrogation, jusqu’a ce que le
philosophe puisse se reposer entre les bras du Dieu personnel, miséricordieux
et Révélateur. Il n'y a la aucun « immanentisme » moderniste ; il n'y a la
aucune altération de la philosophie, science essentiellement naturelle, dont
le génie de saint Thomas a si opportunément établi la notion. Il n’y a la
que 'humble constatation de 1'état réel de I'homme, fini de toute part, et
qui cependant ne peut se rassasier que de 1'Infini.

M. Silva Tarouca nous a donné un trés beau livre, d’'une rare pro-
fondeur de pensée, qui met la forte pensée de saint Thomas en contact avec



Literarische Besprechungen 355

les douloureux flottements de la pensée contemporaine. C’est bien la la
maniére de faire du thomisme au vingtiéme siécle. Nous ne sortirons du
pessimisme stérilisant que par I'humilité ; mais quel homme réfléchi ne
serait pas humble parmi les cahotements de la philosophie actuelle ? Nous
espérons que ce livre de M. Silva Tarouca trouvera beaucoup de lecteurs ;
et qu’a sa suite ils découvriront en saint Thomas les doctrines décisives,
qui seules peuvent introduire I'unité de l'ordre dans le périlleux chaos des
erreurs contemporaines.

Fribourg. M. de Munnynck O. P.

R. Ed. Brennan O. P.: General Psychology. An Interpretation of the
Science of Mind based on Thomas Aquinas. — New-York. The Macmillan
Company. 1937. XXXVII-509 Pp.

Une psychologie moderne basée sur saint Thomas sera une surprise
pour bien des lecteurs. M. Rudolf Allers, M. D., dans la préface qu’il a
écrite pour l'ouvrage du R. P. Brennan, nous assure qu’une psychologie
sans philosophie est une impossibilité, et que la philosophie de saint Thomas
est celle qui interprete le mieux les faits mis au jour par les psychologues
modernes. — Ce mélange de science expérimentale et de doctrines
philosophiques ne sera pas agréé par tout le monde.

Qu’une psychologie sans philosophie soit impossible, on en peut douter.
— Il est vrai que I'inévitable introspection donne a la psychologie une place
a part parmi les sciences de la nature. — Le psychologue le plus empiriste
doit nécessairement formuler quelque théorie explicative; et celle-ci
semblera fatalement s’appliquer, au moins comme une réponse hypothétique,
aux problémes les plus fondamentaux que le philosophe pose au sujet de
I’'homme. — On constate encore que les plus grands parmi les psychologues
finissent toujours par philosopher ; et dans bien des cas la partie philoso-
phique de leur ceuvre subsiste alors que leurs recherches expérimentales
sont négligées comme vieillies et dépassées.

Cependant, en théorie, une psychologie purement expérimentale,
dépouillée de toute préoccupation philosophique, n’est pas impossible.
Si I'on arrive a tracer la frontiére, toujours un peu estompée, qui distingue
— plutét qu’elle ne sépare — la philosophie de la nature des sciences
naturelles, on peut parfaitement constituer une psychologie purement
empirique, qui ne sera ni plus ni moins philosophique que la physiologie.

Mais peut-on construire une philosophie de la nature sans psychologie ?
— C’est évidemment impossible, et c’est ce qu’oublient les empiriques
lorsqu’ils s’indignent a la vue d’une « psychologie philosophique » On
n’'arrivera évidemment pas a une conception philosophique de la nature
si I’on ne considére pas trés spécialement son sommet, I’homme, — I'homme
qui appartient a la nature et la dépasse, qui seul peut nous faire apprécier
sainement l'unité du cosmos et sa finalité. Cela ne se fait certainement
pas sans une connaissance sérieuse de ses opérations psychiques. Comme
le philosophe doit rester en contact avec les précieuses données que lui
fournissent nos subtils physiciens, il doit se familiariser avec certains des

Diyus Thomas. 24



356 Literarische Besprechungen

résultats qui sont sortis des laboratoires de psychologie expérimentale.

Tous ces résultats ne sont pas d’égale valeur ni d’égale importance.
Le psychologue les recueille tous ; le philosophe fera certainement un choix ;
il retiendra les phénoménes diment établis qui peuvent influencer sa con-
ception synthétique de I'homme. Et 1a se réveéle un danger. Ne se perdra-
t-il pas dans le détail insignifiant, dans le sable mouvant de mille
observations occasionnelles et disjointes ? N’écartera-t-il pas des faits
importants qui pourraient I’obliger a jeter au creuset son image de I’lhomme ?
— Nous craignons que jusqu’a ce moment on n’a évité ni I'un ni l'autre
excés ; c’est pourquoi nous estimons que la « General Psychology » du
R. P. Brennan vient & son heure, surtout en Amérique.

L’auteur est trés largement renseigné sur toutes les tendances qui
se font jour en psychologie empirique, — et I'on sait que les théories se
succedent d'une maniére un peu anarchique. Il les discute avec sagacité,
et arrive, aprés en avoir fait saillir les éléments solides, a les placer judi-
cieusement dans les cadres trés larges de la psychologie aristotélicienne et
thomiste. — Les purs philosophes trouveront peut-étre que sa philosophie
est un peu courte, et que des discussions plus amples des doctrines fonda-
mentales seraient nécessaires. Mais toutes sont trés bien amorcées ; et si
I’étudiant se référe aux « lectures recommandées » & la fin de chaque chapitre,
il possédera une psychologie philosophique solidement établie sur ce que
les psychologues empiriques nous ont livré de plus significatif.

Le R. P. Brennan nous parait avoir échappé aux deux excés que nous
signalions tout & I'heure : I'essentiel y est, le superflu est éliminé. Il nous a

donné un livre qui sera d’un grand secours aux étudiants, — et méme a
quelques professeurs de philosophie.
Fribourg. M. de Munnynck O. P.

Acta secundi congressus thomistiei internationalis. Taurini-Romae,
Marietti. 1937. 585 pag.

Les communications sont réparties suivant les trois thémes discutés
au Congres : critique de la connaissance, philosophie et sciences, philosophie
et religion. Une derniére section comprend des rapports sur le cartésianisme.
Un index des lieux cités de saint Thomas et un index des noms facilitent
la consultation de cet excellent recueil. Inutile de souligner les qualités
du programme ou s’allient l'actualité et l'importance intrinséque des
problémes posés. On doit remercier et féliciter le R. P. Boyer, S. J., & qui
revient le mérite de cette réussite.

Sur le premier théme, les tendances opposées, au sein de I’école thomiste,
ont pu se confronter. Selon Mgr Noél, président de I'l. S. P. 4 Louvain,
I'épistémologie, tout en réfléchissant sur une métaphysique élémentaire,
précéde logiquement et historiquement une métaphysique scientifique et
définitive. Il faut substituer au Cogito fermé de Descartes, qui était un
germe d’idéalisme, un Cogito ouvert, qui, par sa dépendance de l'expérience
et sa relation a I'étre, peut étre le point de départ du réalisme critique.
Mgr Olgiati, professeur a I'Université du Sacré-Ceeur, & Milan, pense au



Literarische Besprechungen 357

contraire que la métaphysique est antérieure logiquement et historiquement
a la « gnoséologie ». En conséquence, il faut étudier et réfuter la conception
moderne de la réalité ; par le fait méme, le probléme critique sera résolu :
il n’existera méme plus. Cette thése recueille I'adhésion du R. P. Garrigou-
Lagrange et de M. Maritain, mais essuie aussi bien des critiques et des refus,
motivés tant au nom de I'histoire que de la logique. Le R. P. Boyer, secré-
taire du Congres, résume les débats, en invitant & se rapprocher par une
mutuelle compréhension, les deux tendances existantes, celle des critiques
qui veulent tout justifier, celle des métaphysiciens qui veulent tout sauver.

Le second théme a suscité de trés intéressantes précisions sur les impli-
cations diverses d'un véritable hylémorphisme, mis a 1'épreuve des décou-
vertes modernes sur la constitution des corps. Les opinions des thomistes
se partagent quand il s’agit des rapports de la philosophie et des sciences
positives. Selon le R. P. Anicet Fernandez-Alonso, O. P., suivi par de
nombreux congressistes, il n’y a pas de distinction spécifique entre la philo-
sophie physique et les sciences positives. Car des solutions unanimement
considérées comme scientifiques sont souvent le moyen formel de connais-
sance dans des problémes unanimement considérés comme philosophiques.
Si I'on distingue spécifiquement philosophie et science de la nature, c’est
en vertu de cette tendance actuelle & confondre philosophie et métaphy-
sique, en absorbant celle-1a dans celle-ci. M. Maritain défend, au contraire,
la distinction spécifique des deux disciplines. Du néo-positivisme critique,
ou empirisme logique, de l'école de Vienne, il dénonce les erreurs philo-
sophiques, mais il sauve la vérité partielle, d’ailleurs nullement originale,
qu’elle renferme, a savoir que la science, au sens moderne, n’est pas une
ontologie. Cette distinction de la science et de la philosophie se fonde sur
les deux sortes d’analyses auxquelles l'esprit peut soumettre la réalité
sensible : 1'analyse empiriologique qui a pour objet la vérification sensible
et la mensuration ; I'analyse ontologique qui regarde l'essence de la chose.
On aboutit ainsi a deux types de définition, spécifiquement différentes,
mais également légitimes, et réciproquement complémentaires. La faute
essentielle de I'école de Vienne est de confondre « ce qui est vrai de la science
des phénomeénes avec ce qui est vrai de toute science et de tout savoir en
général » ; de la résulte une négation radicale de la métaphysique, ou du
moins le transfert de son objet dans le domaine de la foi, le néo-positivisme
se couronnant d'un néo-fidéisme.

Quant au troisieme théme, le R. P. Garrigou-Lagrange dégage sa con-
ception de la philosophie chrétienne, en s'élevant au-dessus des deux erreurs
opposées, le fidéisme et le ratipnalisme. On connait cette théorie d’une
philosophie chrétienne « positive et in se », avec « confortations objectives et
subjectives ». Une opposition assez vive se manifeste. Le R. P. Fernandez
déclare méme que, en vertu de la doctrine thomiste de la spécification des
habitus par leurs objets formels, une direction et une « confortation » objective
et positive de la philosophie par la foi seraient absolument impossibles,
car contradictoires. Une autre série de communications, parmi lesquelles
se signale le rapport de M. Penido, de 1'Université de Fribourg, invitent
avec instance les thomistes & constituer sans retard une philosophie de la



358 Literarische Besprechungen

religion, dont elles s’efforcent de déterminer les conditions et le programme,
a cdté de la théologie et de la théodicée. On semble déja s’entendre sur
I'objet propre de cette section de la philosophie : la phénoménalité de la
religion, le concept empirique de religion.

En définitive, ce second Congrées thomiste international, par la diversité
méme des tendances et des opinions qui s’y sont manifestées avec liberté
et tolérance, par la profondeur et l'intérét actuel des apergus qu’il a ouverts,
témoigne d’un actif esprit de recherche et de la vitalité de 1'école thomiste.

Fribourg. Ivénée Chevalier O. P.

Cartesio. Supplemento speciale al volume XIX della Rivista di
Filosofia meo-scolastica, Milano. 1937. XII-807 pp.

Parmi les nombreuses publications qui commémorent le troisiéme
centenaire du Discours de la Méthode, ce riche supplément de la Rivista
di Filosofia meo-scolastica mérite une place d’honneur. La plupart des
aspects de la philosophie cartésienne y sont examinés par des spécialistes
appartenant aux Universités de plusieurs pays. Les interprétations diver-
gentes qu'il rapporte font de ce livre, outre une somme du cartésianisme, un
témoignage intéressant pour son histoire. Mais pour l'utilisation pratique
de ce volumineux recueil, il efit été préférable de grouper les articles par
matiéres plutét que de les classer suivant 'ordre alphabétique des noms
d’auteurs. )

On retrouve ici les communications que firent, au IXme Congrés inter-
national de philosophie, Mgr Olgiati, le R. P. Boyer, M. Paolo Rotta, et
qui sont déja imprimées dans les Actes de ce Congrés. On reviendra plus
tard, a propos des ouvrages de Mgr Olgiati sur Descartes, sur le caractére
de « phénoménisme rationaliste » par lequel I'éminent professeur définit
la philosophie cartésienne. '

On voudrait pouvoir citer tous ces articles si suggestifs. Puisqu’il faut
bien se limiter, on ne relévera que certaines assertions du R. P. Kuiper, O. P.,
contenues dans Le véalisme de Descartes (p. 527-546), article d’'une densité
et d’une précision remarquables. Au nom du réalisme thomiste, 1'auteur
prononce contre Descartes des condamnations séveéres. Ne concede-t-il
pas, cependant, une position caractéristique du cartésianisme, & savoir la
réalité objective de l'idée, au sens cartésien de l'idée-tableau ? En résumé,
la thése authentique de saint Thomas serait celle-ci : « En connaissant
les idées nous connaissons donc les choses. C’est exactement, si ’on veut,
la théorie cartésienne des « idées-tableaux », ou pour employer le langage
de saint Thomas, de l'idée-similitude. Cela n’empéche pas qu'on connaisse
immeédiatement la chose, pourvu qu’on l’entende bien... En un mot, nous
connaissons la chose, parce que nous connaissons 1'idée qui en est la similitude.
La connaissance de 'idée est la raison de la connaissance de la chose. I.'idée
et la chose, la similitude et la chose elle-méme sont évidemment deux,
mais deux objets d’'un seul et méme acte ; et I'un est la raison de l'autre,
ou plus clairement, I'étre-objet de 1'un est la raison de I'étre-objet de l'autre.
C’est ce qui nous permet de charger encore la dose ! Non seulement, selon



Literarische Besprechungen 359

le thomisme, nous connaissons nos idées, mais on peut trés bien dire que nous
connaissons « d’abord » I'idée et « puis » la chose (prius natura, non tempore)
et que la pensée va, en ce sens et par le méme acte, « de I'idée a la chose ».
Mot a mot ce que nous disions de Descartes. Mais est-ce du cartésianisme
(p- 534-535) ? » L’auteur n’abuse-t-il pas un peu de l'incontestable vérité
qu’expriment ces lignes ? On souhaiterait, aprés ces derniéres affirmations,
qu’il fit 'exégése d’un passage de saint Thomas, qui, & premiére vue, semble
bien leur opposer un démenti formel : « Et sic species intellecta secundario
est id quod intelligitur ; sed id quod intelligitur primo est rves, cujus species
intelligibilis est similitudo (Sum. Th., I, 85, 2). »

Le R. P. ne laisse pas de marquer, avec beaucoup de nuances, 'attitude
différente de saint Thomas et de Descartes en face de cette conception
qui leur serait commune de l'idée-tableau. « L.a thése thomiste sur les idées-
objets suppose et explique le réalisme spontané et le rend critique ou scienti-
fiquement justifié. La thése cartésienne sur les idées-objets pose le réalisme
comme un probléme qu’il s’agit de démontrer. La différence des deux
positions, malgré I'identité des formules, saute aux yeux. Et elle est capitale.
Car si les néo-thomistes ne veulent rien savoir de la dite thése, bien que
saint Thomas l’enseigne, c’est parce qu'ils la croient « dangereuse », « germe
de l'idéalisme » (p. 536). » La thése de I'idée-tableau, il est vrai, conduit
aussi bien au réalisme qu’a I'idéalisme ; mais, chez Descartes, elle n’aboutit
au réalisme que par le détour de la véracité divine. La valeur réaliste de
I'idée-tableau ne provient pas de la relation nécessaire que l'idée soutient
par elle-méme avec la chose; c’est 1a qu’est le germe d’idéalisme. Mais
ce n'est pas pour cette seule raison que la thése s’avere dangereuse. C’est
que l'interprétation réaliste de l'idée-objet provoque elle-méme 1l'idéalisme
par sa faiblesse. Elle offre une trop large cible aux fléeches des idéalistes,
a leurs critiques et a leur dérision. '

L’auteur poursuit : «.. la démonstration de l'idée-représentation ou
de l'idée-tableau est la plus importante. Elle est essentiellement anti-
idéaliste. Que l'idée soit objet de la connaissance et méme l'objet premier,
ce n'est pas encore l'idéalisme. Saint Thomas y souscrit (p. 538). » Pour
I'exposé détaillé de cette these, selon saint Thomas, le R. P. Kuiper renvoie
a son article : « Ragione e perferzione dell'immanenza secondo san Tomaso
d’ Aquino » (in « Angelicum », anno XII, 1935, p. 145-170). En effet, plusieurs
éléments de cet article de 1935 sont repris ici et mis en regard du cartésia-
nisme. Ce n’est pas dans le cadre restreint d’'une recension qu’on en peut
discuter tous les arguments. Remarquons seulement quelques-uns des
textes de saint Thomas sur lesquels le Révérend Pére veut appuyer son
interprétation.

Il cite: «... oportet quod intellectum sit in intelligente et unum cum ipso
(de Pot. IX, 5) » (p. 162); mais il omet la suite immédiate qui en est 1'essen-
tiel complément : « Neque etiam intellectum per se est similitudo rei intellectae
per quam informatur intellectus ad intelligendum... Haec ergo similitudo
se habet in intelligendo sicut intelligendi principium, ut color est principium
calefactionis, non sicut intelligendi terminus ». Si le concept devient objet,
terme, c’est & un moment ultérieur, par une réflexion qui suppose le



360 Literarische Besprechungen

mouvement direct et premier vers l'objet. Une interprétation vraiment
synthétique devrait assimiler ces éléments divers de la pensée thomiste
et rendre compte de toutes les parties d'un texte.

La citation de de Pot. VII, 10 (p. 157), également isolée de son contexte,
subit aussi une interprétation étrangére a l'article d’ou elle est tirée. Saint
Thomas y montre, en effet, qu’il y a une relation réelle de 1'acte de connais-
sance a la chose, mais non pas de la chose a l'intelligence : « cum actus
intellectus non sit transiens... ». C’est cette relation réelle qu’il serait inté-
ressant d’éclaircir, mais que le Révérend Pére laisse dans I'ombre.

Enfin, il cite encore (p. 162) : « Actio intellectus non tendit in aliquid
extrinsecum, sed manet in ipso agente (Sum. Th., I, 27,3).» En réalité,
le texte ne porte pas les mots : actio intellectus, mais ceux-ci : « in divinis
non est processio nisi secundum actionem quae non tendit..., etc... ». Et
I'action ici désignée est celle de la volonté aussi bien, et non pas moins,
que celle de l'intelligence, puisqu’il s’agit d’expliquer la procession d’amour.
« Hujusmodi autem actio in intellectuali natura ‘est actio intellectus et actio
voluntatis ». La méme observation est & faire pour les deux citations sui-
vantes du Compendium Theologiae, c. 37 et 46. 11 est & remarquer que toutes
ces citations sont extraites d’articles proprement théologiques, concernant
les processions immanentes de la Trinité ou les relations divines.

La fidélité a saint Thomas ne nous impose donc pas la théorie des
idées-tableaux. Si cette théorie a une origine scolastique, c’est plutot dans
Suarez qu'’il faudrait la chercher.

Le R. P. Kuiper, malgré ces quelques remarques, a parfaitement raison
d’insister sur I'immanence de la connaissance. C’est un aspect de la théorie
thomiste qu’il importe de bien mettre en relief aux yeux des idéalistes et
qui a, en droit comme en fait, une importance capitale. Mais I'immanence
vitale de la connaissance ou la spontanéité de Il'esprit s’ouvrent vers
I'extérieur, sont en dépendance de l'extérieur, par une relation réelle avec
la chose qui constitue en propre la connaissance, si bien que saint Thomas
peut écrire, dans un passage admirablement synthétique : « vel secundum
quod (notitia) comparatur ad cognoscentem ; et sic inest cognoscenti sicut
accidens in subjecto, et sic non excedit subjectum, quia nunquam invenitur
inesse alicui nisi menti : vel secundum quod comparatur ad cognoscibile ;
et ex hac parte non habet quod insit, sed quod ad aliud sit... et propter hoc
notitia secundum considerationem istam non est in anima sicut in subjecto ;
et secundum hanc comparationem excedit mentem, inquantum alia a mente
per notitiam cognoscuntur (Quodlibet. VII, Q. I, art. 4) ». De méme, dans
un de ces chapitres du Compendium (c. 46), dont le Révérend Pére ne retenait
qu’une partie : « Cum enim intelligere fiat per assimilationem aliquam intel-
ligentis ad id quod intelligitur, necesse est id quod intelligitur in intelligente
esse secundum quod ejus similitudo in eo consistit. » Il s’agit donc bien de
nier, non point I'immanence de la similitude, mais sa fonction de « tableau ».
Car, si l'idée existe dans l'intelligence comme un accident, sa forme propre
implique nécessairement une relation réelle avec la chose-objet, laquelle
est connue avant que l'esprit puisse, par réflexion, connaitre sa relation a
la chose. C’est ce que 'on signifie en disant que ce qui est connu est « inten-



Literarische Besprechungen 361

tionaliter » dans l'intelligence et « naturaliter » dans la chose connue. Et
telle est l'origine de la transcendance de la connaissance. Dans l’erreur
seulement, 1'idée joue le role de tableau : elle fait écran. Nous sommes
donc d’accord pour mettre ’accent sur I'immanence du connaitre ; mais il
serait urgent d’élaborer la notion conjointe d’intentionalité, d’étre inten-
tionnel, ce rapport vital du sujet et de I'objet, qui caractérise essentiellement
la théorie thomiste de l'idée. C'est vers 'analyse de cette relation de simi-
litude treés spéciale que doit se porter l'effort de la philosophie critique
thomiste. Et si 'on peut résoudre les problémes soulevés par les hommes,
on ne dissipera jamais le mysteére de la connaissance posé par l'étre.

Fribourg. Ivénée Chevalier O. P.

P. H. Schmidt : Philosophische Erdkunde. — Stuttgart, Enke. 1937. 122 SS.

- Wer nur vom Hoérensagen den Titel dieses interessanten Buches kennt,
ist zunichst vielleicht iiberrascht, den Stoff, der einen michtigen Band
erwarten lieBe, in einem Buch von mifigem AusmaB bearbeitet zu finden.
Diese Uberraschung aber wendet sich in Staunen, wenn man auf jeder
Seite spiirt, wie gedankengesittigt und ideenreich die Darlegungen des
Verfassers sind. Seine Ausfiihrungen sind der beste Beweis fiir die Wahr-
heit des Satzes, der auf der ersten Seite steht, « da3 keine Wissenschaft
es mit einem solchen Reichtum der Wirklichkeiten zu tun hat, wie die
Geographie ». Das Buch ist ein bedeutungsvoller Vorstol jener Richtungen
in den Spezialwissenschaften, die einem engeren Anschlu8 an die Philo-
sophie das Wort reden. Es leistet in dieser Hinsicht nicht bloB bescheidene
Anfangerarbeit, sondern hat geradezu epochemachenden Wert. Dem
Positivismus und iibertriebenen Empirismus gibt Schmidt eine scharfe
Absage, wenn er schreibt : « Wohl sollen die Grenzen der Wissenschaften
nicht ineinanderflieBen, aber wir diirfen nicht vergessen : gerade an den
Grenzscheiden der Wissenschaften liegen immer die groBen Fragen. Das
Uberfachliche hebt uns empor. Darum werden die Geographen, je weiter
sie der Zusammenfassung ihrer Ergebnisse zustreben, immer mehr hin-
gewiesen, diese mit dem Gedankenreichtum der Nachbarwissenschaften
zu verkniipfen, um so den AnschluB3 zu finden an die Zusammenfassung
alles schopferischen Wissens, an die Philosophie. Die hohere Wertung
ihrer Aufgaben wie der Reichtum und die Tiefe des geographischen Denk-
inhaltes weisen die Geographen auf die philosophische Erfassung ihres
Faches hin. Schon Strabo hat ihnen diese Aufgabe zugewiesen. Die Philo-
sophie steht am Anfang und am SchluB3 alles geographischen Wissens ;
sie 4Bt sich in Wahrheit bei keiner geographischen Betrachtung vdéllig
ausschalten. Wenn der Geograph iiber die Grundlagen wie die Aufgaben
seines Faches sich Rechenschaft gibt, wenn er seine Arbeitsweisen und
seine Lehrwege bestimmt, wenn er iiber die Beziehungen zum Nachbar-
wissen Klarheit sucht, immer wird er zu den Erkenntnismitteln der
Philosophie greifen ; ohne sie ist er diesen Aufgaben gegeniiber hilflos.
Wenn er dann gar eine hohere Wertung des geographischen Wissens
erstrebt, wenn er die Arbeit seines Lebens aus dem heraus schafft, was ihn



362 Literarische Besprechungen

selbst im Innern bewegt und erhebt, wenn er nicht nur das Bild der Erde
darstellen, sondern auch ihr Sein und ihren Sinn erfassen will, wird er
selbst zum Philosophen werden. Findet so die Geographie in der Philosophie
ihre Erfiillung, so gewinnt die Koénigin der Wissenschaften in der Geo-
graphie eine wertvolle Mitstreiterin» (S. 3 f).

In logischem Aufstieg vom Weltraum und der Erdfeste bis zum
Menschen und seinen Kulturleistungen versucht der Verfasser den tieferen
Sinn der geographischen Elemente zu erliutern. Sehr angenehm beriihrt
uns auf S. 16 die Feststellung: « Mit der Entwicklungslehre stehen der
Schopfungsbericht und seine Zeitangabe keineswegs im Widerspruch, denn
«dem Herrn ist ein Jahr wie tausend Jahre». Sehr schon hebt der Autor
vor allem die Bedeutung des Geistes und die Stellung des Menschen zur
geschopflichen Welt hervor (S. 55 ff.). Dem Wunder der Kultur werde
man niemals mit einer grobsinnlichen Erklirung beikommen (S. 56). Der
Geist sei eine héhere Entfaltung des Lebens auf der Erde, das Uberlebendige,
das Leben des Lebens. « Wir diirfen wohl im Geist den goéttlichen Teil
des menschlichen Wesens erkennen, als das Unvergangliche in der Ent-
faltung des irdischen Lebens» (S. 57). « Erdgebunden und erdgelost zu-
gleich, das ist das Schicksal des Menschengeistes » (S. 57). Ganz entschieden
wird die ausschlieflliche Geltung der physischen Ursachen abgelehnt. « Und
doch : sowohl die Wirkung vergangener Umwelten wie der EinfluB der
Gegenwartsumwelt haben ihre Grenzen. Die Rasse ist nicht alles und
der Boden auch nicht. Immer werden wir beim Menschen auf Wesensziige
stoBen, die weder durch die Erbfolge noch durch die Umwelt sich
erkliren lassen. Immer wird die Einzigkeit der Person hervortreten ; als
Personlichkeit wird sie sich gegen ihre Umwelt abheben und dabei doch
die Vergangenheit in sich tragen und in ihrer Umwelt die Wurzeln ihrer
Kraft finden, die Gruppe nicht verleugnen, der sie angehdrt» (S. 65 f.).
« Aus keiner natiirlichen und gesellschaftlichen Umwelt allein ist das
einzigartige Wesen groBer Personlichkeiten zu erkliren» (S. 73). Klar
und anschaulich legt der Verfasser das Verhdlinis der Geographie zu den
andern Spezialwissenschaften dar. Geschichte ist ihm fortlaufende Erdkunde.
« Immer schlieBt das geschichtliche Denken das geographische ein ». Die
Baukunst wird als michtigste Formensprache der Vélker und Liénder
dargelegt (S. 71). Die Philologie gibt Aufschliisse iiber die Ursitze und
Wanderungen der Vélker, ihre rdumlichen Verkniipfungen und Kultur-
zusammenhinge (S. 72). Auch Literaturwissenschaft und Geographie
haben einander Wichtiges zu geben. Die Staatslehre und Soziologie sind
ebenfalls von der Geographie abhidngig. Die eigentiimliche Stellung der
Geographie zwischen Naturwissenschafter und Geisteswissenschafter um-
schreibt der Verf. sehr treffend mit folgenden Worten :

« Ihre starken Wurzeln hat die Geographie im Reich der Natur-
erkenntnis ; ihre reichste Entfaltung jedoch wird sie im Reiche der Geistes-
wissenschaft erlangen» (S. 78). Bedeutungsvoll ist auch des Verfassers
methodischer Grundsatz zur Erfassung der Erde : « Nicht wissenschaftlich,
sondern schopferisch ist die Erde gestaltet, und nur in Annidherung an den
gottlichen Schopfergeist konnen wir dem Wesen der Erde und dem' wunder-



Literarische Besprechungen 363

baren Zusammenklang von Natur und Geist auf ihrer Oberfliche niher-
kommen » (S. 79). Darum sieht Schmidt in der Weltanschauung die not-
wendige Evginzung des Wissens (S. 95). Fiir den Schopfungszweck fiihrt
er die Autoritit des Aquinaten ins Feld: «Der hochste Zweck der
Schopfung, so erklirt Thomas von Aquin, sei die Teilnahme an der gott-
lichen Giite. Ihr miissen die Menschen dhnlich werden (ut divinae bonitati
assimilentur), auf daB sich die gesamte Ordnung des Alls und seiner
Ursachen in die menschliche Seele einzeichne (ut in anima describatur
totus ordo universi et causarum eius). Ein wunderbares Wort! Damit
ist die héchste Sinngebung der re-ligio, d. i. der Bindung an den géttlichen
Schopfergeist ausgesprochen und zugleich die héchste Sinngebung der
Stellung des Menschen zur Mutter Erde» (S. 98 f.).

Man liest das Buch nicht bloB mit anhaltendem Interesse, sondern
mit Begeisterung, wozu nicht wenig der schone Stil des Autors beitragt.
Mit der ganzen Darstellung verbindet Schmidt einen interessanten Uber-
blick der einschligigen Hypothesen mit feiner Abwigung des Problema-
tischen vom wissenschaftlich Gesicherten. Auffallend ist die ausgedehnte
Kenntnis philosophischer und religiéser Literatur, die man von einem
Fachmann dieser Art nicht vermuten wiirde. Wir wollen ganz ehrlich
sein und auch zwei Miangel aufweisen, die nach unserer Auffassung die
Lehre des Verfassers noch in sich birgt. Seine Stellung zur Frage vom
Ursprung des Lebens ist unklar; eine gewisse Verschwommenheit zeigen
auch zwei Stellen, die das Problem von Werden und Sein betreffen (S. 51).
Er unterscheidet nicht zwischen Wesenhaftigkeit und Zustdandlichkeit,
wiewohl er andererseits stillschweigend die Wesenhaftigkeit bei der Dar-
legung des Menschenwesens festhdlt. Trotzdem moéchten wir das grofle
Verdienst des geistvollen Autors nicht verkleinern und nur wiinschen,
daB seine Gedanken zum ILehrgut des Geographieunterrichtes unserer
Lyceen gemacht wiirden. Da koénnte der Geographieunterricht, der so oft
im Stofflichen verkiimmert, eine wertvolle, ideelle Kronung erhalten.

Schywz. Dy. Emil Spiess,

J. Adrian : Weltweisheit und Gottesweisheit. — Limburg a. L., Steffen.
1937. 311 SS.

Das Buch bietet eine gedankentiefe und universal geschaute Welt-
anschauungslehre des Katholizismus nicht in der Form trockener Syste-
matik, sondern eines originellen Aufrisses der Geistesgeschichte der Mensch-
heit. An Hand der drei Grundtendenzen der Weltanschauungen der Gott-
mitte, der Menschmitte und der Weltmitte gibt er eine Geschichte der
Philosophie und zugleich eine groBziigige Systematik der katholischen
Lebensauffassung., Der Autor verrit eine groBe Kenntnis der Religions-
geschichte und der Geschichte der Philosophie. AuBergewdhnliche Begabung
der systematischen Zusammenfassung und klaren Ideenbeziehung ver-
bindet er mit einer gliicklichen Gabe schematisch-anschaulicher Dar-
stellung. Zu den groBen Tafeln im Anhang kommen zahlreiche schematische
Zeichnungen im Text. Nicht alle sind in gleicher Weise zweckdienlich,



364 Literarische Besprechungen

einige sind fremdartig, andere zu umstdndlich in der Darstellungsweise.
Das Bild darf nicht komplizierter sein als die Lehre. Gelegentlich bemerkt
man die Tendenz, der Ideologie des Nationalsozialismus gerecht zu werden.
« In der geringsten Stellung Wiirde behaupten» (S. 81) ist Demut.
« Wahrheitsglaube ist Ehrenglaube» (S. 105). Mit Widerwillen und Wehmut
liest man das Kapitel « Ethik und Weltanschauung in neuen Zeichen ».
Die iiberragende Bedeutung des Denkerfiirsten Thomas von Aquin und
die wichtigsten Elemente seiner Lehre werden vom Autor mehrfach hervor-
gehoben und geistvoll ausgewertet. Vielseitig, griindlich und doch nicht
weitschweifig gibt sich die klare Darstellung der neuesten und zeit-
gendssischen Philosophie. In der ganzen Darstellung beobachtet man
die wohltuende Tendenz, neben der Kritik auch das Positive aus den
gegnerischen Systemen herauszuholen. Ohne das erwidhnte Kapitel 338
wiare das Buch ein sehr wertvoller Wegweiser auch fiir die schweizerischen
Gymnasiasten und Akademiker. So aber wird es wenigstens den Dozenten
ein kostbares Hilfsmittel sein.

Schwyz. Dr. Emil Spiess.

A. Wenzl : Wissenschaft und Weltanschauung. Natur und Geist als
Probleme der Metaphysik. — Leipzig, F. Meiner. 1936. xI1-374 SS.

Ein Buch, in dem der philosophische Erkenntniswille, der trotz aller
positivistischer und pragmatistischer Selbstentwertung in der modernen
empirischen Forschung wirksam ist, sich in einer auf hohem Niveau
stehenden Leistung Ausdruck verschafft. Es greift die erfahrungswissen-
schaftlichen Theorien auf, die weltbildgestaltende und weltanschauliche
Bedeutsamkeit haben, sucht sie kritisch und vertiefend zu deuten und
auf ihrer Grundlage ein — nach der modernen Bedeutung des Wortes —
metaphysisches Weltbild aufzurichten. Ziel und Vorgehen des Verfassers
entsprechen denen der positiven, empirischen Metaphysik im Sinne
E. Bechers und H. Drieschs, die iibrigens auf die Fragestellungen und
Ergebnisse des vorliegenden Buchs auch inhaltlich einen starken Einflu3
“ausiibten. — Die allgemeinen Voraussetzungen seines Unternehmens er-
ortert der Autor im ersten Teil. Das reale Sein wird als das wenigstens
moglicherweise einem Subjekt in innerer oder AuBerer Wahrnehmung
Sich-Kundgebende bestimmt, ohne aber damit, was gewisse Ahnlichkeiten
der Formulierung meinen machen kénnten, wie in J. St. Mills Theorie in
die in der Erwartung vorergriffenen Wahrnehmungsmdéglichkeiten auf-
gelést zu werden. Die Stellung, die der Autor auf dem Kampffeld der
schwebenden Kontroverse um das Kausalprinzip bezieht, kennzeichnet
am besten seinen metaphysischen und erkenntnistheoretischen Standpunkt.
Er anerkennt das Prinzip nicht als einfachhin universales, ontologisches
Gesetz ; seine Geltung scheint ihm auf jene Teile und Seiten der Wirk-
lichkeit beschrinkt, in denen sie sinnhafte, rationale Gehalte tragt. Wie
weit der Kreis der einsichtig begriindbaren Wirklichkeit gezogen ist, ent-
scheidet sich fiir jedes Gebiet in der Auffindbarkeit begriindender und
sinnverleihender Gegebenheiten. Dafl die Gesamtheit des endlichen Seins



Literarische Besprechungen 365

auf ein letztes, absolutes zuriickzufiihren sei, das sie schépferisch ins
Dasein stellte, 1a8t sich durch einen zwingenden ontologischen Beweisgang
nicht dartun, es sei denn man postuliere die durchgingige Rationalitit
des Wirklichen. Das Unternehmen, in einem allgemeinen Uberblick den
Bereich des Einsichtigen zu bestimmen, fiihrt zu wichtigen Aufstellungen,
die die Grundziige der Naturphilosophie des Autors priformieren. Soweit
die nicht-psychische Wirklichkeit nicht der Verinderung unterworfen ist,
ist sie stets als Verwirklichung idealer Beziehungen denkbar und gestattet
die einsichtige Zuriickfiihrung auf ein System axiomatisierbarer, idealer
Beziehungen. Die Rationalitit des werdenden und vergehenden nicht
beseelten Seins ist dessen nicht fahig, weil die Zeit in Idealbeziehungen
nicht eingehen kann. Die Griinde, um derentwillen nach der Ansicht des
Autors die Zeit die Rationalitit des Seins beschrinkt, scheinen uns auch
nach weitgehender Einrdumung seiner erkenntnistheoretischen Voraus-
setzungen nicht triftig zu sein: das Beispiel der Phoronomie und theo-
retischen Mechanik allein zeigt doch, daB auch verinderliches Sein und
gerade auch nach dem Vorbild-Typ der Rationalitit : der axiomatisier-
baren Seinszusammenhidnge dem Verstehen erschlossen werden kann.
Innerhalb des bewuBiten Psychischen sind dem Sinnvoll-Rationalen solche
Grenzen nicht gezogen. In der Selbsterfahrung psychischen Lebens ist
auch ein addquates Verstindnis von Werden, Geschehen und Wirken
moglich. — Der 2. Teil bietet eine interessante Begriindung des erkenntnis-
theoretischen, kritischen Realismus, die sich mit Bechers und N. Hartmanns
Argumentationen beriihrt und sich darin auszeichnet, daB sie die kritische
In-Fragesetzung der Objektivitit der Sinnesqualititen in einer prizisen
und der wesentlichen Gegebenheitsweise des Sinnlichen als realer Erschei-
nung Rechnung tragender Formulierung auszusprechen versucht. Das
bedeutet aber keine Milderung der kritischen Haltung : steht dem Autor
doch auch die zum An-sich der Dinge gehdérende Objektivitit der anschau-
lich erfaten raumlichen und zeitlichen Bestimmungen nicht mehr fest.
Die Entscheidung in diesen Fragen wird wesentlich mitbestimmt werden
durch den Erfolg, mit dem die Forschung ein hinter den Erscheinungen
liegendes und sie bewirkendes An-Sich bloBzulegen und einsichtig zu
machen vermag. — Der 3. umfangreichste Teil entwirft das Weltbild der
modernen Wissenschaft, weniger allerdings ihre feststehenden Ergebnisse
vorsichtig auswertend und ordnend, als ihre Aufstellungen und Ver-
mutungen, soweit sie philosophische Tragweite besitzen, kiihn zu Ende
denkend und fiir die Beantwortung der groBen naturphilosophischen
Fragen niitzend. Philosophische Bedeutung besitzen nach ihm die Rela-
tivititstheorie mit ihrer Aufstellung einer metrisch-strukturellen Einheit
von Raum und Zeit, die Theorie der Wahrscheinlichkeitsfelder, die der
Autor als reale Moglichkeit der raum-zeitlichen Gegenwart von Elementar-
gebilden erklirt, die Quantentheorie und Quantenstatistik, die die rein
atomistische Mikrophysik zu Gunsten einer ganzheitlichen zu verlassen
zwingen, und schlieBlich der Indeterminismus der Quantenphysik, der ihm
die Vorstellung spontanen, freien Geschehens in der Mikrowelt nahe-
zulegen und damit dem Finalismus in der Physik neue Bedeutung zu



366 Literarische Besprechungen

geben scheint. Die neuen Lésungsversuche enthalten aber schwerwiegende
Aporien : die Relativititstheorie ist streng deterministisch, die Quanten-
physik in einem genau zu bestimmenden Sinn indeterministisch, die Ganz-
heitsstrukturen heben die Autonomie der Elementarteile auf, die Spon-
taneitiatshypothese erh6ht sie zur Autonomie des wissenden und wollenden
Subjekts. Der erste dieser Gegensitze 1illt sich durch die Deutung der
makroskopischen Gesetze als bloBer Rahmengesetze begleichen; den
zweiten als gegenstandslos zu erkennen, hitte es einer eindringenden
Untersuchung iiber die Natur der anorganischen Ganzheiten und vor
allem iiber den Sinn des quantentheoretischen Indeterminimus bedurft,
deren Notwendigkeit sich dem Verfasser scheinbar deswegen nicht auf-
dringte, weil seine psychistische Materietheorie ihm auf Grund ganz
anderer Uberlegungen Lé&sungsméglichkeiten bot. Leider verfehlt der
Verfasser damit einige der bedeutsamsten Probleme der neueren Natur-
philosophie. Den Ausfithrungen iiber das organische Weltbild zeichnet
zuniachst die zwar schon unfruchtbar gewordene, aber fiir die Scheidung
der naturphilosophischen Richtungen immer noch wichtige Diskussion
zwischen Mechanisten und Vitalisten den Weg vor. Die Ideen Drieschs
und Bechers beherrschen diesen Teil und bestimmen mit der hier einge-
fithrten, folgenreichen Hypothese geistiger, mit dem Korperlichen in
Wechselwirkung stehender Entelechien Gesamtcharakter und Schulzuge-
horigkeit des naturphilosophischen Systems des Verfassers. Die Driesch’schen
Autonomiebeweise werden mit Erfolg verteidigt; die Ergdnzungen und
Prazisierungen, die diese Diskussion erheischt, sind fiir eine vertiefte, die
zuletzt entscheidenden Beweisgriinde bloBlegende Fassung der Autonomie-
argumente von groBem Wert. Auch in der Fortfiihrung der Becherschen
Theorie des Doppelursachen - Doppelwirkungsverhiltnisses zwischen Leib
und Seele gelingen dem Autor wertvolle Klarstellungen, mit denen er
iibrigens der aristotelischen Verhiltnisbestimmung durch das Begriffs-
paar Form-Stoff einigemale sehr nahe kommt. Sein in der Auseinander-
setzung mit dem Mechanismus zur Explikation gekommener Lebens- und
Seelenbegriff indeB hélt ihn in der substanzdualistischen Denkrichtung
fest. Die nidhere inhaltliche Bestimmtheit seines Entelechiebegriffs er-
wichst ihm aus zwei Voraussetzungen : daB3 zweckmiBige Strukturen und
zweckgerichtete Vorginge im Kérperlichen nur als durch ein erkennendes
und bewuBt fiihrendes Agens bewirkt verstanden werden kénnen und daB
Seelisches aus dem Erstgehalt seiner Konzeption notwendig ein innerlich
Sichselbsterfahrendes sei. Das verlangt, fiir jede iibermechanische Struktur
und Funktion eine einsichtig tédtige Ursache anzusetzen, auch fiir das
vegetative Leben und die unbewufBiten seelischen Gehalte und Funktionen,
die nach einer verbreiteten Anschauung gewisse ich-bewuBte Inhalte und
Akte zielstrebig vorbereiten. Das menschliche Leben ist demnach auf
eine Mehrheit von Subjekten bezogen ; ein hierarchisches System einander
iibergreifender, miteinander kommunizierender Entelechien wirkt im
Korper ganzheitliches und sinngeleitetes Geschehen. Dieser stufenférmige
Aufbau der seelischen Wirklichkeit ist eine auBerordentlich anwendungs-
fahige Konstruktion: der Autor versucht mit einem Entelechienternar



Literarische Besprechungen 367

der neuen Psychologie des Unbewuflten und der Klages’schen Entgegen-
setzung von Seele und Geist zu entsprechen, mit der Annahme beseelter
materielller Elementarteilchen einerseits dem Indeterminismus der Quanten-
physik gerecht zu werden, andererseits die Schwierigkeiten, die der Wechsel-
wirkungstheorie aus der Wesensgegensitzlichkeit von Geist und Korper
erwachsen, zu beseitigen, mit der Hypothese iiberindividueller Entelechien
endlich die Phianomene fremddienlicher ZweckméaBigkeit, vervollkommender
Entwicklung der Organisation und des Geistes zu erkliren. Offen bleiben
dabei die Fragen nach Moglichkeit und Weise der Wechselwirkung zwischen
den niedersten Elementarseelen und den materiellen Urteilchen und nach
den Korrelationsgesetzen, die zwischen den erlebbaren Zustdndlichkeiten
der Entelechien und der durch sie gleichzeitig dem Korper auferlegten
rdumlichen und kinetischen Ordnung besteht. Die erste Frage scheint
unberiicksichtigt geblieben zu sein ; um die Losung der zweiten bemiiht
sich der Autor im letzten Teil seines Buchs. Er sucht das psychophysische
Verhaltnis als Ausdrucksbeziehung zu verstehen. — Als Erben E. Bechers
erweist den Autor auch sein schweres Ringen um die Probleme der
Theodizee, in dem seine letzten weltanschaulichen Entscheidungen fallen.
Von einer in allem sinnvollen Welteinrichtung glaubt er fordern zu miissen,
daB3 sie jeder Entelechie Glick und Verwirklichung ihres Ziels gewihr-
leiste und — fiir das Verhéltnis der Seelen in ihrer hierarchischen Ordnung —
daB3 Sinn und Gliick der héheren und das Gliick der untergeordneten sich
gegenseitig bedingen. Ubel und Leiden sind darum, soweit sie nicht fiir
die betroffenen Subjekte selbst Mittel héherer Vervollkommnung und
Beseligung sind, mit einem allméachtigen und freien Urheber der Welt
nicht vertriaglich. Die von unkompensiertem Leiden und Dysteleologien
nicht freie Welt scheint ihm darum auf einen nicht allméichtigen, in seiner
Fiithrung durch die relative Selbstindigkeit der niederen Entelechien
gebundenen Weltgrund hinzuweisen. Das Ubel ist die Folge des Plura-
lismus stelbstindiger, auf Grund ihrer begrenzten Einsicht nach der Ver-
wirklichung ihres Sinnes strebender Seelen.

Die skizzierten Hauptideen sind mit reicher Bezugnahme auf die in
den neueren Diskussionen gemachten Vorschlige und mit vielfacher
Prifung ihrer Durchfiihrbarkeit dargelegt. In den speziellen Fragen,
besonders aus dem Sachgebiet der Physik, besitzt der Autor genaue Kenntnis
der wissenschaftlichen Voraussetzungen und eine groBe Vertrautheit mit
dem deutschsprachigen Schrifttum dazu. Oft und oft verhilft seine
geschickte Argumentation der gesunden Vernunft zum Sieg iiber weit-
verbreitete, abwegige Aufstellungen ; wir wiinschten nur, er hidtte den
Griinden, die er selbst gegen die Minkowski-Weyl’sche Interpretation der
Relativitidtstheorie anfiihrt, groBeres Gewicht beigelegt und sie bestimmter
zuriickgewiesen, nachdem sich doch hoffen 148t, daB von seinen Ansitzen
aus eine Deutung moglich werde, die einerseits der Theorie die Tragweite
zugesteht, die sie selbst fiir sich beansprucht und andererseits mit den
fiir jedes realistische Denken unaufhebbaren Gegebenheiten in Uberein-
stimmung bleibt. Die Einwinde, die wir zu erheben haben, betreffen
gewiB3 auch viele seiner eigentlich naturphilosophischen Thesen, in erster



368 Literarische Besprechungen

Linie aber die allgemeinen metaphysischen und erkenntnistheoretischen
Voraussetzungen seines Systems und seiner Arbeitsweise. Die These von
der moglichen partiellen Irrationalitit der Wirklichkeit entzieht von
vorneherein seinen Folgerungen, mit denen er iiber das unmittelbar Gegebene
hinausgeht, die wirkliche Schliissigkeit : sie sind nicht mehr als Denkmdég-
lichkeiten, wenn nicht feststeht, daB hinter dem zunichst Vorgefundenen
begriindende und sinngebende Realititen stehen miissen. Uberhaupt
scheint uns gerade der ExzeB des Aposteriorismus, der darin liegt, den
Geltungsbereich allgemeiner Seinsprinzipien durch die Angebbarkeit oder
Ausdenkbarkeit ihrer konkreten Erfiillung bestimmen zu wollen, das
fruchtbare Zur-Geltungkommen der Empirie zu gefihrden : ein Denken
dieser Art wird die Moglichkeit der Einsichtigmachung allzu leicht in
Frage stellen und nach bereits bekannten und beherrschten Typen der
Einsichtigkeit beurteilen, statt in geduldigem Forschen sich von den
Dingen iiber die Ideen und Werte, die in ihnen verkérpert sind, belehren
zu lassen. Besonders bedauern wir es, daB der Verfasser in seinen meta-
physischen Betrachtungen die Tiefe und Radikalitit dev wmetaphysischen
Fragestellung oft micht erveicht hat. Fiir letzte metaphysische Sinnfragen
1aBt sich mit Hypothesen, die unser Weltbild sinnvoll ergdnzen und ab-
schlieBen, nichts gewinnen ; sie zwingen, sollen sie beantwortet werden,
zur Transzendierung alles Erfahrbaren und adidquat Verstehbaren. Die
Beachtung der Grenze zwischen Naturphilosophie und Metaphysik hitte
den Verfasser davor bewahrt, seine weltanschaulichen Aufstellungen so
eng mit dem Weltbild, das er mit seinen Untersuchungen sich erarbeitete,
zu verkniipfen und die Methoden der « positiven Metaphysik » dort anzu-
wenden, wo sie notwendig unzureichend sind. Besonders in seinen Be-
trachtungen zur Theodizee hat diese Grenziiberschreitung verhdngnisvolle
Folgen : in der Erorterung der moglichen Sinngehalte der erfahrbaren
Wirklichkeit wird der letzte und héchste der Offenbarmachung und Ver-
herrlichung des in absolut sich selbst geniigender Sinnfiille stehenden
Géttlichen iiberhaupt nicht in Erwigung gezogen. Nur wenn der Sinn
des endlichen Seins nach innerweltlichen Wertungsgrundsidtzen beurteilt
wird, wird seine Bestimmung eine unldsbare Aufgabe.

Rom, St. Anselmo. P. Beda Thum O.S. B.

G. Herrmann ; Die naturphilosophischen Grundlagen der Quanten-
mechanik. — Berlin, Verlag Offentliches Leben, 1935 (Sonderdruck aus
den Abhandlungen der Fries’schen Schule, Neue Folge, 6. Bd., 2. Heft).

Der Aufbau der Quantentheorie und der Ausgleich der scheinbar
unvertraglichen, in sie eingegangenen Betrachtungsweisen zwang zu sehr
grundsitzlichen Uberlegungen iiber Sinn und Bedeutung der physika-
lischen Beobachtungen, iiber die Mdoglichkeit, die Ursachen des Natur-
geschehens in einer physikalischen Theorie zu erfassen und seinen Ablauf
in exakten Gesetzen zu beschreiben. Die Antworten, die die Physiker
— vor allem Bohr und Heisenberg — fiir diese Fragen fanden, sichern
zwar die widerspruchsvolle Durchfiihrbarkeit der neuen Theorien und



Literarische Besprechungen 369

stellen den erkenntnistheoretisch neuartigen Charakter der quanten-
theoretischen Beschreibungen und Voraussagen klar ans Licht, ohne indef3
den Weg zu einer philosophisch befriedigenden Deutung der Quanten-
theorie erkennbar werden zu lassen. Die Verfasserin bemiiht sich um eine
solche vom Standpunkt der Neu-Fries'schen Schule aus. Die gréBere
Halfte ihrer Untersuchung widmet sie dem Nachweis, daB der Voraus-
berechenbarkeit physikalischer Effekte prinzipielle, auch durch ideal voll-
kommene MeBverfahren und eventuelle neue, tieferdringende Theorien-
bildungen nicht zu iiberwindende Schranken gesetzt sind. DaB im Rahmen
der Quantentheorie diese Schranken tatsidchlich bestehen, 148t sich bekannt-
lich streng beweisen ; daB die In-Rechnungstellung neuer, bisher unberiick-
sichtigter physikalischer Daten diese Situation nicht indern koénne, sucht
die Verfasserin durch das Argument zu beweisen, daB die Quantentheorie
in der Auswertung der Messungen die determinierenden Daten der Beob-
achtungsergebnisse bereits aufweise und demnach physikalisch vollstindig
und abgeschlossen sei. Die Ausfiihrungen der Verfasserin vermogen diese
Begriindung vom ersten Schein der Paradoxie nicht iiberzeugend zu
befreien : fiir die Auswertung der Messungen bedient sich die Quanten-
theorie der klassischen physikalischen Vorstellungen ; die Bestimmtheiten,
die sie so ermittelt, sind die Bestimmtheiten des beobachteten Systems
in der letzten Phase seiner Wechselwirkung mit dem MeBsystem, die die
Frage nach den bestimmenden Daten des ganzen, durch klassische Vor-
stellungen nicht beschreibbaren MeBprozesses noch véllig offen lassen.
Die These der physikalischen Vollstindigkeit der neuen Theorie fesselt
die Verfasserin an Bohrs und Heisenbergs erkenntnistheoretische und
naturphilosophische Gedankengidnge auch in Aufstellungen, die einer
richtigstellenden philosophischen Kritik bedurft hitten. Die Ansicht,
daB nur Abfolgegesetze, die sich in der exakten Voraussage kiinftiger
Ereignisse bewihren, die Berechtigung geben, das Naturgeschehen als
streng kausal determiniert zu erkliren, verkennt sowohl die metaphysische
Verwurzelung des Kausalprinzips, als die in diesem Prinzip noch nicht
enthaltenen, besonderen Voraussetzungen der Mdoglichkeit, das Natur-
geschehen mit Gesetzen zu erfassen, die MeBgroBen untereinander ver-
kniipfen. Die behauptete Unmdéglichkeit einer rdumlich-zeitlichen Be-
schreibung der materiellen Vorginge bediirfte ebenso einer kritischen
Untersuchung ; die physikalische Forschung hat nicht mehr als das Versagen
der klassischen mechanischen und elektrodynamischen Vorstellungen
erwiesen. — Das letzte Kapitel untersucht die Beziehungen der Fries’schen
Philosophie zu Bohrs und Heisenbergs Ideen und vermag einige interessante
Beriihrungspunkte zwischen beiden aufzuzeigen.

Rom, St. Anselmo. P. Beda Thum O.S. B.

W. Grebe : Erkennen und Zeit, Eine Studie iiber das Naturgesetz.
— Miinchen, Reinhardt. 1931. 59 SS.

Die Studie untersucht, wie vom Standpunkt einer empiristischen Er-
kenntnistheorie aus Naturgesetze als streng allgemeingiiltige begriindet
werden koénnen. Die einleitenden Untersuchungen iiber das Wesen der



370 Literarische Besprechungen

Induktion, der Allgemeinheit (Kap. I), des Falls (II), des Gesetzes (III)
geben aber der Problemstellung eine so ungewoéhnliche Richtung, daB
die Beriihrung mit den gemeinhin in der Theorie der Induktion erorterten
Fragen nahezu verloren geht. Induktion wird definiert als Aufstieg vom
konkreten Tatbestand zum allgemeinen ; als die konkretisierenden, im
abstrahierenden Aufstieg also abzustreifenden Bestimmtheiten werden die
ortlichen und zeitlichen angenommen, um die allein der konkrete Fall
reicher bestimmt sein darf als die allgemeine Tatbestandskennzeichnung,
die in das formulierte Gesetz eingeht. Da fiir die Zustandsabfolge jede
Gegebenheit von EinfluB sein kann, hat die Tatbestandsaufnahme mit
absoluter Vollstandigkeit zu geschehen; da mdéglicherweise jeder Teil
des Universums von jedem iibrigen abhdngig sein kann, sind nur voll-
standig bestimmte Gesamtzustinde des Universums geeignet, Ausgangs-
gegebenheiten einer reinen Induktion zu werden. Gesetze werden also
auf Grund von Feststellungen, daB3 ein Gesamtzustand B einem friiheren A
folgte, in der Form gewonnen : wenn A, so folgt notwendig B. Uneinsichtige,
kontingente Gesetze koénnen nur zwischen Zustdnden, die das Universum
in verschiedenen Zeitpunkten verwirklicht, festgestellt werden. Die Zeit als
Medium, das die Differenzierung in verschiedene Zustdndlichkeiten méglich
macht, begriindet darum auch die Existenz kontingenter GesetzmaBigkeit
und als Kategorie unseres Erkennens die Méglichkeit, durch Anwendung
der reinen Induktion streng giiltige, kontingente Gesetze festzustellen.

Die Untersuchung offenbart einen umsichtigen und konsequenten
Denker. Fiir manche unvermittelt aufgestellte Behauptung enthilt wohl
das groBere Werk des Autors iiber die Form des Erkennens (Miinchen 1929)
die notigen Begriindungen. Man wird aber kaum anerkennen konnen,
daB die vorliegende Studie die Fragen um Recht und Methode der Induk-
tion wesentlich fordert. Das aufgestellte Induktionsprinzip besagt nicht
mehr als das allgemeine, ontologische Prinzip der kausalen Determinierung
der Zustandsabfolgen. Die Begriindung, die der Autor ihm zu geben ver-
sucht, ist gewill eine rein erkenntnistheoretisch-logische und frei von
metaphysischen Voraussetzungen, aber auch nicht stichhaltig : verschiedene
Uberginge aus einem gleichen Anfangszustand wiirden nicht zu der wider-
legbaren Folgerung fiihren, daB diese Uberginge unbestimmt sind, sondern
daB ihre Vorausbestimmung im Anfangszustand keine eindeutige ist.
Dem Autor scheint auch entgangen zu sein, daBl in die ohne Priifung vor-
ausgesetzte Moglichkeit der Zustandsbestimmung und -beschreibung die
ganze Problematik der Induktion schon verwoben ist: die Feststellung
der entscheidenden physikalischen Bestimmungen (MaBe, Ladung usw.)
setzt die nur durch Induktion zu begriindende Giiltigkeit gewisser Gesetze
bereits voraus. Die strikt empiristische Deutung der MeBprozesse, die
in ihnen nur Feststellungen gewisser Ereignisse sieht, die aus bestimmten
Zustanden sich ergeben, gdbe vielleicht die Moglichkeit, diesen Verwick-
lungen zu entgehen, hiatte der Verfasser nicht die Forderung erhoben,
in allen Zustandsbeschreibungen das Weltganze nach allen seinen Be-
stimmtheiten zu erfassen.

Rom, St. Anselmo. P. Beda Thum O. S. B.



	Literarische Besprechungen

