
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 15 (1937)

Artikel: Die früheste und die neueste Apologie Meister Eckharts

Autor: Morard, M.S.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762774

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762774
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die früheste und die neueste Apologie
Meister Eckharts.

Von M. St. MORARD O. P., Freiburg.

Vorbemerkung. — Der folgende Doppelaufsatz dient besonders zur
Besprechung von W. Bange, Meister Eckehardts Lehre vota göttlichen und geschöpflichen

Sein. 1937. Pallotiner Verlag, Limburg an der Lahn (zitiert : Bange). Die
weitere hier benutzte Literatur ist folgende :

H. Denifle, Meister Eckeharts lateinische Schriften ; Akten zum Prozesse Meister
Eckeharts, erschienen im Archiv für Literatur- und Kirchengeschichte des
Mittelalters II (1886), 417-615, 616-640 (zitiert: Denifle).

G. Théry, Edition critique des pièces relatives au procès d'Eckhart, usw.,
erschienen in Archives d'histoire doctrinale et littéraire du moyen âge I,
129-268 (zitiert : Théry).

Derselbe, Commentaire du maître Eckhart sur le livre de la Sagesse, erschienen
in den gleichen Archiven, III, 321-443, IV, 233-394 (zitiert : Sagesse III, IV).

Meister Eckhart, Die deutschen und lateinischen Schriften. Verlag Kohlhammer,
Stuttgart-Berlin :

Predigten von Josef Quint (zitiert : Quint).
Prologi in Opus Tripartitum, Expositio libri Genesis, von Konrad Weiß

(zitiert : Weiß, Prol. oder Gen.).
Expositio sancti Evangelii secundum Johannem, von Karl Christ und

Joseph Koch (zitiert: Johannes).

Magistri Eckardi, Opera Latina. Verlag Meiner, Leipzig :

II Opus Tripartitum, Prologi, ed. HildebrandBascour (zitiert : Bascour, Prol.).
F. Feister, Ein Gutachten aus dem Eckehart-Prozeß in Avignon, erschienen in :

Aus der Geisteswelt des Mittelalters, 1099-1124 (zitiert: Gutachten).

I.

Die erste Apologie Meister Eckharts.
Errare enim possum, hereticus esse

non possum, nam primum ad intellectual

pertinet, secundum ad voluntatem.
(bei Théry 186, cf. 167,191,197,206,208)

Wir meinen hier die Verteidigung seiner Lehre, die Eckhart selbst

verfertigte, anläßlich des gegen ihn geführten Prozesses zu Köln im
Jahre 1326-27. Vielleicht war es nicht die erste Schrift dieser Art,
die aus seiner Hand hervorging. Jedenfalls sollte es nicht die letzte
sein, wie man es aus dem von Pelster herausgegebenen Gutachten
ersehen kann.



326 Die früheste und die neueste Apologie Meister Eckharts

i. Als Meister Eckhart, Ende September 1326, vor den Kommissären
des Kölner Erzbischofs erscheinen mußte, um sich über gewisse Sätze

aus seinen Schriften und seinen Predigten zu verantworten — es war
wenigstens das dritte Mal, wie es scheint, daß kirchliche Behörden
sich mit seiner Lehie befaßten1 —, begann er mit einem formellen
Protest gegen das Unrecht, das da an ihm geschehe. Denn, abgesehen

von den Privilegien und Freiheiten seines Ordens, « sei er nicht de heresi

notatus, noch wäre er jemals infamatus gewesen 2 : dies bezeuge sein

ganzer Lebenswandel und seine ganze Lehrtätigkeit, dies bestätige mit
lauter Stimme sein Ansehen bei den Brüdern des ganzen Ordens und
beim Volk beiderlei Geschlechtes des ganzen Reiches aus jeder Nation »

(Théry 185, wo das letzte Wort « iationis » offenbar durch « nationis »

zu korrigieren ist ; vgl. Bange 282, seine Karrer entnommene
Übersetzung des allerdings schwierigen Textes ist mißraten).

Sodann erklärte er den Untersuchungsauftrag des Kölner
Erzbischofs für null und nichtig von Rechts wegen (nullius est vigoris),
da besagter Auftrag auf falschen Angebereien beruhe, aus böser Wurzel
herstamme (ibid.).

Auffallend ist zunächst das stolze Selbstbewußtsein, das von
Eckhart hier und im folgenden zur Schau getragen wird. « Wäre mein
Ruhm beim Volke und mein Eifer für die Gerechtigkeit geringer, so

hätten meine Nebenbuhler (aemuli), des bin ich gewiß, solches gegen
mich nicht unternommen. Ich muß es aber in Geduld tragen ». Dem
hl. Thomas von Aquin und dem Herrn Bruder Albertus, diesen
hochberühmten Männern, sei es seiner Zeit nicht besser ergangen. Aus
seinen Erklärungen werde sich ergeben, daß alle Sätze, die ihm aus
seinen Schriften vorgehalten werden, durchaus wahr sind, wenn auch
die meisten «rar und subtil» sein mögen (ibid.).

Noch auffallender ist sodann die förmliche Verachtung, mit der
sich der hohe Meister gegen die Urheber der Anklage zu äußern pflegt.
Daß sie ihn hauptsächlich aus purem Neid verklagt hätten, haben

1 Dies ergibt sich aus Denifle 623, 629 ; vgl. Théry 167, 191 und ib. note a.
Nach Grabmann, Divus Thomas 1927, 81, und /. Koch, Theologische Revue,
1927, Nr. 11, 420, hätte Kardinal Fournier bereits im Jahre 1324 auf päpstlichen
Auftrag die Lehre Eckharts einer Prüfung unterziehen müssen.

2 Hier sind die lateinischen Ausdrücke stehen geblieben. Ihre Deutung
ist nicht leicht. De heresi notatus heißt, juristisch verstanden, « der Häresie
durch Gericht schuldig erkannt » — also jedenfalls nicht « der Häresie beschuldigt

» — ; wahrscheinlich ist « in notorischem Ruf der Häresie stehen » « als

Häretiker bekannt sein » gemeint. Infamatus geht wahrscheinlich auf infamia
wegen unsittlicher Lebensweise.



Die früheste und die neueste Apologie Meister Eckharts 327

wir schon gehört. « Ich wundere mich, sagt er höhnisch weiter, daß
sie nicht noch mehr aus meinen verschiedenen Schriften gegen mich

vorbringen. Es steht ja fest, daß ich hundert und mehr Dinge
geschrieben habe, die sie in ihrem Grobsinn (ruditas) weder verstehen
noch begreifen » (Théry 186, vgl. die Schlußabschnitte im Buch der

göttlichen Tröstung : « Mancher ungeschlachte Mensch usw. »). Weiter
unten — nach einigen äußerst dunklen und verworrenen Vorbemerkungen

metaphysischen Inhaltes über bonus und bonitas, gingnens und
genitum mit dem sonderbaren Schlußeigebnis « gingnens et genitum
unum sunt in re, opposita et distincta relatione » und zwar « relatione
reali in divinis », aber « in creatis » hingegen « sola relatione et ratione »

(186-187) — « hieraus folgere ich, heißt es, die Wahrheit alles dessen,

was mir aus meinen Schriften und Äußerungen vorgehalten wird, so

wie den Grobsinn (ruditatem) und die Gottlosigkeit meiner
Widersacher» (187). «Nescientes scripturas et virtutem dei», «indocti»
weiden sie genannt (191). Und Eckhart beschließt den ersten Teil
seiner Verteidigung über die 33 ersten Artikel der Anklage (aus
seinen scripta et dicta), mit der siegreichen Behauptung : « In quolibet
premissorum (sc. articulorum) apparet veritas et ratio veritatis ex his

quae supra notavi (nämlich die eben erwähnten metaphysischen
Vorbemerkungen) et contradicentium vel certa malitia (bewußte Bosheit)
vel crassa ignorantia (grobe Unwissenheit), qui naturali ymaginatione
divina et subtilia et incorporalia metiri conantur » (196).

Dann heißt es wieder in der Besprechung der 16 folgenden Artikel
(aus seinen Predigten) : « ut isti rudes putant » (202) ; « in quolibet
articulorum quos ego predicari, docui et scripsi apparet ruditas
et brevitas intellectus illorum, qui talia vitiare contendunt » (206) ;

« omne quod non intelligunt errorem putant » (ibid.)1.
Nicht weniger leidenschaftlich äußert sich Eckhart bei der

Beantwortung einer zweiten nachti äglichen Anklage (nur aus seinen Predigten) :

« qui hoc negat, pauca novit » (212) ; « o tardi corde ad credendum in
scripturis » (214) ; « hoc negare est ignorare » (215) ; « hoc negare est

ignorare et deum blasphemare » (218) ; « qui hoc negat, parum novit »

(234) ; « hoc sicut alia innumera tardioribus absurdum videntur, est
tarnen manifesta veritas » (237) ; « negare hoc est ignorare et errare »

(239) ; « hoc negare est deum blasphemare et ipsum abnegare » (248) ;

1 Wir tragen noch aus dem Vorhergehenden einige Liebenswürdigkeiten
nach : « rudissimum » (190) ; « qui hoc nescit, ipse sue ignorantie testis est » (192) ;

« error est imperitie » (205).



328 Die früheste und die neueste Apologie Meister Eckharts

«patet igitur notabiliter brevitas et imbecillitas intellectus eorum qui
premissa objiciunt » (ibid.) ; « rudis est, qui hoc negat » (252) ; « qui hoc

negat, juvenescit » (259).
Mit dieser scharfen Abweisung seiner Ankläger noch rieht

zufrieden, geht Eckhart zum Gegenangriff über und wirft ihnen Anschauungen

vor, die « contra doctrinam Christi et evangelii », « contra evan-
gelium » oder gar «manifesta blasphemia » sind (206). « Imbecillitatem
intellectus aut malitiam adversariorum ostendunt (sc. articuli qui
sequuntur die 59 Artikel der zweiten Anklage), quinymmo
manifestant blasphemiam, heresim autem, si pertinaciter defendantur,
utpote contra doctrinam Christi, evangelii, sanctorum et doctorum »

(208). Auf welches Subjekt «ostendunt» zurückgeht, bleibt ziemlich
unklar. Grammatikalisch wäre es, wie in der Klammer angegeben,
« articuli qui sequuntur in sensu quo ipsos aeeipiunt qui illos
objiciunt ». Das geht aber nicht. Denn in der folgenden Aufzählung,
die sich unmittelbar anschließt (« puta cum dicunt iterum cum
dicunt ») handelt es sich durchaus nicht um falsch verstandene
Sätze Eckharts, sondern um falsche Lehren, die Eckhart bei seinen

Gegnern voraussetzt und ihnen zum Vorwurf macht, z. B. : « hominem

non posse uniri cum deo », « creaturam non esse nichil ex se ». Nur
allein die Aufregung, in der er sich befindet, kann diese Beschuldigungen,
deren Ungerechtigkeit sofort erkennbar ist, in einem milderen Licht
erscheinen lassen.

2. Alle aus seinen Schriften entnommenen Sätze, die 33 ersten
Sätze der ersten Anklage (bei Théiy 157-176, deren Beantwortung
185-196), verteidigt Eckhart als durchaus wahr. Eine andere Taktik
befolgt er bezüglich der aus seinen. Predigten entnommenen Sätze :

die 16 letzten Sätze der ersten Anklage (bei Théry 176-184, deren

Beantwortung 196-207) und die 59 Sätze der zweiten späteren Anklage
(bei Théry 208-278).

Eigentlich, bemerkt er (Théry 196), brauchte er gar nicht darauf

einzugehen, da der authentische Wortlaut besagter Sätze nicht
feststehe. Eines nur kann ei sagen : « nullum eorum, sicut sonant et ut
falsum implicant errorem, vel heiesim sapiunt, sentio nec sensi et

tenui, nec predieavi ». Indes gebe er zu, daß in einigen von ihnen

etwas Wahres stecke, das sich in einem wahren und gesunden Sinn

verteidigen ließe : keine falsche Lehre gibt es ja, die nicht etwas Wahres

enthalte. «Wo diese Artikel hingegen einen Irrtum einschließen oder

auch nur im Geiste der Hörer hervorrufen, verwerfe und verabscheue



Die früheste und die neueste Apologie Meister Eckharts 329

ich sie. Jener Irrtum aber kann nicht und darf nicht, von welchen

Gegnern nur immer, mir angerechnet werden ».

Man hat zunächst den Eindruck, daß diese Artikel dem Meister
selbst äußerst bedenklich vorkommen und daß er sie nicht ungern
von sich abschütteln möchte. Nichtsdestoweniger hörten wir schon,
daß er seine ganze Verteidigung in Bezug auf alle Artikel, die er
gepredigt, doziert und geschrieben habe, mit der Feststellung
beschließt : in allen zeige sich die « ruditas et brevitas intellectus » jener,
die « talia vitiare contendunt » (206). So scheint also seine Sicherheit
im Verlauf der näheren Auseinandersetzung allmählich wieder
gestiegen zu sein.

Dementsprechend drückt er sich weit zuversichtlicher aus, wenn
er dann zur Besprechung der zweiten Anklage schreitet. « Folgende
Artikel, heißt es hier, sind immer oder fast immer in dem Sinne falsch,
in dem sie von meinen Anklägern verstanden werden. Verstehe man
sie aber mit einem gesunden und frommen Sinn (sane et pie),
so enthalten sie schöne und nützliche Glaubenswahrheit und
Sittenbelehrung » (208).

Sachlich wäre bezüglich dieser Artikel ein dreifaches zu bemerken.

Erstens ist es leicht festzustellen, daß die Predigten Eckharts
im allgemeinen weit verfänglicher und irreführender lauten, als seine

Schriften, wenigstens die lateinischen. Das ist für Eckhart ungemein
belastend. Nirgends ja ist Klarheit und Eindeutigkeit der Rede mehr

geboten, vorab bei schwierigen Glaubenswahrheiten, als wie in der

Belehrung des gewöhnlichen Volkes. Nun aber läßt sich Eckhart
nirgends von seiner Sucht nach unerwarteten und verblüffenden
Wendungen, nach unerhörten und verstiegenen Gedanken, hemmungsloser
hinreißen, als gerade wo er vor einer theologisch ungebildeten Zuhörerschaft

spricht. Vor Leuten von Fach, wenn er lateinisch schreibt oder

spricht, befleißt er sich, in seiner Ausdrucksweise wenigstens, weit
größerer Behutsamkeit. Wir werden übrigens Beispiele für die Bedenklichkeit

seiner Art zu predigen gleich unten vorlegen.
Zweitens, wo Eckhart den Wortlaut eines ihm aus seinen Predigten

vorgehaltenen Spruches als unecht beanstandet und von sich weist,
versucht er niemals — wie es ihm ja leicht hätte sein sollen — den

authentischen Text herzustellen. Übrigens geschieht dies viel seltener,
als man es nach seinen einleitenden Bemerkungen erwarten dürfte.
Nur folgende Fälle sind uns vorgekommen :

I 4, 1 C (Théry 197 « nec hoc dixi nec sensi nec sentio nec



330 Die früheste und die neueste Apologie Meister Eckharts

predicavi ») II 15 C (221) : homo fit nichil aliud quam quod
deus ipse est (vgl. I 1, 14).

I 4, 13 (204 « in hoc sermone multa sunt que nunquam dixi »)

II 51 (258) : es handelt sich um eine Stelle aus der Predigt « Jesus

intravit in quoddam castellum », von der wir unten noch sprechen
werden.

I 4, 6 (201 « preterea, hoc non dixi ») II 3 (211) II 8 (214)

Ii 12 (218) II 18 C (224), vgl. 188 : es handelt sich um das

ungeschaffene Etwas, das in der Seele ist.
Also drei Sätze aus der ersten und fünf aus der zweiten Liste,

die zusammen bloß drei verschiedene Sentenzen ausmachen. Will
man aber alle Sätze dazurechnen, wo Eckhart einen Irrtum zugibt
und die er deswegen vielleicht nicht als sein Eigentum möchte gelten
lassen, dann zählt man in der ersten Liste sechs und in der zweiten
dreizehn Sätze, deren Wortlaut, ganz oder teilweise, unrichtig
aufgezeichnet worden wäre.

Drittens ergibt sich aus dem zuletzt Gesagten, daß Eckhart doch
die meisten der aus seinen Predigten ausgezogenen Sätze nicht nur als

authentisch auf sich nimmt, sondern auch als frei von jedem Irrtum
verteidigt.

3. Am meisten hat sich Eckhart dagegen gewehrt, daß er ein

ungeschaffenes Etwas in der Seele angenommen habe. Zum vierten
inkriminierten Artikel aus dem Buch der göttlichen Tröstung (I 1, 4)

bemerkt er (Théry 188) : « Valde notandum quod dicitur, quod iste
vires supreme (intellectus et voluntas) in anima et cum ea create
sunt. Frustra ergo et malitiose vel ignoranter michi imponunt in alio
articulo quod ponam aliquid anime increatum ». Dasselbe hat er
nochmals am 13. Februar 1327 in seiner Kölner Predigt vor dem
Volke beteuert : « nec etiam unquam dixi, quod sciam, nec sensi,

quod sit aliquid in anima, quod sit aliquid anime, quod est increatum
et increabile» (Denifle 637 s., vgl. Théry 211). Mit Rücksicht darauf
hat die päpstliche Bulle vom Jahre 1329 den entsprechenden Satz

in den Anhang verwiesen und von den 26 vorhergehenden Artikeln,
die Eckhart vorgetragen zu haben ausdrücklich gestanden hatte
(« viginti sex articulos quos se predicasse confessus extitit » und zwar
« prout constat per publicum instrumentum inde confectum », Denifle
640), gesondert angeführt. Im Gutachten von Avignon macht der
Zensor in Bezug auf diesen Artikel folgende interessante Bemerkung :

« Istum articulum negat (Eckardus) quia ut dicit stultum est sentire



Die früheste und die neueste Apologie Meister Eckharts 331

quod anima sit peciata (zusammengestückt) ex creato et increato.

Quidquid tarnen negat, in pluribus locis reperitur et probatur hoc
dixisse quod in articulo continetur » (Gutachten im).

Tatsächlich wird diese ominöse Lehre in den zwei Listen des

Kölner Prozesses nicht weniger als dreizehnmal erwähnt oder berührt
(Théry I 4, 5. 6. 7 A. 13. 14 B in der vierten Sektion der ersten Liste
und II 3. 5. 6. 7. 8. 12. 18 BC. 51 in dei zweiten Liste, vgl. noch I 2, 1).
Das kann sich nur daraus erklären, daß Eckhart den Satz wirklich
ausgesprochen hat.

Bange handelt darübei sehr eingehend 185-196. So geistreich und
erfinderisch er auch in seinen apologetischen Ausführungen sein mag,
dürfte es ihm kaum gelungen sein, Eckhart von diesem Irrtum völlig
reinzuwaschen (vgl. zur Sache B. Geyer, Theologische Revue, 1929, Nr. 6,246).

Hören wir übrigens den Meister selbst, wie er sich zu II 8 hierüber

vernehmen läßt :

«Falsum est quod aliqua pecia (Stück) vel pars anime sit increa-
bilis. Sed verum est quod anima sit intellectiva ad ymaginem dei

et genus dei, Act. 170. Quod si ipsa esset purus intellectus, qualis
est deus solus, esset increata, nec esset anima. Sic etiam (der Vergleich
ist bedeutsam) si homo esset se toto anima, esset immortalis, sed tunc
non esset homo. Nunc autem verum est absolute quod homo est

mortalis » (Théry 214). An einer früheren Stelle erklärt er kurz, er
habe nur gesagt, daß Gott den Menschen nach seinem Bild geschaffen
habe «ut esset intellectus, sicut ipse deus intellectus est, qui utique
intellectus purus est, increatus, nulli nichil habens commune » (ib. 201).

In seinem ersten Kommentar zur Genesis schreibt er ganz ähnlich :

« Vivum in ratione vivi increatum est et increabile. Hinc est

quod ubicumque invenitur purum et simplex vivere, ita ut non sit
esse aliquod praeter vivere, increatum est. Terminus autem crea-
tionis est esse. Hinc est quod omne habens esse aliquod praeter vivere
est factum et creatum ratione esse, nequaquam ratione vivere. Verbi

gratia : homo mortalis est ratione qua corporatum est aliquod, non
autem ratione qua animatus anima rationali » (Weiß, Genesis 71,

19-25). Hier knüpft Eckhart seine Spekulation an das vivere, wie

oben an das intelligere. Nach seiner Grundanschauung hätte er

ebensogut an das esse selbst anknüpfen können, obgleich er in diesem

Text des Genesiskommentars dem esse eine niedrigere Stellung zuweist.

Er ist halt einmal wieder inkonsequent. Der ganze Prologus in Opus

Tripartitum spricht vom Anfang bis zum Ende für die alles über-



332 Die früheste und die neueste Apologie Meister Eckharts

ragende Stellung des esse, welches als Gott selbst definiert wird. Wir
kommen übrigens auf diesen Punkt noch ausführlich zurück. Auf
allen Saiten der metaphysischen Lyra läßt Eckhart denselben panthei-
sierenden Grundton erklingen. Aus den zwei angeführten Stellen,
samt dem beigefügten Beispiel, müßte man doch logisch schließen :

sicut homo qua animatus immortalis est, ita et anims qua intellectiva
est increata. Wir vermuten, daß Eckhart in seiner Bestreitung der

Authentizität dieses Satzes mit dem Ausdruck « pecia », « peciata »

spielt. Das Ungeschaffene in der Seele ist ja nicht in seiner Anschauung
ein Stück neben einem anderen, sondern als wesentliches Geistsein
der Seele ihr tiefster Grund, ihre innerste Aktualität.

4. Übrigens sind die deutschen Texte noch viel deutlicher, wie
sich jeder schon aus den bei Théry herangezogenen Belegen
überzeugen kann.

Die Hauptstelle lautet bei Pfeiffer 96, p. 311, 5/9 (zitiert nach Théry):
«Als ich me gesprochen habe, das etwas in der seel ist, das gott

also sipp ist, das es ein ist, nicht vereinet (hierüber sagt Eckhart
dicendum quod verum est, Théry 224). Es ist ein, es hat mit nichte
nit gemeyn nulli nichil habens commune, ein göttliches Attribut
nach Eckhart selber, Théry 201, vgl. oben) noch ist dem nichte nicht
Alles das geschaffen ist, das ist nicht. Nun ist dies aller geschaffenheit
ferr und frembd. Wer der mensch all also (nach Quint bei Bange
189 wäre der ganze Mensch so), er wer allzumal ungeschaffen
und ungeschöpflieh ».

Aus andern Stellen ergibt sich ein Zusammenhang von zwingender
Eindeutigkeit.

Wir zitieren zuerst den Schlußabschnitt aus der grundlegenden
Predigt 2 (bei Pfeiffer 8) : « Intravit Jesus in quoddam castellum ».

Nach dem Baseler Taulerdruck geht diese Predigt « uff ein subtyl
und geystlich uszlegung » jener Worte, « und ist ein kostliche predig
ynhaltend nach den gantzen grund aller predig des hochgelehrten
Doctor Eckaits » (Quint 24 im Apparat). Allerdings hat Eckhart
diese Predigt so gut wie verworfen. « In sermone illo jam dudum
michi oblato, multa inveni que nunquam dixi. Multa enim ibidem
scripta sunt absque intellectu, obscura et confusa et quasi sompnia,

propter quod ilia penitus reprobavi» (Théry 258). Aber der Text,
wie er bei Quint vorliegt, macht den besten Eindruck.

«Jetzt aber will ich euch vom Bürgelein sprechen. Ich habe
unterweilen gesagt, es sei eine Kraft in dem Geist, die sei allein frei.



Die früheste und die neueste Apologie Meister Eckharts 333

Unterweilen habe ich gesagt, es sei eine Hütte des Geistes ;

unterweilen habe ich gesagt, es sei ein Licht des Geistes ; unterweilen habe
ich gesagt, es sei ein Fünkelein. Nun aber sage ich : es ist weder dies
noch das ; dennoch ist es ein Was, das viel höher über dies und das
erhaben ist, als der Himmel über die Erde. Deshalb nenne ich es

jetzt auf eine edlere Weise denn ich es je nannte ; es leugnet die
Edelkeit und die Weise und ist darüber erhaben. Es ist von allen
Namen frei und von allen Formen bloß, gänzlich ledig und frei wie
Gott in sich selber ledig und frei ist. Es ist so gar ein und einfältig
wie Gott ein und einfältig ist, daß man mit keiner Weise dahinein

vermag zu schauen So recht ein und einfältig ist dieses Bürgelein,

und so hoch erhaben über alle Weise und alle Kräfte ist dieses

Einig Ein, daß niemals Kraft und Weise ihm je hinein zu schauen

vermag, noch Gott selber nicht.
Mit guter Wahrheit und so wahrhaftig als Gott lebt, Gott selber

schaut niemals da hinein auch nur einen Augenblick und hat noch nie
da hinein geschaut, insofern er sich nach Weise gehabt und mit Eigenschaft

seiner Personen. Dies ist gar wohl zu merken Denn dieses

Einig Ein ist sonder Weise und sonder Eigenschaft. Und deshalb :

soll Gott jemals da hinein schauen, es muß ihm alle seine göttlichen
Namen und alle seine persönlichen Eigenschaften kosten ; das muß

er gänzlich davor liegen lassen, soll er jemals mehr da hinein schauen.

Nur allein als er einfältig ein ist ohne alle Weise und Eigenschaft,
da er weder Vater noch Sohn noch Heiliger Geist ist und doch ein
Was ist, das weder dies noch das ist, ja sehet als wie er ein ist und

einfältig, so kommt er in das Ein, das ich da ein Bürgelein in der
Seele nenne, und anders kommt er in keiner Weise darin, sondern

nur so kommt er da hinein und ist darinnen.
Mit diesem Teile ist die Seele Gott gleich (vgl. oben, « das es ein

ist — mit Gott —, nicht vereinet ») und nichts anderes.

Was ich euch da gesagt habe, das ist wahr : dessen setze ich euch

die Wahrheit zu einem Zeugen und meine Seele zu einem Pfand »

(nach Quint 39-40, 43-44).
In der Predigt 5 b « In hoc apparuit » (bei Pfeiffer 13) wird

dasselbe geheimnisvolle Etwas in der Seele « des Geistes Innigstes »

genannt. Dann heißt es anschließend : « Und dies ist die innere Welt.
Hier ist Gottes Grund mein Grund und mein Grund Gottes Grund.
Hier lebe ich aus meinem Eigenen, wie Gott aus seinem Eigenen
lebt Aus diesem innersten Grund sollst du all deine Werke wirken



334 Die früheste und die neueste Apologie Meister Eckharts

sonder Warum (nach Quint 90) Wer das Leben fragte tausend Jahre :

Warum lebst du sollte das Leben antworten, es würde nichts anderes

sagen, als : ich lebe darum, daß ich lebe. Das kommt daher, weil Leben

aus seinem eigenen Grunde lebt und aus seinem Eigenen quillt ;

deshalb lebt es ohne Warum, indem es sich selbst lebt. Wer nun einen
wahrhaften Menschen fragte, der da aus eigenem Grunde wirkt :

Warum wirkst du deine Werke sollte er richtig antworten, er würde
nichts anderes sagen als : ich wirke darum, daß ich wirke » (nach Quint
91-92 ; vgl. hiezu Quint 113). « Gehe um Gottes willen gänzlich aus
deinem Selbst aus, so geht Gott um deinetwillen aus seinem Selbst

gänzlich aus. Wo diese zwei ausgegangen sind, was da bleibt, das

ist ein einfältiges Ein. In diesem Ein gebiert der Vater seinen Sohn
in dem innersten Gequelle. Da blüht der Heilige Geist aus und da

entspringt in Gott ein Wille, der zur Seele zugehört » (nach Quint 93).
Gerade dieses einfältige Ein, jenseits von Schöpfer und Geschöpf,

von Gott und Seele, weit über alle differenzierenden Eigenheiten des

göttlichen und des geschöpfliehen Selbst hinaus, stellt jenes Etwas
in der Seele dar, das ungeschaffen und ungeschöpflich ist : das Einig
Ein, des Geistes Innigstes, wo Gottes Grund und der Seele Grund
sich nicht mehr unterscheiden. «Zwischen Gott und der Seele gibt
es da weder Fremde noch Ferne : darum ist die Seele nicht Gott
ähnlich, sondern sie ist Ihm gänzlich gleich und dasselbe, was Er
selber ist» (nach Pfeiffer 163, 34-36, zitiert bei Quint 108).

Hieher gehört auch ein Spruch aus Predigt 6 (bei Pfeiffer 65),
der ganz besonders zum oben zitierten Text aus dem ersten
Genesiskommentar paßt und mit derselben Grundanschauung zusammenhängt.

«Was ist Leben? Gottes Wesen esse) ist mein Leben.
Ist mein Leben Gottes Wesen, so muß Gottes Sein mein eigenes sein
und Gottes Wesenheit (isticheit essentia) meine Wesenheit, nicht
minder noch mehr » (nach Quint 105-106).

Wir wollen hier über die wunderbare Kraft und Schönheit dieser
Reden mit ihrem dichterisch beschwingten Emporschweben kein Wort
verlieren. Eckhart ist zweifellos ein Meister der Sprache. Uns ist es

aber nur um den gedanklichen Gehalt zu tun. Höchstens noch um
die mystische Bedeutung, die darin liegen könnte. Darf man aber
hier von Mystik reden Man könnte darüber ernstlich zweifeln,
sofern man unter Mystik das versteht, was das Innenleben der
begnadetsten unter den frommen Christen ausmacht. Das
Grunderlebnis der, d. h. unserer, Mystiker hat mit dergleichen verfahrenen



Die früheste und die neueste Apologie Meister Eckharts 335

Gedankengängen nichts zu tun. Es besteht wesentlich, wie M. T.-L.
Penido so richtig geschrieben hat (La Conscience Religieuse, Paris,
198-202) in einem Zwiegespräch, in einem Zwiegespräch der Liebe,
das sich bis zur bleibenden Vermählung der Seele mit ihrem Gnadengott

steigern soll. Jedes Zerfließen in das Einig Ein, wo die
Persönlichkeit samt dem eigenen Selbst sich auflöste, ist dabei unbedingt
ausgeschlossen. Eine bewußte Zweiheit von Du und Du gehört
unveräußerlich zum Wesen der Mystik. Die mystische Seele « sent continuellement

Dieu lui dire son amour, et son langage à elle n'est que la
réponse à cet amour. Perpétuel dialogue » (ib. 234). Darin liegt das

Höchste, wonach sich die mystische Seele sehnt. Hören wir die heilige
Theresia von Lisieux. Als man ihr einmal von dem Glück der Seligen
im Himmel sprach, antwortete sie : « Ce n'est pas cela qui m'attire
c'est l'Amour Aimer, être aimée, et faire aimer l'Amour ». Und ein
anderes Mal : « Une seule attente fait battre mon cœur : c'est l'amour

que je recevrai et l'amour que je pourrai donner».
Wohl redet auch Meister Eckhart von der Liebe. Aber wo er nicht

einfach aus der kirchlichen Tradition heraus spricht, sondern seine

eigenen Anschauungen vorträgt, — diese Zweiköpfigkeit Eckharts ist
auch sonst im Auge zu behalten — versteht er sie als eine Art von
metaphysischem Verfahren, das die Seele durch völlige Abstreifung
des Geschaffenen die Armut das zu Grunde tot sein) in das

unpersönliche Urleben zurückführen soll, das sie lebte, als sie noch

nicht war. « Ihr wisset wohl, daß alle Kreaturen aus dem Nichts
geschaffen sind und wieder zunichte werden müssen, ehe sie in ihren

Ursprung zurückkehren » (nach Pfeiffer 469, 13-14, zitiert bei Scho-

merus 142). Ganz besonders in Bezug auf diesen Punkt kann man
den kritischen Artikel nicht genug begrüßen, den E. Krebs, « Zur
Interpretation Meister Eckharts », in der Theologischen Revue (1935,
Nr. 11, 433-439) veröffentlicht hat1.

5. Nun aber ist es höchste Zeit, daß wir auf Eckharts
Selbstverteidigung zurückkommen. Welchen Eindruck sie auf die Kölner
Kommissäre machte, wird uns nicht berichtet. Es dürfte kaum ein

1 Zur Ablehnung der Eckhartschen Mystik vom christlichen Standpunkt,
speziell auf Grund der paulinischen und johannischen Texte des N. T., verdient
das interessante Werk von Schomerus (Meister Eckehart und Mänikka-VäSagar,
Gütersloh 1936) ernste Beachtung. Aber Schomerus identifiziert die panthei-
sierende Mystik mit der Mystik überhaupt und folgert daraus die wesentliche
Unverträglichkeit von Mystik (Preisgabe des eigenen Persönlichkeitseins) und
Christentum (höchste Entfaltung des eigenen Persönlichkeitseins).



336 Die früheste und die neueste Apologie Meister Eckharts

günstiger gewesen sein. Die wegwerfende Geringschätzung Eckharts
für Bedenken, die der erzbischöflichen Kurie doch ernst genug
vorkamen, muß ihnen sicherlich auf die Nerven gegangen sein. Jedenfalls

lief der Prozeß weiter und er hätte zweifellos zur Verurteilung
Eckharts geführt, wenn der Meister sich nicht der drohenden Gefahr

entzogen hätte, indem er am 24. Januar 1327 an den Papst appellierte.
Wozu es dann schließlich gekommen ist, wissen wir, teils aus dem

anonymen Gutachten von Avignon, teils aus der päpstlichen Bulle

vom 27. März 1329. Die Avignoner Kurie hatte die ganze Angelegenheit

von neuem untersucht und Eckhart selbst zu schriftlicher Stellungnahme

über die 28 von ihren Zensoren zusammengestellten Sätze

aufgefordert. Erst nach zwei vollen Jahren kam der Prozeß zum Abschluß.
Eckhart war bereits gestorben. Aber er hatte sich kurz vor dem Tode

(in fine vitae suae) dem päpstlichen Entscheid von vornherein und
bedingungslos unterworfen, und zwar, wie schon oben betont, mit
ausdrücklicher Bezugnahme auf die 26 von ihm zugestandenen Sätze

(vgl. Denifle 640, Gutachten 1103).
Von diesen 26 Artikeln sind 8 inhaltlich (Artikel 2. 4. 5. 6. 7. 12.

18. 19 der Bulle) und 3 dem Wortlaut nach (Artikel 1. 13. 16) neu.
Die 15 übrigen Artikel kommen, samt zwei weiteren in den Anhang
verwiesenen Artikeln, in der Kölner Anklage bereits vor. Ausgeschieden
wurden insbesondere alle Sätze von mehr spekulativ-philosophischer
Bedeutung.

Das Entgegenkommen der päpstlichen Instanz war groß gewesen.
Es kann gegen Karrer als ausgemacht gelten, daß Avignon nicht
bloß mit gerechter Objektivität vorging, sondern den greisen Meister
geradezu rücksichtsvoll behandelte. Von skotistischen Umtrieben kann
in der ganzen Sache überhaupt aus vielen Gründen gar keine Rede
sein (vgl. Grabmann, Divus Thomas, 1927, 77 s., 80 s., und J. Koch,
Theologische Revue, 1927, Nr. 11, 422).

Die Unterwerfung Eckharts war von Anfang an bestimmt zu
erwarten. Wenn man genau zusieht, war sie schon mit der
Rechtfertigungsschrift vom September 1326, so sehr auch sonst dieses Dokument

von einem gar hoch gestiegenen Selbstbewußtsein zeugt,
grundsätzlich gegeben. Das ist gerade, vom katholischen Standpunkt gesehen,
der schönste Zug an Eckharts Persönlichkeit. Wie er ein aufrichtig
frommer Ordensmann war, — hiefür genügt uns das Zeugnis des

seligen Heinrich Seuse — so war er auch von tiefgläubiger Gesinnung.
Er war also von Grund seines Herzens bereit, sich stets an das Urteil



Die früheste und die neueste Apologie Meister Eckharts 337

der Kirche zu halten. Die gewagtesten Verirrungen seiner Spekulation
hatten an dieser Grundhaltung seiner Seele nie das geringste zu ändern
vermocht. Theoretische Gedankenreihen eines erfinderischen Geistes

mögen noch so begeistert von ihm verkündet werden, sie sind

deswegen allein noch nicht identisch mit seinen wirklich erlebten und
gelebten Überzeugungen. Besonders nicht bei einem dichterisch und
rednerisch veranlagten Menschen wie Eckhart, dem es leicht passieren
konnte, mehr zu meinen und besonders mehr zu sagen, als er in seinem

tiefen Innern ganz ernst zu nehmen gewillt war. Wir halten übrigens
mit Denifle dafür, daß überhaupt klare Konsequenz des Urteils nicht die
starke Seite Eckharts gewesen ist. In der Tiefe seiner Seele aber war
er, wie nur einer aus dem gläubigen Volk, ein treuer Sohn der Kirche.

« Sollte etwas in den besagten Artikeln, schreibt er, oder auch
sonst in meinen andern Reden und Schriften falsch sein, ohne daß

ich es sehe, so bin ich jederzeit bereit, einem besseren Urteil mich zu
unterwerfen Ich kann zwar irren, ich kann aber nicht häretisch
sein, denn das erste ist Sache des Verstandes, das zweite aber ist Sache

des Willens » (Théry 186). « Darüber habe ich mich vor euch nicht
zu verantworten, heißt es an anderer Stelle, außer wenn es vielleicht,
was fern sein möge, den Glauben berührte, zu dem ich mich stets
bekenne » (nisi quod fortassis fidem, quod absit, tangeret, quam semper
protestor, ib. 196). Diese Ablehnung jedweder Unbotmäßigkeit gegen
den Wahrspruch des Glaubens kehrt an vielen Stellen wieder (Théry
191 mit 167 verglichen, 197 s., 206, 208). So stand es also von Anbeginn
fest, daß er sich dem Urteil der obersten kirchlichen Autorität
rückhaltlos fügen würde. Und er hat es getan. Man kann aber nicht
sagen, daß alle seine heutigen Verehrer ihm darin gerade mit
derselben Unbedingtheit folgen möchten.

Noch ein anderes muß aus der Rechtfertigungsschrift Eckharts
hervorgehoben werden : nämlich die seelsorgliche Absicht, die er immer
wieder bei Empfehlung seiner Dicta geltend macht. Es ist ihm wohl
sehr ernst damit und wir müssen es ihm gerechterweise zu gute kommen
lassen. « Verum est et multum morale » ; « videtur planum et morale

hoc, sicut omnia alia » (Théry 189) und ähnlich an mehr denn zwanzig
Stellen. Zum Beispiel noch : « Quod advertere et docere populum utile
est et ad mores instruit et ad bonam vitam, ut sit homo sollicitus
frequenter et libenter de deo cogitare et ipsum amare, potius quam
seipsum aut aliquod aliud creatum » (200) ; « et multa similia que
optime docent hominem ad sancte et pie vivendum » (212). Freilich



338 Die früheste und die neueste Apologie Meister Eckharts

kommen auch hier die ihm geläufigen Übertreibungen zum Vorschein :

da, unter anderm, wo er seinen Satz vom Nichts der Geschöpfe durch
die Bemerkimg bestätigt, daß sonst « creatura non esset contempnenda,
sed amanda, utpote in se et ex se bona» (248). Zu weit ginge man
aber, wenn man deswegen Eckhart nur als den «Lebemeister»
ansehen wollte, der aus seiner mystischen Erfahrung heraus den andern
in Wort und Schrift den Weg zur Vollkommenheit weist. Wir haben
schon gesagt, wie wenig bei Eckhart wirklich erlebte Mystik zu Worte
kommen dürfte.1 Aber davon abgesehen, tritt bei ihm das sicher
vorhandene Interesse für die Erbauungszwecke der höheren Seelsorge gegenüber

der Freude an hochtrabenden Spekulationen entschieden zurück.
Daß er es dabei noch immer zugleich auf Förderung der Frömmigkeit
abstellt, wollen wir indes durchaus nicht verkennen. Wir sehen ja
eben darin den zweiten sympathischen Zug an seiner Persönlichkeit,
wie sie gerade aus seiner Verteidigungsschrift uns entgegentritt.

Daß uns dieses kostbare Dokument erhalten blieb, verdanken
wir wohl der pietätvollen Sorge eines treuen Jüngers, der es

wahrscheinlich auch als durchschlagend betrachtete und mit bekräftigenden
oder ergänzenden Randanmerkungen versah. Wo es nach sechs

Jahrhunderten das Licht der literarischen Welt wieder erblickte, fand es

starken Anklang. Seitdem sind die Verteidiger Eckharts unter den

Katholiken mit größerer Zuversicht aufgetreten. Im Gegensatz zur
Auffassung, die seinerzeit H. Denifle mit kräftigen Ausdrücken in
seinem bekannten Aufsatz vom Jahre 1886 vertrat, hat man eine

Reihe von regelrechten Apologien Eckharts geschrieben, deren neueste

uns in einem zweiten Aufsatz beschäftigen wird. Sie interessiert
uns um so mehr, als sie unverkennbar von einem Thomaskundigen
stammt, dem es weder an Sachkenntnis noch an Geisteskraft gebricht.
Was H. Denifle vor Jahren von der Eckhartsforschung verlangte, « hier
wird's zum Ereignis ». Oder doch nicht (Fortsetzung folgt.)

1 Als eklatantes Beispiel dafür kann das Buch der göttlichen Tröstung
genannt werden. Seine pantheisierende Begründung aus « raren und subtilen »

Philosophemen, seine ganz unmöglichen Folgerungen und Weisungen (Eckhart
selbst bei Pfeiffer 58,18 ss., nach Schomerus 105, drückt Widerspruch dagegen
aus), die am Schluß hervorgekehrte Kathederweisheit, das hat alles mit erlebter
Seelenerfahrung, geschweige denn mit erlebter Mystik, nicht viel gemein. Es
mag sein, daß Eckhart ein mystisches Leben führte ; aus diesem Leben hat
er jedenfalls hier nicht geschrieben. Der Vergleich mit dem seligen Heinrich
Seuse, der « nam die ewig wysshait zum gmahel gaistlicher ee », macht uns den
Unterschied zwischen lebensfremder Theorie und wirklicher Erfahrung auf dem
Gebiet der Mystik sofort greifbar.


	Die früheste und die neueste Apologie Meister Eckharts

