Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 15 (1937)

Artikel: Die friiheste und die neueste Apologie Meister Eckharts
Autor: Morard, M.S.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762774

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762774
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die fritheste und die neueste Apologie
Meister Eckharts.

Von M. St. MORARD O.P., Freiburg.

Vorbemerkung. — Der folgende Doppelaufsatz dient besonders zur Be-
sprechung von W. Bange, Meister Eckehardts Lehre vom gottlichen und geschopf-
lichen Sein. 1937. Pallotiner Verlag, Limburg an der Lahn (zitiert : Bange). Die
weitere hier benutzte Literatur ist folgende :

H. Denifle, Meister Eckeharts lateinische Schriften ; Akten zum Prozesse Meister
Eckeharts, erschienen im Archiv fiir Literatur- und Kirchengeschichte des
Mittelalters II (1886), 417-615, 616-640 (zitiert: Denifle).

G. Théry, Edition critique des piéces relatives au procés d’Eckhart, usw.,
erschienen in Archives d’histoire doctrinale et littéraire du moyen age I,
129-268 (zitiert : Théry).

Derselbe, Commentaire du maitre Eckhart sur le livre de la Sagesse, erschienen
in den gleichen Archiven, ITI, 321-443, IV, 233-304 (zitiert : Sagesse III, IV).

Meister Eckhart, Die deutschen und lateinischen Schriften. Verlag Kohlhammer,
Stuttgart-Berlin :

Predigten von Josef Quint (zitiert : Quint).

Prologi in Opus Tripartitum, Expositio libri Genesis, von Konrad Weif
(zitiert : WeiB3, Prol. oder Gen.). ‘

Expositio sancti Evangelii secundum Johannem, von Karl Christ und
Joseph Koch (zitiert: Johannes).

Magistri Eckardi, Opera Latina. Verlag Meiner, Leipzig :

IT Opus Tripartitum, Prologi, ed. Hildebrand Bascour (zitiert : Bascour, Prol.).

F. Pelster, Ein Gutachten aus dem Eckehart-Prozel in Avignon, erschienen in :
Aus der Geisteswelt des Mittelalters, 1099-1124 (zitiert : Gutachten).

I
Die erste Apologie Meister Eckharts.

Errare enim possum, hereticus esse
non possum, nam primum ad intellec-
tum pertinet, secundum ad voluntatem.
(bei Théry 186, cf. 167, 191, 197, 206, 208)

Wir meinen hier die Verteidigung seiner Lehre, die Eckhart selbst
verfertigte, anldBlich des gegen ihn gefiihrten Prozesses zu Koéln im
Jahre 1326-27. Vielleicht war es nicht die erste Schrift dieser Art,
die aus seiner Hand hervorging. Jedenfalls sollte es nicht die letzte
sein, wie man es aus dem von Pelster herausgegebenen Gutachten
ersehen kann.



326 Die fritheste und die neueste Apologie Meister Eckharts

I. Als Meister Eckhart, Ende September 1326, vorden Kommissiren
des Kolner Erzbischofs erscheinen muBte, um sich iiber gewisse Sitze
aus seinen Schriften und seinen Predigten zu verantworten — es war
wenigstens das dritte Mal, wie es scheint, daB3 kirchliche Behérden
sich mit seiner Lehie befalliten! —, begann er mit einem formellen
Protest gegen das Unrecht, das da an ihm geschehe. Denn, abgesehen
von den Privilegien und Freiheiten seines Ordens, « sei er nicht de heresi
notatus, noch wire er jemals infamatus gewesen 2 : dies bezeuge sein
ganzer Lebenswandel und seine ganze Lehrtitigkeit, dies bestitige mit
lauter Stimme sein Ansehen bei den Briidern des ganzen Ordens und
beim Volk beiderlei Geschlechtes des ganzen Reiches aus jeder Nation »
(Théry 185, wo das letzte Wort «rationis » offenbar durch « nationis »
zu korrigieren ist ; vgl. Bange 282, seine Karrer entnommene Uber-
setzung des allerdings schwierigen Textes ist miBraten).

Sodann erklirte er den Untersuchungsauftrag des Kolner Erz-
bischofs fiir null und nichtig von Rechts wegen (nullius est vigoris),
da besagter Auftrag auf falschen Angebereien beruhe, aus boser Wurzel
herstamme (ibid.).

Auffallend ist zunichst das stolze SelbstbewuBtsein, das von
Eckhart hier und im folgenden zur Schau getragen wird. « Wire mein
Ruhm beim Volke und mein Eifer fiir die Gerechtigkeit geringer, so
hitten meine Nebenbuhler (aemuli), des bin ich gewiB, solches gegen
mich nicht unternommen. Ich muB es aber in Geduld tragen». Dem
hl. Thomas von Aquin und dem Herrn Bruder Albertus, diesen hoch-
berithmten Ménnern, sei es seiner Zeit nicht besser ergangen. Aus
seinen Erklirungen werde sich ergeben, daB alle Sitze, die ihm aus
seinen Schriften vorgehalten werden, durchaus wahr sind, wenn auch
die meisten «rar und subtil » sein mogen (ibid.).

Noch auffallender ist sodann die férmliche Verachtung, mit der
sich der hohe Meister gegen die Urheber der Anklage zu duBlern pflegt.
DaB sie ihn hauptsichlich aus purem Neid verklagt hétten, haben

1 Dies ergibt sich aus Denifle 623, 629 ; vgl. Théry 167, 191 und ib. note a.
Nach Grabmann, Divus Thomas 1927, 81, und J. Kock, Theologische Revue,
1927, Nr. 11, 420, hitte Kardinal Fournier bereits im Jahre 1324 auf papstlichen
Auftrag die Lehre Eckharts einer Priifung unterziehen miissen.

2 Hier sind die lateinischen Ausdriicke stehen geblieben. Ihre Deutung
ist nicht leicht. De heresi notatus heit, juristisch verstanden, « der Hiresie
durch Gericht schuldig erkannt » — also jedenfalls nicht « der Hiresie beschul-
digt » — ; wahrscheinlich ist «in notorischem Ruf der Hiresie stehen» = «als
Haretiker bekannt sein» gemeint. Infamatus geht wahrscheinlich auf infamia
wegen unsittlicher Lebensweise.



Die fritheste und die neueste Apologie Meister Eckharts 327

wir schon gehoért. « Ich wundere mich, sagt er héhnisch weiter, daf
sie nicht noch mehr aus meinen verschiedenen Schriften gegen mich
vorbringen. Es steht ja fest, daB ich hundert und mehr Dinge
geschrieben habe, die sie in ihrem Grobsinn (ruditas) weder verstehen
noch begreifen » (Théry 186, vgl. die SchluBabschnitte im Buch der
gottlichen Trostung : « Mancher ungeschlachte Mensch usw. »). Weiter
unten — nach einigen duBerst dunklen und verworrenen Vorbemerk-
ungen metaphysischen Inhaltes iiber bonus und bonitas, gingnens und
genitum mit dem sonderbaren SchluBeigebnis « gingnens et genitum
unum sunt in re, opposita et distincta relatione » und zwa: «relatione
reali in divinis », aber «in creatis » hingegen « sola relatione et ratione »
(186-187) — « hieraus folgere ich, heit es, die Wahrheit alles dessen,
was mir aus meinen Schriften und AuBerungen vorgehalten wird, so
wie den Grobsinn (ruditatem) und die Gottlosigkeit meiner Wider-
sacher » (187). «Nescientes scripturas et virtutem dei», «indocti»
weirden sie genannt (191). Und Eckhart beschlieBt den ersten Teil
seiner Verteidigung tiber die 33 ersten Artikel der Anklage (aus
seinen scripta et dicta), mit der siegreichen Behauptung : « In quolibet
premissorum (sc. articulorum) apparet veritas et ratio veritatis ex his
quae supra notavi (ndmlich die eben erwihnten metaphysischen Vor-
bemerkungen) et contradicentium vel certa malitia (bewuBte Bosheit)
vel crassa ignorantia (grobe Unwissenheit), qui naturali ymaginatione
divina et subtilia et incorporalia metiri conantur» (196).

Dann heiBt es wieder in der Besprechung der 16 folgenden Artikel
(aus seinen Predigten): «ut isti rudes putant» (202); «in quolibet
articulorum quos ego predicari, docui et scripsi... apparet ruditas
et brevitas intellectus illorum, qui talia vitiare contendunt » (206);
«omne quod non intelligunt errorem putant» (ibid.)!.

Nicht weniger leidenschaftlich duBert sich Eckhart bei der Beant-
wortung einer zweiten nachtidglichen Anklage (nur aus seinen Predigten):
«qui hoc negat, pauca novit » (212) ; «o tardi corde ad credendum in
scripturis » (214) ; «hoc negare est ignorare» (215); «hoc negare est
ignorare et deum blasphemare » (218) ; « qui hoc negat, parum novit »
(234) ; «hoc sicut alia innumera tardioribus absurdum videntur, est
tamen manifesta veritas » (237) ; «negare hoc est ignorare et errare »
(239) ; «hoc negare est deum blasphemare et ipsum abnegare » (248) ;

1 Wir tragen noch aus dem Vorhergehenden einige Liebenswiirdigkeiten
nach: «rudissimum » (190); «qui hoc nescit, ipse sue ignorantie testis est» (192);
« error est imperitie » (205).



328 Die fritheste und die neueste Apologie Meister Eckharts

« patet igitur notabiliter brevitas et imbecillitas intellectus eorum qui
premissa objiciunt » (ibid.) ; « rudis est, qui hoc negat » (252); « qui hoc
negat, juvenescit » (259).

Mit dieser scharfen Abweisung seiner Ankliger noch richt zu-
frieden, geht Eckhart zum Gegenangriff iiber und wirft ihnen Anschau-
ungen vor, die « contra doctrinam Christi et evangelii », « contra evan-
gelium » oder gar « manifesta blasphemia » sind (206). « Imbecillitatem
intellectus aut malitiam adversariorum ostendunt (sc. articuli qui
sequuntur = die 59 Artikel der zweiten Anklage), quinymmo mani-
festam blasphemiam, heresim autem, si pertinaciter defendantur,
utpote contra doctrinam Christi, evangelii, sanctorum et doctorum »
(208). Auf welches Subjekt «ostendunt » zuriickgeht, bleibt ziemlich
unklar. Grammatikalisch wire es, wie in der Klammer angegeben,
carticuli qui sequuntur ... in sensu quo ipsos accipiunt qui illos
objiciunt ». Das geht aber nicht. Denn in der folgenden Aufzihlung,
die sich unmittelbar anschlieBt (« puta cum dicunt ... iterum cum
dicunt ... ») handelt es sich durchaus nicht um falsch verstandene
Sitze Eckharts, sondern um falsche Lehren, die Eckhart bei seinen
Gegnern voraussetzt und ihnen zum Vorwurf macht, z. B. : « hominem
non posse uniri cum deo», «creaturam non esse nichil ex se» Nur
allein die Aufregung, in der er sich befindet, kann diese Beschuldigungen,
deien Ungerechtigkeit sofort erkennbar ist, in einem milderen Licht
erscheinen lassen.

2. Alle aus seinen Schriften entnommenen Sitze, die 33 ersten
Sitze der ersten Anklage (bei Théry 157-176, deren Beantwortung
185-196), verteidigt Eckhart als durchaus wahr. Eine andere Taktik
befolgt er beziiglich der aus seinen Predigten entnommenen Sitze :
die 16 letzten Sitze der ersten Anklage (bei Théry 176-184, deren
Beantwortung 196-207) und die 59 Sitze der zweiten spiteren Anklage
(bei Théry 208-278).

Eigentlich, bemerkt er (Théry 196), brauchte er gar nicht darauf
einzugehen, da der authentische Wortlaut besagter Sitze nicht fest-
stehe. Eines nur kann e1 sagen : «nullum eorum, sicut sonant et ut
falsum implicant errorem, vel heresim sapiunt, sentio nec sensi et
tenui, nec predicavi». Indes gebe er zu, da in einigen von ihnen
etwas Wahres stecke, das sich in einem wahren und gesunden Sinn
verteidigen lieBe: keine falsche Lehre gibt es ja, die nicht etwas Wahres
enthalte. « Wo diese Artikel hingegen einen Irrtum einschlieBen oder
auch nur im Geiste der Horer hervorrufen, verwerfe und verabscheue



Die friitheste und die neueste Apologie Meister Eckharts 329

ich sie. Jener Irrtum aber kann nicht und darf nicht, von welchen
Gegnern nur immer, mir angerechnet werden ».

Man hat zunichst den Eindruck, daB diese Artikel dem Meister
selbst duberst bedenklich vorkommen und daB er sie nicht ungern
von sich abschiitteln mochte. Nichtsdestoweniger hoérten wir schon,
daB er seine ganze Verteidigung in Bezug auf alle Artikel, die er
gepredigt, doziert und geschrieben habe, mit der Feststellung be-
schlieBt : in allen zeige sich die «ruditas et brevitas intellectus» jener,
die « talia vitiare contendunt » (206). So scheint also seine Sicherheit
im Verlauf der niheren Auseinandersetzung allmihlich wieder ge-
stiegen zu sein.

Dementsprechend driickt er sich weit zuversichtlicher aus, wenn
er dann zur Besprechung der zweiten Anklage schreitet. «Folgende
Artikel, heiB3t es hier, sind immer oder fast immer in dem Sinne falsch,
in dem sie von meinen Ankligern verstanden werden. Verstehe man
sie aber mit einem gesunden und frommen Sinn (sane ... et pie),
so enthalten sie schone und niitzliche Glaubenswahrheit und Sitten-
belehrung » (208).

Sachlich wire beziiglich dieser Artikel ein dieifaches zu bemerken.

Erstens ist es leicht festzustellen, daB die Predigten Eckharts
im allgemeinen weit verfinglicher und irrefiihrender lauten, als seine
Schriften, wenigstens die lateinischen. Das ist fiir Eckhart ungemein
belastend. Nirgends ja ist Klarheit und Eindeutigkeit der Rede mehr
geboten, vorab bei schwierigen Glaubenswahrheiten, als wie in der
Belehrung des gewdohnlichen Volkes. Nun aber lilt sich Eckhart
nirgends von seiner Sucht nach unerwaiteten und verbliiffenden Wen-
dungen, nach unerhérten und verstiegenen Gedanken, hemmungsloser
hinreiBen, als gerade wo er vor einer theologisch ungebildeten Zuhéorer-
schaft spricht. Vor Leuten von Fach, wenn er lateinisch schreibt oder
spricht, befleiBt er sich, in seiner Ausdrucksweise wenigstens, weit
groBerer Behutsamkeit. Wir werden iibrigens Beispiele fiir die Bedenk-
lichkeit seiner Art zu predigen gleich unten vorlegen.

Zweitens, wo Eckhart den Wortlaut eines ihm aus seinen Predigten
vorgehaltenen Spruches als unecht beanstandet und von sich weist,
versucht er niemals — wie es ihm ja leicht hitte sein sollen — den
authentischen Text herzustellen. Ubrigens geschieht dies viel seltener,
als man es nach seinen einleitenden Bemerkungen erwarten diirfte.
Nur folgende Fille sind uns vorgekommen :

I 4, 1 C (Théry 197 «nec hoc dixi nec sensi nec sentio nec



330 Die fritheste und die neueste Apologie Meister Eckharts

predicavi») = II 15 C (221): homo ... fit nichil aliud quam quod
deus ipse est (vgl. I 1, 14).

I 4, 13 (204 «in hoc sermone multa sunt ... que nunquam dixi»)
= II 51 (258) : es handelt sich um eine Stelle aus der Predigt « Jesus
intravit in quoddam castellum », von der wir unten noch sprechen
werden.

I 4, 6 (201 « preterea, hoc non dixi») = II 3 (211) = II 8 (214)
= II 12 (218) = II 18 C (224), vgl. 188 : es handelt sich um das
ungeschaffene Etwas, das in der Seele ist.

Also drei Sitze aus der ersten und fiinf aus der zweiten Liste,
die zusammen bloB drei verschiedene Sentenzen ausmachen. Will
man aber alle Sitze dazurechnen, wo Eckhart einen Irrtum zugibt
und die er deswegen vielleicht nicht als sein Eigentum mdchte gelten
lassen, dann zdhlt man in der ersten Liste sechs und in der zweiten
dreizehn Sitze, deren Wortlaut, ganz oder teilweise, unrichtig auf-
gezeichnet worden wire.

Drittens ergibt sich aus dem zuletzt Gesagten, daB@ Eckhart doch
die meisten der aus seinen Predigten ausgezogenen Sitze nicht nur als
authentisch auf sich nimmt, sondern auch als frei von jedem Irrtum
verteidigt.

3. Am meisten hat sich Eckhart dagegen gewehrt, daBl er ein
ungeschaffenes Etwas in der Seele angenommen habe. Zum vierten
inkriminierten Artikel aus dem Buch der gottlichen Trostung (I 1, 4)
bemerkt er (Théry 188): « Valde notandum quod dicitur, quod iste
vires supreme (intellectus et voluntas) in anima et cum ea create
sunt. Frustra ergo et malitiose vel ignoranter michi imponunt in alio
articulo quod ponam aliquid anime increatum». Dasselbe hat er
nochmals am 13. Februar 1327 in seiner Kolner Predigt vor dem
Volke beteuert: «nec etiam unquam dixi, quod sciam, nec sensi,
quod sit aliquid in anima, quod sit aliquid anime, quod est increatum
et increabile » (Denifle 637 s., vgl. Théry 211). Mit Riicksicht darauf
hat die pépstliche Bulle vom Jahre 1329 den entsprechenden Satz
in den Anhang verwiesen und von den 26 vorhergehenden Artikeln,
die Eckhart vorgetragen zu haben ausdriicklich gestanden hatte
(« viginti sex articulos quos se predicasse confessus extitit » und zwar
« prout constat per publicum instrumentum inde confectum », Denifle
640), gesondert angefithrt. Im Gutachten von Avignon macht der
Zensor in Bezug auf diesen Artikel folgende interessante Bemerkung :
« Istum articulum negat (Eckardus) quia ut dicit stultum est sentire



Die fritheste und die neueste Apologie Meister Eckharts 3371

quod anima sit peciata (zusammengestiickt) ex creato et increato.
Quidquid tamen negat, in pluribus locis reperitur et probatur hoc
dixisse quod in articulo continetur » (Gutachten 1111).

Tatsichlich wird diese omindse Lehre in den zwei Listen des
Kolner Prozesses nicht weniger als dreizehnmal erwihnt oder beriihrt
(Théry I 4, 5. 6. 7 A. 13. 14 B in der vierten Sektion der ersten Liste
und II 3. 5. 6. 7. 8. 12. 18 BC. 51 in de1 zweiten Liste, vgl. noch I 2, 1).
Das kann sich nur daraus erkliren, daB Eckhart den Satz wirklich
ausgesprochen hat.

Bange handelt dariiber sehr eingehend 185-196. So geistreich und
erfinderisch er auch in seinen apologetischen Ausfiihrungen sein mag,
diirfte es thm kaum gelungen sein, Eckhart von diesem Irrtum véllig rein-
zuwaschen (vgl. zur Sache B. Geyer, Theologische Revue, 1929, Nr. 6,246).

Héren wir iibrigens den Meister selbst, wie er sich zu II 8 hier-
iiber vernehmen 1iBt :

« Falsum est quod aliqua pecia (Stiick) vel pars anime sit increa-
bilis. Sed verum est quod anima sit intellectiva ad ymaginem dei
et genus dei, Act. 17°. Quod si ipsa esset purus intellectus, qualis
est deus solus, esset increata, nec esset anima. Sic etiam (der Vergleich
ist bedeutsam) si homo esset se toto anima, esset immortalis, sed tunc
non esset homo. Nunc autem verum est absolute quod homo est
mortalis » (Théry 214). An einer fritheren Stelle erklirt er kurz, er
habe nur gesagt, daB Gott den Menschen nach seinem Bild geschaffen
habe «ut esset intellectus, sicut ipse deus intellectus est, qui utique
intellectus purus est, increatus, nulli nichil habens commune » (ib. 201).

In seinem ersten Kommentar zur Genesis schreibt er ganz dhnlich :

« Vivum in ratione vivi increatum est et increabile. Hinc est
quod ubicumque invenitur purum et simplex vivere, ita ut non sit
esse aliquod praeter vivere, increatum est. Terminus autem crea-
tionis est esse. Hinc est quod omne habens esse aliquod praeter vivere
est factum et creatum ratione esse, nequaquam ratione vivere. Verbi
gratia : homo mortalis est ratione qua corporatum est aliquod, non
autem ratione qua animatus anima rationali» (WeiB, Genesis 71,
19-25). Hier kniipft Eckhart seine Spekulation an das vivere, wie
oben an das intelligere. Nach seiner Grundanschauung hdtte er
ebensogut an das esse selbst ankniipfen koénnen, obgleich er in diesem
Text des Genesiskommentars dem esse eine niedrigere Stellung zuweist.
Er ist halt einmal wieder inkonsequent. Der ganze Prologus in Opus
Tripartitum spricht vom Anfang bis zum Ende fiir die alles iiber-



332 Die friiheste und die neueste Apologie Meister Eckharts

ragende Stellung des esse, welches als Gott selbst definiert wird. Wir
kommen iibrigens auf diesen Punkt noch ausfithrlich zuriick. Auf
allen Saiten der metaphysischen Lyra 148t Eckhart denselben panthei-
sierenden Grundton erklingen. Aus den zwei angefiihrten Stellen,
samt dem beigefiigten Beispiel, miite man doch logisch schlieBen :
sicut homo qua animatus immortalis est, ita et anime qua intellectiva
est increata. Wir vermuten, dal Eckhart in seiner Bestreitung der
Authentizitit dieses Satzes mit dem Ausdruck «pecia», «peciata »
spielt. Das Ungeschaffene in der Seele ist ja nicht in seiner Anschauung
ein Stiick neben einem anderen, sondern als wesentliches Geistsein
der Seele ihr tiefster Grund, ihre innerste Aktualitit.

4. Ubrigens sind die deutschen Texte noch viel deutlicher, wie
sich jeder schon aus den bei Théry herangezogenen Belegen iiber-
zeugen kann.

Die Hauptstelle lautet bei Pfeiffer 96, p.311, 5/9 (zitiert nach Théry):

« Als ich me gesprochen habe, das etwas in der seel ist, das gott
also sipp ist, das es ein ist, nicht vereinet (hieriiber sagt Eckhart
dicendum quod verum est, Théry 224). Es ist ein, es hat mit nichte
nit gemeyn (= nulli nichil habens commune, ein gottliches Attribut
nach Eckhart selber, Théry 201, vgl. oben) noch ist dem nichte nicht (?).
Alles das geschaffen ist, das ist nicht. Nun ist dies aller geschaffenheit
ferr und frembd. Wer der mensch all also (nach Quint bei Bange
189 = wire der ganze Mensch so), er wer allzumal ungeschaffen
und ungeschopflich ».

Aus andern Stellen ergibt sich ein Zusammenhang von zwingender
Eindeutigkeit.

Wir zitieren zuerst den SchluBabschnitt aus der grundlegenden
Predigt 2 (bei Pfeiffer 8): «Intravit Jesus in quoddam castellum ».
Nach dem Baseler Taulerdruck geht diese Predigt «uff ein subtyl
und geystlich uszlegung » jener Worte, «und ist ein kostliche predig
ynhaltend nach den gantzen grund aller predig des hochgelehrten
Doctor Eckaits » (Quint 24 im Apparat). Allerdings hat Eckhart
diese Predigt so gut wie verworfen. «In sermone illo jam dudum
michi oblato, multa inveni que nunquam dixi. Multa enim ibidem
scripta sunt absque intellectu, obscura et confusa et quasi sompnia,
propter quod illa penitus reprobavi» (Théry 258). Aber der Text,
wie er bei Quint vorliegt, macht den besten Eindruck.

« Jetzt aber will ich euch vom Biirgelein sprechen. Ich habe unter-
weilen gesagt, es sei eine Kraft in dem Geist, die sei allein frei.



Die fritheste und die neueste Apologie Meister Eckharts 333

Unterweilen habe ich gesagt, es sei eine Hiitte des Geistes; unter-
weilen habe ich gesagt, es sei ein Licht des Geistes ; unterweilen habe
ich gesagt, es sei ein Fiinkelein. Nun aber sage ich : es ist weder dies
noch das ; dennoch ist es ein Was, das viel hoher iiber dies und das
erhaben ist, als der Himmel iiber die Erde. Deshalb nenne ich es
jetzt auf eine edlere Weise denn ich es je nannte; es leugnet die
Edelkeit und die Weise und ist dariiber erhaben. Es ist von allen
Namen frei und von allen Formen bloB, ginzlich ledig und frei wie
Gott in sich selber ledig und frei ist. Es ist so gar ein und einfiltig
wie Gott ein und einfiltig ist, daB man mit keiner Weise dahinein
vermag zu schauen ... So recht ein und einfiltig ist dieses Biirge-
lein, und so hoch erhaben iiber alle Weise und alle Kriifte ist dieses
Einig Ein, daB niemals Kraft und Weise ihm je hinein zu schauen
vermag, noch Gott selber nicht.

Mit guter Wahrheit und so wahrhaftig als Gott lebt, Gott selber
schaut niemals da hinein auch nur einen Augenblick und hat noch nie
da hinein geschaut, insofern er sich nach Weise gehabt und mit Eigen-
schaft seiner Personen. Dies ist gar wohl zu merken! Denn dieses
Einig Ein ist sonder Weise und sonder Eigenschaft. Und deshalb :
soll Gott jemals da hinein schauen, es muBl ihm alle seine géttlichen
Namen und alle seine personlichen Eigenschaften kosten; das mufB
er gianzlich davor liegen lassen, soll er jemals mehr da hinein schauen.

Nur allein als er einfiltig ein ist ohne alle Weise und Eigenschaft,
da er weder Vater noch Sohn noch Heiliger Geist ist und doch ein
Was ist, das weder dies noch das ist, ja sehet! als wie er ein ist und
einfiltig, so kommt er in das Ein, das ich da ein Biirgelein in der
Seele nenne, und anders kommt er in keiner Weise darin, sondern
nur so kommt er da hinein und ist darinnen.

Mit diesem Teile ist die Seele Gott gleich (vgl. oben, «das es ein
ist — mit Gott —, nicht vereinet ») und nichts anderes.

Was ich euch da gesagt habe, das ist wahr : dessen setze ich euch
die Wahrheit zu einem Zeugen und meine Seele zu einem Pfand !»
(nach Quint 39-40, 43-44).

In der Predigt 5b « In hoc apparuit » (bei Pfeiffer 13) wird das-
selbe geheimnisvolle Etwas in der Seele «des Geistes Innigstes»
genannt. Dann heiBt es anschlieBend : « Und dies ist die innere Welt,
Hier ist Gottes Grund mein Grund und mein Grund Gottes Grund.
Hier lebe ich aus meinem Eigenen, wie Gott aus seinem Eigenen
lebt ... Aus diesem innersten Grund sollst du all deine Werke wirken



334 Die fritheste und die neueste Apologie Meister Eckharts

sonder Warum (nach Quint go) ... Wer das Leben fragte tausend Jahre:
Warum lebst du ? sollte das Leben antworten, es wiirde nichts anderes
sagen, als : ich lebe darum, daB ich lebe. Das kommt daher, weil Leben
aus seinem eigenen Grunde lebt und aus seinem Eigenen quillt ; des-
halb lebt es ohne Warum, indem es sich selbst lebt. Wer nun einen
wahrhaften Menschen fragte, der da aus eigenem Grunde wirkt :
Warum wirkst du deine Werke ? sollte er richtig antworten, er wiirde
nichts anderes sagen als: ich wirke darum, daB ich wirke » (nach Quint
91-92 ; vgl. hiezu Quint 113). « Gehe um Gottes willen ginzlich aus
deinem Selbst aus, so geht Gott um deinetwillen aus seinem Selbst
ganzlich aus. Wo diese zwel ausgegangen sind, was da bleibt, das
ist ein einfiltiges Ein. In diesem Ein gebiert der Vater seinen Sohn
in dem innersten Gequelle. Da blitht der Heilige Geist aus und da
entspringt in Gott ein Wille, der zur Seele zugehért » (nach Quint 93).

Gerade dieses einfiltige Ein, jenseits von Schopfer und Geschopf,
von Gott und Seele, weit iiber alle differenzierenden Eigenheiten des
gottlichen und des geschopflichen Selbst hinaus, stellt jenes Etwas
in der Seele dar, das ungeschaffen und ungeschépflich ist : das Einig
Ein, des Geistes Innigstes, wo Gottes Grund und der Seele Grund
sich nicht mehr unterscheiden. «Zwischen Gott und der Seele gibt
es da weder Fremde noch Ferne: darum ist die Seele nicht Gott
dhnlich, sondern sie ist Thm ginzlich gleich und dasselbe, was Er
selber ist» (nach Pfeiffer 163, 34-36, zitiert bei Quint 108).

Hieher gehort auch ein Spruch aus Predigt 6 (bei Pfeiffer 65),
der ganz besonders zum oben zitierten Text aus dem ersten Genesis-
kommentar palBt und mit derselben Grundanschauung zusammen-
hingt. «Was ist Leben ? Gottes Wesen (= esse) ist mein Leben.
Ist mein Leben Gottes Wesen, so muBl Gottes Sein mein eigenes sein
und Gottes Wesenheit (isticheit = essentia) meine Wesenheit, nicht
minder noch mehr» (nach Quint 105-106).

Wir wollen hier iiber die wunderbare Kraft und Schénheit dieser
Reden mit ihrem dichterisch beschwingten Emporschweben kein Wort
verlieren. Eckhart ist zweifellos ein Meister der Sprache. Uns ist es
aber nur um den gedanklichen Gehalt zu tun. Ho6chstens noch um
die mystische Bedeutung, die darin liegen konnte. Darf man aber
hier von Mystik reden ? Man konnte dariiber ernstlich zweifeln,
sofern man unter Mystik das versteht, was das Innenleben der
begnadetsten unter den frommen Christen ausmacht. Das Grund-
erlebnis der, d. h. unserer, Mystiker hat mit dergleichen verfahrenen



Die fritheste und die neueste Apologie Meister Eckharts 335

Gedankengidngen nichts zu tun. Es besteht wesentlich, wie M. T.-L.
Penido so richtig geschrieben hat (La Conscience Religieuse, Paris,
198-202) in einem Zwiegesprich, in einem Zwiegesprich der Liebe,
das sich bis zur bleibenden Vermihlung der Seele mit ihrem Gnaden-
gott steigern soll. Jedes ZerflieBen in das Einig Ein, wo die Persén-
lichkeit samt dem eigenen Selbst sich aufloste, ist dabei unbedingt
ausgeschlossen. Eine bewuBte Zweiheit von Du und Du gehért unver-
duBerlich zum Wesen der Mystik. Die mystische Seele « sent continuelle-
ment Dieu lui dire son amour, et son langage a elle n’est que la
réponse a cet amour. Perpétuel dialogue» (ib. 234). Darin liegt das
Hochste, wonach sich die mystische Seele sehnt. Hoéren wir die heilige
Theresia von Lisieux. Als man ihr einmal von dem Gliick der Seligen
im Himmel sprach, antwortete sie : « Ce n’est pas cela qui m’attire ...
c'est '’Amour ! Aimer, étre aimée, et faire aimer I’Amour ». Und ein
anderes Mal : « Une seule attente fait battre mon cceur : c’est I’amour
que je recevrai et 'amour que je pourrai donner ».

Wohl redet auch Meister Eckhart von der Liebe. Aber wo er nicht
einfach aus der kirchlichen Tradition heraus spricht, sondern seine

eigenen Anschauungen vortrigt, — diese Zweikopfigkeit Eckharts ist
auch sonst im Auge zu behalten — versteht er sie als eine Art von
metaphysischem Verfahren, das die Seele durch véllige Abstreifung
des Geschaffenen (= die Armut = das zu Grunde tot sein) in das

unpersonliche Urleben zuriickfithren soll, das sie lebte, als sie noch
nicht war. «Ihr wisset wohl, dafl alle Kreaturen aus dem Nichts
geschaffen sind und wieder zunichte werden miissen, ehe sie in ihren
Ursprung zuriickkehren » (nach Pfeiffer 469, 13-14, zitiert bei Scho-
merus I42). Ganz besonders in Bezug auf diesen Punkt kann man
den kritischen Artikel nicht genug begriiBen, den E. Krebs, «Zur
Interpretation Meister Eckharts», in der Theologischen Revue (1935,
Nr. 11, 433-439) verdffentlicht hat 1.

5. Nun aber ist es hochste Zeit, daB wir auf Eckharts Selbst-
verteidigung zuriickkommen. Welchen Eindruck sie auf die Kdlner
Kommissire machte, wird uns nicht berichtet. Es diirfte kaum ein

1 Zur Ablehnung der Eckhartschen Mystik vom christlichen Standpunkt,
speziell auf Grund der paulinischen und johannischen Texte des N. T., verdient
das interessante Werk von Schomerus (Meister Eckehart und Manikka-Vasagar,
Giitersloh 1936) ernste Beachtung. Aber Schomerus identifiziert die panthei-
sierende Mystik mit der Mystik iiberhaupt und folgert daraus die wesentliche
Unvertriglichkeit von Mystik (Preisgabe des eigenen Personlichkeitseins) und
Christentum (hochste Entfaltung des eigenen Personlichkeitseins).



336 Die fritheste und die neueste Apologie Meister Eckharts

giinstiger gewesen sein. Die wegwerfende Geringschiatzung Eckharts
fiir Bedenken, die der erzbischoflichen Kurie doch ernst genug vor-
kamen, muB ihnen sicherlich auf die Nerven gegangen sein. Jeden-
falls lief der ProzeB weiter und er hitte zweifellos zur Verurteilung
Eckharts gefiihrt, wenn der Meister sich nicht der drohenden Gefahr
entzogen hitte, indem er am 24. Januar 1327 an den Papst appellierte.
Wozu es dann schlieBlich gekommen ist, wissen wir, teils aus dem
anonymen Gutachten von Avignon, teils aus der pipstlichen Bulle
vom 27. Mirz 1329. Die Avignoner Kurie hatte die ganze Angelegen-
heit von neuem untersucht und Eckhart selbst zu schriftlicher Stellung-
nahme iiber die 28 von ihren Zensoren zusammengestellten Sdtze auf-
gefordert. Erst nach zwei vollen Jahren kam der ProzeB zum AbschluB.
Eckhart war bereits gestorben. Aber er hatte sich kurz vor dem Tode
(in fine vitae suae) dem pédpstlichen Entscheid von vornherein und
bedingungslos unterworfen, und zwar, wie schon oben betont, mit
ausdriicklicher Bezugnahme auf die 26 von ihm zugestandenen Sitze
(vgl. Denifle 640, Gutachten 1103).

Von diesen 26 Artikeln sind 8 inhaltlich (Artikel 2. 4. 5. 6. 7. 12.
18. 19 der Bulle) und 3 dem Wortlaut nach (Artikel 1. 13. 16) neu.
Die 15 iibrigen Artikel kommen, samt zwei weiteren in den Anhang
verwiesenen Artikeln, in der Kélner Anklage bereits vor. Ausgeschieden
wurden insbesondere alle Sitze von mehr spekulativ-philosophischer
Bedeutung.

Das Entgegenkommen der pipstlichen Instanz war groB gewesen.
Es kann gegen Karrer als ausgemacht gelten, daB Avignon nicht
bloB mit gerechter Objektivitit vorging, sondern den greisen Meister
geradezu riicksichtsvoll behandelte. Von skotistischen Umtrieben kann
in der ganzen Sache iiberhaupt aus vielen Griinden gar keine Rede
sein (vgl. Grabmann, Divus Thomas, 1927, 77 s., 80 s., und J. Koch,
Theologische Revue, 1927, Nr. 11, 422).

Die Unterwerfung Eckharts war von Anfang an bestimmt zu
erwarten. Wenn man genau zusieht, war sie schon mit der Recht-
fertigungsschrift vom September 1326, so sehr auch sonst dieses Doku-
ment von einem gar hoch gestiegenen SelbstbewuBtsein zeugt, grund-
sitzlich gegeben. Das ist gerade, vom katholischen Standpunkt gesehen,
der schonste Zug an Eckharts Personlichkeit. Wie er ein aufrichtig
frommer Ordensmann war, — hiefiir geniigt uns das Zeugnis des
seligen Heinrich Seuse — so war er auch von tiefglaubiger Gesinnung.
Er war also von Grund seines Herzens bereit, sich stets an das Urteil



Die fritheste und die neueste Apologie Meister Eckharts 337

der Kirche zu halten. Die gewagtesten Verirrungen seiner Spekulation
hatten an dieser Grundhaltung seiner Seele nie das geringste zu dndern
vermocht. Theoretische Gedankenreihen eines erfinderischen Geistes
mogen noch so begeistert von ihm verkiindet werden, sie sind des-
wegen allein noch nicht identisch mit seinen wirklich erlebten und
gelebten Uberzeugungen. Besonders nicht bei einem dichterisch und
rednerisch veranlagten Menschen wie Eckhart, dem es leicht passieren
konnte, mehr zu meinen und besonders mehr zu sagen, als er in seinem
tiefen Innern ganz ernst zu nehmen gewillt war. Wir halten iibrigens
mit Denifle dafiir, daB tiberhaupt klare Konsequenz des Urteils nicht die
starke Seite Eckharts gewesen ist. In der Tiefe seiner Seele aber war
er, wie nur einer aus dem gliubigen Volk, ein treuer Sohn der Kirche.

« Sollte etwas in den besagten Artikeln, schreibt er, oder auch
sonst in meinen andern Reden und Schriften falsch sein, ohne daB
ich es sehe, so bin ich jederzeit bereit, einem besseren Urteil mich zu
unterwerfen ... Ich kann zwar irren, ich kann aber nicht hiretisch
sein, denn das erste ist Sache des Verstandes, das zweite aber ist Sache
des Willens » (Théry 186). «Dariiber habe ich mich vor euch nicht
zu verantworten, heiBt es an anderer Stelle, auBer wenn es vielleicht,
was fern sein moge, den Glauben beriihrte, zu dem ich mich stets
bekenne » (nisi quod fortassis fidem, quod absit, tangeret, quam semper
protestor, ib. 196). Diese Ablehnung jedweder UnbotmiBigkeit gegen
den Wahrspruch des Glaubens kehrt an vielen Stellen wieder (Théry
191 mit 167 verglichen, 197 s., 206, 208). So stand es also von Anbeginn
fest, daB er sich dem Urteil der obersten kirchlichen Autoritit riick-
haltlos fiigen wiirde. Und er hat es getan. Man kann aber nicht
sagen, dal alle seine heutigen Verehrer ihm darin gerade mit der-
selben Unbedingtheit folgen méchten.

Noch ein anderes muB aus der Rechtfertigungsschrift Eckharts
hervorgehoben werden : namlich die seelsorgliche Absicht, die er immer
wieder bei Empfehlung seiner Dicta geltend macht. Es ist ihm wohl
sehr ernst damit und wir miissen es ihm gerechterweise zu gute kommen
lassen. « Verum est et multum morale »; « videtur planum et morale
hoc, sicut omnia alia » (Théry 189) und dhnlich an mehr denn zwanzig
Stellen. Zum Beispiel noch : « Quod advertere et docere populum utile
est et ad mores instruit et ad bonam vitam, ut sit homo sollicitus
frequenter et libenter de deo cogitare et ipsum amare, potius quam
seipsum aut aliquod aliud creatum» (200); «et multa similia que
optime docent hominem ad sancte et pie vivendum » (212). Freilich



338 Die fritheste und die neueste Apologie Meister Eckharts

kommen auch hier die ihm geldufigen Ubertreibungen zum Vorschein :
da, unter anderm, wo er seinen Satz vom Nichts der Geschiépfe durch
die Bemerkung bestitigt, daB sonst « creatura non esset contempnenda,
sed amanda, utpote in se et ex se bona» (248). Zu weit ginge man
aber, wenn man deswegen Eckhart nur als den «Lebemeister» an-
sehen wollte, der aus seiner mystischen Erfahrung heraus den andern
in Wort und Schrift den Weg zur Vollkommenheit weist. Wir haben
schon gesagt, wie wenig bei Eckhart wirklich erlebte Mystik zu Worte
kommen diirfte. ! Aber davon abgesehen, tritt bei ihm das sicher vor-
handene Interesse fiir die Erbauungszwecke der hoheren Seelsorge gegen-
iitber der Freude an hochtrabenden Spekulationen entschieden zuriick.
DaB er es dabei noch immer zugleich auf Forderung der Frommigkeit
abstellt, wollen wir indes durchaus nicht verkennen. Wir sehen ja
eben darin den zweiten sympathischen Zug an seiner Personlichkeit,
wie sie gerade aus seiner Verteidigungsschrift uns entgegentritt.
DaB uns dieses kostbare Dokument erhalten blieb, verdanken
wir wohl der pietitvollen Sorge eines treuen Jiingers, der es wahr-
scheinlich auch als durchschlagend betrachtete und mit bekriftigenden
oder erginzenden Randanmerkungen versah. Wo es nach sechs Jahr-
hunderten das Licht der literarischen Welt wieder erblickte, fand es
starken Anklang. Seitdem sind die Verteidiger Eckharts unter den
Katholiken mit groBerer Zuversicht aufgetreten. Im Gegensatz zur
Auffassung, die seinerzeit H. Denifle mit kriftigen Ausdriicken in
seinem bekannten Aufsatz vom Jahre 1886 vertrat, hat man eine
Reihe von regelrechten Apologien Eckharts geschrieben, deren neueste
uns in einem zweiten Aufsatz beschiftigen wird. Sie interessiert
uns um so mehr, als sie unverkennbar von einem Thomaskundigen
stammt, dem es weder an Sachkenntnis noch an Geisteskraft gebricht.
Was H. Denifle vor Jahren von der Eckhartsforschung verlangte, « hier
wird’s zum Ereignis». Oder doch nicht ? (Fortsetzung folgt.)

1 Als eklatantes Beispiel dafiir kann das Buch der géttlichen Trostung
genannt werden. Seine pantheisierende Begriindung aus «raren und subtilen »
Philosophemen, seine ganz unmoiglichen Folgerungen und Weisungen (Eckhart
selbst bei Pfeiffer 58,18 ss., nach Schomerus 105, driickt Widerspruch dagegen
aus), die am SchluB hervorgekehrte Kathederweisheit, das hat alles mit erlebter
Seelenerfahrung, geschweige denn mit erlebter Mystik, nicht viel gemein. Es
mag sein, daB Eckhart ein mystisches Leben fithrte; aus diesem Leben hat
er jedenfalls hier nicht geschrieben. Der Vergleich mit dem seligen Heinrich
Seuse, der « nam die ewig wysshait zum gmahel gaistlicher ee », macht uns den
Unterschied zwischen lebensfremder Theorie und wirklicher Erfahrung auf dem
Gebiet der Mystik sofort greifbar.



	Die früheste und die neueste Apologie Meister Eckharts

