
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 15 (1937)

Artikel: Die Lehre der Frühscholastik von der knechtischen Furcht [Fortsetzung]

Autor: Landgraf, Artur

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762773

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762773
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Lehre der Frühscholastik
von der knechtischen Furcht.

Von Artur LANDGRAF, Bamberg.

(Fortsetzung.)

c) Klärung der Frage Im 13. Jahrhundert.

Stephan Langton hat mit größerer Energie als alle seine

Vorgänger das Problem in die Hand genommen. Die Bedeutung der
Ausführungen, die er dem Furchtproblem widmet, rechtfertigt es, daß

wir uns eingehender mit seiner Darstellung beschäftigen.
Vor allem seine Definition : Ut ea, que iam dicuntur, plenius

intelligantur, genera timorum distinguantur, que sunt VI : Naturalis,
que est pena [fol. nv] et fuit in Christo ; humanus, quo quisque timet
pelli sue ; mundanus, quo dampnum rerum suarum. Primus istorum
trium de natura sua nec est ad caritatem nec est contra caritatem.
Duo sequentes sunt contra caritatem. Secuntur alii : servilis, quo
quis abstinet a peccato tantum timore jehenne. Auctoies tarnen inter-
dum ita large utuntur hac appellatione « servilis timor », ut comprehendat
humanum et mundanum. Initialis, qui habet unum oculum ad penam
et alteram ad gloriam. Filialis, quo quis, dum est in via, timet separari
et appétit eterna 1.

1 Quästionen (Cod. Vat. lat. 4297 fol. 11 ; Cod. Paris. Nat. lat. 14556
fol. 255v). — Man vgl. den Paulinenkommentar (Salzburg, Stiftsbibliothek von
St. Peter, Cod. a X ig, Seite 31) : Hic designantur V timorés : IUI per quatuor
membra dicisionis, V"8 per hoc, quod dicit : preter naturalem. Sed nota, quod
universe sunt VI, quorum duo comprehenduntur sub timore mundano, prout
hie ponitur, scilicet timor mundanus stricte, quo aliquis timet detrimentum
rerum suarum, et timor humanus, quo quis timet pelli sue et ita deviat a bono,
id est facit malum. Divisio VI membrorum solet claudi sic : timor alius est
preter caritatem, id est de natura sua, nec est contra caritatem nec est ad
caritatem, ut timor naturalis, qualis fuit in Christo ; alius est contra caritatem ut
mundanus et humanus ; alius est ad caritatem ut servilis ; alius cum caritate
ut initialis et filialis. — Man vgl. auch Gaufrid von Poitiers, Summe (Cod. Brug.
lat. 220 fol. 87) : Sex sunt species timoris : filialis, initialis, naturalis, servilis,
humanus, mundanus. Filialis habet tantum oculum ad Deum ; initialis partim
ad penam, partim ad Deum ; servilis ad penam ; naturalis horret pericula et ea,

que sunt doloris illativa ; humanus ad dampnum possessionis. — Ebenso Hugo
a S. Charo, im Paulinenkommentar, zu Rom. 8, 15 [Hugonis de Sancto Charo,
Tomus Septimus. Venetiis (1732) fol. 47^].



Die Lehre der Frühscholastik von der knechtischen Furcht 309

Langton greift aber in der hier für uns ausschlaggebenden Definition
der Knechtsfurcht nur scheinbar auf den Lombarden zurück. Denn
noch innerhalb der gleichen Quästion sagt er : Dicimus, quod hec

appellatio timor servilis quandoque stricte quandoque large sumitur.
Prout stricte sumitur hoc nomen servilis copulat qualitatem timori
substantialem vel quasi substantialem. Et secundum hoc timor
servilis non potest haberi cum caritate, quia numquam habet visum
sive oculum nisi ad penam gehennalem et temporalem ; quia, ut
dicunt auctoritates, multi iudeorum observabant legem, scilicet timoré
legis tantum. Multi enim eorum nichil sciebant de gehenna h

Der timor servilis fürchtet sodann wegen der gegenwärtigen,
der timor initialis wegen der vergangenen Sünden 2.

Langton beschäftigt sich nun vor allem sehr eingehend damit,
ob und wie der timor servilis den Willen zur Sünde ausschaltet. Und
er verteidigt, was vor ihm nur der Cod. Bamberg. Patr. 136 — der

ja durch das Incipit Langton selber zugeschrieben wird — getan hatte 3,

die Ausschaltung auch des Willens zur Sünde : In dem Augustinus-

1 Quästionen (Cod. Paris. Nat. lat. 14556 fol. 256^ ; Cod. Vat. lat. 4297
fol. I2V). — Dies scheint in gleicher Weise für Gaufrid von Poitiers zu gelten,
der in gleichem Zusammenhang sagt (Cod. Brug. lat. 220 fol. 88) : Si sequitur
aliam viam, distinguo, quod servilis timor quandoque stricte sumitur, et secundum

hoc dicitur timor, quo quis abstinet a peccato tantum timore pene. Als
motus des humanus timor bezeichnet denn Gaufrid : velle malum facere et
bonum dimittere, ne habeat dampnum corporis (ebd. fol. 87). — Langton sagt
an der eben zitierten Stelle, daß die servilitas eine qualitas substantialis des timor
sei. Es ist wirklich zu einer eigens diskutierten Frage geworden, wie man an
Praepositinus und insbesondere an der ersten Quästionensammlung des Cod.
Erlangen, lat. 353 fol. 61 ersehen kann : De distinctione autem istius timoris ad
initialem et filialem quidam magni magistri ita senserunt dicentes servilem
timorem accidentaliter tantum diferre ab initiali Et omnes auctoritates,
que dicunt servilem timorem accedente caritate excludi, referunt ad accidens
id est ad servilitatem. Nos autem diligenter inspectis auctoritatibus sanctorum,
qui hoc volunt, dicimus etiam quantum ad substantiam excludi et in
substantia diferre servilem timorem ab initiali

Umgekehrt heißt es in der Sentenzenglosse des Cod. lat. 1593 der
Bibliothèque Royale von Brüssel (fol. i75v) : Queritur, an idem timor, qui modo est
servilis, adveniente caritate fiat initialis. Quod dicunt quidam. Die Quaestiones
de quolibet a preposito S. Odomari des Cod. Paris. Nat. lat. 14889 schreiben
noch auf fol. 147 : Obiectum autem timoris servilis est pena, cui accidit, quia
bonum, cui contrariatur, ametur tanquam finis et ideo accidit ista servilitas
timori sicut informitas habitui fidei, que adveniente caritate expellitur informitas
et habitus fidei substractus informatur et sie per istum modum servilitas timoris
excluditur remanente timore cum caritate.

2 Quästionen (Cod. Paris. Nat. lat. 14556 fol. 255V).
3 Man vgl. oben Seite 170.



310 Die Lehre der Frühscholastik von der knechtischen Furcht

wort : In serviliter timente vivit voluntas peccandi et sequeretur opus,
si speraretur impunitas, steht « peccandi voluntas » für das äußere

Werk. Langton sagt nun : Wenn du fragst : was will eigentlich diese

voluntas peccandi, die noch in einem lebt, dann sage ich, daß du
unnütz schwätzest. Du müßtest vielmehr fragen : was würde sie

wollen und ich antworte : sie würde sündigen wollen. « Würde
wollen » ist aber ein Konjunktiv und fordert somit eine Bedingung.
Der Sinn ist also : Er würde tatsächlich sündigen wollen, wenn die
Furcht es gestattete. Er will aber tatsächlich nicht sündigen, sondern
würde nur wollen. Darum mußt du beachten, daß der servilis timor
niemals den Willen zu sündigen innerlich hindert, sondern bloß die
Hand zurückhält. Er verhindert den absoluten Willen durch einen

äußeren Akt zu sündigen ; nicht aber hemmt er den konditionalen
Willen ».

1 Quästionen (Cod. Vat. lat. 4297 fol. 12 ; Cod. Paris. Nat. lat. 14556
fol. 256t). Man vgl. auch den Paulinenkommentar zu 2 Kor. 5 (Salzburg,
Stiftsbibliothek von St. Peter, Cod. a X 19, Seite 98) : 0 Nolumus expoliari, id est nollemus
nobis post mortem tolli, si fieri posset ». Hic habes indicativum expositum per
subiunctivum. Ex quo videtur, quod eodem modo sit exponendum, quod dicitur
super ilium locum : confige timoré tuo carnes meas. Ibi etiam dicitur, quod in
serviliter timere vivit peccandi voluntas et sequeretur opus, si speraretur impunitas.

Quod ita exponitur a quibusdam : in serviliter timere vivit peccandi
voluntas, non scilicet voluntas, id est que modo velit peccare, si speraretur
impunitas. Unde ilia voluntas nichil vult, ut dicunt, sed vellet. Similiter in
Luca : sicut inter nos et vos cahos magnum firmatum est, ut, qui volunt hinc
transire ad vos, non possint, nec hinc hue transmeare. Est enim sensus : qui
volunt, id est vellent, si scirent hoc divine iustitie consonare et placere. — Man
vgl. hier auch zu Galat. 2 (Salzburg, Stiftsbibliothek von St. Peter, Cod. a X 19,
Seite 115): « facere, quod nolebat », id est quod alias vellet compulsus pro
scandalo iudeorum. Huic forte simile est illud super psalmum : in serviliter
timente vivit peccandi voluntas. Zu Gal. 5 (Salzburg, a. a. O., Seite 129) : Ad
hoc dicunt quidam, quod talis non habet voluntatem furandi absolutam, sed
conditional em. Non enim vult simpliciter furari ; sed vellet, si speraretur
impunitas. — Man vgl. auch Gaufrid von Poitiers, Summe (Cod. Brug. lat. 220
fol. 87t) : Dicimus, quod voluntas sumitur pro voluntate peccandi exterius. Sed

nichü vult ilia voluntas, sed vellet, scilicet peccare, si ei permitteretur. Vellet
enim subiunctivum est, non indicativum. — Bei Gelegenheit der Behandlung
der Frage quid tolletur a Sanctis in futuro per non posse peccare berichtet
Gaufrid (Summe, Cod. Brug. lat. 220 fol. 35) bereits : Dicunt magistri nostri,
quod est voluntas absoluta, que copulatur per « vult », et est conditionalis, que
copulatur per « vellet ». Absoluta, cum quis credit, se nullum habere obstaculum
ad eam complendam. Conditionalis est, cum quis credit se habere obstaculum,
ne possit implere, vel difficultatem, vel quando non audet. Et cum dicitur :

vivit in eo peccandi voluntas, qua vellet, non qua vult. Etwas weiter unten liest
man in der gleichen Frage : Quod autem dicunt : vellet fornicari, si arideret,
dicimus, quod per vellet copulatur voluntas non que insit, sed que inesset, si auderet.



Die Lehre der Frühscholastik von der knechtischen Furcht 311

Mit dieser Lösung, die übrigens von Petrus von Corbeil
vorgeschlagen 1 und die von der Glosse zur Summe des Praepositinus im
Cod. lat. 159 der Bibliothek von Toulouse2, sowie der Sentenzenglosse

des Cod. lat. 1539 der Bibliothek von Brüssel3 und den in der

Nähe Langtons stehenden Quästionen des Cod. Brit. Mus. Harley
6584 verteidigt und auch von der in der Nähe des Praepositinus
stehenden anonymen Summe des Cod. Vat. lat. 10754 5 erwähnt wird,
ist Langton selber nicht einverstanden. Im Paulinenkommentar hält
er ihr entgegen : Die voluntas conditionalis fordert, da sie ein Akt
ist, daß derjenige, der sie hat, mit derselben tatsächlich etwas will S

Auch in den Quästionen tritt er dagegen auf und zwar aus Gründen
der Exegese. Das Augustinuswort findet sich nämlich in der Erklärung
von Psalm 118, 120 : Confige timoré tuo carnes meas ; a iudiciis enim
tuis timui ; also : vor deinen Gerichten fürchte ich mich, weil das

Gesetz, nämlich der timor servilis, mit Strafe droht ; er hat aber nicht
mein Fleisch durchbohrt, weil in ihm noch der Wille zu sündigen lebt.
Daraus wird nach Langton klar, daß dieser Wille nicht konditional,

1 Man vgl. Wilhelm von Auxerre, Summa aurea, lib. 3 tr. 8 [Paris, M. Durand
Gerlier (1500) fol. i84t] : Ad hoc dicebat archiepiscopus Senonensis, quod ibi fit
sermo de voluntate conditional!, non de absoluta. Unde vult peccare voluntate con-
ditionali, scilicet si non essent pene ; sed de voluntate absoluta vult non peccare.
Et hee due voluntates non sunt contrarie. Unde voluntas ilia, qua dicitur :

vivit in eo peccandi voluntas, secundum eum potius deberet dici velleitas,
quoniam non proprie loquendo vult peccare ; sed vellet, si pene non essent. —
Ebenso weist auf ihn Herbert von Auxerre (Summe, Cod. Vat. lat. 2674 fol. 80)
und Hugo a S. Cha.ro hin (Zu 3 dist. 34 — Cod. Vat. lat. 1098 fol. n8v).

2 Fol. 2iov : Item, servilis timor cohibet tantum manum et non animum,
ut solet dici. Contra : Timendo supplicium gehenne abstinet se a voluntate et
opere. Ergo cohibet animum. — Solutio : Ab absoluta cohibet, non a condi-
tionali.

3 Fol. I75v : Queritur, an servilis timor cohibet animam, cum facit ab-
stinere a voluntate. — Responsio : ab absoluta cohibet, non a conditionali.

4 Fol. 81 : Item, cum dicitur timor servilis manum cohibere, de absoluta
manu intelligi, nam conditionalem non cohibet. Vellet enim peccare, si speraretur
impunitas.

5 Fol. 58.
6 Zu Gal. 5 (Salzburg, Stiftsbibliothek von St. Peter, Cod. a X 19, S. 129) :

Sed contra : voluntas ilia conditionalis est actus transiens. Ergo ilia transit
simpliciter in aliquid. Ergo vult iste illa voluntate aliquid. Ideo aliter dicimus,
quod scilicet in serviliter timere est duplex voluntas, scilicet voluntas sensuali-
tatis, que peccatum est, de qua dicitur, quod vivit peccandi voluntas. Viso enim
auro vel argento vel aliquo tali exardescit ad furandum sensualitas. Et est
voluntas rationis, que non vult furari, immo vult non furari. Sed tarnen consen-
tiret sensualitati, si speraretur impunitas. Simile in febricitante, qui voluntate
sensualitatis vult bibere, sed voluntate rationis vult non bibere.



312 Die Lehre der Frühscholastik von der knechtischen Furcht

sondern absolut und aktual ist, er ist nämlich die voluntas sensuali-

tatis, die Unkeuschheit treiben und stehlen will ; die Furcht macht,
daß es nicht zum Akt kommt. (Die voluntas rationis will aber nicht
stehlen usw. ; sie würde aber zustimmen, wenn Straflosigkeit bestünde.)
So wie auch der Fiebernde voluntate sensualitatis trinken will, voluntate
rationis aber dies nicht tun will h

Es scheint, als ob diese Lösung irgendwie bereits von Odo von Ourscamp

versucht worden wäre und zwar dort, wo er die Güte des timor
servilis verteidigt : Dicimus igitur, quia timor, ex quo facit bonum et
quod facit bonum ; sed voluntas, que vellet non iuberi, malum, hec immunda.
Et opus dicitur immundum, non quia malum, sed quia non est ad meritum.
Quod potest notare littera : non est mundus opere, non dicit immundus,
et quia immunda comitatur voluntas, ex qua tarnen non facit, quia ex
alia vellet non iuberi et ex alia non facit, sicut ille ex alia affectat
potionem et ex alia non Dicimus igitur non timorem, sed comitem
voluntatem peccatum esse 2. Gaufrid von Poitiers sollte sich bei der Be-

1 Quästionen (Cod. Vat. lat. 4297 fol. 12 ; Cod. Paris. Nat. lat. 14556
fol. 25ÖV). Man vgl. auch die vorausgehende Anmerkung. — Zu 2 Kor. 5 sagt
Langton in seinem Paulinenkommentar (Salzburg, Stiftsbibliothek von St. Peter,
Cod. a X 19, Seite 98) : Aliter dicimus : Revera apostolus de voluntate rationis
volebat expoliari, sed de voluntate sensualitatis nolebat expoliari. Similiter in
serviliter timere vivit peccandi voluntas, sciücet voluntas sensualitatis, qua vult
furari aurum vel argentum vel aliquid tale facere. Sed voluntas rationis
cohercet opus propter penam, quam timet, et ita una voluntate vult peccare
et alia voluntate vult non peccare. — Ebenso entscheidet sich Gaufrid von
Poitiers für diese Lösung (Summe, Cod. Brug. lat. 220 fol. 87V) : Possumus
dicere melius, quod loquitur de voluntate sensualitatis, non voluntate rationis,
quam chohibet timor servüis, sed non istam.

2 Cod Brit. Mus. Harley. 1762 fol. niv. — Man liest ferner auch in der
fälschlich dem Praepositinus zugeschriebenen Quästionensammlung des Cod.
Paris. Mazarin. lat. 1708 fol. 239 : Et magister erat in hac oppinione, ut diceret
magis esse peccatum vittandum quam eternum supplicium, non tarnen sine
distinctione. Sicut enim distinguntur due voluntates in homine, scilicet voluntas
nature, id est horror naturalis, quo naturaliter horret mortem, et voluntas
rationis, qua cupit dissolvi et esse cum Christo — iuxta quod dictum est :

Petrus nolens ductus est ad passionem et volens passus est, sic dicebat magis
vitandum esse eternum supplicium quantum ad naturalem horrorem, id est magis
horrendum. Set peccatum magis vitandum est quantum ad rationem. Nil enim
magis vittandum quam offensa Dei. Itaque, quia peccatum magis vittandum
quantum ad offensam, supplicium magis vittandum quantum ad afHictionem.
Nec sequitur : si peccatum vittandum propter supplicium : ergo magis vittandum
est supplicium quam peccatum. Nulla enim régula appetendorum intelligendum
est tantum. Alioquin falsum esset. Adulterium enim vittandum est propter
infamiam, nec tamen magis vittanda est infamia quam peccatum, quia non
tantum vitandum propter infamiam, sed etiam propter offensam Dei. Sic nec
peccatum tantum vittandum est propter eternum supplicium. Ideoque non
provenit.



Die Lehre der Frühscholastik von der knechtischen Furcht 3x3

handlung des Problems, quid tolletur a Sanctis in futuro per non posse
peccare, die Frage stellen, ob die voluntas absoluta und conditionalis
der ersten Lösung zwei Seelenkräfte seien. Salva pace seiner Gegner gibt
er die Antwort, daß es eine einzige Fähigkeit im Menschen sei, die als
Wille bezeichnet werde und mit dieser wolle der Mensch. Denn sie allein
verstehe zu wählen. Manchmal begehre auch die Sinnlichkeit, und diese

Begierde werde manchmal Wille genannt, aber im uneigentlichen Sinn.
Wie z. B. wenn es heißt : Vivit in eo voluntas, d. i. die Begierde zu
sündigen. Denn es sei klar, daß diese Regung nicht eine Regung derjenigen
Fähigkeit ist, die man als Willen bezeichnet, die nämlich auswählen kann
und ein Teil der Vernunftfähigkeit istl. Diese Begierde hält Gaufrid für
mißverdienstlich nur insofern der Wille daran ein Gefallen hat und so
dabei beteiligt ist s.

Langton macht nun einen weiteren Lösungsversuch namhaft,
nach dem im timor servilis ein doppelter Wille sich findet : eine

voluntas concupiscentiae, mit der er actu sündigen will und von der
Augustinus sagt, daß sie lebe ; sodann eine voluntas rationis, mit der

er nicht sündigen will. Und somit will er einander konträr Entgegengesetztes

mit zwei Willen, wie ja auch Christus sterben und nicht
sterben wollte 3.

Diese drei Lösungsversuche sollten auch die ersten Quästionen des
Cod. Erlangen lat. 353 4 aufzählen.

1 Summe (Cod. Brug. lat. 220 fol. 35) : Salva pace eorum dicimus, quod
unica est vis in homine, que dicitur voluntas. Et ilia vult homo. Ista enim sola
eligit. Quandoque sensualitas appétit et ille appetitus quandoque dicitur voluntas,
sed improprie. Et sie dicitur voluntas, cum dicitur : vivit in eo voluntas peccandi,
id est appetitus. Patet enim, quod ille motus non est motus illius vis, que dicitur
voluntas, que scilicet habet eligere et [est] pars vis rationalis.

2 Summe (Cod. Brug. lat. 220 fol. 35) : Quod ergo dicit, quod ille appetitus
demeritorius est et ita est voluntas vel voluntatis, dicimus, quod ideo est voluntatis,

quia placet voluntati, tarnen non est ab originali, sed a sensualitate.
3 Quästionen (Cod. Vat. lat. 4297 fol. 12 ; Cod. Paris. Nat. lat. 14556

fol. 256t).
4 Fol. 60V : Item regnat peccandi volumptas etc. Tripliciter intelligitur

et hec auetoritas : Primo modo sic, ut distinguatur voluntas sensualitatis et
voluntas rationis. Regnat ergo voluntas concupiscentie carnalis, sed non rationis.
Vel distinguatur voluntas absoluta et determinata, sicut nécessitas determinata
et absoluta. Determinata conditionalis : talis in habente timorem servilem, sed

non absoluta. Et ista est etiam mortale peccatum. Vel dicatur ilia voluntas
quidam afïectus mali, qui precedit absolutam malam voluntatem, sicut quedam
concupiscentia imperfecta precedit desiderium bonum. Talis voluntas, id est
afïectus mali, regnat in serviliter timere. Et etiam potest poni exemplum de
lupo et leone, quia absolute vult rapere ovem leo non timens canes. Lupus autem
habet quidem affectum rapiendi, set timor reprimit eius affectum. — Similiter
tripliciter exponitur eiusmodi auetoritas : timor servilis cohibet manum et non
animum. Non cohibet animum quantum ad triplicem distinetionem voluntatis



3x4 Die Lehre der Frühscholastik von der knechtischen Furcht

Langton ist noch nicht über das Stadium der rein dialektischen

Erörterung des Problems hinaus und diskutiert so die Güte des timor
servilis und des timere serviliter. So betont er, daß das Adjektivum
« servilis » mit dem timor eine gute, nicht deformierende Eigenschaft
verknüpft und außerdem zu verstehen gibt, daß sich ein Mangel im
Subjekt der Furcht findet. Wenn so der timor servilis auch gut ist,
so ist es doch wegen des damit bezeichneten Mangels übel, den timor
servilis zu haben und serviliter zu fürchten. Dabei bleibt es aber auch

wahr, daß der timor servilis gut ist, und daß es gut ist, ihn zu haben.

Daraus darf man aber nicht schließen, daß auch das timere serviliter

gut sei. Und zwar deshalb nicht, weil das Relativum hier den Mangel
nicht bloß als konnotiert, sondern als hauptsächliche Form bezeichnetx.

supra positam. — Leider kann man sich über die Stellungnahme der zweiten
Quästionen des gleichen Cod. Erlangen, lat. 353 nicht klar werden, da sie
abbrechen, nachdem sie gesagt haben (fol. 84V) : Item dicit Augustinus : In servihter
timente vivit voluntas et sequeretur opus, si speraretur inpunitas. Sed si vivit
voluntas interius peccandi nec dimittitur opus nisi timoré pene tantum, peccatum
mortale est. Ergo serviliter timens non abstinet a mortali peccato. Preterea
potest reprimere voluntatem peccandi et non reprimit timore pene. Ergo non
timet servihter. Si tu dicas, quod reprimit utrumque : ergo reprimit manum
et animum. Quod solet negari. — Item iste potest facere hoc et vult facere.
Ergo facit. Sed serviliter timens potest reprimere animum et vult reprimere
timore pene. Ergo reprimit.

1 Quästionen (Cod. Paris. Nat. lat. 14556 fol. 255v) : Item, cum dicitur :

iste timor est servilis, hoc adiectivum servilis copulat quam formam timori.
Illa forma aut déformât ilium timorem sicut deformavit actio mala, aut non
déformât. Si déformât : ergo qua ratione dicitur, quod mala actio non est a
Deo, debet dici, quod nec timor servilis. Sed illa forma est bona nec déformât
subiectum. Ergo habere timorem servilem est bonum. Ergo et serviliter timere
est bonum, quia eadem forma copulatur per serviliter et servilis. Dicit tarnen
Augustinus, quod servilis timor est bonus, sed serviliter timere est malum.

Solutio : Dicimus, quod hoc adiectivum servilis copulat quandam quali-
tatem timori, que bona est nec déformât, et preterea constat vitium quoddam
inesse in subiecto timoris. Unde, licet servilis timor sit bonus, tarnen propter
illam deformitatem connotatam malum est habere servilem timorem et malum
est timere serviliter. Tarnen hec est vera : servilis timor est bonus et bonum est
habere talem timorem. Sed non valet, si inferatur : ergo bonum est timere
servihter, quia relativum non refert deformitatem connotatam per adiectivum,
sed principalem formam tantum. — Man vgl. auch den Pauhnenkommentar,
der noch vorsichtiger ist (Salzburg, Stiftsbibliothek von St. Peter, Cod. a X 19,
Seite 31) : Sed, cum timor servilis sit donum Spiritus Sancti, queratur, quid
copulet hoc adiectivum servilis. Si Vitium sive deformitatem : ergo qua ratione
mala actio dicitur esse ab homine vel a dyabolo propter deformitatem, et timor
servilis similiter. Si non copulat deformitatem, sed bonam qualitatem, et timor
servilis est bonum : ergo bonum est habere servilem timorem et bonum est
vivere servihter, quia idem copulat adverbium, quod suum nomen. — Dicimus,
quod hoc nomen servilis copulat timori quandam bonam qualitatem, que inest



Die Lehre der Frühscholastik von der knechtischen Furcht 315

Nach Langton ist der timor servilis jedenfalls nicht verboten.
Es wird lediglich ermahnt, seine Werke nicht aus knechtischer Furcht
zu verrichten, und zwar nicht, weil dies schlecht wäre, sondern weil,
wer so handelt, schlecht ist, d. i. eine Todsünde hat1.

Bei den früheren Autoren sahen wir neben solchen rein dialektischer

Art eine der maßgebendsten Schwierigkeiten gegen die Güte
des serviliter timere dem Umstand entnommen, daß es die Liebe zur
Gerechtigkeit ausschließe oder doch wenigstens davon vollständig
abstrahiere. Langton bringt diese Schwierigkeit in einem sich bereits
bei Petrus von Poitiers 2 zeigenden Gewand. Er stützt sich nämlich
auf die Notwendigkeit der HinOrdnung unserer Handlungen auf das

letzte Ziel :

Wenn jemand das Zeitliche sucht, indem er darein nur ein

untergeordnetes Ziel verlegt, handelt er gut und sündigt nicht. Wenn er
aber sein Ziel ausschließlich in das Zeitliche verlegt, sündigt er. Ferner

timori ex eo, quod facit timor vitare peccatum propter penam. Et propter illud
nomen connotat quandam deformitatem, que inest subiecto timoris. Unde hec
est vera : timor servilis est bonus, quia scilicet hoc nomen servilis nichil
copulat timori nisi bonum. Sed hec est falsa : bonum est habere servilem timorem.
Et hec similiter falsa : bonum est serviliter timere propter deformitatem conno-
tatam. Tarnen hec est vera : servilis timor est bonus et bonum est talem timorem
habere. Similiter bonum est taliter timere, quia relativum minus refert quam
suum adiectivum. •— Ähnlich sagt Gaufrid von Poitiers zum gleichen Einwand
in seiner Summe (Cod. Brug. lat. 220 fol. 87) : Responsio : Hoc adiectivum servilis
copulat quandam proprietatem, que bona est, sed connotat subiectum timoris
esse [wohl statt habere] peccatum, et hoc malum. Unde dicimus, quod non
valet hec argumentatio : Servilis timor bonus est : ergo habere servilem timorem
est bonum, vel serviliter timere est bonum. In prima enim relativum, cum non
referat nisi principaliter copulatum, non refert connotatum, quod connotatur
per ipsum adiectivum et per adverbium. Sicut isti duo termini « homo » et
« homuntio » ab eadem forma dantur, sed unus connotat aliud quam reliquus.
Sed ex hoc probatur : bonum est habere servilem timorem, quia hec est vera :

« iste vult visitare patrem infirmum », et tarnen sic implicatur quiddam, quod
non vult, scilicet patrem esse infirmum. Et ita vult implicans, scilicet visitare
patrem infirmum, nec tamen vult implicitum, scilicet patrem esse infirmum.
Eodem modo vult penitere, nec tamen vult peccasse, quod implicatur. — Man
vgl. das Letzte auch bei Langton in den Quästionen (Cod. Paris. Nat. lat. 14556
fol. 255V). Ferner auch Gaufrid in der Frage « utrum omnes velint esse beati »

(Summe, Cod. Paris. Nat. lat. 15747 f°b 96T)-
1 Paulinenkommentar zu Eph. 4 (Salzburg, Stiftsbibliothek von St. Peter,

Cod. a X 19, Seite 141) : Dicimus itaque, quod hoc, quod hic dicitur, intelligitur
de timoré servili, sed non est prohibitio, sed ammonitio ; vel monet, ne faciant
opera ex timore servili, non quod sit hoc malum, sed quia, qui sic operatur,
est malus. Habet enim mortale.

2 Sententiae (Erfurt, Bibliotheca Amploniana, Cod. Q 117 fol. 26; Cod.
Paris. Nat. lat. 3116 fol. 49).



3l6 Die Lehre der Frühscholastik von der knechtischen Furcht

ist das Fürchten der Strafe etwas, was ein höchstes Ziel, nämlich das

Ewige haben muß. Wer nun die Strafe fürchtet, muß dies auf das

Ewige hinordnen. Wenn er aber Zeitliches sucht ohne Hinordnung
auf das Ewige, sondern indem er darein sein höchstes Ziel verlegt,
sündigt er. Aus dem gleichen Grund sündigt, wer die Strafe nicht
um des Ewigen willen fürchtet, sondern in diese Furcht sein höchstes

Ziel setzt. Oder man möge angeben, warum nicht. Und wenn man
durch das Fürchten der Strafe sündigt, ergibt sich, daß der Gebrauch
des timor servilis und damit auch der timor servilis selber schlecht ist.

Wir sagen, fährt Langton fort, daß die Einen ihre Handlungen
auf das Ewige hinordnen, andere wieder nicht. Sie können sie aber auf

doppelte Weise auf das Ewige hinordnen, nämlich in actu oder auch
in habitu. In actu, wenn sie an das Ewige denken und aus Liebe

zum Ewigen ihre Werke unternehmen, wie wenn jemand, da er seine

Hand nach dem Armen ausstreckt, an das Ewige denkt. Und ein
meritorium in habitu ist gegeben, wenn man während des Handelns
seinen Akt nicht auf das Ewige hinordnet, noch auch an das Ewige
denkt, wie wenn einer, während er seine Hand dem Armen hinreicht,
mit einem andern redet. Und dennoch ist dieser Akt, mit dem er die
Hand nach dem Armen ausstreckt, verdienstlich, weil er denselben,

wenn auch nicht in actu, so doch in habitu auf das Ewige hinordnet1.
Langton stellt sich nun die Schwierigkeit : Aus dem eben Gesagten

scheint sich zu ergeben, daß jede Handlung des Vollkommenen für
diesen verdienstlich sei, weil er jede seiner Handlungen habitu auf
das Ewige hinordnet. Somit wäre der Akt, der ex carnali affectu dem
Sohn oder Enkel einen Besitz oder sonst etwas, was nicht geistig ist,
gibt, für den Geber verdienstlich. Dies ist falsch ; denn es ist für ihn
im Gegenteil eine läßliche Sünde.

1 Quästionen (Cod. Yat. lat. 4297 fol. 12 ; Cod. Paris. Nat. lat. 145556
fol. 256) : Item, si quis querat temporalia constituendo finem sub fine, bene
agit, non peccat. Sed, si constituât tantum finem in temporalibus, peccat. Item
timere penam est quoddam, quod debet habere finem suppremum, scüicet eterna.
Qui vero timet penam, debet illud habere et referre ad eterna. Sed si ille querit
temporalia non referendo ad eterna, sed constituendo in eis finem suppremum,
peccat. Eadem ratione ille peccat, qui timet penam non propter eterna, sed sibi
constituendo finem suppremum ; vel assignetur, quare non. Et, si peccat timendo
penam, habetur, quod usus servilis timoris malus. Quare ipse timor malus. —
Dicimus, quod quidam ea, que agunt, referunt ad eterna ; quidam non. Sed ad
eterna possunt referre dupliciter, scilicet in actu vel in habitu. In actu, quando
scilicet cogitant de eternis et amore eternorum, quod faciunt, agunt, ut, cum
aliquis extendendo manum pauperi cogitât de eternis. Et hoc est meritorium



Die Lehre der Frühscholastik von der knechtischen Furcht 317

Langton bemerkt dazu : Wir sagen : Wie man nach dem
Sprachgebrauch das in habitu weiß, was im Wissen bereitliegt, d. h. was
derart ist, daß man, sobald man daran denkt, es auch in actu weiß,
so wird das in habitu auf das Ewige Hingeordnetwerden von dem

ausgesagt/was derart ist, daß man es actu darauf bezöge, wenn man
bei der Tat daran dächte. Nun würde ein Gerechter, wenn er daran
dächte, sicherlich das, was er carnali affectu tut, nicht in actu auf
das Ewige hinordnen ; er würde vielmehr glauben, daß es Sünde sei.

Somit ordnet er auch das, was er carnali affectu tut, weder in actu
noch in habitu auf das Ewige hin. Und damit ist es für ihn auch nicht
verdienstlich h

Es gibt nun, wie gesagt, andere, die ihre Handlungen weder actu
noch habitu auf das Ewige hinordnen, wie diejenigen, die das Zeitliche
suchen, indem sie darein ihr höchstes Ziel verlegen. Dies kann nun
auf zweifache Art geschehen : Denn die Einen suchen das Zeitliche
um eines schlechten Zweckes willen, nämlich für die Begierh'chkeit,
und diese sündigen ohne Zweifel. Die anderen suchen das Zeitliche

zum Unterhalt der Natur und ordnen dies weder in actu noch in habitu

in habitu, quando in agendo non refert actionem suam ad eterna nec cogitat
de eternis, ut cum aliquis porrigendo manum cum alio loquitur. Et tarnen actio,
qua pauperi manum extendit, est meritoria, quia, licet non referat earn in actu
ad eterna, refert tarnen in habitu. — Man vgl. hier auch die zum Bereich
Langtons gehörigen Quästionen des Cod. Brit. Mus. Harley. 658 : Notandum,
quod dupliciter refertur actio ad finem : vel in actu vel in habitu, scilicet ut in
ipso actu semper cogitetur de Deo, propter quod fit ; sive ut sic se habeat donans
vel orans, quod, si adverteret, statim poneret Deum finem sui operis.

1 Quästionen (Cod. Vat. lat. 4297 fol. 12 ; Cod. Paris. Nat. lat. 14556
fol. 256) : Sed ex hoc tarnen videtur, quod omnis actio perfecti sit ei meritoria,
quia omnem suam actionem refert habitu ad eterna. Ergo actio, que ex carnali
affectu dat filio vel nepoti possessionem vel aliquid tale, quod non est spirituale,
est ei meritoria. Quod falsum est. Immo est ei veniale peccatum. — Ad hoc
dicimus, quod, sicut illud dicitur sciri in habitu, quod scitur in promptitudine,
id est, quod est tale, quod quam cito aliquis de eo cogitet, seit illud actu, ita
illud dicitur in habitu ad eterna referri, quod est tale, quod, si aliquis faciens
illud de eo cogitaret, in actu ad eterna referret. Sed certe, si perfectus de hoc
cogitaret, quod facit carnali affectu, non referret illud in actu ad eterna ; immo
potius crederet esse peccatum. Et ita illud, quod facit carnali affectu nec in actu
nec in habitu refert ad eterna. Quare non est meritorium. — Ebenso in der
Summe des Gaufrid von Poitiers (Cod. Brug. lat. 220 fol. 87V). — Man vgl.
denselben auch in der Frage de stimulo Pauli (Cod. Brug. lat. 220 fol. 124) : Dicunt
magistri nostri, quod existens in caritate non potest dare elemosinam cum deli-
beratione, quin peccet mortaliter, nisi referat ad Deum actu vel habitu, quia
non posset servire pro temporalibus propter temporalia tantum. — Zur Frage
vgl. man A. Landgraf, Das Wesen der läßlichen Sünde in der Scholastik bis
Thomas von Aquin. Bamberg (1923) 63.



3l8 Die Lehre der Frühscholastik von der knechtischen Furcht

auf das Ewige hin. Diese sündigen nicht und haben auch kein
Verdienst, weil ihre Handlung indifferent ist. Es sündigen also diejenigen,
die das Zeitliche suchen, indem sie darein ihr höchstes Ziel verlegen,
nicht, weil sie das suchen, was de genere bonorum ist, sondern weil
sie auf ein schlechtes Ziel ihr Augenmerk richten. Daraus ergibt sich :

wer die ewige Strafe fürchtet, ohne in actu oder in habitu sein Augenmerk

auf das höchste Ziel zu richten, sündigt nicht, weil das Fürchten
der Strafe de genere bonorum ist. Wenn es aber möglich wäre, daß

er die ewige Strafe fürchtete und dabei sein Augenmerk auf ein
schlechtes Ziel richtete, dann würde er ohne Zweifel sündigen l.

Gaufrid von Poitiers sollte dem in seiner Summe noch hinzufügen :

Sed magistri nostri dicunt, quod non potest petere temporalia, nisi referat
ad Deum actu vel habitu, quin peccat mortaliter. Hoc ego non concedo.
Sed dico, quod nullus potest ea petere simpliciter manens in caritate.
Aquila enim non volat ad muscas. Sicut dico, quod nullus potest timere
penam simpliciter, cum caritatem habeat 2.

Langton bringt noch einen weiteren Einwand : Wie sich das gute
und das schlechte Werk verhalten, so verhalten sich der gute und der
schlechte Zweck bzw. die Betrachtung des guten und des schlechten
Zweckes. Man sündigt nun, indem man entweder ein schlechtes Werk
ausführt oder ein gutes Werk unterläßt. Ebenso sündigt man, wenn
man sich einem schlechten Zweck zuwendet, wie durch die Begehung
einer schlechten Tat. Warum sündigt man dann nicht in gleicher
Weise durch die Unterlassung eines guten Zweckes, wie durch die

Unterlassung eines guten Werkes Wollte man vielleicht zugeben,
daß man so sündigt, dann sündigte man folgerichtig auch, wenn man
die ewige Strafe fürchtet, weil man da einen guten Zweck unterläßt.

1 Quästionen (Cod. Vat. lat. 4297 fol. 12 ; Cod. Paris. Nat. lat. 145556
fol. 256) : Sunt alii, ut dictum est, qui peragunt nec in actu nec in habitu
référant ad eterna, ut qui querunt temporalia constituendo ibi suppremum finem.
Sed hoc potest fieri dupliciter, quia quidam querunt temporalia propter malum
finem, scilicet ad cupiditatem et isti absque dubio peccant. Sunt alii, qui querunt
temporalia propter naturam sustentandam nec référant hoc in actu vel in habitu
ad eterna, nec peccant nec merentur, quia eorum actio indifferens est. Peccant
igitur, qui temporalia querunt constituendo ibi finem suppremum, non quia
querunt ea, que sunt de genere bonorum, sed quia ad malum attendunt finem.
Ex hoc habetur, quod qui timet penam eternam non attendendo in actu vel
habitu suppremum finem, non peccat, quia timere penam est de genere bonorum.
Sed si posset esse, quod timeret penam eternam in hoc proposito attendendo
finem malum, absque dubio sic peccaret. — Über die Arten der habituellen
Hinordnung vgl. man auch die Quästionen des Cod. Paris. Nat. lat. 3572 fol. 363.

2 Cod. Brug. lat. 220 fol. 87'.



Die Lehre der Frühscholastik von der knechtischen Furcht 319

Oder auch so : Zwei sind die Teile der Gerechtigkeit : sich abkehren

vom Bösen und das Gute tun. Zum Gutestun sind zwei Stücke
erfordert : das Werk und der Zweck. Somit auch zum Vermeiden
des Schlechten. Also ist die Unterlassung des Zweckes Sünde. Und
so ist das bloße Fürchten der ewigen Strafe schlecht. Damit ist auch
der timor servilis schlecht, da jeglicher Gebrauch desselben schlecht
ist. So dürfte er auch kein donum Spiritus Sancti sein 1.

Langton gibt eine Lösung, die im Grundsätzlichen sich auch bei
dem Corboliensis des Cod. Paris. Nat. lat. 14883 2 findet : Es ist richtig :

Wie man in der Unterlassung des guten Werkes sündigt, so auch in
der Unterlassung des guten Zweckes, jedoch bloß wenn man wirklich
den guten Zweck unterläßt. Aber wir geben nicht zu, daß derjenige,
der bloß die ewige Strafe fürchtet, ohne sein Augenmerk auf den

obersten Zweck zu richten, sündigt. Das Wort « unterlassen » besagt
nämlich, daß man verpflichtet ist, das zu tun oder zu beachten, was

man unterläßt. Da es nun nicht wahr ist, daß man die Straffurcht
auf das höchste Ziel hinzuordnen gehalten ist, unterläßt man beim
Strafefürchten auch nicht den guten Zweck, wiewohl man ihn nicht
beachtet. Es ist eben etwas anderes unterlassen, und etwas anderes

nicht beachten. So ähnlich, wie wenn einer ein gutes Werk nicht
verrichtet, er damit nicht auch schon eine Unterlassung begeht. Wäre

er aber zur Verrichtung verpflichtet, dann würde er durch die Nicht-
verrichtung unterlassen. In gleicher Weise : Wenn jemand bei einem

Unternehmen verpflichtet wäre, diesen oder jenen Zweck zu beachten,
den Zweck aber unterließe, sündigte er, auch wenn er das Werk
verrichtete. Man ist aber tatsächlich nur bei den opera privilegiata, die

nicht in indifferenter Weise geschehen können, wie beim Konsekrieren,

gehalten, dieselben auf das höchste Ziel hinzuordnen3.

1 Auf diese Schwierigkeit weist auch Hugo a S. Charo in seinem Paulinen-
kommentar hin [Hugonis de Sancto Charo Tomus Septimus. Venetiis (1732)
fol. 47U : Révéra quidam dicunt, quod non contingit eo bene uti, quia eius usus
est cessare a peccato solum timoré penae.

2 Fol. 114 : Omne licitum opus, quod facimus, tenemur facere in caritate,
sed non omne licitum ex caritate facere. Nec peccamus, quia licita, id est de

genere licitorum facimus ; sed quia caritatem non habemus, omittendo peccamus.
Et sunt talia opera informia, sed non sunt deformia, nec debetur caritatis forma
vel condimentum tali operi, sed operanti. Ipse enim sibi debet, quod earn habeat.
Forsan confectioni et sumptioni eucharistie, forsan et baptismi susceptioni debetur
hec forma et aliis, si qua sunt privilegiata opera, que, cum facimus non ex caritate,

transgredimur.
3 Quâstionen (Cod. Vat. lat. 4297 fol. 12 ; Cod. Paris. Nat. lat. 14556

fol. 256) : Item, sicut se habent malum opus et bonum opus, ita se habent bonus



320 Die Lehre der Frühscholastik von der knechtischen Furcht

Die weitere Frage, ob jemand, der sich im Besitz der Caritas befindet,
aus bloßer Furcht vor Strafe sich der Sünde enthalten könne, gehört nicht
hieher. Es sei aber bemerkt, daß Langton äußert : Et forte bene potest
esse, quod aliquis in caritate tantum timoré pene abstineat a peccato,

finis et malus finis, sive consideratio boni finis et mali finis. Sed peccat quis
perpetrando malum opus vel omittendo bonum opus. Item peccet quis atten-
dendo malum finem sicut perpetrando malum opus. Quare non similiter peccat
in omissione boni finis. Si forte concedatur, quod peccat : ergo timendo penam
eternam peccat, quia omittit bonum finem. Vel, sicut due sunt partes iustitie,
scilicet declinare a malo et facere bonum, ad facere bonum duo exiguntur, scilicet
opus et finis. Ergo et ad vitandum malum. Ergo omissio finis est peccatum et
ita timere penam eternam tantum est malum et ita timor servüis est malus, cum
omnis usus eius sit malus. Et ita non erit donum Spiritus Sancti. — Solutio :

Revera, sicut in omissione boni operis peccatur, ita etiam in omissione boni finis.
Sed, si est verum, quod aliquis omittat [Cod. Paris. Nat. lat. 14556 fol. 256v]
bonum finem. Sed non concedimus, quod ille, qui timet tantum penam eternam
non attendendo finem suppremum, peccat. Verbum enim omittendi notât, quod
quis teneatur illud facere vel attendere, quod omittit. Sed, cum non sit verum,
quod timorem pene teneatur quis referre ad suppremum finem, timendo penam
non omittit bonum finem, licet ipsum non attendat. Aliud enim est omittere
et aliud non attendere. Similiter etiam, si non faciat bonum opus, non omittit.
Sed, si teneatur illud facere et non faciat, tunc omittit. Similiter si aliquis in
aliquo opere teneatur attendere et omittat finem, peccat, licet faciat opus. Sed

numquam, nisi in operibus privilegiatis tenetur homo in opere suo attendere
suppremum finem. Sunt enim quedam opera privilegiata, que non possunt fieri
indifferenter, ut conficere. In illis omissio finis est peccatum mortale, quia
quicumque facit tale opus, tenetur illud referre ad suppremum finem. Et ideo,
licet in eis attendatur suppremus finis, non tarnen omittitur. — Fast mit den
gleichen Worten findet man dies auch bei Gaufrid von Poitiers (Cod. Brug. lat.
220 fol. 87v). Wohl weil er das Martyrium zu den opera privilegiata zählt, ist
Gaufrid grundsätzlich dagegen, daß dieses auch von dem, der die Caritas nicht
besitzt, aus bloßer serviler Furcht ohne Sünde bestanden werden kann. Doch
sagt er ausdrücklich (Summe, Cod. Brug. lat. 220 fol. 82V) : Dico autem, quod
hec est duplex : Isti tantum timore pene patiebantur. Hec dictio potest sonare
in actum et secundum hoc non valet hec argumentatio : tantum timore gehenne
patitur : ergo meretur penam eternam, quia, ut dictum est, posset habere oculum
in habitu ad Deum in actu timendo gehennam. Vel potest teneri pro habitu.
Et secundum hoc inde sequitur : ergo non meretur hoc sustinendo tollerabüius
iudicium, immo peccat, non quia timet hanc penam, sed quia paratus est ad
sustinendum, nisi esset timor gehenne. Vel, ut magis proprie loquar, quia vult
negare vel peccare, nisi timeat penam. Unde de talibus dictum est : vivit in eo

peccandi voluntas et sequeretur opus, si speraretur impunitas. Constat, quod
talis metus peccatum est. — Man vgl. im gleichen Sinn Langtons Quästionen
(Cod. Vat. lat. 4297 fol. 20V), wo auch ausdrücklich bemerkt wird : Non ergo
dicimus, quod iste opus, quo sustinet mortem pro Christo, tenetur informare
caritate, nisi dicatur, quod martirium sicut conficere est opus privilegiatum.
Sed non fiat in hoc vis modo (Ebd.). — Wohl wegen des Zusammenhanges mit
dem Martyrium sagt dann Langton noch einmal in den Quästionen : Si ille
terminus « timere serviliter » sit appellatio timoris, talis timendo serviliter peccat.
Alioquin falsa est. Et hec similiter duplex : timore servili abstinendo a malo
peccat, si sit appellatio timoris, vera; si non, falsa (Cod. Vat. lat. 4297 fol. 63).



Die Lehre der Frühscholastik von der knechtischen Furcht 321

ita scilicet, quod usum ilium referat in actu vel in habitu ad premium.
Sed impossibile est, quod habeat caritatem, quin sit dispositus ad cogi-
tandum de premio, licet hunc usum timoris nec in actu nec in habitu
referat ad premium 1. Langton fügt aber als seine eigene Meinung hinzu :

Michi tarnen videtur hic sic esse distinguendum, scilicet quod ille, qui est
in caritate, potest abstinere a veniali, quod seit esse veniale tantum
propter purgatorium vitandum. Sed ab eo, quod seit esse mortale, non
potest abstinere manendo in caritate tantum propter gehennam vitandam ;

immo oportet, quod usum actu vel habitu referat ad Deum, quia, cum
mortale a Deo separet, usum, quo abstinet ab eo, debet actu vel habitu
referre ad Deum 2.

Gaufried von Poitiers, der, wie ich in den Anmerkungen dargetan
habe, sich im Wesentlichen an Langton anschließt, sollte hiezu noch
bemerken : Meine ganzen Ausführungen habe ich gemacht sine pre-
iudicio melioris sententie und ich bin bereit, anders zu sagen, wenn
Besseres geoffenbart sein sollte, oder wenn ich einen Vernunftgrund
oder eine Autorität, die dagegen sprächen, zu sehen bekäme. Jedenfalls

habe ich den allgemeinen Redegebrauch für mich. Und es

ängstigt mich auch das Wort nicht : Suchet zuerst das Reich Gottes.

Nicht etwa, weil solches erst später zu suchen wäre ; denn ich gebe

gerne zu, daß man nicht verpflichtet ist, solches zu suchen ; nicht
aber gebe ich zu, daß man verpflichtet ist, solches nicht zu suchen.

Sehr häufig finde ich ja auch in den Schriften, daß solches von guten
Männern gesucht wurde. Auch der Herr hat derartiges (als Lohn)
für die Werke des Gesetzes verheißen. Wollte man aber sagen, daß

man so in der Schrift lese, dann — zur Erwiderung — ist dies immer
dahin zu verstehen, daß der Zweck dem Zweck untergeordnet werden

1 Quästionen (Cod. Vat. lat. 4297 fol. 13 ; Cod. Paris. Nat. lat. 14556
fol. 256V). — Man vgl. auch den Paulinenkommentar zu Gal. 3 (Salzburg,
Stiftsbibliothek von St. Peter, Cod. a X 19 Seite 119).

2 Quästionen (Cod. Vat. lat. 4297 fol. 13 ; Cod. Paris. Nat. lat. 14556
fol. 256^. — Im gleichen Sinn sagt auch Gaufrid von Poitiers (Summe, Cod.

Brug. lat. 220 fol. 88) : Melius michi videtur esse sie distinguendum, quod ille,
qui est in caritate, bene potest abstinere a peccato [veniali] timore purgatorii.
Sed ab eo, quod seit esse mortale, non potest abstinere manendo in caritate
tantum propter gehennam vitandam ; immo oportet, quod usum illum actu vel
habitu referat ad Deum. Cum enim mortale a Deo separet, usus [Lücke ; hier
fehlt wohl : quo abstinet ab eo] debet referri ad Deum. — Man vgl. ähnliche
Fragestellungen auch in den ersten Quästionen des Cod. Erlangen, lat. 353 (fol. 61),

wo schließlich noch gesagt wird : Si autem queratur, utrum ex servili timore
possit homo abstinere ab omni peccato exteriori, bene concedimus, per aliquan-
tulam moram posse abstinere ab exteriori peccato, sed non ab interiori ; non tarnen
diu vel per multum temporis. Man vgl. auch Johannes von Treviso, Summe (Cod.
Vat. lat. 1187 fol. 40) ; Herbert von Auxerre, Summe (Cod. Vat. lat. 2674 fol. 8oY).



322 Die Lehre der Frühscholastik von der knechtischen Furcht

muß : « muß », d. h. dies ist gut. Wollte man aber sagen, daß das
« muß » eine Gesetzesübertretung nach sich ziehe, dann möge dies
bewiesen werden 1.

Wenn Gaufrid in der Behandlung der Frage Maledictus qui opus Dei
facit fraudulenter den timor servilis schlecht nennt, quia cupiditas est 2,

so ist zu beachten, daß er hier unter timere serviliter das abstinere a malo
propter vitationem incommodi temporalis versteht und hier obendrein
auch gar nicht von Langton abweicht, der bereits gesagt hatte : Item
vitatio incommodi et adeptio commodi sunt duo fines. Sed illud, quo
abstinetur a peccato tantummodo propter vitationem commodi temporalis,
est donum Spiritus Sancti, scilicet servilis timor. Ergo et illud, quo abstinetur

a peccato tantummodo propter adeptionem commodi temporalis
est donum Spiritus Sancti, scilicet timor servilis. Ergo si aliquis abstinet
tantummodo, ut fiat dives et consequatur dignitates, illud est a Spiritu
Sancto. Eadem ratione, si quis devitat tabernam tantummodo propter
hoc, ne impediatur lucrari fodiendo vel negotiando, illud est a Spiritu
Sancto. Immo ex cupiditate 3.

Eng mit Langton zusammen gehen auch noch die zweiten

Quästionen des Cod. Erlangen, lat. 353, wie sich schon aus den

Definitionen ersehen läßt 4. Auch sie bezeichen den timor servilis als

1 Summe (Cod. Brug. lat. 220 fol. 87V).
2 Summe (Cod. Paris. Nat. lat. 15747 fol. 51).
3 Quästionen (Cod. Vat. lat. 4297 fol. 13 ; Cod. Paris. Nat. lat. 14556

fol. 256V). — Hier scheinen bei Langton Ideen durchzuschlagen, denen schon
Robert von Melun, der sich dabei auf Abaelard [man vgl. A. Landgraf, De neces-
saria relatione caritatis ad bonitatem moralem actuum humanorum. Bogoslovni
Vestnik. IV Lubljana (1924) 41 fi.] stützt, ein Augenmerk zugewendet hat. Dies
tut seine Frage dar : Queritur, utrum mercennarius sit, qui bene operatur hac
intentione, ut penas vitet gehennales et vitam habeat eternam [Questiones de
divina pagina. Cod. Paris. Nat. lat. 1977 fol. 85V ; K. M. Martin, Oeuvres de
Robert de Melun. Tome 1. Questiones de divina pagina (Spicilegium Sacrum
Lovaniense. Fase. 13), Louvain (1932) 7 f.], — Übrigens schließt hier Langton
seine Ausführungen ab mit den Worten : Illud notavimus plenius super illud
verbum prime ad Cor. « Sive manducatis sive bibitis sive aliquid aliud faciatis,
omnia in gloriam Dei facite. Ibi enim disputavimus de fine actionum (a. a. O.).
Zu 1 Kor. 10, 31 findet sich aber im Paulinenkommentar keine ausführliche
Abhandlung zu dem gesagten Thema. Es wird dort vielmehr die Frage « videtur,
quod omnis actio viri iusti sit meritoria vel veniale peccatum, nulla indifferens »

aufgeworfen, aber sofort verwiesen : Hoc patet in questione alias. Die hier in
beiden Fällen gemeinte Quaestio findet sich im Cod. Paris. Nat. lat. 14556
fol. i68v und im Cod. ,57 (fol. 242) des St. John's College in Cambridge. Damit
haben wir auch einen willkommenen Beleg dafür, daß die Quästionen, auf die
sich Langton im Paulinenkommentar beruft, getrennt von der lectio gehen.

4 Fol. 84 : Daß als Gegenstand des timor servilis die ewige und die zeitliche
Strafe gemeint ist, ergibt die Bemerkung (fol. 84V) : timor servilis non est virtus
politica, sed est quoddam donum a Spiritu Sancto datum, quo mediante aliquis
timore pene eterne tantum vel temporalis abstinet a peccato.



Die Lehre der Frühscholastik von der knechtischen Furcht 323

gut. Daß er nicht mit der Caritas zusammenbestehen könne, stamme
nicht aus ihm, sondern aus einer üblen Begleiterscheinung, der
schweren Sünde nämlich h Die erste Quästionensammlung des gleichen
Cod. Erlangen, lat. 353 2, die in den Definitionen ebenfalls sich nicht
weit von Langton entfernt3, macht darauf aufmerksam, daß im
strikten Sinn der timor servilis nicht die von Menschen, sondern die

von Gott zu erwartende Strafe im Auge hat 4. Wenn hier der timor
servilis und auch sein Gebrauch als gut bezeichnet werden — der
letztere besteht eben im Fürchten der Strafe wegen vergangener und
bevorstehender Sünden und ein solches Fürchten ist gut6 — so wird
doch vor allem die servilitas dabei als schlecht befunden, weil sie etwas
Geschuldetes, nämlich die Caritas, verdrängt6. Wo es festzustellen

gilt, ob das serviliter timere gut oder schlecht sei, feiert auch hier
noch die dialektische Methode Triumphe :

1 Fol. 84V : Ad aliud dicimus, quod licet servilis timor sit bonus, tarnen
non potest stare cum caritate et hoc non propter se, sed propter pravum ad-
iunctum. Per hoc enim, quod aliquis serviliter timet, inplicatur, quod mortaliter
peccet, ex ipso usu et ex ipsa vi vocis. •— Sie fügen aber hinzu : Habet autem
timor servilis duplicem usum : horrere penam et abstinere a peccato timore pene
tantum. Quod autem ex ipsa vi vocis inplicetur peccatum, innuit Gregorius
dicens : Serviliter timens malum faceret, si inpune liceret. Vitium tarnen,
quod diligitur, timore pene reprimitur. Ecce apperte ex ipso servili timore
innuitur peccatum mortale. Si enim reprimitur peccatum : ergo ibi est. Non
enim posset reprimi, nisi ibi esset. Unde nec circa timorem nec circa timentem
implicatur malum per hanc circumlocutionem « servilis timor », sed implicatur
esse cum usu servilis timoris.

2 Diese Sammlung findet sich auch im Cod. Paris. Nat. lat. 14526 fol. I47-i6ov.
3 Fol. 6oT : Sciendum, quod VI vel V sunt species timoris. Est enim timor

naturalis, quem etiam habuit Christus. Est timor mundanus, quo homo timet
rebus suis, et timor humanus, quo timet mortem et propter hoc peccat. Isti duo
timorés sepe in Sacra Scriptura pro uno accipiuntur et dicitur humanus vel
mundanus timor. Sequuntur alii très timorés : servilis timor, quo timetur tantum
pena ; initialis, qui habet oculum ad penam et ad iustitiam. Naturalis timor
non est peccatum ; mundanus et humanus sunt peccata. Servilis autem non
est peccatum, sed est cum peccato. Initialis autem gratuitum donum et est sine
peccato mortali. Similiter et filialis.

4 Fol. 6ov : ibi accipitur humanus timor pro servili large, quo homo
timet facere malum, ne puniatur ab hominibus. Stricte autem dicitur servilis
timor, quo timet homo facere malum, ne puniatur a Deo.

5 Fol. 60V ; Ad omnia predicta dicimus primo bonum esse timorem servilem
(nämlich : bonum preparatorium ad induendam caritatem) Et usus huius
timoris bonus est. Usus enim servilis timoris est timere penam propter preterita
et iminentia peccata et tale timere bonum est.

6 Fol. 60V : Et sicut hoc adiectivum informis, cum dicitur informis fides,
ponit speciem fidei et privat formam et propter privationem dicitur informitas
fidei mala, eodem modo hoc adiectivum servilis ponit speciem timoris et privat

Divus Thomas. 22



324 Die Lehre der Frühscholastik von der knechtischen Furcht

Item, si queratur, utrum habere servilem timorem sit bonum vel
malum, distingui potest, utrum agatur ibi de hoc totali attributo habere
servilem timorem, et secundum hoc malum erit propter servilitatem in-
clusam. Si autem de re intelligatur, simpliciter vera, quia agitur ibi de re
supposita per hunc accusativum timorem, que bona est ; sicut habere
informem fidem bonum est, id est fidem, que est informis. Et non valet
hoc argumentum : Habere servilem timorem est bonum : ergo serviliter
timere est bonum ; quia cum dico « serviliter timere », et infinitivus
copulative tenetur et adverbialis determinatio ad eandem copulam refertur.
Ideo ipsa falsa. Cum autem dico : habere servilem timorem est bonum,
infinitivus transit in rem accusativi, que res bona est et quam habere
bonum est. — Item si queritur : sie timere bonum est vel non distingue,
quia vel adverbium potest demonstrare speciem timoris et ita bonum,
quia is est sensus : hac specie timoris timere bonum est. Si autem
demonstrent speciem timoris cum tali deformitate falsa est. — Item, non
[fol. 61] valet hoc argumentum : Iste timet serviliter et taliter timere est
bonum : ergo serviliter timere est bonum, quia relativum non refert nisi
pro specie timoris. Si autem referret pro specie cum deformitate, falsa est L

Später sollte man rein sachlich sagen, daß die servilitas nicht eine Eigenschaft

des timor, sondern eine solche des Menschen sei, der den timor servilis
besitzt, da dieser eben mit einer Sünde behaftet sei. Das timere aber sei
unmittelbar von der servilitas infiziert 2. (Fortsetzung folgt.)

caritatem. Ideo dieimus, quod servilitas mala est propter privationem, sicut
ignorantia mala est, non quia ponit debitum, sed quia privat debitum, licet
quidam aliter dixerunt, scilicet servilitatem esse bonam, sed dari intelligi circa
suppositum quoddam accidens malum. — Wo der Verfasser hier auf einige
hinweist, welche die servilitas für gut halten und zu denen er sich in Widerspruch
setzt, meint er ohne Zweifel damit Langton und dessen Anhang, der, wie wir
gesehen haben, eine solche Lehre vertrat.

1 Fol. 6oT f. — Die ungefähr der gleichen Zeit angehörige Paulinenglosse
des Cod. Paris. Nat. lat. 3572 arbeitet in ähnlicher Weise mit den bloßen Mitteln
der Dialektik (fol. 100) : Quidam distingunt hanc : servilis timor est bonus, id
est timor, qui est in servo, bonus est. Et non sequitur : ergo serviliter timere
est bonum. Quidam etiam concedunt conclusionem, scilicet serviliter timere
est bonum, sicut legere Virgilium est bonum, ut quasi nominaliter teneantur
dictiones. Item, cum timor importât habitum, timere actum, non sequitur :

timere serviliter est malum : ergo timor servilis est malus. Sicut nec sequitur :

fornicari est malum : ergo potentia, a qua exit, est malum. — Ähnlich sagt auch
die gleichzeitige Sentenzenglosse des gleichen Cod. Paris. Nat. lat. 3572
(fol. I03v) : Videtur, quod hec argumentatio non valet : servilis timor est bonus :

ergo serviliter timere est bonum. Instantia : potentia fornicandi est bona : ergo
fornicatio est bonum. Alii dicunt, quod argumentatio non valet, quia in con-
clusione nomen bonum sonat in adverbium bene.

2 Man vgl. die Sentenzenglosse des Cod. lat. 153g der Bibliothèque Royale
in Brüssel (fol. I75v) : Queritur : Cum actio est mala propter deformitatem,
quare non est servilis timor malus propter servilitatem — Responsio : Servilitas
est in ipso homine, non est in timoré. Sic non de actione. — Queritur, an
timor servilis sit peccatum. Ex proximo habetur, quod non. Dicunt tarnen
quidam, quod est ; alii, quod non. Tarnen non preter peccatum.


	Die Lehre der Frühscholastik von der knechtischen Furcht [Fortsetzung]

