Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 15 (1937)

Artikel: Offenbarung und Analogie : ihr Verhéaltnis in dialektischer und
thomistischer Theologie

Autor: Fehr, J.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-762772

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762772
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Offenbarung und Analogie.

Ihr Verhdltnis in dialektischer und thomistischer Theologie.

Von ]J. FEHR, Appenzell.

Der Analogiegedanke ist von schlechtweg fundamentaler Bedeutung
fiir jede Theologie, die katholische so gut wie die protestantische.
Diese Tatsache wird kaum von jemandem bestritten und es ist auf
sie auch in den letzten, heftigen Auseinandersetzungen zwischen Karl
Barth und Emil Brunner ! mit Nachdruck hingewiesen worden. Leider
ist es aber gerade in dieser neuen protestantischen Kontroverse sozusagen
bloB beim Hinweis auf die zentrale Bedeutung der Analogie geblieben,
und nicht zu jener Klirung des Analogiebegriffes gekommen, deren die
Offenbarungslehre der Dialektiker so sehr bediirftig wire. Zwischen
Karl Barth und Emil Brunner, aber auch zwischen ihnen beiden und
der katholischen Theologie, scheinen nach wie vor nicht nur schwer-
wiegende Differenzen, sondern auch eine Reihe nicht behobener MiB-
verstindnisse zu bestehen, welche die Auseinandersetzung iiber eines
der brennendsten Probleme der Theologie ungemein erschweren. Es
soll im folgenden versucht werden, das zusammenzufassen, was sich
nach der genannten Kontroverse iiber den dialektischen Analogie-
begriff (im Unterschied zu demjenigen der thomistischen Theologie)
sagen laBt und dieses Ergebnis kritisch zu wiirdigen.

I.

Zwischen Karl Barth und Emil Brunner scheint eine doppelte,
tiefgreifende Meinungsverschiedenheit zu bestehen. Die erste betrifft
die Frage, ob mit sachlichem Recht von einer analogia entis geredet
werden diirfe, und welches ihre Bedeutung fiir die Theologie sei, die
zweite betrifft den Sinn und die Bedeutung der sog. analogia fidei.

Hinsichtlich der analogia entis hat Karl Barth seine Meinung
wiederholt und mit aller wiinschbaren Deutlichkeit ausgesprochen :

1 Vgl. dazu den Aufsatz « Zweierlei Offenbarung», Gedanken zu einer
protest. Kontroverse, Divus Thomas 1936, Heft 3-4.

Divus Thomas. 20



292 Offenbarung und Analogie

« Es gibt keine analogia entis» (Die kirchliche Dogmatik [= KD],
S. 459) ; « Ich halte die analogia entis fiir die Erfindung des Antichrist
und denke, daB man ihretwegen nicht katholisch werden kann. Wobei
ich mir zugleich erlaube, alle andern Griinde, die man haben kann,
nicht katholisch zu werden, fiir kurzsichtig und unernsthaft zu halten »
(KD, VIII f.). Unter dieser mit aller Schirfe abgelehnten analogia
entis versteht Karl Barth «eine, gewissen geschaffenen Wirklichkeiten
angeblich immanent, also ganz abgesehen von ihrer allfilligen Be-
anspruchung durch Gottes Offenbarung eigene trinitarische Wesens-
disposition » (KD, 353). Er versteht darunter « das Stattfinden einer
Gottiahnlichkeit des Geschépfs auch in der gefallenen Welt » (KD, 40),
und damit dann auch die Méglichkeit, unter « Umgehung und Un-
schidlichmachung des Entscheidungscharakters der Offenbarung und
des Glaubens» von Gott und géttlichen Dingen zu reden (KD, 40),
das Geheimnis seiner Offenbarung zu verharmlosen, und zu durch-
schauen, und die Erkenntnis Gottes aus einer indirekten in eine direkte
zu verwandeln (KD, 175, 180). Kar! Barth sieht in der analogia entis
sozusagen einen menschlichen Ersatz fiir Gottes Offenbarung und
darum eine triigerische Erfindung des Antichrist.

Auf der andern Seite bemiiht sich Brunner zu zeigen, dall Barth
«in der Ausfithrung seiner Theologie seinem Programm ‘Gegen die
analogia entis’ widerspricht », denn — so lautet seine These — : « Die
analogia entis ist nichts spezifisch katholisches, sondern die Basis
jeder Theologie, der christlichen so gut wie der heidnischen » . Sowohl
Heiden als Christen miissen sich, wenn sie von Gott reden, « kreatiir-
licher Gleichnisse » bedienen 2. Wer sich an Brunners Lehre von der
imago Dei, von der Schopfungsoffenbarung und der natiirlichen Gottes-
erkenntnis erinnert, wird es begreiflich finden, daB er auch die analogia
entis nicht einfach ablehnen kann. Wenn in der objektiven Schopfung,
auch nach der Siinde, Gottes Spuren nicht einfach ausgeléscht sind
und sein Bild auch im Menschen nicht einfach getilgt ist, dann kann
der Mensch auf dem Wege der analogia entis auch ohne Gottes Offen-
barung zu einer gewissen natiirlichen, — wenngleich nicht «heil-
vollen » — Gotteserkenntnis gelangen 3.

1 E. Brunner, Natur und Gnade, Tiibingen 19352 S. 4I.

2 Ebd., S. 57.

3 Es scheint ungewiB3, ob dieser letzte Satz Brunners Ansicht wirklich trifft.
Weil jedoch Karl Barth ihn so versteht, hat er Brunner sein « Nein ! » entgegen-
geschleudert. So zahlreich aber Brunners AuBerungen sind, welche dieses Ver-



Offenbarung und Analogie 203

Aus Brunners Schriften kénnte man den Eindruck gewinnen,
als ob Karl Barth von der Verwendung des Analogieprinzips in der
Theologie iiberhaupt nichts wissen wollte. So etwa, wenn er schreibt,
Barth sei « der erste Theologe, der im Gebrauch des Analogieprinzipés
einen — ja sogar «den» — Gegensatz zwischen Katholizismus und
Protestantismus gesehen hat »1. Tatsichlich sieht Karl Barth diesen
Gegensatz nicht in der Verwendung des Analogieprinzipes iiberhaupt,
sondern darin, daBl er meint, die analogia enfis und nicht eine dem
Offenbarungswort entsprechende analogia fide: sei das Grundprinzip
katholischer Theologie (KD, VIII). So schreibt er: « Wir stellen also
der katholischen Lehre von der analogia entis nicht eine Leugnung
des Analogiebegriffes entgegen. Wir sagen aber: die in Frage kom-
mende Analogie ist nicht eine analogia enfis, sondern nach Rém. 12, 6
die zvakoyla Tis wisrews: die Entsprechung des Erkannten im Erkennen,
des Gegenstandes im Denken, des Wortes Gottes im gedachten und
gesprochenen Menschenwort » (KD, 257). «Es gibt keine analogia
entis, es gibt nur eine analogia fidei» (KD, 459 f.). — Wir wollen das
MiBverstindnis, mit dem wir Barth soeben von der katholischen
Theologie und ihrem Analogieprinzip reden horten, einstweilen stehen
lassen und darauf achten, wie er uns den Sinn seiner Analogie erklirt
und begriindet.

In einem frithern Zusammenhang ? hatten wir gezeigt, wie Karl
Barth in seiner Offenbarungslehre nach einem eindrucksvollen Exkurs
iiber das Geheimnis des innertrinitarischen Sprechens und Vernehmens
seines eigenen Wortes schlieBlich doch wieder bei der Frage anlangte :
wie denn der Mensch Gottes Wort hore, und wie darauf seine Rede von

stindnis nahelegen, so fehlt es bei ihm — auch hinsichtlich der Tragweite des
Analogieprinzips — doch nicht an Stellen, welche jene « katholisierende » Inter-
pretation zu verbieten scheinen. So kann z. B. Brunner erkliren : « Ich bin also
— und dies schon seit vielen Jahren — mit Barth der Meinung, daB es keine
legitime Gotteserkenntnis durch Verwendung des Analogieprinzipes, d. h. per viam
eminentiae, gebe, sondern nur eine von Jesus Christus aus gewonnene» (Natur
und Gnade, S. 57). — Es frigt sich auch hier lediglich : was heiBt «legitime »
Gotteserkenntnis ? Hei3t es « mit Barth», daB es iiberhaupt keine Gottes-
erkenntnis ist, oder heiB3t es, daB es zwar eine wirkliche Erkenntnis Gottes ist,
welche aber ohne Offenbarung und Glaube niemandem zum Heil gereicht ? —
Eine gewisse Unsicherheit und Unklarheit ist fiir diese Analogie-Lehre, wie fiir
die entsprechende imago-Lehre bezeichnend.

1 Natur und Gnade, S. 30.

? Vgl. den Aufsatz : Die Offenbarung als « Wort Gottes », Divus Thomas 1937,
Heft 1.



204 Offenbarung und Analogie

Gott beschaffen sein miisse. Diese Frage ist der Ausgangspunkt fiir
Barths theologische Analogielehre. — Gottes Wort kommt zum Men-
schen in « geschopflicher Gestalt » (KD, 11), also in der Gestalt mensch-
licher Worte, Begriffe, Gleichnisse, Zeichen. « Wir haben das Wort Gottes
nicht anders als im Geheimnis seiner Welthaftigkeit ». « Wenn Gott
nicht welthaft zu uns spriche, wiirde er gar nicht zu uns sprechen »
(KD, 171, 175). Diese Welthaftigkeit bedeutet fiir Barth eine doppelte
Indirektheit : weil Gottes Wort geschipfliche Gestalt annimmt, kann
zwischen ihnen keine « Ahnlichkeit und Entsprechung» bestehen,
und weil es dazu noch die Gestalt menschlich-siindiger Rede ist,
besteht zwischen dem Wort Gottes und seiner Gestalt in Bibel,
Verkiindigung und Theologie sogar Gegensatz, Widerspruch! Diese
Gestalt «entspricht der Sache nicht, sondern sie widerspricht ihr»
(KD, 172).

Dennoch redet Barth von einer analogia fidei! Denn, obwohl die
Bilder und Begriffe der Bibel fiir unser Denken Torheit und Argernis
sind, obwohl es in unserm Munde gar « kein wahres Wort » gibt, obwohl
wir z. B. gar nicht wissen was wir sagen, wenn wir Jesus Christus das
ewige Wort Gottes nennen (KD, 174, 458, 463, usf.), so kann doch
Gott, wann und wo es ihm gefillt, die in sich ungeeigneten, ja wider-
sprechenden Begriffe zu wahrer Analogie und Ahnlichkeit erheben
(KD, 251). Unser kreatiirliches Denken und Reden besitzt im Ver-
hiltnis zu Gott keine « Gleichnisfihigkeit », und darum bedarf es « der
AusgieBung des Heiligen Geistes», um das, was wir als Wort kennen,
zu solcher Gleichnisfihigkeit je und je zu erwecken und zu erheben,
damit es Wahrheit werde, wenn wir Jesus Christus das Wort Gottes
nennen. Die biblischen Begriffe und Gleichnisse sind also nicht an
sich, nicht nach ihrem natiirlichen Sinngehalt, geeignet, Analogien fiir
Gott und gottliche Dinge zu sein, sondern sie miissen solche Analogien
je und je werden, indem der Heilige Geist sie im Akt seines zu-uns-
Redens (und fiir-uns-Horens !) als solche qualifiziert (KD, 123, 252 f.,
352 f.)!

Von dieser Analogie-Lehre sagt Brunner mit Recht: «Das ist
ein unerhorter theologischer Nominalismus, gegeniiber dem auch
der Occams harmlos erscheint. Denn das wiirde ja heilen : Dall wir
Gott ‘Vater’, ‘Sohn’, ‘Geist’ nennen, daB wir von Gottes ‘Wort’
sprechen usw., liegt nicht darin, daB Gott eher mit einem Vater als
mit irgend etwas sonst Ahnlichkeit hat, sondern einfach darin, daB
Gott es in der Schrift so sagt. Gott sagt es nicht darum, weil es



Offenbarung und Analogie 295

— durch seine Schopfung, von seiner Schopfung her — schon so ist,
sondern es wird erst so durch Gottes Schriftwort » 1.

Man darf aber des weitern sagen, daB diese Lehre Barths nur
noch miBbriuchlich als analogia fidei bezeichnet wird, denn nach
allgemeinem theologischen Sprachgebrauch gehoért es wesentlich zum
Begriff der Analogie, daB3 die verschiedenen analogata bei aller (vielleicht
unendlich-qualitativen) Verschiedenheit ihrer Natur doch eine gemein-
same, innere Beziehung zum analogon besitzen. Ist dies aber nicht
mehr der Fall, besteht keine innere Beziehung zwischen Gott und
bestimmten menschlichen Begriffen (wie: Person, Geist, Wort), dann
habe ich auch keinen Grund, weiter von einer Amnalogie, das heiBt
Ahnlichkeit oder Entsprechung zu reden. Brunner bekommt dann
Recht, wenn er Barth beschuldigt, den Boden der Analogie wenigstens
in der Theorie iiberhaupt verlassen zu haben, wenngleich er praktisch
stets vom Analogieprinzip abhidngig bleibt.

Und endlich ist zu dieser Analogie-Lehre zu sagen, daBl sie auf
die Frage gar nicht antwortet, auf die sie antworten soll: wie hort
denn der Mensch Gottes Wort ? Wenn das was wir héren nicht « Wahr-
heit » ist, sondern die Stimme der Hoélle, was kommt es denn so sehr
darauf an, wie unser Wort beschaffen sei ? Die wahre Analogie, die
nach Barth in der AusgieBung des Heiligen Geistes wird, spricht ja
Gott von und zu sich selber, denn Subjekt dieses Redens und Hérens
bleibt er allein (KD, 485). Der Mensch steht noch immer vor demselben
geschlossenen Kreis.

Wihrend Karl Barth in genauer Entsprechung zu seiner Natur-
Gnade-Lehre von einer analogia enfis nichts wissen will, und die von
ihm verkiindete analogia fides nur zu Unrecht diesen Namen trigt,
scheinen die Dinge bei Emil Brunner nahezu umgekehrt zu liegen.
Bei ihm verschwindet der Begriff der analogia fidei voéllig zugunsten
der analogia entis, welch letzterer er eine fundamentale Bedeutung
mnerhalb der Theologie zuerkennt. Sie ist fiir ihn {iberhaupt die
«Basis jeder Theologie». Man wiirde Brunner jedoch Unrecht tun,
wenn man diese seine Terminologie zum wvornherein naturalistisch
deuten wiirde. Tatsichlich ist auch er der Meinung, daB es sehr darauf
ankommt « welche Analogien» die Theologie gebrauche, daBl sie nur
«auf Grund der Bibel die richtigen Gleichnisse und im richtigen Sinne
verwendet » 2. DaB Brunner seine theologische Analogie trotzdem

1 Natur und Gnade, S. 39.
% Ebd. S. 41, 57.



296 : Offenbarung und Analogie

analogia entis und nicht analogia fidei nennt, diirfte auf eine zweifache
Uberlegung zuriickzufiihren sein. Er wollte vielleicht im Gegensatz
zu Barth betonen, daB3 Gott sich unserm Glauben nicht bloB in zufdllig
gewihlten Analogien offenbart, an deren Stelle ebenso gut andere
stehen konnten, sondern daB es geschopfliche Analogien gibt, die
ihrem Sein nach besser als andere zu diesem erhabenen Dienst geeignet
sind, wenngleich uns diese « Eignung » nur im Glauben offenbar wird.
Vor allem aber ist daran zu erinnern, daf Brunners Analogielehre
genau seiner Natur-Gnade-Lehre entspricht. Brunners Anliegen auf
diesem Gebiet ist « die Einheitlichkeit der theologisch-glaubensmiBigen
Sicht des Menschenwesens»!. Der Mensch muB aus einem Prinzip
verstanden werden : die natiirliche Gottebenbildlichkeit war seine
eigentliche, vrspriingliche Nafur ; in der Siinde hat er nicht etwa
eine Ubernatur verloren, sondern da wurde seine Nafur, die imago
Dei, zu einem kiimmerlichen Rest verdorben ; in der Erlosung findet
er seine wahre Naftur, die Gottebenbildlichkeit, wieder 2. Weil es fiir
Brunner nur diese Gottebenbildlichkeit gibt, die sich mit dem Begriff
der natiirlichen humanitas deckt, darum kennt er auch nur ene
Analogie, die analogia enmfis. Sie entsprach einst vollkommen dem
urspriinglichen Gottesbild im Menschen ; sie begleitet als gestorte
Analogie das verdorbene Gottesbild im siindigen Menschen, und in
der Offenbarung lebt sie gleichsam wieder auf «soweit die renovatio
oder restitutio imaginis reicht ». Imago und analogia, die neue Er-
kenntnis und das neue Sein sind zwei Seiten ein und derselben Sache ?.

Gegen diese Analogielehre Brunners miiBte alles wiederholt werden,
was frither gegen seine Natur-Gnade-Lehre gesagt wurde?®. Sie ist
das Ergebnis derselben unheimlichen Reduktion der christlichen Bot-
schaft, von welcher bereits Brunners imago-Lehre deutliches Zeugnis
ablegte. Zwischen Brunner und der katholischen Theologie miiBte
die Auseinandersetzung entscheidend auf dem Boden der Heiligen
Schrift Alten und Neuen Bundes gefithrt werden kénnen. Wie wenig
verheiBungsvoll dieses Unternehmen sein diirfte, muB man jedoch
schon daraus ersehen, daBB Brunner zur Aufrechterhaltung seiner Lehre

1 E. Brunner, Der Mensch im Widerspruch, Die christliche Lehre vom
wahren und vom wirklichen Menschen, Berlin 1937, S. 84.

2 Der Mensch im Widerspruch, S. 71 ff.; 519 fi.

3 Natur und Gnade, S. 57.

4 ygl. dazu den Schriftbeweis gegen Brunners Natur-Gnade-Lehre im

Aufsatz : « Zweierlei Offenbarung ? », Divus Thomas 1936, Heft 3-4.



Offenbarung und Analogie 297

sich genétigt (und bereit!) sah, die unbequeme «Adamshistorie »
samt der traditionellen Erbsiindenlehre zu — opfern !

Der katholischen Theologie ist die Frage gestellt, ob ihre vom
hl. Thomas iibernommene Analogielehre geeignet sei, sowohl die Skylla
des Barth’schen Nominalismus zu vermeiden, als auch der Charybdis
von Brunners Reduktion des Christlichen zu entgehen. Aus der Be-
trachtung der thomistischen Analogielehre werden sich neue Gesichts-
punkte fiir die Kritik des dialektischen Analogiebegriffs ergeben.

IT.

Wenn wir zunichst nach dem analogia-enfis-Begriff des hl. Thomas
und der Thomisten fragen, so kann es sich freilich nicht darum handeln,
das Analogieproblem in seiner ganzen Breite aufzurollen 2. Wihrend
Karl Barth und Emil Brunner zwar die fundamentale Bedeutung des
Analogiegedankens einsehen, so lassen sich bei ihnen einstweilen doch
nur ganz wenige und diirftige Ansatzpunkte fiir eine Analogielehre
finden. In der katholischen Theologie haben aber gerade die griind-
lichsten Theologen diesem Problem stets die entsprechende Auf-
merksamkeit geschenkt.

Die analogia entis gehért nach thomistischer Auffassung zu den
brennendsten theologischen Grenzfragen: sie ist das entscheidende
Problem der natiirlichen Metaphysik. Das « Sein » nidmlich, welches
der eigentliche Gegenstand der Metaphysik ist, ist von allem, was
es gibt, das analogste. Denn alles, was irgendwie ist, ist ein Sein, es
ist in allen Arten, Gattungen und Differenzen mitenthalten, und zwar
kommt dieses Sein allem, was ist, nicht bloB als 4uBerer Name, sondern
als innere Wesensbezeichnung zu, und endlich — was das entscheidende
ist — kommt das Sein allem, was ist, weder in vollkommen gleichem,
noch auch in vollkommen verschiedenem, sondern in #Ahnlichem,
analogem Sinne zu. Das Sein ist also das avaheyov xat’ &oyiv.

1 Brunner, Der Mensch im Widerspruch, S. 73 ff., 103 f., 110 ff.,, usf. —
Es ist auch bedauerlich, da Brunners theologische Anthropologie — &hnlich
wie seine frithern Werke — von zahllosen, massivsten MiBverstindnissen — wie
z. B. die « Zwei-Stockwerke-Theorie » — der katholischen Lehre belastet ist.

? Fir die thomistische Analogielehre vgl. unter neuern Darstellungen vor
allem : J. Ramirez, De analogia secundum doctrinam aristotelico-thomisticam
(La ciencia tomista, Madrid 1921-22) und G. M. Manser, Das Wesen des Thomismus,
Freiburg 19352 — Fiir die Bedeutung des Analogieprinzips in der Theologie :
M. T.-L. Penido, Le rble de 'analogie en théologie dogmatique, Paris 1937 ;
A. Gardeil, Le donné révélé et la théologie, Juvisy 1932 ?; R. Garrigou- Lagrange,
Le sens commun, la philosophie de 1'étre et les formules dogmatiques, Paris 1922.



298 Offenbarung und Analogie

Die Analogie ist nach thomistischem Verstindnis etwas wesent-
lich Relatives, d. h. sie bedeutet weder absolute Identitit, noch absolute
Verschiedenheit, sondern eine relative Einheit, eine Verhiltnis- oder
Beziehungsgemeinsamkeit verschiedener Wesen zu einem gemeinsamen
avaroyov : dem Sein. Es gehort zum Begriff der metaphysischen Seins-
analogie, daBB zwar den verschiedenen Analogiegliedern ein wirkliches,
inneres Verhiltnis zum avaloyov gemeinsam ist, daBl aber die Ver-
schiedenheit dieses Verhiltnisses selbst wiederum den Raum fiir eine
unendliche Verschiedenheit der Analogieglieder unter sich offen 1iBt.
Diese analogia entis garantiert die Moglichkeit und bezeichnet aber
zugleich auch die Grenzen der natiitlichen Gotteserkenntnis .

Aus der Gesamtheit der gewordenen, bedingten Dinge schlie3t
die Metaphysik auf ein absolut unbedingtes, ganz in sich selbst be-
griindetes Sein, auf den Schopfer. Thm muf3 das Sein innerlich-wesent-
lich zukommen, denn sonst kénnte er nicht Ursache sein, weil er nichts
wire. Alles was «ist», ist eben irgendwie ein Sein. Diese Aussagen
enthalten aber durchaus keine Beschrinkung des gottlichen Wesens,
sondern wahren vollstindig seine unendliche Distanz von allem bedingt
und beschrinkt Seienden. In der analogia entis reden wir ja nicht
von einem einfachen Verhiltnis des kreatiirlichen Seins zu Gott,
sondern von einem Verhiltnis zweier Verhiltnisse 2. Sowohl Gott
wie das Geschopf stehen in einem Verhiltnis zum Sein, denn dieses
ist kein Gattungs- oder Artbegriff, sondern kommt — iiber allen
Gattungen und Arten stehend — notwendig allem, was iiberhaupt
ist, innerlich und wesentlich zu. Aber das Verhiltnis zum Sein ist
in Gott und im Geschopf ein absolut verschiedenes. Das Geschépf
nimmt in begrenzter Weise Anteil am Sein, es haf ein gewordenes,
endliches, bedingtes und begienztes Sein; Gott aber ist das in sich
selbst begriindete, unbedingte, schlechterdings unbeschrinkte Sein.

Auf diesem Prinzip der analogia entis beruht unsere gesamte
natiirliche Gotteserkenntnis. In der gleich analogen, aber wirklichen
Weise, wie wir Gott « den Seienden » nannten, sagen wir von ihm auch
alle andern auf das Sein gegriindeten Eigenschaften aus, welche aus

1 Obwohl es verschiedene Analogie-Arten gibt, ist hier und im folgenden
nur von der eigentlichen metaphysischen Analogie (analogia proportionalitatis
propria) die Rede, weil diese allein fiir die metaphysische Gotteserkenntnis von
Bedeutung ist.

? Finitum et infinitum, quamvis non possint esse proportionata, possunt
tamen esse proportionabilia. De Verit. 23, 7, und 3, 1 ad 7.



Offenbarung und Analogie 299

sich eine reine Vollkommenheit, ohne Riicksicht auf deren beschriankte
oder absolute Verwirklichung, besagen. So nennen wir Gott wesent-
lich « gut », denn so wie die Schépfung am Guten in endlich-beschrinkter
Weise teilhat, so ist Gott, wie er das Sein selbst ist, auch die absolute
Giite selbst. Er kat nicht nur in einem unendlich gesteigerten Grade
an der Giite Anteil, sondern er st sie wesentlich selbst: Deus est bonus
per suam essentiam (Summa theol. I 6, 3). Und wie der Mensch auf
seine Weise durch die Seele am Geiste Anteil hat, so 7st Gott in absoluter
Weise Geist und Erkenntnis: Intelligere Dei est eius substantia (Summa
theol. I 14, 4). Darum ist Gott auch in eminenter Weise der « Lebendige ».
Das Geschopf lebt ein endliches, potenzielles Leben, Gott aber welcher
das Sein selbst, actus purus ist, ist darum auch der lebendige Gott
im absoluten und eminenten Sinn : Deus est ipse actus. Intellectus
enim eius est ipsum suum intelligere ... Unde relinquitur quod ipsa
Dei substantia sit vita, et actus eius sit vita ipsius optima et sempiterna
(In XII. Met. 8. Nr. 2544).

Wir kénnen uns nun riickblickend iiber Wert und Grenzen der
natiirlichen Gotteserkenntnis auf Grund der analogia entis Rechen-
schaft geben. Einerseits handelt es sich um eine wirkliche und nicht
bloB metaphorische, um eine positive und nicht bloB negative Erkenntnis
des gottlichen Wesens. Es gehort ja zum Begriffe der analogia entis,
daB das avaloyev in den verschiedenen Analogiegliedern wirklich und
formell enthalten sei. Wer also eine irgendwie positive Gotteserkenntnis
auf dem Wege der Analogie bestreitet, hat damit auch bereits die
wahre metaphysische Analogie aufgegeben !. — Die Analogie bezeichnet
aber auch die Grenzen, welche der natiirlichen Gotteserkenntnis gesteckt
sind. Wir wissen wohl, daf gewisse Vollkommenheiten (Sein, Geist,
Leben, usf.) in Gott sein miissen, aber wir wissen nicht wie er diese
Vollkommenheiten besitzt : modus autem supereminentiae quo in
Deo dictae perfectiones inveniuntur per nomina a nobis imposita
significari non potest (I. Cont. Gent. 30). Wir erkennen wohl, daB3
Gott irgendwie Sein, Geist, Leben sein muB3, aber weil wir nicht wissen
wie diese Vollkommenheiten in ihm sind, erkennen wir Gott gerade

1 St. Thomas hat den positiven Charakter der natiirlichen Gotteserkenntnis
zu wiederholten Malen betont (Summa theol. I 13, 2 ; De Pot. 7, 5; De Verit: 2, 1 ;
I. Cont. Gent. 30) und eine rein negative Gotteserkenntnis sogar fiir unmaoglich
gehalten : Nisi intellectus humanus aliquid de Deo affirmative cognosceret, nihil
de Deo posset negare. Non autem cognosceret, si nihil quod de Deo dicit, de
eo verificaretur affirmative (De Pot. 7, 5).



300 Offenbarung und Analogie

in dem nicht, was ihm allein eigen ist. Aus allem dem ergibt sich,
daB es auf Grund der analogia entis nicht nur kein definierendes oder
komprehensives Erkennen Gottes gibt!, sondern daB wir in einem
bestimmten Sinne auch die reinsten Vollkommenheiten von Gott
ebensogut bejahen als auch verneinen kénnen : In nominibus igitur
quae Deo attribuimus est duo considerare, scilicet perfectiones ipsas
significatas, ut bonitatem, vitam et huiusmodi ; et modum significands.
Quantum igitur ad id quod significant huiusmodi nomina, proprie
competunt Deo, et magis proprie quam ipsis creaturis, et per prius
dicuntur de eo. Quantum vero ad modum significandi non proprie
dicuntur de Deo. Habent enim modum significandi qui creaturis
competit (Summa theol. T 13, 3; I. Cont. Gent. 30; De Pot. 7, 5;
De Verit. 2, 1). IThrem Inhalt nach, quantum ad rem significatam,
miissen die sog. transzendentalen Vollkommenheiten in einem wirk-
lichen und positiven Sinne Gott zukommen, weil aber keines unserer
menschlichen Worte die absolut transzendente Seinsweise dieser
Vollkommenheiten in Gott auszudriicken vermag, bleibt er fiir uns
immer noch der Unbegriffene und Unbegreifliche. Im Sinne dieser
Dialektik kann auch der hl. Thomas von der natiirlichen Gottes-
erkenntnis schlieBlich sagen : Illud est ultimum cognitionis humanae
de Deo quod sciat se Deum nescire (De Pot. 7, 5 ad 14).

Aus der thomistischen analogia-entis-Lehre ist nun ein zwei-
faches ersichtlich. Nicht nur handelt es sich hier keineswegs darum,
mittels der analogia emtis die verborgenen Geheimnisse der géttlichen
Offenbarung zu « durchschauen » und die Indirektheit der Ofenbarungs-
erkenntnis « kraft der analogia entis in Direktheit umzuwandeln »,
wie Karl Barths Vorwurf lautet (KD, 175, 180), sondern auch die
natiirliche Gotteserkenntnis auf Grund der analogia entis bleibt eine
hochst indirekte, inadaequate, und dunkle Erkenntnis. Die Gottes-
erkenntnis der analogia entis ist keineswegs dazu bestimmt, als Ersatz
fiir die Gotteserkenntnis des Glaubens auf Grund der Offenbarung
und der ihr zugeordneten analogia fides zu dienen, sondern die natiir-
liche Gotteserkenntnis wird in der ganzen Unvollkommenheit und
Unzuldnglichkeit, die ihr schon an sich (ganz abgesehen vom Ver-
gleich mit Gottes Offenbarung) eigen ist, erkannt. Diese natiirliche
Gotteserkenntnis wird aber von Thomas nicht geringgeschitzt, sondern

1 Huiusmodi nomina non significant quid est Deus, quasi eius substantiam
definiendo et comprehendendo (De Pot. 7, 5 ad 1).



Offenbarung und Analogie 30I

sie wird als die auch dem gefallenen Menschen verbliebene Maglich-
keit gewiirdigt, mit Hilfe seiner geschwichten Vernunftnatur aus dem
Rest der in der Schopfung verbliebenen Gottespuren einen — frei-
lich sehr indirekten und dunklen — Weg zum Schépfer zu finden.
Wenn der gefallene Mensch nicht irgendwelche natiirliche Kenntnis
von Gott besidBe, konnte er ja vor Gott auch nicht mehr verantwort-
lich, nicht einmal « Siinder » sein!. Soviel ist gegen Karl Barth zu
sagen, welchen wir als entschlossenen Feind jeder analogia entis
kennen lernten. — Wihrend wir gegen Barth das Reckh? der analogia
entis verteidigen muBten, miissen wir Brunner an ihre Grenzen erinnern.
DaB Emil Brunner nur von der analogia enfis redet und scheinbar
nur sie gelten lassen will, hat den Grund in seinem Streben, den
Menschen « aus einem Prinzip » zu verstehen. Wie es nur eine Menschen-
natur (keine « Ubernatur») gibt, so gibt es auch nur eine Gottes-
erkenntnis (die urspriingliche, natiirliche) und dementsprechend nur
eine Analogie, die analogia enfts. Dabei ist Brunner freilich der Meinung,
daB die Erkenntnis der urspriinglichen Analogie durch die Siinde
— wenn nicht zerstort — so doch wenigstens verdorben wurde und
erst durch die Offenbarung wieder moglich wird. Ist aber diese resti-
tutio naturae wirklich der ganze Inhalt der Offenbarung und Erlosung
in Jesus Christus ? Wird sich nicht auch Brunner in der biblischen
Exegese und darum auch in der christlichen Dogmatik immer wieder
vor jene entscheidenden Tatsachen und Wahrheiten der christlichen
Offenbarung (Trinitdt, Inkarnation, das Kreuz, usw.) gestellt sehen,
welche einfach den Rahmen oder die Reichweite der analogia entis
sprengen ? — Tatsdchlich widerspricht denn auch Brunner in der
Ausfithrung seiner Theologie fortwihrend seinem Programm, und
widerspricht damit auch der naturalistischen Reduktion, die er am
biblischen Menschenbild und damit an einem entscheidenden Stiick
der biblischen Offenbarung in der Theorie vollziehen méchte. — Die
Entwicklung der thomistischen Lehre von der analogia entis hat uns
gezeigt, wie sehr sich diese nicht nur ihres Rechtes, sondern auch
ihrer Grenzen bewuBt ist, und wie wichtig dies fiir eine Theologie
ist, die es nicht darauf ankommen lassen will, im Interesse einer
« einheitlichen » Lehre vom Menschen, entscheidende Stiicke der
biblischen Anthropologie zu opfern.

1 Per peccatum autem non potest totaliter ab homine tolli quod sit ratio-
nalis, quia jam non esset capax peccati (Summa theol. I-II 85, 2).



302 Offenbarung und Analogie

Nachdem wir nun die Aufgabe des Analogieprinzips sozusagen
an der Grenze der Theologie, in der thomistischen Metaphysik, gesehen
haben, ist nach der Bedeutung des Analogiegedankens in der Theologie
selber, und damit nach dem eigentlichen Verhiltnis von Offenbarung

und Analogie zu fragen.
111,

Die Betrachtung der natiirlichen Gotteserkenntnis auf Grund
der analogia enfis hat uns bereits gezeigt, wie der Mensch letzten
Endes der Unzulinglichkeit seines Erkennens schmerzlich bewuBt
wird. Gerade in seinem eigensten, innern Wesen bleibt uns Gott
unbegreiflich und schlechterdings unvorstellbar, weil auch unsere
hochsten und reinsten Begriffe in ihrer Anwendung auf Gott not-
wendigerweise versagen, weil sie alle den Stempel der Kreatiirlichkeit
tragen : habent modum significandi qui creaturis competit (Summa
theol. I 13, 3). In der gleichen Unvollkommenheit unserer mensch-
lichen Erkenntnis ist es ferner begriindet, daB wir Gott, von dem
wir wissen, daBl sein Wesen in sich vollkommen eins und ungeteilt
sein mub, nur in der Vielheit verschiedener Vollkommenheiten erkennen,
deren Inhalte wir nicht in einem einzigen, ungeteilten und unteilbaren
Wesensgrunde zusammendenken koénnen!. Wohl sagt uns die Ver-
nunft, daB Gott der absolut Einfache 2, der absolut Eine und Einzige 3
sein muB, weil alle Zusammensetzung als solche Unvollkommenheit
einschlieBt . Aber unser natiirlicher Verstand kann aus der Mannig-
faltigkeit der geschopflichen Welt nur auf eine Vielheit verschiedener
Vollkommenheiten schlieBen, ohne sie zu der Einheit zusammen-
denken zu kénnen, die Gott eigen sein muBl. Wir wiirden sonst sehen,
daB in Gott nicht nur Giite und Gerechtigkeit ist, sondern auch daB
Giite und Gerechtigkeit in seinem Wesen identisch sind, sodaB in
Gott die Giite nicht nur Giite, sondern zugleich Gerechtigkeit, und
darum eigentlich weder Giite noch Gerechtigkeit, sondern ein Héheres,
Drittes ist, die ratio intima Deitatis. Und auf ihnliche Weise wiirden
wir sehen, daB Erkennen und Wollen in reinster Weise Gott eigen sind,
jedoch so, daB sein Erkennen zugleich sein Wollen und sein Wollen
zugleich sein Erkennen ist, weil beides weder Erkennen noch Wollen
im Sinne unserer menschlichen Vorstellungsweise ist, sondern ein

1 Vgl. Summa theol. I 13, 4 ad 3.

2 Summa theol. I 3, 7; I. Cont. Gent. 18; De Pot. 7, 1.
3 Summa theol. I 11, 3; I. Cont. Gent. 42; De Pot. 3, 6.
4 1. Cont. Gent. 18.



Offenbarung und Analogie ; 303

Drittes, Hoheres, uns ganz und gar Verborgenes und Unerreichbares :
die ratio intima et eminentissima Deitatis!. Wir koénnen fiir Gott
das «eine Wort», den eimen Namen nicht finden.

Die Grenze unseres natiirlichen Erkennens liegt darin, da unser
Verstand nur jenes Sein und jewmes Wahre zum konnaturalen Objekt
hat, welches ihm die sichtbare Schopfungswelt vermittelt, und daB
er nur von dieser aus weiterdenken kann und nur in Abhingigkeit
von ihr und nach ihrer Analogie die geistigen Wesenheiten erfaft 2.
Wenn sich nun Gott nach seinem eigentlichen, innern Wesen, welches
sub ratione entis sensibilis gerade nicht dargestellt werden kann, dem
Menschen offenbaren will, dann findet nicht nur eine extensive Er-
weiterung der menschlichen Erkenntnisgegenstinde innerhalb des
gleichen formalen Erkenntnisgrundes statt, sondern dann muB auch
die Grenze des sog. objectum formale proportionatum iiberschritten
werden, d. h. der Mensch muB Gottes Wesen unter einem neuen,
héhern Erkenntnisgrund erreichen konnen. Wie das mdglich sei,
haben wir jetzt zu fragen.

Fiir den Glauben besteht diese Frage freilich nicht, ‘denn er st
ja gerade eine Erkenntnis unter einem mewen Erkenntnisgrund, und
iiberdies bezeugt ihm die Heilige Schrift, daB « wir Gott einst sehen
werden, wie er ist» (I. Joh. 3, 2), daB wir ihn einmal « von Angesicht
zu Angesicht », so « wie er uns erkennt » kennen werden (I. Kor. 13, 12),
und daB gerade in dieser Gotteserkenntnis die ewige Seligkeit bestehen
werde (Joh. 17, 3). Der Theologe bemiiht sich aber um ein Verstindnis

1 Diesem unerfiillbaren Streben unseres Geistes nach einer endgiiltigen
Zusammenfassung unserer vielfachen Aussagen iiber Gott hat Cajefan folgen-
den schénen Ausdruck verliechen: Non est enim putandum rationem formalem
propriam sapientiae esse in Deo, sed ... ratio sapientiae in Deo non sapientiae
propria est, sed est propria superioris, puta Deitatis, et communis eminentia
formali justitiae, bonitati, potentiae, etc. Sicut enim res, quae est sapientia,
et res, quae est justitia in creaturis, elevantur in unam rem superioris ordinis,
scilicet Deitatem, et ideo sunt una res in Deo: ita ratio formalis sapientiae
et ratio formalis justitiae elevantur in unam rationem formalem superioris ordinis,
scilicet rationem propriam Deitatis, et sunt una numero ratio formalis eminenter
utramque rationem continens ... Unde subtilissime divinum S. Thomae ingenium
ex hoc, quod ratio sapientiae in Deo est formaliter non solum ipsa, sed etiam
ratio justitiae, et consequenter est ratio propria non sapientiae, sed alicuius
tertii, in creaturis autem est formaliter ipsa propria ratio sapientiae, intulit;
ergo alia est ratio sapientiae in Deo, et alia sapientiae in creaturis ... ratio
sapientiae in homine est solum ipsa, in Deo vero est ipsa et aliae, immo nec ipsa,
nec aliae, sed altior quaedam ratio. Comm. in I 13, 5.

2 Summa theol. I 55, 2; 84, 7; 87, 3 ad 1, usf.



304 Offenbarung und Analogie

dieser im Glauben verbiirgten Tatsache!. — Wir haben wiederholt
gesehen, daB Gottes Wesen unsern Seinsbegriff unendlich iibersteigt,
daB Gott iiber dem Sein und frither als dasselbe ist 2, aber dennoch
ist sein Wesen nicht auferhalb des Seins, sondern das Sein existiert
in der reinsten und vollkommensten Weise iiberhaupt nur in Gott
selbst. Andererseits vermag der menschliche Geist irgendwie das
Seiende als solches zu erkennen, er ist also seinem Wesen nach in
Aufgeschlossenheit und Aufnahmebereitschaft fiir alles Seiende, fiir
die ganze Welt des geistig Erkennbaren. Seine natiirliche Erkenntnis-
kraft — intellectus ut virius — entspricht freilich, auch abgesehen
von der Schwichung durch die Siinde, nur einem beschrinkten Teil
des erkennbaren Seins, aber seine Geistnatur als solche — intellectus
ut intellectus vel capacitas — bedeutet Aufgeschlossenheit oder Auf-
nahmebereitschaft fiir alles Seiende?®. Man kann den Sachverhalt
auch so ausdriicken : seinem proportionierten Gegenstand steht der
menschliche Geist als potentia acfiva naturalis gegeniiber, zum « exten-
siven » Objekt aber verhilt er sich wie eine potentia obedientialis mere
passiva. Nun bezeugt uns aber die Heilige Schrift, daB Gott diese
rein passive Empfinglichkeit zu einer wirklichen Erkenntnis seines
innern Wesens erheben kann. Auf unvollkommene Weise geschieht
dies im Glauben, auf vollkommene Weise in der seligen Anschauung
Gottes.

1 Vgl. Summa theol. I 12, 4. — An dieser gleichen Stelle (wo von der
Moglichkeit der visio beata die Rede ist) pflegten nach Thomas auch die grofien
Thomisten die Frage nach der Moglichkeit der Glaubenserkenntnis zu stellen.
Vgl. Cajetan, Comm. in I 12, 4; Bannez, Comm. in I 12, 1; Joannes a S. Thoma,
Curs. phil. Pars III, q. 10 a. 3; Salmanticenses, Curs. theol. Tr. 1I, Disp. 1.

? Deitas seu res divina prior est ente et omnibus differentiis eius : est enim
super ens et super unum (Cajetan, Comm. in I 39, 1).

3 DaB das Sein in seiner ganzen Weite den extensiven Gegenstand unseres
Geistes bilden kann, ist nur moglich, weil auch der Geist, wie das Sein selbst,
in seinem Wesen analog ist und dem natiirlichen und dem iibernatiirlichen Sein
nicht in gleichem, sondern analogem Verhiltnis gegeniibersteht: Ens naturale
et supernaturale differunt specie etiam in ratione cognoscibilis, imo genere : et
nihilominus possunt specificare unam potentiam. Ad cuius expositionem est

advertendum, quod intellectus et voluntas quoniam sunt potentiae universalissimae
possunt specificari ab aliqua ratione analoga, non univoca etiam in ratione speci-

ficandi (Bamnez, in 1 12, 1). — Auf die Unterscheidung von natiirlichem und
iibernatiirlichem Sein wiirden wir freilich mit der blofen Vernunft nicht auf-
merksam : Dicendum est ... non esse evidens, lumine naturali, objectum intel-

lectus adaequatum esse ens, prout abstrahit a naturali et supernaturali. Unde
qui assereret objectum illius tantum esse ens naturale, non posset ex vi luminis
naturalis evidenter falsitatis convinci (Salmanticenses, Curs. theol. in I. P. Tr. 2,
q. 12, disp. 1, dub. 3). '



Offenbarung und Analogie 305

Wihrend in der natiirlichen Gotteserkenntnis auf dem Wege
der analogia enfis das esse participatum in creaturis sowohl formeller
als materieller Erkenntnisgrund ist und damit eben die Unzuldnglich-
keit dieser Erkenntnis begriindet, wird in der kiinftigen visio beata
Gottes innerstes Wesen selbst sowohl materieller wie formeller Er-
kenntnisgrund sein. Der giitige Gott wird sein Wesen selbst dem
seligen Geiste als Erkenntnisbild darbieten und sich mit ihm auf
unaussprechliche Weise vereinigen !. Das « lumen gloriae », von welchem
die Theologen reden, wird ja nicht ein Licht sein, iz welchem Gott
geschaut wird, sondern es wird den seligen Geist nur stirken, um
direkt Gottes Wesen zu schauen : non est medium in quo Deus vie-
deatur, sed gquo videtur (I 12, 5 ad 3). Weil aber auch dieses Glorien-
licht immer ein geschaffenes und endliches Licht bleibt, kann auch
in der seligen Anschauung Gottes der menschliche Geist Gottes Wesen
niemals komprehensiv, allumfassend «begreifen», so wie sich Gott
selber begreift, — das Geschdopf miiBte ja sonst Gott selbst sein, weil
jede Erkenntnisordnung der Seinsordnung entspricht. Aber dennoch
werden wir das gamze Wesen Gottes schauen. Gottes Unbegreiflich-
keit besteht ja nicht daiin, daB ein 7'eis/ seines Wesens uns unbekannt
bliebe, — denn in Gott sind ja keine Teile —, sondern wir werden zwar
sein ganzes Wesen schauen, aber nicht nach dem ganzen unendlichen
MaBe seiner Erkennbarkeit (Summa theol. I 12, 7; Comp. theol. 106).

Es ist niitzlich, sich der Gotteserkenntnis in der visio beata zu
erinnern, damit die Gotteserkenntnis des Glaubens umso besser sowohl
von ihr, als auch von der natiirlichen Erkenntnis auf dem Wege der
analogia entis unterschieden werden kdénne. Der hl. Thomas hat das
Verhidltnis dieser dreifachen Gotteserkenntnis einmal folgendermafen
gezeichnet : Quia igitur debilis erat Dei cognitio, ad quam homo per
praedictas vias (scil. naturales) intellectuali quodam intuitu pertingere
poterat, ex superabundanti bonitate, ut firmior esset hominis de Deo
cognitio, quaedam de seipso hominibus revelavit, quae intellectum
humanum excedunt ; in qua quidem revelatione secundum congruentiam
hominis quidam ordo servatur, ut paulatim de imperfecto veniat ad
perfectum, sicut in caeteris rebus mobilibus accidit. Primo igitur

! Ad hoc igitur, quod ipse Deus per essentiam cognoscatur, oportet quod
ipse Deus fiat forma intellectus ipsum cognoscentis et conjungatur ei non ad
unam naturam constituendam, sed sicut species intelligibilis intelligenti (Comp.
theol. 105). — Damit ist zugleich ausgesprochen, daB es sich in der visio beata
nicht um eine pantheistische Universalvergottung, sondern um eine unio in ordine
intelligibili handelt. Vgl. De Verit. 8, 1.



306 Offenbarung und Analogie

sic homini revelantur ut tamen non intelligantur, sed solum quasi audita
credantur, quia intellectus hominis, secundum hunc statum quo sensi-
bilibus est connexus, ad ea intuenda quae omnes proportiones sensus
excedunt omnino elevari non potest ; sed quum a sensibilium connexione
fuerit liberatus, tunc elevabitur ad ea quae revelantur intuenda
(IV. Cont. Gent. 1). — Die Gotteserkenntnis des Glaubens steht also
in einem gewissen Sinne in der Mitte zwischen der natiirlichen Gottes-
erkenntnis und der seligen Anschauung. Von der natiirlichen Gottes-
erkenntnis unterscheidet sie sich dadurch, daB wir nicht mehr bloB
die Vollkommenheiten Gottes erkennen, welche wir auf dem Wege
der analogia entis aus seinen Spuren in der geschopflichen Welt ablesen
kénnen, sondern Christus hat uns wirkliche Ziige vom innern Sein
und Leben seines Vaters geoffenbart. Von der visio beata aber unter-
scheidet sich die Gotteserkenntnis des Glaubens dadurch, daB wir
im Glauben Gott nicht direkt durch sein eigenes Wesen als Erkenntnis-
mittel erkennen, sondern auf dem Wege der analogia fidei, «sub
quibusdam similitudinibus et obscuritatibus verborum» (IV. Cont.
Gent. 1). Es folgt also daraus, daB nicht nur unsere natiirliche, sondern
auch unsere Glaubenserkenntnis Gottes — im Unterschied zur visio
beata — keine direkte, sondern eine indirekte und analoge Erkenntnis
ist, und daB es somit nicht nur keine metaphysischen, sondern auch
keine theologischen Begriffe gibt, welche nicht analog wiren. Aber
diese Analogien des Glaubens unterscheiden sich nun von jenen natiir-
lichen Analogien durch ein Zweifaches: durch das, was sie bezeichnen
und durch die Art und Weise, wie sie erkannt werden. Die Gleichnisse
und Analogien, in welchen einst Gott zu den Propheten und Aposteln
und durch seinen eigenen Sohn zu uns von seinem Sein und Leben
und von seinen Ratschliissen gesprochen hat, sagen uns mehr von Gott,
als was wir auf dem Wege der analogia entis von ihm aus seiner Schépfung
zu erkennen vermogen. Sie sind ein von Gott selber in unserer Sprache
geformter, unserm gegenwirtigen Leben der Erwartung angepaBter,
positiver Ausdruck seines innern Seins und Lebens. Daraus folgt
aber zugleich, daB diese Analogien des Glaubens niemals der Ertrag
unseres natiirlichen Denkens und Forschens sein konnen, sondern
Gegenstand eigentlicher Offenbarung sind. DalB Gott auf seine Weise,
— d. h. eben analog, — gut, gerecht, weise usw. sein mul}, das erkennt
die Vernunft auf dem Wege der analogia entis mit natiirlicher Evidenz,
daB aber die neuen Analogien der Offenbarung — wie z. B. Drei-
personlichkeit, generatio, spiratio — ein eigentlicher, wenngleich



Offenbarung und Analogie 307

analoger Ausdruck seines innersten Wesens sind, das kann unser Geist
natiirlicherweise weder als Tatsache erkennen, noch kénnen ihm diese
Analogien in der Kraft des Glaubens einsichtig werden!. Wir kénnen
aber diesen Analogien im Glauben auf Gottes Autoritit hin zustimmen,
weil es ihm gefallen hat, in diesen Analogien von sich zu uns zu reden :
sic homini revelantur ut tamen mnon intelligantur, sed solum quasi
audita credantur (IV. Cont. Gent. 1).

Im Unterschiede und im Gegensatze zu der teils nominalistischen,
teils naturalistischen Entleerung des theologischen Analogiegedankens,
wie sie uns bei Karl Barth und Emil Brunner begegnet ist, 10t der
thomistische Begriff der analogia fidei sowohl die Wirklichkeit als
auch das Geheimnis des christlichen Offenbarungsgedankens unan-
getastet. Weder 16st der hl. Thomas die Wirklichkeit christlicher
Offenbarung — wie Brunner — in eine bloBe Erneuerung der urspriing-
lichen; natiirlichen Gotteserkenntnis auf, noch verwechselt er — wie
Barth — das Geheimnis der christlichen Offenbarung mit jener nomi-
nalistischen Pseudotranszendenz, die den «offenbarenden » Gott tiber
dem endgiiltig verkehrten Reden der Menschen seinen ewigen Monolog
halten li6t. — In jedem Satz der Heiligen Schrift und in jedem Dogma
der Kirche ist ein verniinftig denkbarer, wenngleich nicht einsehbarer
Sinn enthalten 2 ; Gott kleidet sein Wort in Gleichnisse und Analogien,
die unserm natiirlichen Sprachschatz entnommen sind und in einer
bestimmten Beziehung zu seinem verborgenen Sein und Wesen sind,
wenngleich diese Beziehung uns nicht einsichtig ist. Wir sollen im
Glauben die Beziehung dieser geoffenbarten Analogien zu seiner inner-
gottlichen Wirklichkeit auf Gottes Autoritit hin bejahen, denn letzten
Endes ist es der Sinn der gottlichen Offenbarung, dal « jeder unserer
Gedanken gefangen und Christus gehorsam gemacht werde » (II. Kor.
10, 5). In diesem Sinne ist die Analogielehre die Schicksalsfrage jeder
Theologie.

1 Pluralitas personarum in divinis est de his, quae fidei subjacent, et natu-
rali ratione nec investigari, nec sufficienter intelligi possunt ; sed in patria intel-
ligendum exspectatur, cum Deus per essentiam videbitur visione fidei succedente
(De Pot. 9, 5; De Verit. 10, 13; Summa theol. T 32, 1).

? So sind in der Trinititslehre die natiirlichen Begriffe der Einheit, Dreiheit,
Vaterschaft usw. enthalten, und es ist nicht gleichgiiltig, ob diese oder andere
Begriffe gedacht werden, wenn von der Heiligsten Dreifaltigkeit die Rede ist.
Ja, wenn es denkbar wire, daB ein Mensch den in diesen Worten : Ein, Drei,
Vater, Sohn usw. ausgedriickten natiirlich-verniinftigen Sinn nicht zu denken
vermochte, so miiBte ihm notwendig auch der christliche Glaubensakt an das
Geheimnis der Heiligsten Dreifaltigkeit unméglich sein.

Divus Thomas. 21



	Offenbarung und Analogie : ihr Verhältnis in dialektischer und thomistischer Theologie

