
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 15 (1937)

Artikel: Offenbarung und Analogie : ihr Verhältnis in dialektischer und
thomistischer Theologie

Autor: Fehr, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762772

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762772
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Offenbarung und Analogie.
Ihr Verhältnis in dialektischer und thomistischer Theologie.

Von J. FEHR, Appenzell.

Der Analogiegedanke ist von schlechtweg fundamentaler Bedeutung
für jede Theologie, die katholische so gut wie die protestantische.
Diese Tatsache wird kaum von jemandem bestritten und es ist auf
sie auch in den letzten, heftigen Auseinandersetzungen zwischen Karl
Barth und Emil Brunner1 mit Nachdruck hingewiesen worden. Leider
ist es aber gerade in dieser neuen protestantischen Kontroverse sozusagen
bloß beim Hinweis auf die zentrale Bedeutung der Analogie geblieben,
und nicht zu jener Klärung des Analogiebegriffes gekommen, deren die

Offenbarungslehre der Dialektiker so sehr bedürftig wäre. Zwischen
Karl Barth und Emil Brunner, aber auch zwischen ihnen beiden und
der katholischen Theologie, scheinen nach wie vor nicht nur
schwerwiegende Differenzen, sondern auch eine Reihe nicht behobener
Mißverständnisse zu bestehen, welche die Auseinandersetzung über eines

der brennendsten Probleme der Theologie ungemein erschweren. Es

soll im folgenden versucht werden, das zusammenzufassen, was sich
nach der genannten Kontroverse über den dialektischen Analogiebegriff

(im Unterschied zu demjenigen der thomistischen Theologie)

sagen läßt und dieses Ergebnis kritisch zu würdigen.

I.

Zwischen Karl Barth und Emil Brunner scheint eine doppelte,
tiefgreifende Meinungsverschiedenheit zu bestehen. Die erste betrifft
die Frage, ob mit sachlichem Recht von einer analogia entis geredet
werden dürfe, und welches ihre Bedeutung für die Theologie sei, die
zweite betrifft den Sinn und die Bedeutung der sog. analogia fidei.

Hinsichtlich der analogia entis hat Karl Barth seine Meinung
wiederholt und mit aller wünschbaren Deutlichkeit ausgesprochen :

1 Vgl. dazu den Aufsatz « Zweierlei Offenbarung », Gedanken zu einer
protest. Kontroverse, Divus Thomas 1936, Heft 3-4.

Divus Thomas. 20



2Ç2 Offenbarung und Analogie

« Es gibt keine analogia entis » (Die kirchliche Dogmatik [= KD],
S. 459) ; « Ich halte die analogia entis für die Erfindung des Antichrist
und denke, daß man ihretwegen nicht katholisch werden kann. Wobei
ich mir zugleich erlaube, alle andern Gründe, die man haben kann,
nicht katholisch zu werden, für kurzsichtig und unernsthaft zu halten »

(KD, VIII f.). Unter dieser mit aller Schärfe abgelehnten analogia
entis versteht Karl Barth « eine, gewissen geschaffenen Wirklichkeiten
angeblich immanent, also ganz abgesehen von ihrer allfälligen
Beanspruchung durch Gottes Offenbarung eigene trinitarische
Wesensdisposition » (KD, 353). Er versteht darunter «das Stattfinden einer
Gottähnlichkeit des Geschöpfs auch in der gefallenen Welt» (KD, 40),
und damit dann auch die Möglichkeit, unter « Umgehung und
Unschädlichmachung des Entscheidungscharakters der Offenbarung und
des Glaubens » von Gott und göttlichen Dingen zu reden (KD, 40),
das Geheimnis seiner Offenbarung zu verharmlosen, und zu
durchschauen, und die Erkenntnis Gottes aus einer indirekten in eine direkte
zu verwandeln (KD, 175, 180). Karl Barth sieht in der analogia entis

sozusagen einen menschlichen Ersatz für Gottes Offenbarung und
darum eine trügerische Erfindung des Antichrist.

Auf der andern Seite bemüht sich Brunner zu zeigen, daß Barth
« in der Ausführung seiner Theologie seinem Programm "Gegen die

analogia entis' widerspricht », denn — so lautet seine These — : « Die
analogia entis ist nichts spezifisch katholisches, sondern die Basis

jeder Theologie, der christlichen so gut wie der heidnischen »1. Sowohl
Heiden als Christen müssen sich, wenn sie von Gott reden, « kreatür-
licher Gleichnisse » bedienen 2. Wer sich an Brunners Lehre von der

imago Dei, von der Schöpfungsoffenbarung und der natürlichen
Gotteserkenntnis erinnert, wird es begreiflich finden, daß er auch die analogia
entis nicht einfach ablehnen kann. Wenn in der objektiven Schöpfung,
auch nach der Sünde, Gottes Spuren nicht einfach ausgelöscht sind

und sein Bild auch im Menschen nicht einfach getilgt ist, dann kann
der Mensch auf dem Wege der analogia entis auch ohne Gottes
Offenbarung zu einer gewissen natürlichen, — wenngleich nicht
«heilvollen » — Gotteserkenntnis gelangen 3.

1 E. Brunner, Natur und Gnade, Tübingen 19352, S. 41.
2 Ebd., S. 57.
3 Es scheint ungewiß, ob dieser letzte Satz Brunners Ansicht wirklich trifft.

Weil jedoch Karl Barth ihn so versteht, hat er Brunner sein « Nein »

entgegengeschleudert. So zahlreich aber Brunners Äußerungen sind, welche dieses Ver-



Offenbarung und Analogie 293

Aus Brunners Schriften könnte man den Eindruck gewinnen,
als ob Karl Barth von der Verwendung des Analogieprinzips in der

Theologie überhaupt nichts wissen wollte. So etwa, wenn er schreibt,
Barth sei « der erste Theologe, der im Gebrauch des Analogieprinzipes
einen — ja sogar « den » — Gegensatz zwischen Katholizismus und
Protestantismus gesehen hat »I. Tatsächlich sieht Karl Barth diesen

Gegensatz nicht in der Verwendung des Analogieprinzipes überhaupt,
sondern darin, daß er meint, die analogia entis und nicht eine dem

Offenbarungswort entsprechende analogia fidei sei das Grundprinzip
katholischer Theologie (KD, VIII). So schreibt er : « Wir stellen also

der katholischen Lehre von der analogia entis nicht eine Leugnung
des Analogiebegriffes entgegen. Wir sagen aber : die in Frage
kommende Analogie ist nicht eine analogia entis, sondern nach Rom. 12, 6

die àvaXoyta x-rjç xt'crew; : die Entsprechung des Erkannten im Erkennen,
des Gegenstandes im Denken, des Wortes Gottes im gedachten und

gesprochenen Menschenwort » (KD, 257). «Es gibt keine analogia
entis, es gibt nur eine analogia fidei » (KD, 459 f.). — Wir wollen das

Mißverständnis, mit dem wir Barth soeben von der katholischen
Theologie und ihrem Analogieprinzip reden hörten, einstweilen stehen
lassen und darauf achten, wie er uns den Sinn seiner Analogie erklärt
und begründet.

In einem frühern Zusammenhang2 hatten wir gezeigt, wie Karl
Barth in seiner Offenbarungslehre nach einem eindrucksvollen Exkurs
über das Geheimnis des innertrinitarischen Sprechens und Vernehmens
seines eigenen Wortes schließlich doch wieder bei der Frage anlangte :

wie denn der Mensch Gottes Wort höre, und wie darauf seine Rede von

ständnis nahelegen, so fehlt es bei ihm — auch hinsichtlich der Tragweite des

Analogieprinzips — doch nicht an Stellen, welche jene « katholisierende »

Interpretation zu verbieten scheinen. So kann z. B. Brunner erklären : « Ich bin also

— und dies schon seit vielen Jahren — mit Barth der Meinung, daß es keine

legitime Gotteserkenntnis durch Verwendung des Analogieprinzipes, d. h. per viam
eminentiae, gebe, sondern nur eine von Jesus Christus aus gewonnene» (Natur
und Gnade, S. 57). — Es fragt sich auch hier lediglich : was heißt « legitime »

Gotteserkenntnis Heißt es « mit Barth », daß es überhaupt keine
Gotteserkenntnis ist, oder heißt es, daß es zwar eine wirkliche Erkenntnis Gottes ist,
welche aber ohne Offenbarung und Glaube niemandem zum Heil gereicht —
Eine gewisse Unsicherheit und Unklarheit ist für diese Analogie-Lehre, wie für
die entsprechende imago-Lehre bezeichnend.

1 Natur und Gnade, S. 39.
2 Vgl. den Aufsatz : Die Offenbarung als « Wort Gottes », Divus Thomas 1937,

Heft 1.



Offenbarung und Analogie

Gott beschaffen sein müsse. Diese Frage ist der Ausgangspunkt für
Barths theologische Analogielehre. — Gottes Wort kommt zum
Menschen in « geschöpflicher Gestalt » (KD, n), also in der Gestalt menschlicher

Worte, Begriffe, Gleichnisse, Zeichen. «Wir haben das Wort Gottes
nicht anders als im Geheimnis seiner Welthaftigkeit ». « Wenn Gott
nicht welthaft zu uns spräche, würde er gar nicht zu uns sprechen »

(KD, 171, 175). Diese Welthaftigkeit bedeutet für Barth eine doppelte
Indirektheit : weil Gottes Wort geschöpfliche Gestalt annimmt, kann
zwischen ihnen keine « Ähnlichkeit und Entsprechung » bestehen,
und weil es dazu noch die Gestalt menschlich-sündiger Rede ist,
besteht zwischen dem Wort Gottes und seiner Gestalt in Bibel,
Verkündigung und Theologie sogar Gegensatz, Widerspruch Diese

Gestalt « entspricht der Sache nicht, sondern sie widerspricht ihr »

(KD, 172).

Dennoch redet Barth von einer analogia fidei Denn, obwohl die
Bilder und Begriffe der Bibel für unser Denken Torheit und Ärgernis
sind, obwohl es in unserm Munde gar « kein wahres Wort » gibt, obwohl
wir z. B. gar nicht wissen was wir sagen, wenn wir Jesus Christus das

ewige Wort Gottes nennen (KD, 174, 458, 463, usf.), so kann doch

Gott, wann und wo es ihm gefällt, die in sich ungeeigneten, ja
widersprechenden Begriffe zu wahrer Analogie und Ähnlichkeit erheben

(KD, 251). Unser kreatürliches Denken und Reden besitzt im
Verhältnis zu Gott keine « Gleichnisfähigkeit », und darum bedarf es « der

Ausgießung des Heiligen Geistes », um das, was wir als Wort kennen,

zu solcher Gleichnisfähigkeit je und je zu erwecken und zu erheben,
damit es Wahrheit werde, wenn wir Jesus Christus das Wort Gottes

nennen. Die biblischen Begriffe und Gleichnisse sind also nicht an
sich, nicht nach ihrem natürlichen Sinngehalt, geeignet, Analogien für
Gott und göttliche Dinge zu sein, sondern sie müssen solche Analogien
je und je werden, indem der Heilige Geist sie im Akt seines zu-uns-
Redens (und für-uns-Hörens als solche qualifiziert (KD, 123, 252 f.,

352 f.)
Von dieser Analogie-Lehre sagt Brunner mit Recht : « Das ist

ein unerhörter theologischer Nominalismus, gegenüber dem auch

der Occams harmlos erscheint. Denn das würde ja heißen : Daß wir
Gott 'Vatei', 'Sohn', 'Geist' nennen, daß wir von Gottes 'Wort'
sprechen usw., liegt nicht darin, daß Gott eher mit einem Vater als

mit irgend etwas sonst Ähnlichkeit hat, sondern einfach darin, daß

Gott es in der Schrift so sagt. Gott sagt es nicht darum, weil es



Offenbarung und Analogie 295

— durch seine Schöpfung, von seiner Schöpfung her — schon so ist,
sondern es wird erst so durch Gottes Schriftwort »1.

Man darf aber des weitern sagen, daß diese Lehre Barths nur
noch mißbräuchlich als analogia fidei bezeichnet wird, denn nach

allgemeinem theologischen Sprachgebrauch gehört es wesentlich zum
Begriff der Analogie, daß die verschiedenen analogata bei aller (vielleicht
unendlich-qualitativen) Verschiedenheit ihrer Natur doch eine gemeinsame,

innere Beziehung zum analogon besitzen. Ist dies aber nicht
mehr der Fall, besteht keine innere Beziehung zwischen Gott und
bestimmten menschlichen Begriffen (wie : Person, Geist, Wort), dann
habe ich auch keinen Grund, weiter von einer Analogie, das heißt
Ähnlichkeit oder Entsprechung zu reden. Brunner bekommt dann

Recht, wenn er Barth beschuldigt, den Boden der Analogie wenigstens
in der Theorie überhaupt verlassen zu haben, wenngleich er praktisch
stets vom Analogieprinzip abhängig bleibt.

Und endlich ist zu dieser Analogie-Lehre zu sagen, daß sie auf
die Frage gar nicht antwortet, auf die sie antworten soll : wie hört
denn der Mensch Gottes Wort Wenn das was wir hören nicht « Wahrheit

» ist, sondern die Stimme der Hölle, was kommt es denn so sehr

darauf an, wie unser Wort beschaffen sei Die wahre Analogie, die
nach Barth in der Ausgießung des Heiligen Geistes wird, spricht ja
Gott von und zu sich selber, denn Subjekt dieses Redens und Hörens

bleibt er allein (KD, 485). Der Mensch steht noch immer vor demselben

geschlossenen Kreis.
Während Karl Barth in genauer Entsprechung zu seiner Natur-

Gnade-Lehre von einer analogia entis nichts wissen will, und die von
ihm verkündete analogia fidei nur zu Unrecht diesen Namen trägt,
scheinen die Dinge bei Emil Brunner nahezu umgekehrt zu liegen.
Bei ihm verschwindet der Begriff der analogia fidei völlig zugunsten
der analogia entis, welch letzterer er eine fundamentale Bedeutung
innerhalb der Theologie zuerkennt. Sie ist für ihn überhaupt die
«Basis jeder Theologie». Man würde Brunner jedoch Unrecht tun,
wenn man diese seine Terminologie zum vornherein naturalistisch
deuten würde. Tatsächlich ist auch er der Meinung, daß es sehr darauf
ankommt « welche Analogien » die Theologie gebrauche, daß sie nur
« auf Grund der Bibel die richtigen Gleichnisse und im richtigen Sinne

verwendet »2. Daß Brunner seine theologische Analogie trotzdem

1 Natur und Gnade, S. 39.
2 Ebd. S. 41, 57.



296 Offenbarung und Analogie

analogia entis und nicht analogia fidei nennt, dürfte auf eine zweifache
Überlegung zurückzuführen sein. Er wollte vielleicht im Gegensatz

zu Barth betonen, daß Gott sich unserm Glauben nicht bloß in zufällig
gewählten Analogien offenbart, an deren Stelle ebenso gut andere
stehen könnten, sondern daß es geschöpfliche Analogien gibt, die

ihrem Sein nach besser als andere zu diesem erhabenen Dienst geeignet
sind, wenngleich uns diese « Eignung » nur im Glauben offenbar wird.
Vor allem aber ist daran zu erinnern, daß Brunners Analogielehre

genau seiner Natur-Gnade-Lehre entspricht. Brunners Anliegen auf
diesem Gebiet ist « die Einheitlichkeit der theologisch-glaubensmäßigen
Sicht des Menschenwesens »1. Der Mensch muß aus einem Prinzip
verstanden werden : die natürliche Gottebenbildlichkeit war seine

eigentliche, ursprüngliche Natur ; in der Sünde hat er nicht etwa
eine Übernatur verloren, sondern da wurde seine Natur, die imago
Dei, zu einem kümmerlichen Rest verdorben ; in der Erlösung findet
er seine wahre Natur, die Gottebenbildlichkeit, wieder2. Weil es für
Brunner nur diese Gottebenbildlichkeit gibt, die sich mit dem Begriff
der natürlichen humanitas deckt, darum kennt er auch nur eine

Analogie, die analogia entis. Sie entsprach einst vollkommen dem

ursprünglichen Gottesbild im Menschen ; sie begleitet als gestörte
Analogie das verdorbene Gottesbild im sündigen Menschen, und in
der Offenbarung lebt sie gleichsam wieder auf « soweit die renovatio
oder restitutio imaginis reicht ». Imago und analogia, die neue
Erkenntnis und das neue Sein sind zwei Seiten ein und derselben Sache 3.

Gegen diese Analogielehre Brunners müßte alles wiederholt werden,

was früher gegen seine Natur-Gnade-Lehre gesagt wurde4. Sie ist
das Ergebnis derselben unheimlichen Reduktion der christlichen
Botschaft, von welcher bereits Brunners imago-Lehre deutliches Zeugnis

ablegte. Zwischen Brunner und der katholischen Theologie müßte

die Auseinandersetzung entscheidend auf dem Boden der Heiligen
Schrift Alten und Neuen Bundes geführt werden können. Wie wenig

verheißungsvoll dieses Unternehmen sein dürfte, muß man jedoch
schon daraus ersehen, daß Brunner zur Aufrechterhaltung seiner Lehre

1 E. Brunner, Der Mensch im Widerspruch, Die christliche Lehre vom
wahren und vom wirklichen Menschen, Berlin 1937, S. 84.

2 Der Mensch im Widerspruch, S. 71 ff. ; 519 ff.
3 Natur und Gnade, S. 57.
4 Vgl. dazu den Schriftbeweis gegen Brunners Natur-Gnade-Lehre im

Aufsatz : « Zweierlei Offenbarung », Divus Thomas 1936, Heft 3-4.



Offenbarung und Analogie 297

sich genötigt (und bereit sah, die unbequeme « Adamshistorie »

samt der traditionellen Erbsündenlehre zu — opfern !l.
Der katholischen Theologie ist die Frage gestellt, ob ihre vom

hl. Thomas übernommene Analogielehre geeignet sei, sowohl die Skylla
des Barth'schen Nominalismus zu vermeiden, als auch der Charybdis
von Brunners Reduktion des Christlichen zu entgehen. Aus der

Betrachtung der thomistischen Analogielehre werden sich neue Gesichtspunkte

für die Kritik des dialektischen Analogiebegriffs ergeben.

II.
Wenn wir zunächst nach dem analogia-ewA's-Begriff des hl. Thomas

und der Thomisten fragen, so kann es sich freilich nicht darum handeln,
das Analogieproblem in seiner ganzen Breite aufzurollen 2. Während
Karl Barth und Emil Brunner zwar die fundamentale Bedeutung des

Analogiegedankens einsehen, so lassen sich bei ihnen einstweilen doch

nur ganz wenige und dürftige Ansatzpunkte für eine Analogielehre
finden. In der katholischen Theologie haben aber gerade die
gründlichsten Theologen diesem Problem stets die entsprechende
Aufmerksamkeit geschenkt.

Die analogia entis gehört nach thomistischer Auffassung zu den
brennendsten theologischen Grenziragen : sie ist das entscheidende
Problem der natürlichen Metaphysik. Das « Sein » nämlich, welches

der eigentliche Gegenstand der Metaphysik ist, ist von allem, was

es gibt, das analogste. Denn alles, was irgendwie ist, ist ein Sein, es

ist in allen Arten, Gattungen und Differenzen mitenthalten, und zwar
kommt dieses Sein allem, was ist, nicht bloß als äußerer Name, sondern
als innere Wesensbezeichnung zu, und endlich — was das entscheidende
ist — kommt das Sein allem, was ist, weder in vollkommen gleichem,
noch auch in vollkommen verschiedenem, sondern in ähnlichem,
analogem Sinne zu. Das Sein ist also das avaXoyov xar' è?oy-/,v.

1 Brunner, Der Mensch im Widerspruch, S. 73 ff., 103 f., 110 ff., usf. —
Es ist auch bedaueriich, daß Brunners theologische Anthropologie — ähnlich
wie seine frühern Werke — von zahllosen, massivsten Mißverständnissen — wie
z. B. die « Zwei-Stockwerke-Theorie » — der katholischen Lehre belastet ist.

2 Für die thomistische Analogielehre vgl. unter neuern Darstellungen vor
allem : J. Ramirez, De analogia secundum doctrinam aristotelico-thomisticam
(La ciencia tomista, Madrid 1921-22) und G. M. Manser, Das Wesen des Thomismus,
Freiburg 1935 2- — Für die Bedeutung des Analogieprinzips in der Theologie :

M. T.-L. Penido, Le rôle de l'analogie en théologie dogmatique, Paris 1931 ;
A. Gardeil, Le donné révélé et la théologie, Juvisy 1932 2 ; R. Garrigou-Lagrange,
Le sens commun, la philosophie de l'être et les formules dogmatiques, Paris 1922.



298 Offenbarung und Analogie

Die Analogie ist nach thomistischem Verständnis etwas wesentlich

Relatives, d. h. sie bedeutet weder absolute Identität, noch absolute
Verschiedenheit, sondern eine relative Einheit, eine Verhältnis- oder

Beziehungsgemeinsamkeit verschiedener Wesen zu einem gemeinsamen
àvodvoyov : dem Sein. Es gehört zum Begriff der metaphysischen
Seinsanalogie, daß zwar den verschiedenen Analogiegliedern ein wirkliches,
inneres Verhältnis zum àvâloyov gemeinsam ist, daß aber die
Verschiedenheit dieses Verhältnisses selbst wiederum den Raum für eine

unendliche Verschiedenheit der Analogieglieder unter sich offen läßt.
Diese analogia entis garantiert die Möglichkeit und bezeichnet aber

zugleich auch die Grenzen der natürlichen Gotteserkenntnis I.
Aus der Gesamtheit der gewordenen, bedingten Dinge schließt

die Metaphysik auf ein absolut unbedingtes, ganz in sich selbst
begründetes Sein, auf den Schöpfer. Ihm muß das Sein innerlich-wesentlich

zukommen, denn sonst könnte er nicht Ursache sein, weil er nichts
wäre. Alles was « ist », ist eben irgendwie ein Sein. Diese Aussagen
enthalten aber durchaus keine Beschränkung des göttlichen Wesens,

sondern wahren vollständig seine unendliche Distanz von allem bedingt
und beschränkt Seienden. In der analogia entis reden wir ja nicht
von einem einfachen Verhältnis des kreatürlichen Seins zu Gott,
sondern von einem Verhältnis zweier Verhältnisse2. Sowohl Gott
wie das Geschöpf stehen in einem Verhältnis zum Sein, denn dieses

ist kein Gattungs- oder Artbegriff, sondern kommt — über allen

Gattungen und Arten stehend — notwendig allem, was überhaupt
ist, innerlich und wesentlich zu. Aber das Verhältnis zum Sein ist
in Gott und im Geschöpf ein absolut verschiedenes. Das Geschöpf
nimmt in begrenzter Weise Anteil am Sein, es hat ein gewordenes,
endliches, bedingtes und begxenztes Sein ; Gott aber ist das in sich

selbst begründete, unbedingte, schlechterdings unbeschränkte Sein.

Auf diesem Prinzip der analogia entis beruht unsere gesamte
natürliche Gotteserkenntnis. In der gleich analogen, aber wirklichen
Weise, wie wir Gott « den Seienden » nannten, sagen wir von ihm auch

alle andern auf das Sein gegründeten Eigenschaften aus, welche aus

1 Obwohl es verschiedene Analogie-Arten gibt, ist hier und im folgenden
nur von der eigentlichen metaphysischen Analogie (analogia proportionalitatis
propria) die Rede, weil diese allein für die metaphysische Gotteserkenntnis von
Bedeutung ist.

2 Finitum et infinitum, quamvis non possint esse proportionata, possunt
tarnen esse proportionabilia. De Verit. 23, 7, und 3, 1 ad 7.



Offenbarung und Analogie 299

sich eine reine Vollkommenheit, ohne Rücksicht auf deren beschränkte
oder absolute Verwirklichung, besagen. So nennen wir Gott wesentlich

« gut », denn so wie die Schöpfung am Guten in endlich-beschränkter
Weise teilhat, so ist Gott, wie er das Sein selbst ist, auch die absolute
Güte selbst. Er hat nicht nur in einem unendlich gesteigerten Grade

an der Güte Anteil, sondern er ist sie wesentlich selbst: Deus est bonus

per suam essentiam (Summa theol. I 6, 3). Und wie der Mensch auf
seine Weise durch die Seele am Geiste Anteil hat, so ist Gott in absoluter
Weise Geist und Erkenntnis : Intelligere Dei est eius substantia (Summa
theol. 114,4). Darum ist Gott auch in eminenter Weise der « Lebendige ».

Das Geschöpf lebt ein endliches, potenzielles Leben, Gott aber welcher
das Sein selbst, actus purus ist, ist darum auch der lebendige Gott
im absoluten und eminenten Sinn : Deus est ipse actus. Intellectus
enim eius est ipsum suum intelligere Unde relinquitur quod ipsa
Dei substantia sit vita, et actus eius sit vita ipsius optima et sempiterna
(In XII. Met. 8. Nr. 2544).

Wir können uns nun rückblickend über Wert und Grenzen der

natürlichen Gotteserkenntnis auf Grund der analogia entis Rechenschaft

geben. Einerseits handelt es sich um eine wirkliche und nicht
bloß metaphorische, um eine positive und nicht bloß negative Erkenntnis
des göttlichen Wesens. Es gehört ja zum Begriffe der analogia entis,
daß das àvàXoyov in den verschiedenen Analogiegliedern wirklich und
formell enthalten sei. Wer also eine irgendwie positive Gotteserkenntnis

auf dem Wege der Analogie bestreitet, hat damit auch bereits die
wahre metaphysische Analogie aufgegeben1. — Die Analogie bezeichnet
aber auch die Grenzen, welche der natürlichen Gotteserkenntnis gesteckt
sind. Wir wissen wohl, daß gewisse Vollkommenheiten (Sein, Geist,
Leben, usf.) in Gott sein müssen, aber wir wissen nicht wie er diese

Vollkommenheiten besitzt : modus autem supereminentiae quo in
Deo dictae perfectiones inveniuntur per nomina a nobis imposita
significari non potest (I. Cont. Gent. 30). Wir erkennen wohl, daß

Gott irgendwie Sein, Geist, Leben sein muß, aber weil wir nicht wissen

wie diese Vollkommenheiten in ihm sind, erkennen wir Gott gerade

1 St. Thomas hat den positiven Charakter der natürlichen Gotteserkenntnis
zu wiederholten Malen betont (Summa theol. I 13, 2 ; De Pot. 7, 5 ; De Verit. 2, 1 ;

I. Cont. Gent. 30) und eine rein negative Gotteserkenntnis sogar für unmöglich
gehalten : Nisi intellectus humanus aliquid de Deo affirmative cognosceret, nihil
de Deo posset negare. Non autem cognosceret, si nihil quod de Deo dicit, de
eo verificaretur affirmative (De Pot. 7, 5).



3oo Offenbarung und Analogie

in dem nicht, was ihm allein eigen ist. Aus allem dem ergibt sich,
daß es auf Grund der analogia entis nicht nur kein definierendes oder

komprehensives Erkennen Gottes gibtx, sondern daß wir in einem
bestimmten Sinne auch die reinsten Vollkommenheiten von Gott
ebensogut bejahen als auch verneinen können : In nominibus igitur
quae Deo attribuimus est duo considerare, scilicet perfectiones ipsas
significatas, ut bonitatem, vitam et huiusmodi ; et modum significandi.
Quantum igitur ad id quod significant huiusmodi nomina, proprie
competunt Deo, et magis proprie quam ipsis creaturis, et per prius
dicuntur de eo. Quantum vero ad modum significandi non proprie
dicuntur de Deo. Habent enim modum significandi qui creaturis

competit (Summa theol. I 13, 3 ; I. Cont. Gent. 30 ; De Pot. 7, 5 ;

De Verit. 2, 1). Ihrem Inhalt nach, quantum ad rem significatam,
müssen die sog. transzendentalen Vollkommenheiten in einem
wirklichen und positiven Sinne Gott zukommen, weil aber keines unserer
menschlichen Worte die absolut transzendente Seinsweise dieser
Vollkommenheiten in Gott auszudrücken vermag, bleibt er für uns
immer noch der Unbegriffene und Unbegreifliche. Im Sinne dieser

Dialektik kann auch der hl. Thomas von der natürlichen
Gotteserkenntnis schließlich sagen : Illud est ultimum cognitionis humanae
de Deo quod sciât se Deum nescire (De Pot. 7, 5 ad 14).

Aus der thomistischen analogia-entis-Lehre ist nun ein
zweifaches ersichtlich. Nicht nur handelt es sich hier keineswegs darum,
mittels der analogia entis die verborgenen Geheimnisse der göttlichen
Offenbarung zu « durchschauen » und die Indirektheit der Offenbarungs-
erkenntnis « kraft der analogia entis in Direktheit umzuwandeln »,

wie Karl Barths Vorwurf lautet (KD, 175, 180), sondern auch die
natürliche Gotteserkenntnis auf Grund der analogia entis bleibt eine

höchst indirekte, inadaequate, und dunkle Erkenntnis. Die
Gotteserkenntnis der analogia entis ist keineswegs dazu bestimmt, als Ersatz
für die Gotteserkenntnis des Glaubens auf Grund der Offenbarung
und der ihr zugeordneten analogia fidei zu dienen, sondern die natürliche

Gotteserkenntnis wird in der ganzen Unvollkommenheit und

Unzulänglichkeit, die ihr schon an sich (ganz abgesehen vom
Vergleich mit Gottes Offenbarung) eigen ist, erkannt. Diese natürliche
Gotteserkenntnis wird aber von Thomas nicht geringgeschätzt, sondern

1 Huiusmodi nomina non significant quid est Deus, quasi eius substantiam
definiendo et comprehendendo (De Pot. 7, 5 ad 1).



Ofienbarung und Analogie 301

sie wird als die auch dem gefallenen Menschen verbliebene Möglichkeit

gewürdigt, mit Hilfe seiner geschwächten Vernunftnatur aus dem
Rest der in der Schöpfung verbliebenen Gottespuren einen — freilich

sehr indirekten und dunklen — Weg zum Schöpfer zu finden.
Wenn der gefallene Mensch nicht irgendwelche natürliche Kenntnis
von Gott besäße, könnte er ja vor Gott auch nicht mehr verantwortlich,

nicht einmal « Sünder » sein I. Soviel ist gegen Karl Barth zu

sagen, welchen wir als entschlossenen Feind jeder analogia entis
kennen lernten. — Während wir gegen Barth das Recht der analogia
entis verteidigen mußten, müssen wir Brunner an ihre Grenzen erinnern.
Daß Emil Brunner nur von der analogia entis redet und scheinbar

nur sie gelten lassen will, hat den Grund in seinem Streben, den

Menschen « aus einem Prinzip » zu verstehen. Wie es nur eine Menschennatur

(keine « Übernatur ») gibt, so gibt es auch nur eine

Gotteserkenntnis (die ursprüngliche, natürliche) und dementsprechend nur
eine Analogie, die analogia entis. Dabei ist Brunner freilich der Meinung,
daß die Erkenntnis der ursprünglichen Analogie durch die Sünde

— wenn nicht zerstört — so doch wenigstens verdorben wurde und
erst durch die Offenbarung wieder möglich wird. Ist aber diese restitutio

naturae wirklich der ganze Inhalt der Offenbarung und Erlösung
in Jesus Christus Wird sich nicht auch Brunner in der biblischen

Exegese und darum auch in der christlichen Dogmatik immer wieder

vor jene entscheidenden Tatsachen und Wahrheiten der christlichen

Offenbarung (Trinität, Inkarnation, das Kreuz, usw.) gestellt sehen,

welche einfach den Rahmen oder die Reichweite der analogia entis

sprengen — Tatsächlich widerspricht denn auch Brunner in der

Ausführung seiner Theologie fortwährend seinem Programm, und

widerspricht damit auch der naturalistischen Reduktion, die er am
biblischen Menschenbild und damit an einem entscheidenden Stück
der biblischen Offenbarung in der Theorie vollziehen möchte. — Die

Entwicklung der thomistischen Lehre von der analogia entis hat uns

gezeigt, wie sehr sich diese nicht nur ihres Rechtes, sondern auch

ihrer Grenzen bewußt ist, und wie wichtig dies für eine Theologie
ist, die es nicht darauf ankommen lassen will, im Interesse einer
« einheitlichen » Lehre vom Menschen, entscheidende Stücke der
biblischen Anthropologie zu opfern.

1 Per peccatum autem non potest totaliter ab homine tolli quod sit ratio-
nalis, quia jam non esset capax peccati (Summa theol. I-II 85, 2).



302 Offenbarung und Analogie

Nachdem wir nun die Aufgabe des Analogieprinzips sozusagen
an der Grenze der Theologie, in der thomistischen Metaphysik, gesehen

haben, ist nach der Bedeutung des Analogiegedankens in der Theologie
selber, und damit nach dem eigentlichen Verhältnis von Offenbarung
und Analogie zu fragen.

III.
Die Betrachtung der natürlichen Gotteserkenntnis auf Grund

der analogia entis hat uns bereits gezeigt, wie der Mensch letzten
Endes der Unzulänglichkeit seines Erkennens schmerzlich bewußt
wird. Gerade in seinem eigensten, innern Wesen bleibt uns Gott
unbegreiflich und schlechterdings unvorstellbar, weil auch unsere
höchsten und reinsten Begriffe in ihrer Anwendung auf Gott
notwendigerweise versagen, weil sie alle den Stempel der Kreatürlichkeit
tragen : habent modum significandi qui creaturis competit (Summa
theol. I 13, 3). In der gleichen Unvollkommenheit unserer menschlichen

Erkenntnis ist es ferner begründet, daß wir Gott, von dem
wir wissen, daß sein Wesen in sich vollkommen eins und ungeteilt
sein muß, nur in der Vielheit verschiedener Vollkommenheiten erkennen,
deren Inhalte wir nicht in einem einzigen, ungeteilten und unteilbaren
Wesensgrunde zusammendenken könnenx. Wohl sagt uns die
Vernunft, daß Gott der absolut Einfache 2, der absolut Eine und Einzige 3

sein muß, weil alle Zusammensetzung als solche Unvollkommenheit
einschließt 4. Aber unser natürlicher Verstand kann aus der
Mannigfaltigkeit der geschöpfliehen Welt nur auf eine Vielheit verschiedener
Vollkommenheiten schließen, ohne sie zu der Einheit zusammendenken

zu können, die Gott eigen sein muß. Wir würden sonst sehen,

daß in Gott nicht nur Güte und Gerechtigkeit ist, sondern auch daß
Güte und Gerechtigkeit in seinem Wesen identisch sind, sodaß in
Gott die Güte nicht nur Güte, sondern zugleich Gerechtigkeit, und
darum eigentlich weder Güte noch Gerechtigkeit, sondern ein Höheres,
Drittes ist, die ratio intima Deitatis. Und auf ähnliche Weise würden
wir sehen, daß Erkennen und Wollen in reinster Weise Gott eigen sind,

jedoch so, daß sein Erkennen zugleich sein Wollen und sein Wollen
zugleich sein Erkennen ist, weil beides weder Erkennen noch Wollen
im Sinne unserer menschlichen Vorstellungsweise ist, sondern ein

1 Vgl. Summa theol. I 13, 4 ad 3.
2 Summa theol. I 3, 7 ; I. Cont. Gent. 18 ; De Pot. 7, 1.
3 Summa theol. I 11, 3 ; I. Cont. Gent. 42 ; De Pot. 3, 6.
4 I. Cont. Gent. 18.



Offenbarung und Analogie 303

Drittes, Höheres, uns ganz und gar Verborgenes und Unerreichbares :

die ratio intima et eminentissima Deitatis h Wir können für Gott
das « eine Wort », den einen Namen nicht finden.

Die Grenze unseres natürlichen Erkennens liegt darin, daß unser
Verstand nur jenes Sein und jenes Wahre zum konnaturalen Objekt
hat, welches ihm die sichtbare Schöpfungswelt vermittelt, und daß

er nur von dieser aus weiterdenken kann und nur in Abhängigkeit
von ihr und nach ihrer Analogie die geistigen Wesenheiten erfaßt2.
Wenn sich nun Gott nach seinem eigentlichen, innern Wesen, welches

sub ratione entis sensibilis gerade nicht dargestellt werden kann, dem
Menschen offenbaren will, dann findet nicht nur eine extensive
Erweiterung der menschlichen Erkenntnisgegenstände innerhalb des

gleichen formalen Erkenntnisgrundes statt, sondern dann muß auch
die Grenze des sog. objectum formale proportionatum überschritten
werden, d. h. der Mensch muß Gottes Wesen unter einem neuen,
höhern Erkenntnisgrund erreichen können. Wie das möglich sei,

haben wir jetzt zu fragen.
Für den Glauben besteht diese Frage freilich nicht, denn er ist

ja gerade eine Erkenntnis unter einem neuen Erkenntnisgrund, und
überdies bezeugt ihm die Heilige Schrift, daß « wir Gott einst sehen

werden, wie er ist» (I. Joh. 3, 2), daß wir ihn einmal «von Angesicht
zu Angesicht », so « wie er uns erkennt » kennen werden (I. Kor. 13, 12),
und daß gerade in dieser Gotteserkenntnis die ewige Seligkeit bestehen

werde (Joh. 17, 3). Der Theologe bemüht sich aber um ein Verständnis

1 Diesem unerfüllbaren Streben unseres Geistes nach einer endgültigen
Zusammenfassung unserer vielfachen Aussagen über Gott hat Cajetan folgenden

schönen Ausdruck verliehen : Non est enim putandum rationem formalem
propriam sapientiae esse in Deo, sed ratio sapientiae in Deo non sapientiae
propria est, sed est propria superioris, puta Deitatis, et communis eminentia
formali justitiae, bonitati, potentiae, etc. Sicut enim res, quae est sapientia,
et res, quae est justifia in creaturis, elevantur in unam rem superioris ordinis,
scilicet Deitatem, et ideo sunt una res in Deo : ita ratio formalis sapientiae
et ratio formalis justitiae elevantur in unam rationem formalem superioris ordinis,
scilicet rationem propriam Deitatis, et sunt una numéro ratio formalis eminenter
utramque rationem continens Unde subtilissime divinum S. Thomae ingenium
ex hoc, quod ratio sapientiae in Deo est formaliter non solum ipsa, sed etiam
ratio justitiae, et consequenter est ratio propria non sapientiae, sed alicuius
tertii, in creaturis autem est formaliter ipsa propria ratio sapientiae, intulit ;

ergo alia est ratio sapientiae in Deo, et alia sapientiae in creaturis ratio
sapientiae in homine est solum ipsa, in Deo vero est ipsa et aliae, immo nec ipsa,
nec aliae, sed altior quaedam ratio. Comm. in I 13, 5.

2 Summa theol. I 55, 2 ; 84, 7 ; 87, 3 ad 1, usf.



304 Offenbarung und Analogie

dieser im Glauben verbürgten Tatsache1. — Wir haben wiederholt
gesehen, daß Gottes Wesen unsern Seinsbegriff unendlich übersteigt,
daß Gott über dem Sein und früher als dasselbe ist2, aber dennoch
ist sein Wesen nicht außerhalb des Seins, sondern das Sein existiert
in der reinsten und vollkommensten Weise überhaupt nur in Gott
selbst. Andererseits vermag der menschliche Geist irgendwie das

Seiende als solches zu erkennen, er ist also seinem Wesen nach in
Aufgeschlossenheit und Aufnahmebereitschaft für alles Seiende, für
die ganze Welt des geistig Erkennbaren. Seine natürliche Erkenntnis-
kraft — intellectus ut virtus — entspricht freilich, auch abgesehen

von der Schwächung durch die Sünde, nur einem beschränkten Teil
des erkennbaren Seins, aber seine Geistnatur als solche — intellectus
ut intellectus vel capacitas — bedeutet Aufgeschlossenheit oder
Aufnahmebereitschaft für alles Seiende3. Man kann den Sachverhalt
auch so ausdrücken : seinem proportionierten Gegenstand steht der
menschliche Geist als potentia activa naturalis gegenüber, zum « extensiven

» Objekt aber verhält er sich wie eine potentia obedientialis mere

Passiva. Nun bezeugt uns aber die Heilige Schrift, daß Gott diese

rein passive Empfänglichkeit zu einer wirklichen Erkenntnis seines

innern Wesens erheben kann. Auf unvollkommene Weise geschieht
dies im Glauben, auf vollkommene Weise in der seligen Anschauung
Gottes.

1 Vgl. Summa theol. I 12, 4. — An dieser gleichen Stelle (wo von der
Möglichkeit der visio beata die Rede ist) pflegten nach Thomas auch die großen
Thomisten die Frage nach der Möglichkeit der Glaubenserkenntnis zu stellen.
Vgl. Cajelan, Comm. in I 12, 4 ; Bannez, Comm. in I 12, 1 ; Joannes a S. Thoma,
Curs. phil. Pars III, q. 10 a. 3 ; Salmanticenses, Curs. theol. Tr. II, Disp. 1.

2 Deitas seu res divina prior est ente et omnibus differentiis eius : est enim
super ens et super unum (Cajetan, Comm. in I 39, 1).

3 Daß das Sein in seiner ganzen Weite den extensiven Gegenstand unseres
Geistes bilden kann, ist nur möglich, weil auch der Geist, wie das Sein selbst,
in seinem Wesen analog ist und dem natürlichen und dem übernatürlichen Sein
nicht in gleichem, sondern analogem Verhältnis gegenübersteht : Ens naturale
et supernaturale différant specie etiam in ratione cognoscibilis, imo genere : et
nihilominus possunt specificare unam potentiam. Ad cuius expositionem est
advertendum, quod intellectus et voluntas quoniam sunt potentiae universalissimae
possunt specificari ab aliqua ratione analoga, non univoca etiam in ratione speci-
ficandi (Bannez, in I 12, 1). — Auf die Unterscheidung von natürlichem und
übernatürlichem Sein würden wir freilich mit der bloßen Vernunft nicht
aufmerksam : Dicendum est non esse evidens, lumine naturali, objectum
intellectus adaequatum esse ens, prout abstrahit a naturali et supernaturali. Unde
qui assereret objectum illius tantum esse ens naturale, non posset ex vi luminis
naturalis evidenter falsitatis convinci (Salmanticenses, Curs. theol. in I. P. Tr. 2,

q. 12, disp. 1, dub. 3).



Offenbarung und Analogie 305

Während in der natürlichen Gotteserkenntnis auf dem Wege
der analogia entis das esse participatum in creaturis sowohl formeller
als materieller Erkenntnisgrund ist und damit eben die Unzulänglichkeit

dieser Erkenntnis begründet, wird in der künftigen visio beata

Gottes innerstes Wesen selbst sowohl materieller wie formeller
Erkenntnisgrund sein. Der gütige Gott wird sein Wesen selbst dem

seligen Geiste als Erkenntnisbild darbieten und sich mit ihm auf
unaussprechliche Weise vereinigen h Das « lumen gloriae », von welchem
die Theologen reden, wird ja nicht ein Licht sein, in welchem Gott
geschaut wird, sondern es wird den seligen Geist nur stärken, um
direkt Gottes Wesen zu schauen : non est medium in quo Deus vie-
deatur, sed quo videtur (I 12, 5 ad 3). Weil aber auch dieses Glorienlicht

immer ein geschaffenes und endliches Licht bleibt, kann auch
in der seligen Anschauung Gottes der menschliche Geist Gottes Wesen

niemals komprehensiv, allumfassend « begreifen », so wie sich Gott
selber begreift, — das Geschöpf müßte ja sonst Gott selbst sein, weil
jede Erkenntnisordnung der Seinsordnung entspricht. Aber dennoch
werden wir das ganze Wesen Gottes schauen. Gottes Unbegreiflichkeit

besteht ja nicht daiin, daß ein Teil seines Wesens uns unbekannt
bliebe, — denn in Gott sind ja keine Teile —, sondern wir werden zwar
sein ganzes Wesen schauen, aber nicht nach dem ganzen unendlichen
Maße seiner Erkennbarkeit (Summa theol. I 12, 7 ; Comp, theol. 106).

Es ist nützlich, sich der Gotteserkenntnis in der visio beata zu
erinnern, damit die Gotteserkenntnis des Glaubens umso besser sowohl

von ihr, als auch von der natürlichen Erkenntnis auf dem Wege der

analogia entis unterschieden werden könne. Der hl. Thomas hat das

Verhältnis dieser dreifachen Gotteserkenntnis einmal folgendermaßen
gezeichnet : Quia igitur debilis erat Dei cognitio, ad quam homo per
praedictas vias (seil, naturales) intellectuali quodam intuitu pertingere
poterat, ex superabundanti bonitate, ut firmior esset hominis de Deo

cognitio, quaedam de seipso hominibus revelavit, quae intellectum
humanum excedunt ; in qua quidem revelatione secundum congruentiam
hominis quidam ordo servatur, ut paulatim de imperfecto veniat ad

perfectum, sicut in caeteris rebus mobilibus accidit. Primo igitur
1 Ad hoc igitur, quod ipse Deus per essentiam cognoscatur, oportet quod

ipse Deus fiat forma intellectus ipsum cognoscentis et conjungatur ei non ad
unam naturam constituendam, sed sicut species intelligibilis intelligenti (Comp,
theol. 103). — Damit ist zugleich ausgesprochen, daß es sich in der visio beata
nicht um eine pantheistische Universalvergottung, sondern um eine unio in ordine
intelligibili handelt. Vgl. De Verit. 8, 1.



306 Offenbarung und Analogie

sic homini revelantur ut tarnen non intelligantur, sed solum quasi audita
credantur, quia intellectus hominis, secundum hunc statum quo sensi-

bilibus est connexus, ad ea intuenda quae omnes proportiones sensus
excedunt omnino elevari non potest ; sed quum a sensibilium connexione
fuerit liberatus, tunc elevabitur ad ea quae revelantur intuenda
(IV. Cont. Gent. i). — Die Gotteserkenntnis des Glaubens steht also

in einem gewissen Sinne in der Mitte zwischen der natürlichen
Gotteserkenntnis und der seligen Anschauung. Von der natürlichen
Gotteserkenntnis unterscheidet sie sich dadurch, daß wir nicht mehr bloß
die Vollkommenheiten Gottes erkennen, welche wir auf dem Wege
der analogia entis aus seinen Spuren in der geschöpflichen Welt ablesen

können, sondern Christus hat uns wirkliche Züge vom innern Sein
und Leben seines Vaters geoffenbart. Von der visio beata aber
unterscheidet sich die Gotteserkenntnis des Glaubens dadurch, daß wir
im Glauben Gott nicht direkt durch sein eigenes Wesen als Erkenntnismittel

erkennen, sondern auf dem Wege der analogia fidei, « sub

quibusdam similitudinibus et obscuritatibus verborum » (IV. Cont.
Gent. i). Es folgt also daraus, daß nicht nur unsere natürliche, sondern
auch unsere Glaubenserkenntnis Gottes — im Unterschied zur visio
beata — keine direkte, sondern eine indirekte und analoge Erkenntnis
ist, und daß es somit nicht nur keine metaphysischen, sondern auch
keine theologischen Begriffe gibt, welche nicht analog wären. Aber
diese Analogien des Glaubens unterscheiden sich nun von jenen natürlichen

Analogien durch ein Zweifaches : durch das, was sie bezeichnen

und durch die Art und Weise, wie sie erkannt werden. Die Gleichnisse
und Analogien, in welchen einst Gott zu den Propheten und Aposteln
und durch seinen eigenen Sohn zu uns von seinem Sein und Leben
und von seinen Ratschlüssen gesprochen hat, sagen uns mehr von Gott,
als was wir auf dem Wege der analogia entis von ihm aus seiner Schöpfung
zu erkennen vermögen. Sie sind ein von Gott selber in unserer Sprache

geformter, unserm gegenwärtigen Leben der Erwartung angepaßter,

positiver Ausdruck seines innern Seins und Lebens. Daraus folgt
aber zugleich, daß diese Analogien des Glaubens niemals der Ertrag
unseres natürlichen Denkens und Forschens sein können, sondern

Gegenstand eigentlicher Offenbarung sind. Daß Gott auf seine Weise,

— d. h. eben analog, — gut, gerecht, weise usw. sein muß, das erkennt
die Vernunft auf dem Wege der analogia entis mit natürlicher Evidenz,
daß aber die neuen Analogien der Offenbarung — wie z. B.
Dreipersönlichkeit, generatio, spiratio — ein eigentlicher, wenngleich



Offenbarung und Analogie 307

analoger Ausdruck seines innersten Wesens sind, das kann unser Geist
natürlicherweise weder als Tatsache erkennen, noch können ihm diese

Analogien in der Kraft des Glaubens einsichtig werden h Wir können
aber diesen Analogien im Glauben auf Gottes Autorität hin zustimmen,
weil es ihm gefallen hat, in diesen Analogien von sich zu uns zu reden :

sie homini revelantur ut tarnen non intelligantur, sed solum quasi
audita credantur (IV. Cont. Gent. 1).

Im Unterschiede und im Gegensatze zu der teils nominalistischen,
teils naturalistischen Entleerung des theologischen Analogiegedankens,
wie sie uns bei Karl Barth und Emil Brunner begegnet ist, läßt der
thomistische Begriff der analogia fidei sowohl die Wirklichkeit als

auch das Geheimnis des christlichen Offenbarungsgedankens
unangetastet. Weder löst der hl. Thomas die Wirklichkeit christlicher
Offenbarung — wie Brunner — in eine bloße Erneuerung der ursprünglichen,

natürlichen Gotteserkenntnis auf, noch verwechselt er — wie
Barth — das Geheimnis der christlichen Offenbarung mit jener
nominalistischen Pseudotranszendenz, die den « offenbarenden » Gott über
dem endgültig verkehrten Reden der Menschen seinen ewigen Monolog
halten läßt. — In jedem Satz der Heiligen Schrift und in jedem Dogma
der Kirche ist ein vernünftig denkbarer, wenngleich nicht einsehbarer

Sinn enthalten 2
; Gott kleidet sein Wort in Gleichnisse und Analogien,

die unserm natürlichen Sprachschatz entnommen sind und in einer
bestimmten Beziehung zu seinem verborgenen Sein und Wesen sind,

wenngleich diese Beziehung uns nicht einsichtig ist. Wir sollen im
Glauben die Beziehung dieser geoffenbarten Analogien zu seiner

innergöttlichen Wirklichkeit auf Gottes Autorität hin bejahen, denn letzten
Endes ist es der Sinn der göttlichen Offenbarung, daß «jeder unserer
Gedanken gefangen und Christus gehorsam gemacht werde » (II. Kor.
10, 5). In diesem Sinne ist die Analogielehre die Schicksalsfrage jeder
Theologie.

1 Pluralitas personarum in divinis est de his, quae fidei subjacent, et natu-
rali ratione nec investigari, nec sufficienter intelligi possunt ; sed in patria intel-
ligendum exspectatur, cum Deus per essentiam videbitur visione fidei succedente
(De Pot. 9, 5 ; De Verit. 10, 13 ; Summa theol. I 32, 1).

2 So sind in der Trinitätslehre die natürlichen Begriffe der Einheit, Dreiheit,
Vaterschaft usw. enthalten, und es ist nicht gleichgültig, ob diese oder andere
Begriffe gedacht werden, wenn von der Heiligsten Dreifaltigkeit die Rede ist.
Ja, wenn es denkbar wäre, daß ein Mensch den in diesen Worten : Ein, Drei,
Vater, Sohn usw. ausgedrückten natürlich-vernünftigen Sinn nicht zu denken
vermöchte, so müßte ihm notwendig auch der christliche Glaubensakt an das
Geheimnis der Heiligsten Dreifaltigkeit unmöglich sein.

Divus Thomas. 21


	Offenbarung und Analogie : ihr Verhältnis in dialektischer und thomistischer Theologie

