
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 15 (1937)

Artikel: Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin : ein Deutungsversuch
seiner Lehre auf ihrem geistesgeschichtlichen Hintergrund
[Fortsetzung]

Autor: Warnach, P. Viktor

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762771

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762771
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Erkennen und Sprechen
bei Thomas von Aquin.

Ein Deutungsversuch seiner Lehre auf
ihrem geistesgeschichtlichen Hintergrund \
Von P. Viktor WARNACH 0. S. B., Maria Laach.

(Fortsetzung.)

2. Wort und Geist bei den christlichen Denkern zur Väterzeit.

Schon lange vor dem Neuplatonismus war eine andere Logoslehre
auf den Plan der Geistesgeschichte getreten, die ihren Ursprung weder

aus rein menschlicher Philosophie noch aus dunklen Mythen herleitete,
sondern aus der Offenbarung des lebendigen Gottes. Für das christliche

Denken ist es ja kennzeichnend, daß man nicht mehr von den

Dingen ausgehend über einen Gott philosophiert, den man sich erdachte ;

vielmehr schaut man nun die Welt mit ihrem Geschehen von Gott

aus, der sich selbst durch seine Werke und vor allem durch sein

fleischgewordenes « Wort » den nach wahrer Weisheit suchenden

Menschen geoffenbart hat. Die « neue » Lehre fand ihren monumentalen
Ausdruck in den Sätzen des hl. Johannes : 'Ev àpy/j v,v b Myoç, xal

b hàyoç yjv TCpbç töv 6eov, xal 6ebç ïjv o Xoyoz xat b hoyoç aotpl syeveTO

(Jo. i, i; 14).

1 Die Drucklegung des ersten Teiles vorliegender Arbeit war schon
abgeschlossen, als das Buch von F. Manthey, Die Sprachphilosophie des hl. Thomas
von Aquin und ihre Anwendung auf Probleme der Theologie, Paderborn 1937,
erschien. Somit ist die im 2. Heft des laufenden Jahrgangs dieser Zeitschrift
(S. 192) von uns gemachte Bemerkung, daß man bis heute eine monographische
Studie über die Sprachphilosophie des hl. Thomas vermisse, überholt.
Erfreulicherweise konnte ich eine weitgehende Übereinstimmung zwischen den
Anschauungen des Verfassers und den meinigen in der Auffassung der thomistischen
Lehre feststellen. Manthey hat jedoch, soweit ich sehen konnte, mehr den
grammatisch-phänomenologischen Gesichtspunkt in den Vordergrund gerückt,
während sich unsere Untersuchungen auf die hauptsächlich psychologische Frage
nach dem Verhältnis von Erkennen und Sprechen beschränken, sodaß man wohl
von beiden Arbeiten eine gegenseitige Ergänzung erwarten darf. Auf Einzelheiten

werden wir noch im Verlauf unserer Ausführungen und bei Besprechung
jenes Buches in dieser Zeitschrift näher eingehen können.



264 Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin

Mit großer Wahrscheinlichkeit darf man annehmen, daß der
Evangelist bewußt das urhellenische Logosmotiv aufgegriffen hat,
um bei seinen Hörern in Ephesus, dem damals weltberühmten
Kulturzentrum und der Stadt des Heraklit, einen konkreten Anknüpfungspunkt

zu finden ; aber der eigentliche Gehalt der johanneischen
Verkündigung ist völlig neu und aus historischen Quellen allein nicht zu
verstehen 1. Johannes wollte gerade der willkürlichen und in vielem
verkehrten heidnisch-jüdischen Spekulation, deren Übernahme schon
im ersten Jahrhundert zu häretischen Spaltungen innerhalb der jungen
Christengemeinden geführt hatte, den « anderen », wahren Logos
entgegenstellen und zugleich auf die Aporie eines unpersönlichen Logos
als Mittelwesen zwischen Gott und Welt die letztlich erfüllende Antwort
aus dem Offenbarungsglauben geben.

Nach christlicher Lehre war das « Wort » schon im Anfang ; es

ist nicht erst mit der Zeit geworden. Wer aber hat es gesprochen,
wenn nicht Gott selbst, der allein im Anfang war Und da er es sprach,
ist es nicht weggegangen von ihm, wie das menschliche Wort vom

1 Mag man mit F. Norden, Die antike Kunstprosa II, Leipzig-Berlin 1918 3,

473, in den Eingangsworten des vierten Evangeliums « eine direkte und bewußte
Reminiszenz an das gedankengewaltige Proömium des ephesischen Philosophen
(Heraklits) » sehen oder mit R. Reitzenstein, R. Bultmann und H. H. Schaeder

an den Einfluß iranischer Gnosis denken (wie M. Dibelius, Art. «

Johannesevangelium », in : Religion in Geschichte und Gegenwart III, Tübingen 1929,
Sp. 358 f.) oder schließlich auch die auffallende Ideenverwandtschaft zwischen
Johannes und Philon hervorheben, was z. B. W. Bauer, Johannes, in : Handbuch
zum Neuen Testament II, 2, Tübingen 1912, 6 ff., tut, so wird man auf diese
Weise doch nimmer das Wesen des johanneischen Logos hinreichend erklären,
geschweige denn verstehen können (vgl. E. Krebs, Der Logos als Heiland im
ersten Jahrhundert [Freiburger theologische Studien 2], Freiburg 1910, 98 ff.,
bes. 112 ff.; ders. Art. «Logos» (zit. oben S. 197) Sp. 630; F. Tillmann, Das
Johannesevangelium, Berlin 1914, 35 ff. ; J. Lebreton, Trinité I, 490 ff. ; E. Kalt,
Biblisches Reallexikon II, Paderborn 1931, Sp. 75 ff. ; vgl. auch B. Geyer, Die
patristische und scholastische Philosophie, in : F. Überwegs Grundriß der Geschichte
der Philosophie II, Berlin 1928 11 [= Überweg-Geyer], 8 ff.). Was speziell das

Verhältnis zu Philon betrifft, so deuten jene Berührungspunkte « nur die
Tatsache der Identität der geistigen Atmosphäre » an, wie W. Bauer (a. a. O. 7)

selbst zugibt (siehe ebenfalls M. J. Lagrange, Évangile selon saint Jean [Études
bibliques], Paris 1927 3, CLXXVII ff. ; 31 ff. ; /. Lebreton, a. a. O. I, 209-251 ;

636-644 ; auch A. Aall, Der Logos II, Geschichte der Logosidee in der christlichen
Literatur, Leipzig 1899, 109 ff. ; 139 ff.). Ebensowenig ist der Logos des Evangeliums

aus der alttestamentlichen Memra- oder Sophialehre (einschließlich der

targumistischen Theologumena) abzuleiten (F. Tillmann, a. a. O. 35 f. ;

M. J. Lagrange, a. a. O. 3; 29 ff.; J. Lebreton, a. a. O. I, 491 ff.). An der

Eigenständigkeit der Logosauffassung bei Johannes kann demnach nicht gezweifelt
werden.



Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin 265

Sprecher sich löst, um dem Hörenden anzugehören. Der Logos blieb
bei Gott ; denn er war ja selbst Gott. Der Logos ist also wahrer Gott
gleich dem Vater, der ihn vor aller Zeit als einen « Abglanz seiner

Herrlichkeit » gezeugt hat (Hebr. 1, 3). Alles ist durch ihn geworden
und hat in ihm seinen Bestand (Hebr. 11, 3 ; Col. 1, 16 ss.)1.

Er ist das Leben (Çcuvj) und das Licht (tpü;) der Welt ; doch die

Finsternis der Sünde wollte ihn nicht fassen (Jo. 1, 5; 9 ss.). Um des

Heils der Menschen willen Fleisch geworden (Jo. 1, 12 ss.), offenbarte

er im Opfertode am Kreuze seine « andere » Herrlichkeit (So?a) jenen,
die mit ihm im Leiden verwandelt worden sind (Jo. 17, 1 ss.). Das

ist für griechische wie für jüdische Ohren eine unerhörte Lehre. Drum
predigt Paulus « Christum, den Gekreuzigten, den Juden ein Ärgernis,
den Heiden eine Torheit, denen aber, die berufen sind, seien sie Juden
oder Griechen, Christum, Gottes Kraft und Gottes Weisheit » (OsoC

Süvajjuv xat OsoC socptav) (I. Cor. I, 23 s.) 2.

Dieser göttliche Logos ist der Mittelpunkt und der letzte Sinn
im Weltbild des Christentums 3. Von hier aus wird das Denken der

Väter wie der Scholastiker und nicht zuletzt das des hl. Thomas
wesentlich bestimmt. Drei Gesichtspunkte traten aus der Logoslehre
des Neuen Testaments richtunggebend hervor : der Logos ist Gott,
durch ihn wurde alles erschaffen, und die Menschen erhalten von ihm
das Licht der Erkenntnis. Diese Gedanken bilden Grundmotive der
« christlichen Philosophie », die sich nunmehr in den neuen geistigen
Dimensionen des Glaubens entfaltet, vorerst noch in engster
Verbindung mit dem Dogma (Trinitätslehre) 4.

1 Heranzuziehen wäre u. a. auch Jo. 1, 3 bzw. 4, insbesondere nach der zwar
ungewissen, aber für die mittelalterliche Exegese fast ausschließlich maßgebenden
Lesart : 8 yéjovev h aurai Cmt) r|V (vgl. hierzu J. Lebreton, Trinité I, 632-635).

2 Man darf wohl annehmen, daß Paulus hier auf die Weisheit des Alten
Testaments und der jüdisch-alexandrinischen Theologie anspielt, die er mit
Christus gleichsetzt. Johannes hat dann für die gleiche Wirklichkeit die Bezeichnung

\6fos bevorzugt (vgl. E. Krebs, Logos als Heiland, 81 ff., bes. 89 ; J. Lebreton,
Trinité I, 397 fi.). Mit gutem Recht schreiben deshalb die neueren Exegeten
(z. B. E. Krebs, a. a. O. 100 ff. ; 106 ff. ; F. Tillmann, Das Johannesevangelium,
34 f.) dem johanneischen Logos nicht nur den soteriologischen Charakter eines

Offenbarungswortes, sondern auch den metaphysischen einer weltschaffenden
und -ordnenden Weisheit zu. Sie können sich dabei auch auf Jo. 1, 14 berufen,
weil %ipt( im Gegensatz zu aXVjOeta das « dynamische » Moment in sich trägt.

3 /. Dillersberger, Das Wort vom Logos (Bücherei der Salzburger Hochschulwochen

6), Salzburg-Leipzig 1935, 3^ ff.
4 Vgl. E. Gilson-P. Böhner, Geschichte der christl. Philosophie (1. Lieferung),

Paderborn 1936, 10 ff.



266 Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin

Die Apostolischen Väter haben sich, soweit uns bekannt ist,
verhältnismäßig wenig mit der eigentlichen Logossophie befaßt. Nur bei

einigen treffen wir den Logos als Offenbarung des göttlichen Gedankens

(Ignatius Antiochenus, Magn. 8, 2 p. 90, 29 ss., ed. Funk-Bihlmeyer),
oder auch als die von Gott zur Aufnahme jener Offenbarung geschenkte

Erkenntnisfähigkeit an (Epist. ad Diognet. 7, 2 p. 145,12 ss., ed. Funk-
Bihlmeyer ; cf. ib. 10, 2 p. 147, 23 ss.). Bisweilen wird dem Logos eine

Aufgabe bei der Weltschöpfung zugedacht wie im Diognetbrief 7, 2

(p. 145, 17 ss.). Ähnliches gilt von den apokryphen Schriften der

ersten beiden christlichen Jahrhundertex.
Enger schlössen sich die Apologeten an die Logosvorstellungen

der heidnischen Philosophie, insbesondere Piatons und der Stoiker an,
um deren Erfüllung im Christentum nachzuweisen. Ihnen gilt der

Logos hauptsächlich als der Mittler zwischen Gott und Welt. Bei der

Schöpfimg wirkt er als die vom Vater gezeugte ootpta oder Buvait; XoytxVj

mit (Justinus, Apolog. II, 6 p. 96, ed. G. Rauschen; idem, Dialog,
c. Tryph. 61 s. P. G. 6, 613 ss. ; Theophilus Antiochenus, Ad Autol.

II, 10 P. G. 6, 1064 s.)2. In der Funktion des Offenbarungswortes oder
als Xoyoç (jTtepjAaxtxd; lehrt er die Menschen ; ihm verdanken auch die

Heiden ihre zwar unvollkommene Erkenntnis der Wahrheit (Justinus,
Apolog. II, 8 ss. p. 97 ss., ed. G. Rauschen). Im allgemeinen steht
für die apologetischen Kirchenschriftsteller wie für die Gnostiker

— man denke an das valentinianische Äonensystem 3 — das

Metaphysische und Kosmische im Vordergrund der dem Logos gewidmeten
Betrachtungen. So sucht Athenagoras die Grundgedanken der beiden

größten griechischen Philosophen, Piatons und Aristoteles', in der

Logosidee zu verbinden, wenn er den Satz aufstellt : èo-rlv b uibc to5
Osou loyot; toü itarpbç èv iBéa xaî ivspyeta (Supplie. 10 p. II, 2 S., ed.

E. Schwartz) 4. Der Sohn ist ihm aber nicht nur der Xoyo;, sondern

zugleich auch der voûç des Vaters (ib. p. 11, 6 s.), weshalb wenigstens
in der göttlichen Wirklichkeit Denken und Sprechen in eins zusammenfallen

5. Andere wie Tatian (Orat. adv. Graecos 5 p. 6, 5 ss., ed.

E. Schwartz) und Theophilus von Antiochien (Ad Autol. II, 22 P. G.

1 A. Aalt, Logos II, 191 ff.; 229 ff.; 369 f.; J. Lebreton, Trinité II, 320 ff.
2 A. Aall, a. a. O. 244 ff. ; 284 ff. ; J. Lebreton, a. a. O. II, 428 ff. ; 488 ff. ;

Überweg-Geyer, 17 ff.
3 Siehe J. Lebreton, Trinité II, 105 ff. ; Überweg-Geyer, 36 f.
4 O. Willmann, Geschichte des Idealismus II, Braunschweig 19072, 166.
5 Vgl. Überweg-Geyer, 23.



Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin 267

6, 1088) trennen den Logos schärfer von der cpo>v-q als dem Mittel seiner

äußeren Darstellung 1. Interessant ist für uns die Bemerkung Tatians,
daß der Mensch als irvsu(x«Tt*<5? gerade durch die <pci>vq von den Tieren
unterschieden ist (1. c. 15 p. 16, 24 ss.)2. Theophilus ist überdies
einer der ersten, die durch die Anwendung der stoischen Lehre vom
Xoyoç èvStâÔEtoç und xpo^opixoç auf das Trinitätsgeheimnis zu subordina-
tianischen Anschauungen kommen (Ad Autol. II, 10 col. 1065 ; cf. II,
22 col. 1088) 3.

Gegen die Verfälschung der Glaubenslehre durch mißbräuchliche
Übertragung menschlich psychologischer Vorstellungen auf die geoffenbarten

Geheimnisse ankämpfend, betont Irenäus immer wieder den

Unterschied zwischen dem göttlichen und dem menschlichen Worte.
In der menschlichen Sprache geht das Denken (êwoia) dem gesprochenen
Worte voraus, das gleichsam wie ein Strahl aus der inneren Vernunft
(voî'ç) hervorbricht (Adv. Haer. II, 13, 2 s. P. G. 7, 742 s.) ; bei Gott
aber findet sich keine derartige Trennung und Aufeinanderfolge, da

er selbst ganz voCç und Xdyo; ist :

« Deus autem totus exsistens mens, et totus exsistens Logos, quod
cogitat, hoc et loquitur ; et quod loquitur, hoc et cogitat. Cogitatio enim
eius Logos, et Logos mens, et omnia concludens mens, ipse est Pater »

(ib. II, 28, 5 col. 808 ; cf. II, 13, 8 s. col. 747 s.) 4.

Der göttliche Logos, durch den alles geschaffen wurde (ib. II,
30, C) col. 822), ist gleichen Wesens mit dem Vater (ib. II, 17,

7 col. 764 s.) und zugleich dessen ständige Offenbarung (ib. II, 30,

9 col. 823) ; in Christo Mensch geworden, bewirkt er die alles
vollendete Zurückführung der Schöpfung zu Gott, indem er alles unter
sich als dem Haupte zusammenfaßt (àvaxetpaXa'Wtç) (ib. IV, 11,

2 col. 1002)6.
Eine nicht minder zentrale Stellung nahm die Logosidee im

Studium der alexandrinischen Katechetenschule ein. Die Schriften
des von Piaton, von der Stoa und vor allem von Philon stark beein-

1 A. Aall, Logos II, 286 f. ; 317 f.
2 A. Stöckl, Geschichte der christlichen Philosophie zur Zeit der Kirchenväter,

Mainz 1891, 83 ; vgl. Überweg-Geyer, 22 f.
3 J. Lebreton, a. a. O. II, 449 ; 510 ff. ; E. Krebs, Art. « Logos », Sp. 630 f.
4 M. Schmaus, Die psychologische Trinitätslehre des hl. Augustinus (Münsterische

Beiträge zur Theologie 11), Münster 1927, 41 f.
5 A. Stöckl, a. a. O. 92 ff. ; A. Aall, Logos II, 357-369 ; J. Lebreton, Trinité II,

551-559-



268 Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin

flußten Klemens von Alexandrien 1 weisen den Terminus Àoyo; sowohl
im Sinne von Vernunft oder Weisheit (Gottes) (Paedag. I, 8 p. 130,
24 s., ed. 0. Stählin; ib. p. 131, 32 ; Strom. V, 1 p. 329, 20 s.,
ed. 0. Stählin) als auch von Wort, Stimme oder Werkzeug der
göttlichen Offenbarung (Strom. VI, 3 p. 448, 15 ss.) auf. Jedoch ist die

Auffassung des Alexandriners über das Verhältnis des äußeren Logos
zum Nus nicht ganz durchsichtig. So zählt er z. B. das Sprachvermögen
(tô ®(ov7)Ttxc>v) mit den fünf Sinnen, der Zeugungskraft und dem körperlichen

Lebensgeist zum âXoyov pipo; der Seele (Strom. VI, 16 p. 500,
1 ss.) 2, während er andererseits beim logischen Beweisverfahren von
der äußeren Sprache ausgeht und ihr demgemäß eine Funktion in der

Entwicklung des Denkens zuschreibt (Strom. VIII, 2 p. 81, 9 ss.) 3.

Mit gewissem subordinatianischen Einschlag stellt Origenes das

Mittlertum des Logos zwischen der göttlichen und der geschaffenen
Welt heraus (De princ. II, 6, 1 p. 139, 15 ss., ed. P. Koetschau;
C. Cels. III, 34 p. 231, 7 ss., ed. P. Koetschau). Die Ideen der Dinge
in sich begreifend, ist er selbst das Urbild aller Schöpfung (De princ. I,
2, 2 p. 30, 7 s. ; 2, 6 p. 34, 8 ss. ; C. Cels. VI, 64 p. 135, 9 ss.).

Vornehmlich aber gilt der Logos als das Werkzeug der Offenbarung
Gottes (In Joann. I, 38 p. 49, 3 ss., ed. E. Preuschen; cf. De princ. I, 2,

3 p. 30, 11 ss.). Origenes scheint als erster die intellektuelle Zeugung
des Logos aus dem Vater gelehrt zu haben 4. Bei ihm findet sich auch

zum ersten Male das Moment des « Ausdrucks » (exprimere) in
gnoseologischer Bedeutung als « intelligi atque agnosci facere » (De princ. I,
2, 8 p. 38, 8 ss.). Wie der Mensch nach Origenes aus Leib, Seele und
Geist besteht, so unterscheidet er auch am Wort drei Elemente :

Buchstabe, Seele und Geist (De princ. IV, 4, 11 p. 312 ; cf. III, 4, 1-5

p. 263-270)s. Auffallend ist in den Schriften dieses Alexandriners
das enge, fast synonyme Verhältnis der Termini Xoyoç, 00cpia und voùç

(ex. gr. De princ. I, 2, 1 p. 28, 10 ss. ; ib. 2, 3 p. 31, 1 ss. ; 8, 4

p. 102, 9 s. ; II, 6, 6 p. 145, 26 ss. ; IV, 4, 2 p. 351, 10), woraus

man auf den innigen Zusammenhang von Denken und Sprechen in

1 Über seine Stellung zwischen den Neupythagoreern und den Neuplatonikern,
sowie über seine Beziehungen zu Numenios unterrichtet A. Aall, Logos II, 396 fi.

2 Vgl. ebd. 405-426 ; A. Stöckl, a. a. O. 113 f. ; M. Schmaus, Trinitätslehre
des hl. Augustinus, 46.

3 Gilson-Böhner, 33 f.
4 R. Arnou, Art. « Platonisme des Pères », in : Diet. Théol. cath. XII,

Paris 1935, Sp. 2333 fi.
5 Ebd. Sp. 2267.



Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin 269

originistischer Auffassung zu schließen berechtigt ist h Tatsächlich
ist für den Origenesschüler Dionysios von Alexandrien das gesprochene
Wort mit dem geistigen zwar nicht identisch, aber doch aufs engste
verknüpft, sodaß sie nicht voneinander getrennt werden können ;

der Geist ist gleichsam immanentes Wort (olov Xoyo; èyxst'jAevoç) und
das Wort ausgedrückter Geist (voCç icpowirjSav)2.

Auch Q. Sept. Florens Tertullianus, der geniale Schöpfer des

Kirchenlateins, hatte sich um die Entfaltung des Logosgedankens
große Verdienste erworben3. Den vieldeutigen Terminus Xoyoq übersetzt

er durch « sermo », « verbum », « ratio », « virtus » und « spiritus »

(Apolog. XXI, 10 p. 85, 9 ss., ed. /. Martin; ib. XXI, 17 p. 89, 10 s.).

Prinzipiell geht zwar die ratio dem sermo voran, aber in der Wirklichkeit

kommen Denken und Sprechen überein : « Quodcumque cogita-
veris, sermo est ; quodcumque senseris, [o]ratio est » (Adv. Prax. 5

p. 234, 6 s., ed. A. Kroymann). Doch die Übernahme der stoischen

Unterscheidung des inneren und äußeren Logos führte ihn zu einer

unrichtigen Deutung des Dreifaltigkeitsdogmas 4, was auch bei Hippolyts

von Rom der Fall ist, der das göttliche Wort bei der Erschaffung
der Welt als deren inneren Vernunftsgrund (èvSiâôsxov xoü iravxbç

Xoy tap.öv Elenchos X, 33, 1 p. 289, 3 ss., ed. P. Wendland) hervorgehen
und dadurch erst als selbständige Person in Erscheinung treten läßt5.
Während er mit den Griechen, aber auch mit Tertullianus und

L. Caelius Firmianus Lactantius (cf. Inst. div. IV, 8 p. 296, 11 ss.,

ed. S. Brandt) im scharfen Gegensatz zu den Monarchianern, die wie

Noetus und Praxeas den Logos als rein physiologisches Erzeugnis
oder vergänglichen Schall betrachteten 6, die Geistigkeit des göttlichen
Wortes betont, nimmt die Logosspekulation bei M. Minucius Felix
eine mehr dynamisch-voluntaristische Note an : « (Deus) universa,

quaecumque sunt, verbo iubet, ratione dispensât, virtute consummat »

1 A. Aalt, a. a. O. II, 442 fi. ; M. Schmaus, a. a. O. 46 f. ; vgl. R. Arnou,
a. a. O. Sp. 2330 f. ; 2333 ff. ; 2352 f.

2 Siehe S. Athanasius, De sent. Dionysii 23 P. G. 25, 513 C ; vgl. M. Schmaus,

a. a. O. 47 ff.
3 A. Aalt, a. a. O. II, 380 ; J. Lebreton, Trinité I, 56 1 ; vgl. E. Bickel, Lehrbuch

der Geschichte der lateinischen Literatur (Bibl. d. klass. Altertumswiss. 8),

Heidelberg 1937, 25r h ' 299 *•
4 A. Aall, a. a. O. II, 371 ff. ; O. Bardenhewer, Geschichte der altkirchlichen

Literatur, Freiburg 1914, II, 436.
5 Vgl. A. A all, Logos II, 380-388 ; A. Stockt, Philosophie zur Zeit der Kirchenväter,

100 ff. ; O. Bardenhewer, a. a. O. II, 606 f. ; Überweg-Geyer, 44 f.
6 Siehe A. Aall, a. a. O. 454 ff., bes. 436.



270 Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin

(Octav. 18, 7 p. 40, 2 s., ed. /. Martin)l. Ähnlich faßte Marcellus

von Ancyra den Logosbegriff, indem er darunter sowohl das Wort
als auch die Tat verstanden wissen wollte 2.

Insbesondere setzte sich der hl. Athanasius, der mutige
Vorkämpfer und Verteidiger des Nicänums, mit der Logoslehre der Vorzeit
auseinander. Um der arianischen Anschauung vom doppelten Logos
in Gott die Grundlage zu entziehen, sucht er die Unterscheidimg des

liyoq èvStâfk-ro; und upcxpopixôç als unzulässig für den Vergleich mit
der Zeugung des Sohnes zu erweisen (Expos, fidei, 1 P. G. 25, 201 A ;

Orat. II, 35 P. G. 26, 221 B/C). Zwar läßt er eine gewisse Analogie
mit dem menschlichen Sprechen gelten, weil dieses ebenfalls eine

Zeugung aus dem denkenden Geiste darstellt ; doch muß man sich

stets der tiefgehenden Verschiedenheit des vergänglichen und oft
unwirksamen Wortes der Menschen vom ewig schöpferischen Worte
Gottes bewußt bleiben (Orat. II, 33 ss. P. G. 26, 217 A ss.).
Athanasius nimmt auch einen gewissen inneren Zusammenhang zwischen
dem Logos und der Sophia an (cf. Orat. I, 5 P. G. 26, 21 s.) ; aber

er scheint nur das äußere Wort in Betracht zu ziehen, worin nach

M. Schmaus die Unvollkommenheit seiner Darlegung gegenüber der

augustinischen begründet liegt3. Einen Weg zur Vollendung der

Analogielehre weist Basilius der Große, indem er einen dreifachen

Logos unterscheidet : den durch die Stimme hervorgebrachten, dann
den inneren im Herzen (xocpSt'oc) wohnenden, den er auch den « gedachten »

(0 £vvo7)[i.aT[xoc) nennt, und schließlich den künstlerisch schaffenden

(ö te/vixôç loyoç) (Horn. 16 P. G. 31, 477 A/B). Das äußere Wort ist
das Abbild des im Herzen verborgenen Gedankens (ib. 477 B ss.).

Doch ebenso scharf wie Athanasius stellt auch er den Unterschied
zwischen dem menschlichen und göttlichen Sprechen heraus. Der
Mensch nimmt zuerst ein Bild (xûxoç) von den Dingen in sein Bewußtsein

(vo7|5tç) auf ; wenn dieses zur Vorstellung geworden ist, wählt er
die jenen Dingen zukommenden Bezeichnungen (i^ij-atrfa;) und gibt
schließlich mit Hilfe der Sprachorgane sowie der artikulierten Bewegung
der Stimme den verborgenen Gedanken kund (vd-r, ua <ja<p-r)v(Çet) (Hexaem.

III, 2 P. G. 29, 55 C ss.). Bei Gott aber ist schon der Wille und die
erste Regung des Verstandes sein Logos (ib. 56 A). Basilius ist auch
ein entschiedener Gegner des von dem Häretiker Eunomios vertretenen

1 Vgl. A. Aalt, a. a. O. 328 ff.
2 Ebd. 461 f. ; M. Schmaus, a. a. O. 51 f.
3 A. a. O. 57.



Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin 271

Nominalismus, demzufolge alles Erkennen nur ein Wissen um die

Namen der Dinge seiL Hierin folgt ihm Gregor von Nyssa, für den

jedoch der gottebenbildliche Mensch im Brennpunkt des Forschens
steht (Makrin. P. G. 46, 41 C ; De hom. opif. 16 P. G. 44, 177 D ss.).

Der Mensch nun ist seiner Natur nach ein sprachbegabtes Lebewesen

(Xoyixbv Çfiov), dessen Leib gerade als Werkzeug für den Gebrauch der

Sprache passend gebaut worden ist (de hom. opif. 8 P. G. 44, 148 C ss.).

Gregor sieht den Logos sehr eng mit dem itveCp-a verbunden, das den

Ubergang vom inneren zum lautlichen Sprechen bewerkstelligt (Orat.
catech. 2 P. G. 45, 17 A). Wie der Geist (voCc) durch die Sinne Kunde
von der Außenwelt empfängt, so ist ihm auch die Sprache eigen, um
seine innerlich geistige Bewegung nach außen kundzugeben und die

Gemeinschaft mit den anderen Menschen herzustellen (De hom. opif. 9
P. G. 44, 149 B - D). Die menschliche Sprache steht demnach im
Dienste des Geistes, ist aber insofern der Veränderlichkeit unterworfen,
als sie von diesem getrennt werden kann, während in Gott Geist und
Wort xarà ty,v tpûstv dasselbe sind (Orat. catech. 1 P. G. 45, 16 C/D)2.
Gregor von Nyssa und der ihm geistig verwandte Nemesius von Emesa

(um 400) haben vornehmlich unter dem anthropologischen Gesichtspunkt

das mittelalterliche Denken und den hl. Thomas stark beeinflußt

3. Obwohl für Nemesius der innere Logos das eigentliche Wesen

unserer Vernunft ausmacht, trennt er doch das Denken von der äußeren

Sprache4. Wie die eben genannten Denker hält auch Cyrillus von

Alexandrien am innigen Zusammenhang von Nus und Logos fest ;

allerdings ist der Logos als Frucht des Nus von diesem verschieden ;

aber beide sind nicht zu trennen, da der Geist nicht ohne das Wort
(«Xoyo?) und das Wort nicht ohne den Geist existieren kann (De
Ss. Trinit. dial. 2 P. G. 75, 768 D ss.)6.

Unter den Lateinern des IV. Jahrhunderts hat sich vor allem
Hilarius von Poitiers mit dem « Logos » oder « Verbum » beschäftigt,
worunter er fast ausschließlich das äußere Wort versteht. Dieses

bestimmt er als « sonus vocis et enuntiatio negotiorum, et elocutio

cogitationum » (De Trinit. II, 15 P. L. 10, 61 A). Die Flüchtigkeit

1 O. Willmann, Geschichte des Idealismus II, 227 f.; vgl. Überweg-Geyer, 93.
2 A. Stöckl, a. a. O. 259; M. Schmaus, Trinitätslehre des hl. Augustinus, 61 ff.
3 Gilson-Böhner, 106 f. ; 121.
4 B. Domanski, Die Psychologie des Nemesius (Beiträge zur Geschichte

der Philosophie des Mittelalters III, 1, Münster 1900, 80 f. ; vgl. 75 f.
5 M. Schmaus, a. a. O. 64 ff.



272 Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin

des menschlichen Wortes hebt er im Gegensatz zum göttlichen hervor,
das nicht leerer Klang, sondern eine göttliche Person ist (ib. 61 C :

« verbum hoc res est, non sonus ; natura, non sermo ; Deus, non inanitas
est »). Es ist zugleich Gottes ewige Weisheit und Kraft (ib. VII, n,
207 B ss. ; XII, 52, 467 A s). Ebenso unterstreicht der hl. Ambrosius
das Anderssein des göttlichen Wortes gegenüber dem menschlichen.
Gewiß besteht auch beim Menschen ein inniger Zusammenhang zwischen

Sprache und Denken, die in Gott eine Einheit bilden ; jedoch ist unser
Wort nicht tätig, wie das göttliche, das wirkt, lebt und heilt (De fide
ad Gratianum IV, 72 ss. P. L. 16, 631 A ss.). Hier tritt uns wieder
das für die abendländische Einstellung so bezeichnende dynamischpraktische

Moment entgegen. Noch klarer macht sich dieser Zug in
der Logoslehre des C. Marius Victorinus bemerkbar. Dieser vornehmlich

durch den Neuplatonismus beeinflußte Denker stellt den Logos
als das dreifache willensmäßige Grundprinzip der Existenz, des Lebens

und der Intelligenz dem reinen transzendentalen Sein des ursprünglich
Seiendçn gegenüber und schreibt ihm die weltschöpferische Tätigkeit
zu 1

; denn als Akt ist der Logos sowohl die Verwirklichung der
göttlichen Potenz als auch der Same aller Dinge 2. Zudem fungiert er hier
als die « potentia Vitalis », die das von ihm geschaffene All durchdringt 3.

In der Entwicklungsgeschichte unseres Problems nimmt der
hl. Augustinus eine ganz überragende Stellung ein. Das gesamte Denken
der Antike kristallisierte sich gleichsam noch einmal in seinem Geiste
und fand hier zugleich seine Verklärung durch das neue Licht des

Christentums. Von Natur aus platonisch eingestellt, übernahm er
vieles von Plotinos und seiner Schule. Daneben macht sich auch
stoischer Einfluß in seinen Schriften bemerkbar 4. Der tiefste Quellgrund

aber seines geistigen Schaffens war die göttliche Offenbarung
und die von ihr erleuchtete Innenerfahrung 5, was besonders für unseren

1 E. Benz, Marius Victorinus und die Entwicklung der abendländischen
Willensmetaphysik (Forschungen zur Kirchen- und Geistesgeschichte 1), Stuttgart

1932, 77 ff. ; vgl. Überweg-Geyer, 98 ; R. Arnou, a. a. O. Sp. 2312.
2 E. Benz, ebd. 89 ff. ; 101 ff.
3 Ebd. 93 ff.
4 Vgl. Überweg-Geyer, 99 f. ; 102 ff. ; J. Hessen, Augustins Metaphysik der

Erkenntnis, Berlin-Bonn 1931, 13 ff. ; 125 ff. ; bzgl. seines Verhältnisses zu
Plotin vgl. O. Perler, Der Nus bei Plotin und das Verbum bei Augustinus,
bes. 49 ff. ; 125 ff. ; auch E. Bichel, a. a. O. 259 ff. ; 337 ff. ; R. Arnou,
a. a. O. Sp. 2312 ff.

5 E. Dinkier, Die Anthropologie Augustins (Forsch, z. Kirchen- und Geistes-
gesch. 4), Stuttgart 1934, 51 ff.



Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin 273

Gesichtspunkt zutrifft. Durch das Studium der Heiligen Schrift und
der kirchlichen Tradition sah sich nämlich sein forschender Geist vor
die Frage gestellt, warum der Sohn Gottes « Wort » (Verbum, Logos)

genannt werde, da doch gerade das, was wir für gewöhnlich « Wort »

heißen, sehr flüchtiger und vergänglicher Natur ist (De fide et symbolo
2, 3 p. 6, 15, ed. /. Zycha; In Joann. tract. 1, 8 P. L. 35, 1383; De
Trin. XV, 10, 17 ss. P. L. 42, 1069 ss.)1. Dieses Problem sucht nun
Augustinus hauptsächlich durch psychologische Untersuchungen zu
lösen ; besaß er doch wie kein zweiter einen Tiefblick in das Wesen
des inneren Menschen, weshalb er wohl mit Recht der Meister der
Innenschau oder « Introspektion » genannt worden ist.

So sind — wenn wir von den auch heute nicht uninteressanten

Darlegungen über grammatische (Dialektik, Etymologie usw.) und

sprachphysiologische Fragen (Entstehung und Entwicklung der
Muttersprache) absehen2 — in erster Linie seine feinsinnigen psychologischen
Erörterungen über das Verhältnis von Denken bzw. Erkennen und
Sprechen von grundlegender Bedeutung geworden. Allerdings
vernachlässigt er keineswegs die Phänomene des äußeren Sprachgeschehens.
Vielmehr bildet dieses vor allem in seinen früheren Werken, wie
De Magistro 1,1 (P. L. 32,1193 ss.) und De fide et symb. 3, 3 (p. 6, 22 ss.),

den Ausgangspunkt seiner Betrachtungen über die Sprache 3.

Ihrer sinnlichen Lauterscheinung nach sind die menschlichen

Worte völliger Kontingenz unterworfen (« quae voce atque ore prolata
verberato aere transeunt nec diutius manent quam sonant, » De fide

et symb. 3, 3 p. 6, 23 ss.). Den Zweck der Sprache erblickt der Kirchenvater

in der Kundgabe des Geistes und in der damit verbundenen
Mitteilung der Gedanken an andere : « sicut enim verbis nostris id agimus,
cum verum loquimur, ut noster animus innotescat audienti et quidquid
secretum in corde gerimus per signa huiusmodi ad cognitionem alterius
proferatur » (ib. p. 7, 3 ss. ; cf. De Mag. 9, 26 col. 1210). Deshalb

1 Überaus klar legt M. Schmaus, Trinitätslehre des hl. Augustinus, 331 ff.,
die Motive der augustinischen Lehre vom Verbum dar.

2 Siehe hierzu C. Prantl, Geschichte der Logik I, 666 ff. ; J. J Baebler,
Gesch. der latein. Grammatik, 76 ; V. Thomsen, Geschichte der Sprachwissenschaft,
25 f. ; P. Alfaric, L'évolution intellectuelle de saint Augustin I, Paris 1918, 465 ;

469.
3 Vgl. zum Folgenden bes. die Analysen der augustin. Schrift De Magistro

bei W. Ott, Über die Schrift des hl. Augustinus De Magistro, Hechingen 1898;
P. Alfaric, a. a. O. 494-499 ; E. Gilson, Introduction à l'étude de saint Augustin
(Études de Philos, médiévale 11), Paris 19292, 87-103.



274 Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin

sind die Worte Zeichen unserer Gedanken und Absichten : « qui enim

loquitur, suae voluntatis signum foras dat per articulatum sonum »

(De Mag. i, 2 col. 1195), und zwar kommt ihnen ein « principatus
significandi » zu (Doctr. christ. 2, 3, 4 p. 21, 29, ed. H. J. Vogels).

Zwei Momente gehören demnach zum Wesen des äußeren Wortes,
der artikulierte Laut und die Bedeutung : « scisne omnia quae voce
articulata cum aliquo significatu proferuntur, verba appellari » (ib. 4, 9

col. 1200). Nur als Bedeutungsträger darf der Laut ein Bestandteil
der Rede genannt werden ; denn « non enim sonum litterarum ac

syllabarum, sed quod sonus ipse significat, et quod eo sono recte ac

veraciter intelligitur, hoc accipiendum est dicere » (In Joann. tract.
102, 1 col. 1896).

Als Zeichen ist das Wort auf eine Sache bezogen (De Mag. 2, 3

col. 1196) ; aber diese Beziehung ist aus der bloßen Lautgestalt des

Wortes wegen ihrer Veränderlichkeit nicht eindeutig erkennbar, was
die Verschiedenheit der Sprachen und synonyme Bildungen zur Genüge

bezeugen (ib. 5, 15 col. 1203 ; 6, 18 col. 1205 ; Confess. X, 10, 17 p. 238,

23 ss., ed. P. Knöll; ib. 12, 19 p. 240, 16 ss. ; 20, 29 p. 249, 17 ss.).

Während der Laut vergeht, bleibt die Bedeutung, d. h. die gedachte
Sache im Geiste des Sprechers und Hörers : « hoc verbum transit,
quod sonat : quod autem significavit sonus, et in cogitante est qui
dixit, et in intelligente est qui audivit, manet hoc transeuntibus sonis »

(In Joann. tract. 1, 8 col. 1385 ; cf. ib. 14, 7 col. 1506). Zudem besteht
zwischen dem Wortlaut und dem gedachten Inhalt keinerlei notwendige
Entsprechung ; man denke nur an das gedankenlose Sprechen, an
das Sich-Versprechen, an den « Streit um Worte » usw. (De Mag. 13,

42 ss. col. 1218 s.). Hierin zeigt sich die Transzendenz der Sprache
gegenüber ihrer lautlichen Erscheinung. Das Wort ist seinem eigentlichen

Wesen nach etwas Geistiges, das zwar in den Laut eingeht, um
den Sinnen offenbar zu werden, das aber keineswegs sich selbst in den

vergänglichen Schall verwandelt, sondern von diesem unabhängig
bleibt (Doctr. Christ. I, 12, 13 p. 8, 28 ss., ed. H. Vogels).

Allerdings wird der Gegensatz zwischen dem Wort als Träger
einer innerlichen Bedeutung und dem äußeren Klang durch die
Ausdrucksfunktion teilweise ausgeglichen. Diese konnte ein so scharfer
Beobachter wie der hl. Augustinus nicht übersehen ; lehrte ihn doch

schon die Erfahrung des täglichen Lebens, daß sich übergroße Gefühlswallung

in Lauten, Interjektionen oder auch in spontan geäußerten
Worten zu entladen sucht (In Joann. tract. 51, 2 col. 1764 ; De Serm.



Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin 275

Domini in monte I, 9, 24 P. L. 34, 1241). Außerdem liegt in der von
Augustinus aufgestellten Zweckdefinition der Sprache als der

Offenbarung des Inneren das subjektive Ausdrucksmoment enthalten ; denn

dadurch wird sie « quasi alter animus ab animo, per quem se indicet »

(De fide et symb. 3, 4 p. 7, 24 ; cf. ib. p. 7, 19 - 8, 5). Nichtsdestoweniger
spielt die Ausdrucksfunktion in der augustinischen Sprachphilosophie
keine entscheidende Rolle. Der Zwiespalt zwischen der seelischen

Innerlichkeit und der Lauterscheinung bleibt ; wir zeugen nämlich
die Worte nicht, sondern verfertigen sie : « inter animum autem nostrum
et verba nostra, quibus eundem animum ostendere conamur, plurimum
distat, nos quippe non gignimus sonantia verba, sed facimus : quibus
faciendis materia subiacet corpus» (ib. p. 7, 10 ss.).

Noch klarer tritt die Unzulänglichkeit der bisherigen Erörterungen,
die sich an die Außenseite des Sprachlichen hielten, hervor, wenn man
das Sprechen nicht nur einseitig vom Redenden aus betrachtet, sondern

auch dem Anteil des Hörers Rechnung trägt, an den es sich ja wendet.
Dieser kann aus dem Wortlaut allein nichts entnehmen oder lernen.
Wie jedes Zeichen nämlich, um in seinem Bedeutungsgehalt verstanden
werden zu können, schon die Kenntnis der bezeichneten Sache

voraussetzt — « magis signum re cognita, quam signo dato ipsa res dis-

citur » (De Mag. 10, 33 col. 1214 ; cfr. ib. 9, 25 col. 1209 ss.) —»

so kann man aus den Worten nicht einmal diese selbst, sondern nur
ihren Klang (sonitus) kennenlernen. Ist z. B. die Sprache dem
Angeredeten fremd, so wird er die Worte nicht verstehen —, d. h. ihre

Bedeutung nicht erfassen (ib. 10, 33 ss. col. 1214 s.). Nichts weiter
vermögen die Worte als den Hörer zum Forschen anzuregen, wenn
ihm ihre Bedeutung unbekannt ist, oder die Erinnerung in ihm
wachzurufen, wenn er die bezeichneten Dinge schon kennt :

« Hactenus verba valuerunt, quibus ut plurimum tribuam, admonent
tantum ut quaeramus res, non exhibent ut noverimus Non enim ea
verba quae novimus, discimus ; aut quae non novimus, didicisse nos
possumus confiteri, nisi eorum significatione percepta, quae non auditione
vocum emissarum, sed rerum significatarum cognitione contingit. Verissima
quippe ratio est, et verissime dicitur, cum verba proferuntur, aut scire
nos quid significent, aut nescire : si scimus, commemorari potius quam
discere ; si autem nescimus, ne commemorari quidem, sed fortasse ad
quaerendum admoneri » (ib. 11, 36 col. 1215).

Somit endet die Betrachtung des äußeren Sprachgeschehens in
einer Aporie. Die Worte versagen hinsichtlich ihrer Aufgabe, Erkenntnis
zu vermitteln ; höchstens kommen sie als Mittel der Anregung etwa

Divus Thomas. 19



276 Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin

im sokratisch-platonischen Sinne oder als Veranlassung zur urteilenden
Stellungnahme in Betracht, wobei aber die Kenntnis des bezeichneten

Gegenstandes schon vorausgesetzt ist (ib. 12, 40 col. 1217 s.). Auch
die äußeren Dinge, die uns anschaulich gegenwärtig sind oder gezeigt
werden, können uns nicht belehren, da wir auf Grund ihrer Anschauung
allein nicht das Wesentliche vom Zufälligen zu unterscheiden vermögen
(ib. 3, 5 ss. col. 1197 s. ; 10, 29 ss. col. 1212 s.)1.

Woher aber gewinnen wir die Kunde von den Dingen, die den

Inhalt der Wortbedeutungen bilden Da wir nach dem Dargelegten
weder durch die Worte noch durch die Dinge selbst belehrt werden

können, verweist uns der hl. Augustinus auf einen anderen Lehrmeister,
auf Christus, der als die unwandelbare Wahrheit im Inneren des

Menschen wohnt ; bei ihm sollen wir Rat über die Dinge einholen :

« De universis autem quae intelligimus, non loquentem qui personat
foris, sed intus ipsi menti praesidentem consulimus veritatem, verbis
fortasse ut consulamus admoniti. Ille autem qui consulitur, docet, qui
in interiore homine habitare dictus est Christus, id est incommutabilis
Dei Virtus atque sempiterna Sapientia : quam quidem omnis rationalis
anima consulit » (ib. xi, 38 col. 1216).

Um die augustinische Fragestellung und Lösung richtig zu
begreifen, muß man beachten, daß für unsern Kirchenvater Lernen
(discere) und Verstehen (intelligere) von Bedeutungen wie jedes Erkennen
ein inneres Schauen eines irgendwie gegenwärtigen Gegenstandes ist :

«discit autem nullo modo, nisi et ipse quod dicitur videat » (ib. 12, 39
col. 1216) 2. Daher ist das Erkennen immer auf die Wahrheit, d. h.

auf die Wirklichkeit der gemeinten Dinge gerichtet3. Andererseits
aber ist der Erkenntnisvorgang wesensgemäß ein innerliches Geschehen,

1 Vgl. M. Casotti, II « De Magistro # di Sant' Agostino e il metodo intui-
tivo, in : S. Agostino, Pubblicazione commemorativa del XV Centenario della sua
morte (Rivista di Filosofia Neo-scolastica, Supplemento speciale al volume XXIII),
Milano 1931, 63 ff. Casotti behandelt die von uns berührten Fragen mehr vom
pädagogischen Standpunkt aus und meint, Augustinus habe in De Magistro
weniger die Möglichkeit als den praktischen Erfolg des Lehrens untersuchen
wollen (a. a. O. 70 ff.).

2 Hierfür sprechen auch Ausdrücke wie « mente conspicere » oder « intueri »

(De Mag. 12, 40 col. 1217), «mente cernere » (ib. 41 col. 1218) oder « (discipuli)
utrum vera dicta sint, apud semetipsos considérant, inferiorem scilicet illam
veritatem pro viribus intuentes (ib. 14, 45 col. 1220; cf. 8, 22 ss. col. 1207 ss.).

Vgl. P. Alfaric, a. a. O. I, 497 I A- Jolivet, La doctrine augustinienne de
l'illumination, Rev. de Philos. XXX (1930) 407 ff. ; 445 ff. ; 482 f. ; E. Dinkier,
a. a. O. 53 ff.

3 E. Gilson, a. a. O. 98 f. ; R. Jolivet, a. a. O. 408 f.



Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin 277

auf das die äußeren Faktoren, wie Lehrer, Worte und Zeichen, keinen
wirksamen Einfluß ausüben können1.

Dennoch billigt Augustinus keineswegs den Standpunkt des

Innatismus, demzufolge die äußeren Erfahrungstatsachen nur die Funktion
hätten, die Hinwendung auf die eingeborenen Ideen oder die Erinnerung
an die in der Präexistenz geschauten Urbilder anzuregen. Wiewohl

er in früheren Schriften eine gewisse Neigung zu derartigen
Auffassungen zeigt, verwirft er diese später mit aller Entschiedenheit

(Trin. XII, 15, 24 P. L. 42, 1011 s. ; cf. Retract. I, 4, 8 p. 24, 12 ss.,
ed. P. Knoll) und sucht sie durch die Erleuchtungslehre zu ersetzen 2.

Ebenso ist ihm jedweder erkenntnistheoretische Subjektivismus fremd,
so sehr er auch die Innerlichkeit des Erkennens betont. Wir erzeugen
die Wahrheit nicht, sondern finden sie in unserm Innern vor. Die

ewige Wahrheit selbst, die in unserem Geiste aufstrahlt, ist unser

eigentlicher Lehrer, vor allem dann, wenn es sich um die geistige
Erkenntnis — und jede echte Erkenntnis der Wahrheit ist nach

Augustinus geistig — handelt :

« Cum vero de iis agitur quae mente conspicimus, id est intellectu
atque ratione, ea quidem loquimur quae praesentia contuemur in ilia
interiore luce veritatis, qua ipse qui dicitur interior homo, illustratur et
fruitur : sed tunc quoque noster auditor, si et ipse ilia secreto ac simplici
oculo videt, novit quod dico sua contemplatione, non verbis meis. Ergo
ne hunc quidem doceo vera dicens, vera intuentem ; docetur enim non
verbis meis, sed ipsis rebus, Deo intus pandente, manifestis » (De Mag. 12,

40 col. 1217 ; cf. De civ. Dei XI, 25 (fin.) p. 550, 9s. ed. E. Hoffmann).

Die gesprochenen Worte besitzen zwar als solche keinerlei
Erkenntniswert, können aber den Hörer anspornen, in sich selbst
zurückzukehren und sich dort vom göttlichen Ratgeber, dem einzigen wahren

Lehrer, unterrichten zu lassen (ib. 14, 46 col. 1220 ; cf. De vera religione
3, 3 P. L. 34, 124).

1 E. Gilson, ebd. 93 ; M. Casotti, a. a. O. 67 f. Nach Casotti scheint sich
Augustinus für eine Lehrmethode « in senso favvorevole all' autodidattica »

auszusprechen (a. a. O. 68).
2 Vgl. zum Ganzen P. Alfaric, a. a. O. 497 ff. ; E. Portalié, Art. « Saint

Augustin », in : Diet. Théol. cath. I, Paris 1923 2, Sp. 2331 ; 2335 f. ; E. Gilson,
a. a. O. 100 ff. ; auch 94-96 ; 103 ff. ; 133 ff. ; bes. R. Jolivet, a. a. O. 445 ff. ; 458 ff.

Übrigens finden sich Ansätze zur Erleuchtungslehre schon in den frühesten
Werken des hl. Augustinus, so in De beata vita (aus dem Jahre 386) 4, 5 (P. L.
32, 976) und in den Soliloquia (geschrieben 387) I, 1, 2 s (P. L. 32, 870) ; I, 6, 12
(col. 875 s.) ; 13, 23 (col. 881). Freilich ist sie erst in den späteren Schriften psychologisch

vertieft und theologisch unterbaut worden (vgl. R. Jolivet, a. a. O. 407 ff.).



278 Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin

Zu einem ähnlichen Ergebnis wurde Augustinus in der ebenfalls
seiner schriftstellerischen Frühzeit angehörenden Abhandlung De liber0
arbitrio geführt. Es ist ein unleugbarer Tatbestand, daß die Geister

(mentes) der Menschen in ihrer körperlichen Vereinzelung einsam

sind, keiner kann erfassen (cernere), was im anderen vor sich geht
(de lib. arb. II, 9, 27 P. L. 32, 1255) ; aber die Ideen, z. B. die der
Weisheit, sind bei allen Menschen die gleichen (ib. 27 ss. col. 1255 ss-)-

Wie wäre dies möglich, wenn nicht die eine, unwandelbare Wahrheit

wie ein Licht allen gleicherweise erstrahlen würde Von außen

ermahnt sie uns durch Zeichen und Worte, im Innern aber belehrt
sie uns über das wirkliche Sein der Dinge (ib. II, 12, 33 ss. col. 1259 s- '•

14, 38 col. 1261 s.) L
Mit diesem an sich negativen Ergebnis, das die Analyse der äußeren

Sprache gezeitigt hatte, wollte sich Augustinus nicht zufrieden geben.
Zwar hielt er immer an der Verschiedenheit der Lautsprache vom
geistigen Erkennen fest, das ja auch ohne Wortbildung möglich ist
(Trin. VII, 8 s. col. 939 ; cf. V, 10 col. 918) ; aber der innige Zusammenhang

zwischen beiden Phänomenen erschien ihm als eine unabweisbare
Tatsache. So finden sich jene beiden Bestimmtheiten, die wir als

Wesensmerkmale des gesprochenen Wortes kennen gelernt haben :

die inhaltliche Bedeutung und die gestaltende Hervorbringung, auch
im aktuell gedachten Begriff vor, insofern als er aus dem im Gedächtnis

(memoria) enthaltenen wahren Wissen hervorgegangen ist. Er wird
aus dem Gedächtnis gleichsam gezeugt und hat die gewußte Sache

zum Inhalt2. Man kann ihn also im wahrsten Sinne ein « inneres

Wort » nennen, das freilich über die Verschiedenheit der Völkersprachen
erhaben ist :

« Necesse est enim cum verum loquimur, id est, quod scimus loquimur,
ex ipsa scientia quam memoria tenemus, nascatur verbum quod eiusmodi
sit omnino, cuiusmodi est illa scientia de qua nascitur. Formata quippe
cogitatio ab ilia re quam scimus, verbum est quod in corde dicimus : quod
nec graecum est, nec latinum, nec linguae alicuius alterius ; sed cum id
opus est in eorum quibus loquimur perferre notitiam, aliquod Signum

quo significetur assumitur » (Trin. XV, 10, 19 col. 1071).

Auf diese Weise ist der große Kirchenvater zur Lehre vom inneren

Sprechen gelangt, die, wenn wir von einigen diesbezüglichen
Bemerkungen in den Soliloquia I, 6, 12 (col. 875), De Musica VI, 6, 16

1 Gilson-Böhner, Geschichte der christlichen Philosophie, 177 ff.
2 M. Schmaus, Trinitätslehre des hl. Augustinus, 341 f.



Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin 279

(P. L. 32, 1171 s.) und in De Magistro i, 2 (col. 1196) absehen, erst
in den reiferen Werken, wie in den Traktaten über das

Johannesevangelium und in De Trinitate dargelegt wird. Kennzeichnend ist
es für die augustinische Auffassung, daß der im Innern gestaltete
Gedanke nicht nur Wort im eigentlichen, sondern auch im höchsten
Sinne ist, weil von ihm erst der äußere Laut seinen Wortcharakter
ableitet :

« Proinde verbum quod foris sonat, Signum est verbi quod intus lucet,
cui magis verbi competit nomen. Nam illud quod profertur carnis ore,
vox verbi est : verbumque et ipsum dicitur propter illud a quo ut foris
appareret, assumptum est » (Trin. XV, ix, 20 col. 1071 s.; cf. ib. 16, 25
col. 1079).

Demnach ist das innere geistige Wort das Prinzip des äußeren.

Es darf jedoch nicht mit dem innerlich vorgestellten Worte verwechselt

werden, das wie das äußere von den Eigentümlichkeiten der einzelnen

Sprache abhängig ist (ib. 10, 19 col. 1071 ; cf. ib. 11, 20 col. 1072 ;

In Joann. tract. 14, 7 col. 1506). Einem so feinen Beobachter, wie es

Augustinus war, konnte es ja nicht entgehen, daß zwischen dem

Denken und dem lautlichen Sprechen die ebenfalls worthafte Vorstellung
vermittelt ; wir legen uns das Gedachte erst zurecht und formen in
der Einbildungskraft die entsprechenden Worte, bevor wir sie

aussprechen (Trin. XV, 11, 20 col. 1072). Hiermit hat unser Kirchenlehrer

einen wertvollen Beitrag zur klareren Sichtung der
innerseelischen Phänomene geliefert. Die Denker vor ihm hatten zwar
auch von einem äußeren und inneren Worte gesprochen, aber das

innerlich geistige Wort nicht scharf vom innerlich vorgestellten
geschieden. Erst der hl. Augustinus unterscheidet ein dreifaches Wort :

das lauthaft gesprochene, das in der Seele vorgestellte und das rein

geistige Wort, in dem er die vollkommenste Analogie zum göttlichen
Logos erblickt (ib. col. 1072) L

Worin besteht nun das eigentümliche Wesen dieses geistigen
Wortes, und wie wird es hervorgebracht Diesen Fragen nachgehend,
sucht Augustinus dem Geheimnis der Sprache und überhaupt des

geistigen Lebens näherzukommen. Wenn wir ihm hierin folgen wollen,
so müssen wir stets den theologischen Hintergrund seiner Lehre vor
Augen halten, weil er ja gerade durch die Kontemplation des Trinitäts-
geheimnisses tiefer in jene Probleme eingedrungen ist und seine

1 M. Schmaus, a. a. O. 337 ff. ; O. Perler, Der Nus bei Plotin und das Verbum
bei Augustinus, 120 f.



28o Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin

Erkenntnistheorie als ein Gleichnis zur Zeugung des göttlichen Logos
aus dem Vater aufgebaut hat1.

Das innerlich geistige Wort wird zunächst eine « proles mentis »

(In Joann. tract, i, 9 col. 1380 s.) oder « nata sapientia » (Trin. VII,
2, 3 col. 936) genannt ; denn es ist im eigentlichen Sinne etwas geistig
Empfangenes und Gezeugtes, das freilich im Innern der «mens» verharrt :

« Quomodo enim tu verbum quod loqueris, in corde tuo habes, et apud
te est, et ipsa conceptio spiritualis est (nam sicut anima tua spiritus est,
ita et verbum quod concepisti, spiritus est ; nondum enim accepit sonum
ut per syllabas dividatur, sed manet in conceptione cordis et in speculo
mentis) : sic Deus edidit Verbum, hoc est genuit Filium » (In Joann. tract.
14, 7 col. 1506).

Bei dieser geistigen Zeugung spielt die « cogitatio » eine entscheidende

Rolle : « verbum verum nostrum intimum nisi nostra cogitatione
non dicitur» (Trin. XV, 15, 25 col. 1078; cf. ib. 10, 17 col. 1070).

Ja, das Denken ist nichts anderes als ein inneres Gespräch des Geistes

zu sich selbst : « nam etsi verba non sonent, in corde suo dicit utique
qui cogitat » (Trin. XV, 10, 17 col. 1070 ; cf. ib. 10, 18 col. 1070).

Nun darf aber nicht jeder Gedanke schon als ein geistiges Wort
bezeichnet werden, sondern nur der durch das Wissen in der « memoria »

geformte Gedanke (ib. 10, 19 col. 1071 ; cf. IX, 7, 12 col. 1067 ;

XV, 11, 20 col. 1072). Denn an sich ist das Denken ein formloses

Uberlegen oder eigentlich ein Herumwälzen (« volutare », « volubili
motione iactare ») der Erkenntnismassen ohne jede Stellungnahme zu
den erkannten Dingen selbst (ib. XV, 15, 25 col. 1078 s.). Das Wort
hingegen schließt wesensnotwendig den Bezug auf die gemeinte Sache

ein ; hat es doch seiner Natur nach einen sachlichen Sinn : « quando
concipis verbum quod proferas, rem vis dicere, et ipsa rei conceptio
in corde tuo iam verbum est» (In Joann. tract. 14, 7 col. 1506).

Und zudem soll es wahr sein, d. h. eine möglichst getreue Darstellung
des erkannten Gegenstandes : « simillimum rei notae, de qua gignitur
et imago eius » (Trin. XV, 12, 22 col. 1075 ; cf. ib. 11, 20 col. 1072 ;

15, 25 s. col. 1078 s.) 2. Solange daher unserm Denken die Beziehung

1 M. C. D'Arcy S. J., The Philosophy of St. Augustine, in : A Monument
to Saint Augustine, London 1934 2. r86.

2 In dem Wahrheitscharakter sieht /. Geyser die « wichtigste Eigenschaft »

des « verbum mentis » (Die Theorie Augustins von der Selbsterkenntnis der
menschlichen Seele, in : Aus der Geisteswelt des Mittelalters [Festschrift für
M. Grabmann], Beiträge zur Geschichte der Philosophie und Theologie des

Mittelalters, Suppl. Band III, 1, Münster 1935, 177).



Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin 281

zum gedachten Sachverhalt fehlt, solange es noch nicht durch den

Akt des Urteilens zu einem echten Wissen geworden ist, kann man
es noch nicht als ein inneres Sprechen des Geistes ansehen. Wenn
wir z. B. zweifeln, so besitzen wir noch kein geistiges Wort von der

angezweifelten Sache, sondern höchstens von der subjektiven
Tatsache unseres Zweifeins : « cum autem dubitamus, nondum est verbum
de re de qua dubitamus, sed de ipsa dubitatione verbum est » (Trin. XV,
15, 24 col. 1077). Das Wort ist dann nur gestaltbar, aber nicht schon

gestaltet (« formabile, nondumque formatum », ib. 15, 25 col. 1078)1.
Allein durch das im Urteil begründete Wissen gewinnen wir ein

erkenntnismäßiges Verhältnis zum wirklichen Sachverhalt, und von
daher stammt auch die inhaltliche Bestimmung und Formung des

Denkens, auf Grund deren ihm der Wortcharakter zukommt :

« Tunc fit verum verbum, quanto illud quod nos dixi volubili motione
iactare, ad id quod scimus pervenit, atque inde formatur, eius omnimodam
similitudinem capiens : ut quomodo res quaeque scitur, sie etiam cogitetur,
id est, sine voce, sine vocis cogitatione, quae profecto alieuius linguae est 2,

sie in corde dicatur » (Trin. XV, 15, 25 col. 1078 s. ; cf. ib. 10, 19 col. 1071 ;

16, 25 col. 1079).

Das innerlich geistige Sprechen ist demnach nicht einfach mit
dem Denken schlechthin identisch, sondern nur mit dem urteilenden
Denken, das zum Wissen geworden, den Geist in lebendige Beziehung

zur Wahrheit und Wirklichkeit der Dinge setzt (cf. Trin. IX, 7, 12) 3.

Nun ist der menschliche Intellekt zwar in bezug auf das bloße

Denken tätig, indem er die Sinneseindrücke und Vorstellungsbilder,
sowie die schon geformten Gedanken bzw. Erinnerungen sammelt,
vergleicht und ordnet, um sie dann geistig zu schauen. Was aber diese

geistige Schau und das damit verbundene notwendige Urteil, also das

Entstehen des wahren Wissens selbst betrifft, so verhält sich der

erkennende Mensch passiv 4. Denn für Augustinus ist jedes Wissen

(notitia, scientia) seiner Natur gemäß notwendig und wahr, sonst

ist es eben kein echtes Wissen (De Genesi ad litt. XII, 14, 29 P. L-

34, 465 ; ib. 25, 52 col. 476 ; 26, 54 col. 476 ; Trin. XV, 10, 17

col. 1070 : « nemo enim falsa novit, nisi cum falsa esse novit : quod si

1 Zum ideengeschichtlichen Hintergrund dieser Formel siehe R. Arnou,
a. a. O. Sp. 2336 f.

2 D. h. das vorgestellte Wort.
3 Vgl. E. Gilson, a. a. O. 117 3.
4 E. Gilson, a. a. O. 119 f. ; vgl. roi ff.



282 Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin

novit, verum novit ; verum est enim quod illa falsa sint »). Der tiefere
Grund dieser Annahme scheint in der augustinischen Auffassung des

Erkennens als eines Schauens von geistig Gegenwärtigem zu liegen.
Doch das Zustandekommen dieses Schauens ist nicht Sache des
Menschen allein ; vornehmlich ist der Notwendigkeitscharakter des Wissens
sowohl vom denkenden Subjekt als auch von der es bestimmenden

Erfahrung unabhängig (Trin. IX, 6, 9 ss. col. 965 ss. ; cf. De vera
relig. 33, 54-56 col. 145-147)-

Dieses Moment aber führt Augustinus auf die Erleuchtung von
seiten Gottes zurück, die also in erster Linie die Entstehung des wahren
Urteils und somit des echten Wissens erklären sollL Obgleich wir
es uns versagen müssen, auf die augustinische Erleuchtungslehre

genauer einzugehen2, wird es doch angebracht sein, wenn wir ihren

innigen Zusammenhang mit der Lehre vom inneren Sprechen kurz
herausstellen, zumal da man von diesem bisher allzu wenig beachteten
Punkt aus zu einem tieferen Verständnis der Anschauungen des großen
Kirchenvaters gelangen kann.

Daß ein solcher Zusammenhang besteht, war für den hl. Augustinus,

1 E. Gilson hat überzeugend nachgewiesen, daß die augustinische Erkenntnislehre

außerhalb der Alternative : aristotelische Abstraktion oder Innatismus im
platonisch-ontologistischen Sinne steht (a. a. O. 113 ff.). Es geht nach diesem
berühmten Augustinuskenner unserm Kirchenvater nicht so sehr um die «

Umsetzung » des Sinnlichen ins Intelligible — denn die Welt ist durch die Anteilnahme

an den göttlichen Ideen an sich schon intelligibel —, also auch nicht um
das Problem der Begriffsbildung, sondern um das der Wahrheitserkenntnis
(ebd. 116 ff.). Daher hat auch die Erleuchtung keine unmittelbare Aufgabe
hinsichtlich der Begriffsbildung, sondern zunächst nur für die Gewinnung eines
wahren Urteils (ebd. 118 ff. ; 121 f.). Man muß somit die augustinische
Erleuchtung des Denkens zur Erfassung der Wahrheit in den geschauten Ideen
scharf von der aristotelischen Erleuchtung des Phantasma durch den
abstrahierenden « intellectus agens » unterscheiden (ebd. 119: « illumination de la pensée

par Dieu dans l'augustinisme ; illumination de l'objet par une pensée que Dieu
illumine, dans l'aristotelisme, voilà la différence entre l'illumination-vérité et
l'illumination-abstraction »). Freilich ist zu beachten, daß Augustinus Begriff
und Urteil nicht immer klar genug geschieden hat (ebd. 121 ff.). Vgl. auch
R. Jolivet, a. a. O. 478 ff.

2 In dieser vielumstrittenen Frage schließen wir uns der von G. v. Hertling,
M. Baumgartner, M. Grabmann, B. Kälin O. S. B., G. M. Manser O. P. und

/. Hessen vertretenen Deutung an, wonach das göttliche Licht das « medium in
quo » unserer intellektuellen Erkenntnis darstellt ; es beeinflußt den Geist in
zweifacher Hinsicht : 1. objektiv, indem es die zu erkennenden Gegenstände
darbietet, und 2. effektiv, dadurch, daß es diese Gegenstände erkennbar macht
und unserm Intellekt zugleich mit der Erkenntniskraft die subjektive Gewißheit
verleiht (vgl. J. Hessen, a. a. O. 70 ff. ; 97 f. ; 113 ff.).



Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin 283

wie für die Antike überhauptx, eine selbstverständliche Voraussetzung,
weil beides, Licht und Wort, die Funktion des Offenbarens übernehmen :

« quisquis concedit recte dici lucem, qua res quaeque manifesta est »

(De Genesi ad litt. lib. imperf. 5, 24 P. L. 34, 229) ; « verbum et

seipsum ostendit et illud de quo loquimur » (Trin. VII, 3, 4 col. 937) 2.

Namentlich in der Person des Logos als der göttlichen Weisheit sind
Licht und Wort identisch, welche Attribute ihm im eigentlichen Sinne

zukommen (De Genesi ad litt. IV, 28, 45 col. 315 ; cf. De Genesi

ad litt. lib. imperf. 5, 20 col. 228). Indem er uns erleuchtet, sagt er
über sich und den Vater aus, was eben den Menschen gesagt werden
soll : « illuminando dicit nobis et de se et de Patre, quod dicendum est
hominibus » (Trin. VII, 3, 4 col. 937 ; cf. ib. 3, 4 s. col. 937 s. ;

VIII, 2, 3 col. 949) 3. In der Anteilnahme an diesem göttlichen Wort
besteht nun die Erleuchtung unseres Geistes : « illuminatio nostra

participatio Verbi est, illius scilicet Vitae quae lux est hominum »

(Trin. IV, 2, 4 col. 889). Der Logos ist die einzige Quelle unserer
Wahrheitserkenntnis ; in ihm schauen wir die Welt und uns selbst 4.

Auch im menschlichen Bereich müssen wir eine enge Verwandtschaft

zwischen jenen beiden Phänomenen annehmen. Dies erhellt
schon aus dem früher Dargelegten, demgemäß die Wesensfunktion
des inneren Sprechens, wie der Erleuchtung in der Erfassung der

Wahrheit durch das urteilende Denken beruht. Sprechen und Schauen,
die zwar in ihrer sinnlichen Erscheinung getrennt sind, bilden im
Innern des denkenden Geistes eine lebendige Einheit : « Foris enim

1 Die für die antike Geistigkeit so bezeichnende Gleichsetzung des göttlichen
Lichtprinzips mit dem Logos zeigt sich schon in der herakliteischen Logoslehre,
in der platonischen Auffassung von der Idee des Guten, die gleichsam die Sonne
im Reich der geistigen Wirklichkeiten darstellt (Staat VI, 508 B-C ; 509 B ; VII,
517 B-C), in den hellenistischen Logos-Helios-Spekulationen und auch in dem
lichthaften Logos der Neuplatoniker. Besonders deutlich tritt sie uns in der
hermetischen Theologie entgegen : 6 8$ ly. vo8; çwrsivôç Xô-yoç viô; 6soü (Hermes
trismeg. Poem. I, 6 p. 3, 12, ed. Parthey). Auch den Kirchenschriftstellern war
sie nicht fremd (vgl. z. B. Hippolytus, Elenchos I, 24, 2 p. 28, 5 ss.). Die
eigentliche Quelle der augustinischen Auffassung aber ist die Lehre des hl. Evangelisten

Johannes (Jo. 1, 4 ss. ; cf. I. Jo. 1, 5 ss.), auf den sich Augustinus
ausdrücklich beruft (ex. gr. Trin. IV, 2, 4 col. 889). Vgl. zum Gesagten C. Baeumker,
Witelo (Beiträge z. Gesch. der Philos, des Mittelalters III, 2), Münster 1908,
358 ff. ; bes. 372 ff. ; 460 ff. ; R. Jolivet, a. a. O. 409 ff. ; J. Hessen, a. a. O. 93 ;

G. Mensching, Das heilige Wort, 24 ff.
2 M. Schmaus, a. a. O. 333 ff. ; J. Hessen, a. a. O. 77 f.
3 M. Schmaus, a. a. O. 347 ; 353 ff. ; C. Baeumker, Witelo, 373 f.
4 M. Blondel, The latent Resources in St. Augustine's Thought, in :

A Monument to Saint Augustine, London 19342, 331 ; cf. 338.



284 Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin

cum per corpus haec fiunt, aliud est locutio, aliud visio : intus autem
cum cogitamus, utrumque unum est » (Trin. XV, 10, 18 col. 1070 s.).
Und der Gedanke selbst ist ein geistiges Licht, in dem die Gegenstände
unterschieden und offenbar werden (Contra Faustum 20, 7 p. 541,

24 ss., ed. /. Zycha; cf. Trin. XV, 10, 18 col. 1071). Daher wird auch
das innere Wort, der dingbezogene Gedanke, als etwas bezeichnet,
das im Innern leuchtet (« quod intus lucet » Trin. XV, 11, 20 col. 1071).
Das innerlich geistige Sprechen schließt nämlich den Akt des Schauens

in sich ; ist es doch ein Denken der Sache, die wir schauend innerlich
aussprechen (« quam videndo intus dicimus » (ib. 14, 24 col. 1077).
Ebenso ist das Verstehen von Wortbedeutungen oder das « Lernen »,

wie wir schon bei Besprechung der Schrift De Magistro sahen, eine

Angelegenheit des « homo interior » und ohne die göttliche Erleuchtung
unmöglich (cf. etiam In Joann. tract. 40, 5 P. L. 35, 1688 ; Trin. XIII,
1, 4 col. 1015 s.) ; denn im Innern sind Hören und Schauen dasselbe :

« auditio et visio duo quaedam sunt inter se distantia in sensibus

corporis, in animo autem non est aliud atque aliud videre et audire »

(Trin. XV, 10, 18 col. 1071).
Andererseits ist Erleuchtung ihrem Wesen nach selbst ein geistiges

Einsprechen Gottes in die Seele. Schon in De Magistro hat Augustinus
diesen Gedanken angedeutet, indem er die Möglichkeit des Lernens
auf das « consulere Deum » durch den inneren Menschen zurückführt
(11, 38 col. 1216 ; 14, 46 col. 1220 ; cf. etiam Epist. 13 ad Nebrid.
P. L. 33, 68 : « Deum consulendo intelligimus »). Jedoch erst in De Genesi

ad litteram hat er seine Ansicht klar dargetan :

« certissime tarnen tenere debemus, Deum aut per suam substantiam
loqui, aut per sibi subditam creaturam ; sed per substantiam suam non
loqui nisi ad creandas omnes naturas, ad spirituales vero atque intellec-
tuales non solum creandas, sed etiam illuminandas, cum iam possunt
capere locutionem eius, qualis est in Verbo eius quod in principio erat
apud Deum » (VIII, 27, 49 col. 392 ; cf. ib. I, 5, 10 col. 250 ; VIII, 25, 47
col. 391 ; De vera relig. 55, no P. L. 34, 170; Confess. XI, 8, ro p. 287,

13 ss. ed. P. Knoll).

Noch überzeugender tritt die Verbundenheit der Erleuchtung
mit dem inneren Sprechen des Geistes hervor, wenn wir im Sinne des

hl. Augustinus den Vorgang des Denkens genauer analysieren :

« Haec igitur omnia, et quae per se ipsum, et quae per sensus sui
corporis, et quae testimoniis aliorum percepta seit animus humanus,
thesauro memoriae condita tenet, ex quibus gignitur verbum verum,
quando quod seimus loquimur, sed verbum ante omnem sonum, ante



Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin 285

omnem cogitationem soni. Tunc enim est verbum simillimum rei notae,
de qua gignitur, et imago eius, quoniam de visione scientiae visio cogi-
tationis exoritur, quod est verbum linguae nullius, verbum verum de re
vera, nihil de suo habens, sed totum de illa scientia, de qua nascitur »

(Trin. XV, 12, 22 col. 1075).

Unser Gedächtnis (memoria) enthält ein aus verschiedenen Quellen
stammendes Wissen, das seiner Natur nach auf einen Sachverhalt
bezogen ist. Solange dieses Wissen in der «memoria» verborgen bleibt,
ist es für den Erkennenden noch unbewußt und inaktuell (Confess. X,
8, 12 p. 234, 18 ss., ed. P. Knöll)1. Seine Aktualisierung bis zum
vollkommenen Schauen (« intueri », « considerare ») der Sache vollzieht
sich in zwei Stufen. Zunächst kommt unter dem Einfluß der göttlichen
Erleuchtung die « visio scientiae » zustande, d. h. die in der « memoria »

aufgehäuften Erkenntnisschätze erstrahlen dem Geiste im Lichte Gottes ;

darin werden sie ihm sichtbar, sodaß er sie schauen kann. Aus dem

erleuchteten Wissen geht dann das geistige Wort hervor, wenn wir
das Gewußte innerlich aussprechen (« quando quod scimus loquimur »).

Dieses Phänomen, das also in einem innerlichen Sprechen beruht,
nennt Augustinus die « visio cogitationis » (cf. Trin. XV, 11, 20

col. 1072 : « verbum rationalis animantis gignitur de scientia quae
manet in animo, quando eadem scientia intus dicitur, sicuti est.

Simillima est enim visio cogitationis visioni scientiae»). In ihr
vollendet sich die Schau des Gegenstandes. Denn nach unseren

vorangegangenen Ausführungen müssen wir das innere Sprechen als ein

geistiges Sichvergegenwärtigen des Erkenntnisgehaltes verstehen, das

mit einer bewußten Stellungnahme des urteilenden Subjektes und
daher auch mit einer mehr oder weniger klaren Selbsterkenntnis
verbunden ist (Trin. XIV, 6, 8 col. 1041 s.)2. Es ist eben ein « con-side-

rare » oder « con-tueri », ein Zusammenschauen von Subjekt und Objekt,
worin sich der Erkennende den dargebotenen Inhalt als etwas « Anderes »

gegenüberstellt. Gewissermaßen handelt es sich hier um eine Reaktion
des Geistes auf den im erleuchteten Wissen (memoria) offenbargewordenen

gegenständlichen Gehalt, der das innere Wort auslöst oder

gleichsam zeugt («de qua [re] gignitur» vel «nascitur»). Die bewußte

Vergegenwärtigung des Sachverhaltes selbst geschieht in der Gestaltung
des innerlichen Wortes durch das schauende Denken (« [verbum] in

1 Vgl. E. Gilson, a. a. O. 130 f. ; 132 ff.
2 Ebd. 287 f.



286 Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin

cogitationis visione formatum » Trin. XV, 15, 25 col. 1078 ; cf. IX,
7, 12 col. 967 ; XV, 10, 19 col. 1071). Darin « hat » nun der Erkennende
den Gegenstand mit subjektiver Gewißheit (Trin. XV, 15, 24 ss.

col. 1077 ss. ; cf. De div. quaest. LXXXIII q. 35, 1 P. L. 40, 24 :

« nihil est aliud habere quam nosse »)1. Das innere Wort ist demnach
die erkenntnismäßige Darstellung der Sache, so wie sie ist (Trin. XV,
11, 20 col. 1072) oder die Sache selbst, insofern als sie vom Wissenden

geistig in Besitz genommen wird. Deshalb ist das geistige Wort, wie
das echte Wissen immer wahr ; sonst ist es eben kein « Wort » im
eigentlichen Sinne : « nec verbum dicendum est, quod verum non est »

(Trin. XV, 15, 24 col. 1078). Es stellt eine Synthese des subjektiven
und objektiven Momentes im Erkenntnisvorgang dar, und dennoch
ist die Objektivität seines Gehaltes vollkommen gewahrt, weil vom
erkennenden Subjekt in dieser Hinsicht nichts hinzugefügt wird
(« nihil de suo habens »).

Den tieferen Grund für diesen Umstand darf man wohl darin
suchen, daß der Erkennende durch das in der « visio cogitationis »

gezeugte Wort nicht nur zum erkannten Sachverhalt in Beziehung
gesetzt wird, sondern auch zu den ewig wahren Ideen (« rationes

aeternae»), von denen unser Urteil, dessen Ausdruck eben das «Wort»
Satz) ist, seine Wahrheit und Notwendigkeit herleitet. Schaut

doch der Geist die Wahrheit der Dinge in den Ideen, die ihm bei der
« visio scientiae » im göttlichen Lichte aufstrahlen 2. Aber jene Ideen
haben ihren « Ort » im Worte Gottes selbst (De lib. arbitrio III, 5, 13
P. L. 32, 1277) 3, weshalb sie entsprechend den griechischen Xoyoi als

« rationes » bezeichnet werden (De div. quaest. LXXXIII q. 46, 1 s.

P. L. 40, 29 s.)4. Hier tut sich uns der metaphysisch-theologische
Hintergrund jener Wesensverwandtschaft zwischen der Erleuchtung
und dem inneren Sprechen kund. Wir verstehen nun auch, warum
der hl. Augustinus die Erleuchtung als eine « participatio Verbi »

definiert hat (Trin. IV, 2, 4 col. 889).

1 Vgl. R. Jolivet, a. a. O. 461 ff. ; J. Geyser, a. a. O. 174 ff.
2 Mit E. Gilson (a. a. O. 113 ; vgl. 110 ff.) muß man daran festhalten, daß

wir nicht den Inhalt der Ideen selbst, sondern die Wahrheit der Dinge in den
Ideen schauen, die uns nur als Normen und Regeln (« rationes ») des Erkennens
entgegentreten ; auf diese Weise vermeidet nämlich Augustinus den Ontologismus,
der eine notwendige Konsequenz wäre, wenn wir die mit dem göttlichen Wesen
selbst identischen Ideen ihrem Inhalte nach unmittelbar schauen würden.

3 M. C. D'Arcy, a. a. O. 186.
4 E. Gilson, a. a. O. 109 f. ; J. Hessen, a. a. O. 85 f. ; M. Grabmann.

Mittelalterliches Geistesleben, II, 25-34.



Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin 287

Wie wir schon sahen, ist die Erleuchtung, die zur « visio scientiae »

führt, selbst nichts anderes als ein Einsprechen Gottes in die Seele,

und darauf gibt nun der Mensch in der « visio cogitationis », im Bilden
des geistigen Wortes (Urteil) gewissermaßen seine Antwort. Somit

trägt das Denken sowohl in seinem Ursprung als auch in seinem

Vorgang einen worthaften Charakter und erweist sich gerade auf
Grund der Erleuchtung durch Gott als ein echtes Sprachphänomen.
Das geistige Wort, in dem der Erkennende die ideale Wirklichkeit
und Wahrheit der Dinge erkenntnismäßig besitzt, ist gleichsam der
Widerschein, den das göttliche Licht in der Seele zeugt. So kehrt
Gottes Wort, das die Menschen erleuchtet, wieder zu ihm zurück,
besonders dann, wenn aus der Erkenntnis die « confessio laudis »

hervorströmt, der wir allenthalben in den augustinischen Schriften

begegnen1.
Augustinus ist aber in seiner Lehre vom inneren Sprechen kein

einseitiger Intellektualist ; vielmehr trägt er hier, wie überhaupt in
seiner Erkenntnislehre, dem Willensmoment vollauf Rechnung. Für
ihn hängt nämlich jede tatsächliche Erkenntnis nicht nur vom erleuchtenden

Wirken Gottes, sondern auch vom Mitwirken des menschlichen
Willens ab, der das notwendig vorausgesetzte Verlangen nach Erkenntnis
weckt und die Richtung der Aufmerksamkeit (« intentio animi ») auf
einen bestimmten Sachverhalt lenkt, von dem her das Denken Inhalt
und Form empfängt 2. Ebenso ist der Wille als Verlangen die Ursache

der Zeugung des geistigen Wortes, und als Genießen folgt er dem

Gezeugten, worin wir ja das Erkannte « haben ». Deshalb wird das

innere Wort auch « cum amore notitia » genannt (Trin. IX, 10, 15

col. 969) 3, zumal es gerade die « dilectio » ist, die als « copula » jene

1 Nach dem Dargelegten können wir J. Hessen nicht ganz beipflichten,
wenn er meint : « So sehr nun auch die Bezeichnung der Intellektualerkenntnis
im Sinne eines intelligiblen Sprechens der Sache selbst entsprechen mag, zur
näheren Erklärung der Einwirkung Gottes auf unseren Geist reicht sie nicht aus,
weil das « Wie » hierbei völlig dunkel bleibt Fruchtbarer zur Erläuterung
jenes Vorganges ist dagegen die Deutung desselben im Sinne einer Erleuchtung »

(a. a. O. 87). Vielmehr wird man tiefer in das Geheimnis der Erkenntnis — und
ein solches bleibt sie für den hl. Augustinus immer (Epist. CLIX ad Evod. 2

P. L. 33, 699) — eindringen, wenn man beide Phänomene, die Erleuchtung und
das geistige Sprechen, zur Deutung heranzieht, wie wir es versucht haben.

2 E. Porialiè, a. a. O. Sp. 2332 fî. ; E. Gilson, a. a. O. 160-166 ; E. Benz,
Marius Victorinus, 364 fï. ; 402-407 ; W. Windelband, Lehrbuch der Geschichte
der Philosophie, 236 f.

3 E. Gilson, a. a. O. 289 f. ; R. Jolivet, a. a. O. 461 f. ; 464.



288 Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin

beiden « visiones » der Memoria (scientia) und der Intelligentia (cogi-

tatio) vereinigt (Trin. XV, 21, 40 s. col. 1088 s. ; cf. ib. XI, 8, 15
col. 996 ; 11, 18 col. 998 ; XIV, 10, 13 col. 1047). Das aus der inneren
Schau (« visu mentis ») der Wahrheit geborene Wort bestimmt aber
auch das äußere Sprechen und Handeln, eben weil die Liebe es gezeugt
hat : « nemo enim volens aliquid facit, quod non in corde suo prius
dixerit. Quod verbum amore concipitur » (Trin. IX, 7, 12 s. col. 967).
Drei Momente gilt es somit im Denkakt zu unterscheiden : das in der
«memoria» enthaltene Wissen, von dem die inhaltliche Bestimmung und
Form des Denkens stammt, dann die Gestaltung (« conformatio ») des

inneren Wortes selbst und schließlich die Liebe, die beides vereinigt
(Trin. XIV, 6, 8 col. 1068 s.). Darin offenbart sich dem hl. Augustinus
das dreifaltige Wesen des menschlichen Geistes, wodurch dieser ein

Bild der göttlichen Dreifaltigkeit wird.
In genialer Weise hat also der große Denker und Bischof von

Hippo das Dasein und die Aufgabe der Sprache im Geistesleben gerechtfertigt.

Ihrer äußeren Erscheinung hatte er zwar fast jeglichen Wert
abgesprochen. Jedoch ist für ihn die Sprache keineswegs etwas rein
Äußerliches, vielmehr ihrem eigentlichen Wesen nach ein inneres

geistiges Geschehen und als solches der intimste Kern, ja die

naturgemäße Vollendung des Denkens. So hat die platonische Auffassung
des Denkens als eines innerseelischen Dialoges, die bei Aristoteles ins
rein Logische übertragen, bei den Stoikern dagegen mit den
Phantasievorstellungen verwechselt wurde, durch Augustinus eine ganz wesentliche

Klärung und Vertiefung gefunden. Hierin erwies er sich gerade
als der große « Metaphysiker der inneren Erfahrung », als welchen ihn
W. Windelband gekennzeichnet hat1. Es ist daher kaum zu verwundern,
daß der Einfluß seiner Lehre auf die nachfolgende Zeit außerordentlich
stark gewesen ist. Namentlich die frühe Scholastik und die
mittelalterliche Franziskanerschule dachte und lehrte aus seinem Geiste.

Auch der hl. Thomas konnte sich diesem Einfluß nicht verschließen,

zum mindesten mußte er sich mit der augustinischen Lehre
auseinandersetzen. Und daß er besonders in unserer Frage manches von
Augustinus gelernt und übernommen hat, beweisen zur Genüge die
zahlreichen Zitate, in denen er sich ausdrücklich auf ihn stützt2. Ohne

den hl. Augustinus ist die Sprachauffassung des Aquinaten nicht zu
verstehen.

1 A. a. O. 232.
2 Vgl. F. Manthey, Die Sprachphilosophie des hl. Thomas, 173 ff.



Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin 289

Die Kirchenschriftsteller, die dem hl. Augustinus zeitlich folgten,
haben im allgemeinen kaum etwas Neues zur Klärung des Sprachproblems

beigesteuert. Unter ihnen sind aber zwei eigens anzuführen, weil
sie von größerer Bedeutung für die thomistische Sprachphilosophie
geworden sind : der sogenannte Dionysius Areopagita und Johannes Damas-

cenus. Ersterer hat vor allem in seiner Schrift De divinis nominibus,
zu dem Thomas einen ausführlichen Kommentar schrieb1, des öfteren
Bemerkungen gemacht, die eine Gleichsetzung von Denken (ewo^cai)
und Sprechen (e:.-s;v) besagen (ex. gr. I, 1 p. 438, ed. B. Corderii, et

passim). Im augustinischen Sinne faßt er die Erleuchtung des Geistes,
besonders die mystische, als ein sich offenbarendes Sprechen Gottes
auf (ib. ; cf. I, 3 p. 440 ; I, 4 p. 443 ; IV, 4 ss. p. 554 ss.) 2. Mit den

Neuplatonikern betont er die metaphysische Funktion der Xoyot, die

als Ideen in Gottes Geist die Urbilder aller Dinge darstellen (1. c. V, 8

p. 696 ; cf. IV, 10 p. 562 ; VII, 4 p. 751 s.)3.
Nicht minder stark wirkte auf Thomas' Ansichten über die

Sprache der große Systematiker Johannes Damascenus ein, der in seiner

II-riY"/) yvojoEw; ungefähr das gesamte Wissen des griechisch-byzantinischen

Orients zusammenfaßte. Vornehmlich der dritte Teil dieses

Werkes, der unter dem Titel « De jide orthodoxa » von Burgundio di
Pisa übersetzt wurde, ist für das Mittelalter wichtig geworden. Während
die meisten Väter vor ihm einer platonischen, bzw. neuplatonischen

Denkrichtung huldigten, hat er sich mehr für einen Aristotelismus

eingestetzt, der ihm durch Porphyrius, Ammonius und Nemesius

zugänglich gemacht worden war. Aber gerade in der Logoslehre hält
er entschieden an der platonisch-stoischen Überlieferung der Patristik
fest. Wie Augustinus, unterscheidet auch er ein dreifaches Wort.
Zunächst ist ihm das Denken (vôitjct'.ç) als die Erstgeburt des Geistes ein

echter Logos, dessen Bote (âyyeXoç vcquaroc) das äußere, im gegliederten
Laut (StâXsxroç) erscheinende Wort ist ; von diesen beiden Arten des

Logos ist dann noch der vorgestellte, im Herzen gesprochene
abzusondern. Alle diese menschlichen Logoi sind Suväixet; der Seele ; der

1 Vgl. A. Feder, Des Aquinaten Kommentar zu Pseudo-Dionysius' « De
Divinis Nominibus», Scholastik I (1926) 349 i. ; A. Dyroff, Über die Entwicklung
und den Wert der Ästhetik des Thomas von Aquin, 161 ff.

2 Vgl. auch Überweg-Geyer, 127.
3 A. Stöckl, Geschichte der christlichen Philosophie zur Zeit der Kirchenväter,

391 ; A. A all, Logos II, 476 fl. ; R. Arnou, Art. « Le Platonisme des Pères »,

Sp. 2314-2316.



290 Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin

ewige Logos aber ist Gottes unwandelbare Substanz (ûitfaraatc) selbst

(De fide orth. I, 13 P. G. 94, 857 ; cf. ib. II, 21 s. col. 924)l.
Von den lateinischen Kirchenvätern, die für die thomistische

Sprachlehre bedeutsam geworden sind, ist neben Gregor dem Großen,

der sich aber hier ganz dem hl. Augustinus anschließt, Isidor von
Sevilla zu erwähnen. In seinen von Thomas eifrig benutzten Etymologiae
vertritt er die Einheit von Denken und Sprechen im Sinne der Stoiker 2.

Er war überhaupt in seinen Anschauungen wenig eigenschöpferisch,
dafür aber von umso größerer Bedeutung als der fleißige Vermittler
antiker Gedanken an die mittelalterliche Scholastik.

(Fortsetzung folgt.)
1 A. Stockt, a. a. O. 407 f. ; vgl. M. Schmaus, Trinitätslehre des hl. Augustinus,

66 f. ; F. Manthey, a. a. O. 175 f.
2 C. Prantl, Geschichte der Logik II, Leipzig 1861, 12 ff.


	Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin : ein Deutungsversuch seiner Lehre auf ihrem geistesgeschichtlichen Hintergrund [Fortsetzung]

