Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 15 (1937)

Artikel: Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin : ein Deutungsversuch
seiner Lehre auf ihrem geistesgeschichtlichen Hintergrund
[Fortsetzung]

Autor: Warnach, P. Viktor

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-762771

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762771
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Erkennen und Sprechen
bei Thomas von Aquin.

Ein Deutungsversuch seiner Lehre auf
ihrem geistesgeschichtlichen Hintergrund ',

Von P. Viktor WARNACH O. S. B., Maria Laach.

(Fortsetzung.)

2. Wort und Geist bei den christlichen Denkern zur Viterzeit.

Schon lange vor dem Neuplatonismus war eine andere Logoslehre
auf den Plan der Geistesgeschichte getreten, die ihren Ursprung weder
aus rein menschlicher Philosophie noch aus dunklen Mythen herleitete,
sondern aus der Offenbarung des lebendigen Gottes. Fiir das christ-
liche Denken ist es ja kennzeichnend, daB man nicht mehr von den
Dingen ausgehend iiber einen Gott philosophiert, den man sich erdachte ;
vielmehr schaut man nun die Welt mit ihrem Geschehen von Gott
aus, der sich selbst durch seine Werke und vor allem durch sein
fleischgewordenes « Wort » den nach wahrer Weisheit suchenden
Menschen geoffenbart hat. Die « neue » Lehre fand ihren monumentalen

Ausdruck in den Sitzen des hl. Johannes: 'Ev apy# 7v & Adyos, xai
b Adyog 7v mpog Tov Bedv, xat Bevg Ny 6 Aéyos ... xal & Adyos 6dpf tyéveta

(Jo. 1, 1; 14).

1 Die Drucklegung des ersten Teiles vorliegender Arbeit war schon abge-
schlossen, als das Buch von F. Manthey, Die Sprachphilosophie des hl. Thomas
von Aquin und ihre Anwendung auf Probleme der Theologie, Paderborn 1937,
erschien. Somit ist die im 2. Heft des laufenden Jahrgangs dieser Zeitschrift
(S. 192) von uns gemachte Bemerkung, daB man bis heute eine monographische
Studie iiber die Sprachphilosophie des hl. Thomas vermisse, i{iberholt. Erfreu-
licherweise konnte ich eine weitgehende Ubereinstimmung zwischen den An-
schauungen des Verfassers und den meinigen in der Auffassung der thomistischen
Lehre feststellen. Manthey hat jedoch, soweit ich sehen konnte, mehr den
grammatisch-phianomenologischen Gesichtspunkt in den Vordergrund geriickt,
wiahrend sich unsere Untersuchungen auf die hauptsichlich psychologische Frage
nach dem Verhiltnis von Erkennen und Sprechen beschrinken, soda man wohl
von beiden Arbeiten eine gegenseitige Erginzung erwarten darf. Auf Einzel-
heiten werden wir noch im Verlauf unserer Ausfilhrungen und bei Besprechung
jenes Buches in dieser Zeitschrift niher eingehen konnen.



264 Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin

Mit groBer Wahrscheinlichkeit darf man annehmen, daB der
Evangelist bewuBt das urhellenische Logosmotiv aufgegriffen hat,
um bei seinen Horern in Ephesus, dem damals weltberiihmten Kultur-
zentrum und der Stadt des Heraklit, einen konkreten Ankniipfungs-
punkt zu finden ; aber der eigentliche Gehalt der johanneischen Ver-
kiindigung ist vollig neu und aus historischen Quellen allein nicht zu
verstehen . Johannes wollte gerade der willkiirlichen und in vielem
verkehrten heidnisch-jiidischen Spekulation, deren Ubernahme schon
im ersten Jahrhundert zu hiretischen Spaltungen innerhalb der jungen
Christengemeinden gefiihrt hatte, den «anderen», wahren Logos ent-
gegenstellen und zugleich auf die Aporie eines unpersonlichen Logos
als Mittelwesen zwischen Gott und Welt die letztlich erfiillende Antwort
aus dem Offenbarungsglauben geben.

Nach christlicher Lehre war das « Wort » schon im Anfang; es
ist nicht erst mit der Zeit geworden. Wer aber hat es gesprochen,
wenn nicht Gott selbst, der allein im Anfang war ? Und da er es sprach,
ist es nicht weggegangen von ihm, wie das menschliche Wort vom

1 Mag man mit E. Norden, Die antike Kunstprosa II, Leipzig-Berlin 1918 3,
473, in den Eingangsworten des vierten Evangeliums « eine direkte und bewuBte
Reminiszenz an das gedankengewaltige Prodmium des ephesischen Philosophen
(Heraklits) » sehen oder mit R. Reitzenstein, R. Bultmann und H. H. Schaeder
an den EinfluB iranischer Gnosis denken (wie M. Dibelius, Art. « Johannes-
evangelium », in: Religion in Geschichte und Gegenwart III, Tiibingen 1929,
Sp. 358 f.) oder schlieBlich auch die auffallende Ideenverwandtschaft zwischen
Johannes und Philon hervorheben, was z. B. W. Bauer, Johannes, in : Handbuch
zum Neuen Testament II, 2, Tiibingen 1912, 6 ff., tut, so wird man auf diese
Weise doch nimmer das Wesen des johanneischen Logos hinreichend erkliren,
geschweige denn verstehen konnen (vgl. E. Krebs, Der Logos als Heiland im
ersten Jahrhundert [Freiburger theologische Studien 2], Freiburg 1g9ro, 98 ff.,
bes. 112 ff.; ders. Art. « Logos» (zit. oben S. 197) Sp. 630; F. Tillmann, Das
Johannesevangelium, Berlin 1914, 35 ff.; J. Lebreton, Trinité 1, 400 ff. ; E. Kalt,
Biblisches Reallexikon II, Paderborn 1931, Sp. 75 ff.; vgl. auch B. Geyer, Die
patristische und scholastische Philosophie, in : F. Uberwegs GrundriB der Geschichte
der Philosophie II, Berlin 192811 [= Uberweg-Geyer], 8 ff.). Was speziell das
Verhiltnis zu Philon betrifft, so deuten jene Berithrungspunkte « nur die Tat-
sache der Identitit der geistigen Atmosphire» an, wie W. Bauer (a. a. O. 7)
selbst zugibt (siehe ebenfalls M. J. Lagrange, Evangile selon saint Jean [Etudes
bibliques], Paris 1927 3, CLXXVII ff.; 31 ff.; J. Lebreton, a. a. O. I, 209-251 ;
636-644 ; auch A. Aall, Der Logos II, Geschichte der Logosidee in der christlichen
Literatur, Leipzig 1899, 109 ff. ; 139 ff.). Ebensowenig ist der Logos des Evange-
liums aus der alttestamentlichen Memra- oder Sophialehre (einschlieBlich der
targumistischen Theologumena) abzuleiten (F. Tillmann, a. a. O. 35 f.;
M. J. Lagrange, a. a. O. 3; 29 ff.; J. Lebreton, a. a. O. I, 491 fi.). An der
Eigenstindigkeit der Logosauffassung bei Johannes kann demnach nicht gezweifelt
werden.



Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin 265

Sprecher sich lést, um dem Horenden anzugehdren. Der Logos blieb
bei Gott ; denn er war ja selbst Gott. Der Logos ist also wahrer Gott
gleich dem Vater, der ihn vor aller Zeit als einen « Abglanz seiner
Herrlichkeit » gezeugt hat (Hebr. 1, 3). Alles ist durch ihn geworden
und hat in ihm seinen Bestand (Hebr. 11, 3; Col. 1, 16 ss.) 1
Er ist das Leben ({w7) und das Licht (wac) der Welt; doch die
Finsternis der Siinde wollte ihn nicht fassen (Jo. 1, 5; 9 ss.). Um des
Heils der Menschen willen Fleisch geworden (Jo. 1, 12 ss.), offenbarte
er im Opfertode am Kreuze seine « andere » Herrlichkeit (3¢¢x) jenen,
die mit ihm im Leiden verwandelt worden sind (Jo. 17, 1 ss.). Das
ist fiir griechische wie fiir jiidische Ohren eine unerhorte Lehre. Drum
predigt Paulus « Christum, den Gekreuzigten, den Juden ein Argernis,
den Heiden eine Torheit, denen aber, die berufen sind, seien sie Juden
oder Griechen, Christum, Gottes Kraft und Gottes Weisheit» (6cou
Sdvapey xat Beod cogiav) (I. Cor. 1, 23 s.)2

Dieser gottliche Logos ist der Mittelpunkt und der letzte Sinn
im Weltbild des Christentums 3. Von hier aus wird das Denken der
Viter wie der Scholastiker und nicht zuletzt das des hl. Thomas
wesentlich bestimmt. Drei Gesichtspunkte traten aus der Logoslehre
des Neuen Testaments richtunggebend hervor: der Logos ist Gott,
durch ihn wurde alles erschaffen, und die Menschen erhalten von ihm
das Licht der Erkenntnis. Diese Gedanken bilden Grundmotive der
« christlichen Philosophie », die sich nunmehr in den neuen geistigen
Dimensionen des Glaubens entfaltet, vorerst noch in engster Ver-
bindung mit dem Dogma (Trinitédtslehre) 4.

1 Heranzuziehen wire u. a. auch Jo. 1, 3 bzw. 4, insbesondere nach der zwar
ungewissen, aber fiir die mittelalterliche Exegese fast ausschlieBlich maBgebenden
Lesart: 6 yéyovev &v avte {wn 7#v (vgl. hierzu J. Lebreton, Trinité I, 632-635).

? Man darf wohl annehmen, daB Paulus hier auf die Weisheit des Alten
Testaments und der jiidisch-alexandrinischen Theologie anspielt, die er mit
Christus gleichsetzt. Johannes hat dann fiir die gleiche Wirklichkeit die Bezeich-
nung Aéyo; bevorzugt (vgl. E. Krebs, Logos als Heiland, 81 ff., bes. 89 ; J. Lebreton,
Trinité I, 397 ff.). Mit gutem Recht schreiben deshalb die neueren Exegeten
(z. B. E. Krebs, a. a. O. 100 ff. ; 106 ff. ; F. Tillmann, Das Johannesevangelium,
34 f.) dem johanneischen Logos nicht nur den soteriologischen Charakter eines
Offenbarungswortes, sondern auch den metaphysischen einer weltschaffenden
und -ordnenden Weisheit zu. Sie konnen sich dabei auch auf Jo. 1, 14 berufen,
weil yapig im Gegensatz zu alrfeia das « dynamische » Moment in sich trigt.

3 J. Dillersberger, Das Wort vom Logos (Biicherei der Salzburger Hochschul-
wochen 6), Salzburg-Leipzig 1935, 38 fi.

4 Vgl. E. Gilson-P. Béhner, Geschichte der christl. Philosophie (1. Lieferung),
Paderborn 1936, 10 ff. '



266 Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin

Die Apostolischen Viter haben sich, soweit uns bekannt ist, ver-
héltnismiBig wenig mit der eigentlichen Logossophie befaf3t. Nur bei
einigen treffen wir den Logos als Offenbarung des géttlichen Gedankens
(Ignatius Antiochenus, Magn. 8, 2 p. 9o, 29 ss., ed. Funk-Bihlmeyer),
oder auch als die von Gott zur Aufnahme jener Offenbarung geschenkte
Erkenntnisfihigkeit an (Epist. ad Diognet. 7, 2 p. 145, 12 ss., ed. Funk-
Bihlmeyer ; cf. ib. 10, 2 p. 147, 23 ss.). Bisweilen wird dem Logos eine
Aufgabe bei der Weltschopfung zugedacht wie im Diognetbrief 7, 2
(p. 145, 17 ss.). Ahnliches gilt von den apokryphen Schriften der
ersten beiden christlichen Jahrhunderte .

Enger schlossen sich die Apologeten an die Logosvorstellungen
der heidnischen Philosophie, insbesondere Platons und der Stoiker an,
um deren Erfiilllung im Christentum nachzuweisen. Thnen gilt der
Logos hauptsichlich als der Mittler zwischen Gott und Welt. Bei der
Schopfung wirkt er als die vom Vater gezeugte soofa oder 8dvapis Aoyt
mit (Justinus, Apolog. II, 6 p. 96, ed. G. Rauschen, idem, Dialog.
c. Tryph. 61 s. P. G. 6, 613 ss.; Theophilus Antiochenus, Ad Autol.
IT, 1o P. G. 6, 1064 s.) 2. In der Funktion des Offenbarungswortes oder
als Aéyoc emeppatixds lehrt er die Menschen ; ihm verdanken auch die
Heiden ihre zwar unvollkommene Erkenntnis der Wahrheit (Justinus,
Apolog. II, 8 ss. p. 97 ss., ed. G. Rauschen). Im allgemeinen steht
fir die apologetischen Kirchenschriftsteller wie fiir die Gnostiker
— man denke an das valentinianische Aonensystem3 — das Meta-
physische und Kosmische im Vordergrund der dem Logos gewidmeten
Betrachtungen. So sucht Athenagoras die Grundgedanken der beiden
groBten griechischen Philosophen, Platons und Aristoteles’, in der
Logosidee zu verbinden, wenn er den Satz aufstellt: iotiv 6 vidg 7o
feoU Adyos ToU matpos év i8éq xat évepyelw (Supplic. 10 p. II, 2 s, ed.
E. Schwartz) *. Der Sohn ist ihm aber nicht nur der Xéyos, sondern
zugleich auch der vsis des Vaters (ib. p. 11, 6 s.), weshalb wenigstens
in der gottlichen Wirklichkeit Denken und Sprechen in eins zusammen-
fallen . Andere wie Tatian (Orat. adv. Graecos 5 p. 6, 5 ss., ed.
E. Schwartz) und Theophilus von Antiochien (Ad Autol. II, 22 P. G.

1 A. Aall, Logos 11, 191 ff.; 229 ff.; 369 f.; J. Lebreton, Trinité II, 320 ff.

2 4. Aall, a. a. O. 244 ff.; 284 ff.; J. Lebreton, a. a. O. 11, 428 ff. ; 488 ff.;
Uberweg-Geyer, 17 fi.

3 Siehe [J. Lebreton, Trinité II, 105 ff.; Uberweg-Geyer, 36 f.

1 0. Willmann, Geschichte des Idealismus II, Braunschweig 1907 %, 166.

5 Vgl. Uberweg-Geyer, 23.



Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin 267

6, 1088) trennen den Logos schirfer von der ¢wvy als dem Mittel seiner
duBeren Darstellung 1. Interessant ist fiir uns die Bemerkung Tatians,
daB der Mensch als wnvevparixds gerade durch die gwvq von den Tieren
unterschieden ist (1. ¢. 15 p. 16, 24 ss.)? Theophilus ist iiberdies
einer der ersten, die durch die Anwendung der stoischen Lehre vom
Adyoc Evidferos und mpogopixds auf das Trinitdtsgeheimnis zu subordina-
tianischen Anschauungen kommen (Ad Autol. II, 10 col. 1065; cf. II,
22 col. 1088) 3.

Gegen die Verfilschung der Glaubenslehre durch miBbriuchliche
Ubertragung menschlich psychologischer Vorstellungen auf die geoffen-
barten Geheimnisse ankdmpfend, betont Irendus immer wieder den
Unterschied zwischen dem gottlichen und dem menschlichen Worte.
In der menschlichen Sprache geht das Denken (¢vvoia) dem gesprochenen
Worte voraus, das gleichsam wie ein Strahl aus der inneren Vernunft
(votc) hervorbricht (Adv. Haer. II, 13, 2 s. P. G. 7, 742 s.) ; bei Gott
aber findet sich keine derartige Trennung und Aufeinanderfolge, da
er selbst ganz voic und JXdye ist:

« Deus autem totus exsistens mens, et totus exsistens Logos, quod
cogitat, hoc et loquitur ; et quod loquitur, hoc et cogitat. Cogitatio enim
eius Logos, et Logos mens, et omnia concludens mens, ipse est Pater »
(ib. II, 28, 5 col. 808 ; cf. II, 13, 8 s. col. 747 s.) %

Der gottliche Logos, durch den alles geschaffen wurde (ib. II,
30, 9 col. 822), ist gleichen Wesens mit dem Vater (ib. II, 17,
7 col. 764 s.) und zugleich dessen stindige Offenbarung (ib. II, 30,
9 col. 823); in Christo Mensch geworden, bewirkt er die alles voll-
endete Zuriickfiihrung der Schépfung zu Gott, indem er alles unter
sich als dem Haupte zusammenfaBt [dvaxegahaiws) (ib. IV, 11,
2 col. 1002) 5.

Eine nicht minder zentrale Stellung nahm die Logosidee im
Studium der alexandrinischen Katechetenschule ein. Die Schriften
des von Platon, von der Stoa und vor allem von Philon stark beein-

1 A. Aall, Logos 1II, 286 f.; 317 f{.

2 A. Stickl, Geschichte der christlichen Philosophie zur Zeit der Kirchenviter,
Mainz 1891, 83; vgl. Uberweg-Geyer, 22 f.

3 J. Lebreton, a. a. O. 11, 449 ; 510 ff. ; E. Krebs, Art. « Logos», Sp. 630 f.

4 M. Schmaus, Die psychologische Trinititslehre des hl. Augustinus (Miinste-
rische Beitrige zur Theologie 11), Miinster 1927, 41 f.

8 A. Stockl, a.a. 0. 92 fi. ; A. Aall, Logos 11, 357-369 ; J. Lebreton, Trinité 11,
551-559-



268 Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin

fluBten Klemens von Alexandrien' weisen den Terminus )éyes sowohl
im Sinne von Vernunft oder Weisheit (Gottes) (Paedag. I, 8 p. 130,
24 s., ed. O. Stihlin; ib. p. 131, 32; Strom. V, I p. 329, 20 s.,
ed. O. Stihlin) als auch von Wort, Stimme oder Werkzeug der gott-
lichen Offenbarung (Strom. VI, 3 p. 448, 15 ss.) auf. Jedoch ist die
Auffassung des Alexandriners iiber das Verhiltnis des duBeren Logos
zum Nus nicht ganz durchsichtig. So zihlt er z. B. das Sprachvermégen
(vd gwvytizgv) mit den fiinf Sinnen, der Zeugungskraft und dem korper-
lichen Lebensgeist zum dloyov wmépos der Seele (Strom. VI, 16 p. 500,
I ss.) %, wihrend er andererseits beim logischen Beweisverfahren von
der duBeren Sprache ausgeht und ihr demgemiB eine Funktion in der
Entwicklung des Denkens zuschreibt (Strom. VIII, 2 p. 81, g ss.) 3.

Mit gewissem subordinatianischen Einschlag stellt Origenes das
Mittlertum des Logos zwischen der gottlichen und der geschaffenen
Welt heraus (De princ. II, 6, 1 p. 139, 15 ss., ed. P. Koetschau,
C. Cels. 111, 34 p. 231, 7 ss., ed. P. Koetschau). Die Ideen der Dinge
in sich begreifend, ist er selbst das Urbild aller Schépfung (De princ. I,
2, 2 p. 30, 78.; 2 6 p. 34, 8 ss.; C. Cels. VI, 64 p. 135, 9 ss.).
Vornehmlich aber gilt der Logos als das Werkzeug der Offenbarung
Gottes (In Joann. I, 38 p. 49, 3 ss., ed. E. Preuschen ; cf. De princ. I, 2,
3 p. 30, II ss.). Origenes scheint als erster die intellektuelle Zeugung
des Logos aus dem Vater gelehrt zu haben 4. Bei ihm findet sich auch
zum ersten Male das Moment des « Ausdrucks » (exprimere) in gnoseo-
logischer Bedeutung als «intelligi atque agnosci facere» (De princ. I,
2, 8 p. 38, 8 ss.). Wie der Mensch nach Origenes aus Leib, Seele und
Geist besteht, so unterscheidet er auch am Wort drei Elemente :
Buchstabe, Seele und Geist (De princ. IV, 4, 11 p. 312; cf. III, 4, 1-5
p. 263-270) 5. Auffallend ist in den Schriften dieses Alexandriners
das enge, fast synonyme Verhiltnis der Termini Aéyoc. sogfa und vois
(ex. gr. De princ. I, 2, 1 p. 28, 10 ss.; ib. 2, 3 p. 31, I ss.; 8, 4
p. 102, 9 s.; II, 6, 6 p. 145, 26 ss.; IV, 4, 2 p. 351, 10), woraus
man auf den innigen Zusammenhang von Denken und Sprechen in

1 {Yber seine Stellung zwischen den Neupythagoreern und den Neuplatonikern,
sowie iiber seine Beziechungen zu Numenios unterrichtet 4. Aall, Logos 11, 396 fi.
2 Vgl. ebd. 405-426 ; A. Stickl, a. a. O. 113 f.; M. Schmaus, Trinititslehre

des hl. Augustinus, 46.

3 Gilson-Bohner, 33 f.
4 R Arnou, Art. « Platonisme des Péres», in: Dict. Théol. cath. XII,

Paris 1935, Sp. 2333 fi.
5 Ebd. Sp. 2267.



Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin 269

originistischer Auffassung zu schlieBen berechtigt ist1. Tatsichlich
ist fiir den Origenesschiiler Dionysios von Alexandrien das gesprochene
Wort mit dem geistigen zwar nicht identisch, aber doch aufs engste
verkniipft, sodaB sie nicht voneinander getrennt werden konnen ;
der Geist ist gleichsam immanentes Wort (olov Adyos &yxeipevoc) und
das Wort ausgedriickter Geist (vois mpomy3av) 2.

Auch Q. Sept. Florens Tertullianus, der geniale Schopfer des
Kirchenlateins, hatte sich um die Entfaltung des Logosgedankens
groBe Verdienste erworben 3. Den vieldeutigen Terminus Jdyoc iiber-
setzt er durch « sermo », « verbum », «ratio», « virtus » und « spiritus »
(Apolog. XXI, 10 p. 85, 9 ss., ed. J. Martin,; ib. XXI, 17 p. 89, 10 s.).
Prinzipiell geht zwar die ratio dem sermo voran, aber in der Wirklich-
keit kommen Denken und Sprechen iiberein : « Quodcumque cogita-
veris, sermo est; quodcumque senseris, [oJratio est » (Adv. Prax. 5
p. 234, 6 s., ed. A. Kroymann). Doch die Ubernahme der stoischen
Unterscheidung des inneren und #uBeren Logos fiihrte ihn zu einer
unrichtigen Deutung des Dreifaltigkeitsdogmas ¢, was auch bei Hippo-
lytus von Rom der Fall ist, der das gottliche Wort bei der Erschaffung
der Welt als deren inneren Vernunftsgrund (év3iuiberov 70U mavtdg
roytopdv Elenchos X, 33, 1 p. 289, 3 ss., ed. P. Wendland) hervorgehen
und dadurch erst als selbstindige Person in Erscheinung treten liBt 5.
Wihrend er mit den Griechen, aber auch mit Tertullianus und
L. Caelius Firmianus Lactantius (cf. Inst. div. IV, 8 p. 296, 1T ss,,
ed. S. Brandt) im scharfen Gegensatz zu den Monarchianern, die wie
Noetus und Praxeas den Logos als rein physiologisches Erzeugnis
oder verginglichen Schall betrachteten ¢, die Geistigkeit des goéttlichen
Wortes betont, nimmt die Logosspekulation bei M. Minucius Felix
eine mehr dynamisch-voluntaristische Note an: «(Deus) universa,
quaecumque sunt, verbo iubet, ratione dispensat, virtute consummat »

L 4. Aall, a. a. 0. 11, 442 ff. ; M. Schmaus, a. a. O. 46 {.; vgl. R. Arnou,
a. a. O. Sp. 2330 f.; 2333 ff.; 2352 {.

? Siehe S. Athanasius, De sent. Dionysii 23 P. G. 25, 513 C; vgl. M. Schmaus,
a. a. 0. 47 ff.

% A. Aall, a. a. 0. 11, 380; J. Lebreton, Trinité I, 56 *; vgl. E. Bickel, Lehr-
buch der Geschichte der lateinischen Literatur (Bibl. d. klass. Altertumswiss. 8),
Heidelberg 1937, 251 f.; 209 f. '

4 A. Aall, a. a. O. 11, 371 ff. ; O. Bardenhewer, Geschichte der altkirchlichen
Literatur, Freiburg 1914, I1I, 436.

® Vgl. 4. Aall, Logos 11, 380-388 ; A. Stckl, Philosophie zur Zeit der Kirchen-
viter, 100 ff.; O. Bardenhewer, a. a. O. II, 606 f.; Uberweg-Geyer, 44 f.

¢ Siehe 4. Aall, a. a. O. 454 fi., bes. 456.



270 Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin

(Octav. 18, 7 p. 40, 2 s., ed. J. Martin) 1. Ahnlich faBte Marcellus
von Ancyra den Logosbegriff, indem er darunter sowohl das Wort
als auch die Tat verstanden wissen wollte 2.

Insbesondere setzte sich der Ahl. Athanasius, der mutige Vor-
kdmpfer und Verteidiger des Nicdnums, mit der Logoslehre der Vorzeit
auseinander. Um der arianischen Anschauung vom doppelten Logos
in Gott die Grundlage zu entziehen, sucht er die Unterscheidung des
Aéyos évduferac und mpogopixde als unzuldssig fiir den Vergleich mit
der Zeugung des Sohnes zu erweisen (Expos. fidei, 1 P. G. 25, 201 A ;
Orat. II, 35 P. G. 26, 221 B/C). Zwar liBt er eine gewisse Analogie
mit dem menschlichen Sprechen gelten, weil dieses ebenfalls eine
Zeugung aus dem denkenden Geiste darstellt; doch muB man sich
stets der tiefgehenden Verschiedenheit des verginglichen und oft
unwirksamen Wortes der Menschen vom ewig schopferischen Worte
Gottes bewuBt bleiben (Orat. II, 33 ss. P. G. 26, 217 A ss.). Atha-
nasius nimmt auch einen gewissen inneren Zusammenhang zwischen
dem Logos und der Sophia an (cf. Orat. I, 5 P. G. 26, 21 s.); aber
er scheint nur das dullere Wort in Betracht zu ziehen, worin nach
M. Schmaus die Unvollkommenheit seiner Darlegung gegeniiber der
augustinischen begriindet liegt®. Einen Weg zur Vollendung der
Analogielehre weist Bastlius der Grofle, indem er einen dreifachen
Logos unterscheidet : den durch die Stimme hervorgebrachten, dann
den inneren im Herzen (x«p3{z) wohnenden, den er auch den « gedachten »
(6 éwvonuatixds) nennt, und schlieBlich den kiinstlerisch schaffenden
(7 Teyvixdg Adyoc) (Hom. 16 P. G. 31, 477 A/B). Das duBere Wort ist
das Abbild des im Herzen verborgenen Gedankens (ib. 477 B ss.).
Doch ebenso scharf wie Athanasius stellt auch er den Unterschied
zwischen dem menschlichen und goéttlichen Sprechen heraus. Der
Mensch nimmt zuerst ein Bild (témes) von den Dingen in sein BewuBt-
sein (vdnawc) auf ; wenn dieses zur Vorstellung geworden ist, wihlt er
die jenen Dingen zukommenden Bezeichnungen (syqpasias) und gibt
schlieBlich mit Hilfe der Sprachorgane sowie der artikulierten Bewegung
der Stimme den verborgenen Gedanken kund (véqpa sagnvite!) (Hexaem.
ITI, 2 P. G. 29, 55 C ss.). Bei Gott aber ist schon der Wille und die
erste Regung des Verstandes sein Logos (ib. 56 A). Basilius ist auch
ein entschiedener Gegner des von dem Hiretiker Eunomios vertretenen

1 vVgl. 4. Aall, a. a. O. 328 ff.
2 Ebd. 461 f.; M. Schmaus, a. a. O. 51 f.
1A a. 0. 57.



Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin 271

Nominalismus, demzufolge alles Erkennen nur ein Wissen um die
Namen der Dinge seil. Hierin folgt ihm Gregor von Nyssa, fiir den
jedoch der gottebenbildliche Mensch im Brennpunkt des Forschens
steht (Makrin. P. G. 46, 41 C; De hom. opif. 16 P. G. 44, 177 D ss.).
Der Mensch nun ist seiner Natur nach ein sprachbegabtes Lebewesen
(hoyxdv {obov), dessen Leib gerade als Werkzeug fiir den Gebrauch der
Sprache passend gebaut worden ist (de hom. opif. 8 P. G. 44, 148 C ss.).
Gregor sieht den Logos sehr eng mit dem =veipe verbunden, das den
Ubergang vom inneren zum lautlichen Sprechen bewerkstelligt (Orat.
catech. 2 P. G. 45, 17 A). Wie der Geist (vodc) durch die Sinne Kunde
von der AulBenwelt empfingt, so ist ihm auch die Sprache eigen, um
seine innerlich geistige Bewegung nach auBen kundzugeben und die
Gemeinschaft mit den anderen Menschen herzustellen (De hom. opif. g9
P. G. 44, 149 B-D). Die menschliche Sprache steht demnach im
Dienste des Geistes, ist aber insofern der Verinderlichkeit unterworfen,
als sie von diesem getrennt werden kann, wihrend in Gott Geist und
Wort xata tyv g¢iowv dasselbe sind (Orat. catech. 1 P. G. 45, 16 C/D) 2.
Gregor von Nyssa und der ihm geistig verwandte Nemesius von Emesa
(um 400) haben vornehmlich unter dem anthropologischen Gesichts-
punkt das mittelalterliche Denken und den hl. Thomas stark beein-
fluBt 3. Obwohl fiir Nemesius der innere Logos das eigentliche Wesen
unserer Vernunft ausmacht, trennt er doch das Denken von der dulleren
Sprache ¢, Wie die eben genannten Denker hilt auch Cyrillus von
Alexandrien am innigen Zusammenhang von Nus und Logos fest ;
allerdings ist der Logos als Frucht des Nus von diesem verschieden ;
aber beide sind nicht zu trennen, da der Geist nicht ohne das Wort
(¢royos) und das Wort nicht ohne den Geist existieren kann (De
Ss. Trinit. dial. 2z P. G. 75, 768 D ss.) 5.

Unter den Lateinern des IV. Jahrhunderts hat sich vor allem
Hilarius von Poitiers mit dem « Logos» oder « Verbum » beschiftigt,
worunter er fast ausschlieBlich das #duBere Wort versteht. Dieses
bestimmt er als « sonus vocis ..., et enuntiatio negotiorum, et elocutio
cogitationum » (De Trinit. II, 15 P. L. 10, 61 A). Die Fliichtigkeit

1 0. Willmann, Geschichte des Idealismus II, 227 f.; vgl. Uberweg-Geyer, 03.

® A. Stickl, a. a. O. 259; M. Schmaus, Trinitatslehre des hl. Augustinus, 61 ff.

3 Gilson-Bohner, 106 f.: 121.

* B. Domanski, Die Psychologie des Nemesius (Beitrige zur Geschichte
der Philosophie des Mittelalters III, 1, Miinster 1900, 80 f.; vgl. 75 f.

8 M. Schmaus, a. a. O. 64 fi.



272 Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin

des menschlichen Wortes hebt er im Gegensatz zum géttlichen hervor,
das nicht leerer Klang, sondern eine gottliche Person ist (ib. 61 C:
« verbum hoc res est, non sonus ; natura, non sermo ; Deus, non inanitas
est »). Es ist zugleich Gottes ewige Weisheit und Kraft (ib. VII, 11,
207 B ss.; XII, 52, 467 A s). Ebenso unterstreicht der hl. Ambrosius
das Anderssein des gottlichen Wortes gegeniiber dem menschlichen.
GewiB besteht auch beim Menschen ein inniger Zusammenhang zwischen
Sprache und Denken, die in Gott eine Einheit bilden ; jedoch ist unser
Wort nicht tédtig, wie das gottliche, das wirkt, lebt und heilt (De fide
ad Gratianum IV, 72 ss. P. L. 16, 631 A ss.). Hier tritt uns wieder
das fiir die abendlindische Einstellung so bezeichnende dynamisch-
praktische Moment entgegen. Noch klarer macht sich dieser Zug in
der Logoslehre des C. Marius Victorinus bemerkbar. Dieser vornehm-
lich durch den Neuplatonismus beeinfluBte Denker stellt den Logos
als das dreifache willensméBige Grundprinzip der Existenz, des Lebens
und der Intelligenz dem reinen transzendentalen Sein des urspriinglich
Seienden gegeniiber und schreibt ihm die weltschopferische Tatigkeit
zu!; denn als Akt ist der Logos sowohl die Verwirklichung der gétt-
lichen Potenz als auch der Same aller Dinge 2. Zudem fungiert er hier
als die « potentia vitalis », die das von ihm geschaffene All durchdringt 3.

In der Entwicklungsgeschichte unseres Problems nimmt der
hl. Augustinus eine ganz iiberragende Stellung ein. Das gesamte Denken
der Antike kristallisierte sich gleichsam noch einmal in seinem Geiste
und fand hier zugleich seine Verklirung durch das neue Licht des
Christentums. Von Natur aus platonisch eingestellt, iibernahm er
vieles von Plotinos und seiner Schule. Daneben macht sich auch
stoischer EinfluB in seinen Schriften bemerkbar *. Der tiefste Quell-
grund aber seines geistigen Schaffens war die gottliche Offenbarung
und die von ihr erleuchtete Innenerfahrung 3, was besonders fiir unseren

1 E. Benz, Marius Victorinus und die Entwicklung der abendlindischen
Willensmetaphysik (Forschungen zur Kirchen- und Geistesgeschichte 1), Stutt-
gart 1032, 77 ff.; vgl. Uberweg-Geyer, 08 ; R. Arnou, a. a. O. Sp. 2312.

2 E. Benz, ebd. 89 ff.; 101 ff.

3 Ebd. 93 fi.

4 Vgl. Uberweg-Geyer, 99 f.; 102 ff.; J. Hessen, Augustins Metaphysik der
Erkenntnis, Berlin-Bonn 1931, 13 ff.; 125 ff.; bzgl. seines Verhiltnisses zu
Plotin vgl. O. Perler, Der Nus bei Plotin und das Verbum bei Augustinus,
bes. 49 ff.; 125 ff.; auch E. Bickel, a. a. O. 259 ff.; 337 ff.; R. Arnou,
a. a. O. Sp. 2312 f.

8 E. Dinkler, Die Anthropologie Augustins (Forsch. z. Kirchen- und Geistes-
gesch. 4), Stuttgart 1934, 51 fi.



Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin 273

Gesichtspunkt zutrifft. Durch das Studium der Heiligen Schrift und
der kirchlichen Tradition sah sich nimlich sein forschender Geist vor
die Frage gestellt, warum der Sohn Gottes « Wort » (Verbum, Logos)
genannt werde, da doch gerade das, was wir fiir gewohnlich « Wort »
heiBen, sehr fliichtiger und vergénglicher Natur ist (De fide et symbolo
2,3 p. 6, 15 ed. J. Zycha,; In Joann. tract. 1, 8 P. L. 35, 1383; De
Trin. XV, 10, 17 ss. P. L. 42, 1069 ss.) 1. Dieses Problem sucht nun
Augustinus hauptsidchlich durch psychologische Untersuchungen zu
losen ; besaBl er doch wie kein zweiter einen Tiefblick in das Wesen
des inneren Menschen, weshalb er wohl mit Recht der Meister der
Innenschau oder « Introspektion» genannt worden ist.

So sind — wenn wir von den auch heute nicht uninteressanten
Darlegungen iiber grammatische (Dialektik, Etymologie usw.) und
sprachphysiologische Fragen (Entstehung und Entwicklung der Mutter-
sprache) absehen * — in erster Linie seine feinsinnigen psychologischen
Erérterungen iiber das Verhiltnis von Denken- bzw. Erkennen und
Sprechen von grundlegender Bedeutung geworden. Allerdings ver-
nachléssigt er keineswegs die Phinomene des duferen Sprachgeschehens.
Vielmehr bildet dieses vor allem in seinen fritheren Werken, wie
De Magistro 1, 1 (P. L. 32, 1193 ss.) und De fide et symb. 3, 3 (p. 6, 22 ss.),
den Ausgangspunkt seiner Betrachtungen iiber die Sprache 3.

Ihrer sinnlichen Lauterscheinung nach sind die menschlichen
Worte volliger Kontingenz unterworfen (« quae voce atque ore prolata
verberato aere transeunt nec diutius manent quam sonant,» De fide
et symb. 3, 3 p. 6, 23 ss.). Den Zweck der Sprache erblickt der Kirchen-
vater in der Kundgabe des Geistes und in der damit verbundenen Mit-
teilung der Gedanken an andere : « sicut enim verbis nostris id agimus,
cum verum loquimur, ut noster animus innotescat audienti et quidquid
secretum in corde gerimus per signa huiusmodi ad cognitionem alterius
proferatur » (ib. p. 7, 3 ss.; cf. De Mag. 9, 26 col. 1210). Deshalb

1 Uberaus klar legt M. Schmaus, Trinititslehre des hl. Augustinus, 331 ff.,
die Motive der augustinischen Lehre vom Verbum dar,

* Siehe hierzu C. Prantl, Geschichte der Logik I, 666 ff.; J. J. Baebler,
Gesch. der latein. Grammatik, 76 ; V. Thomsen, Geschichte der Sprachwissenschaft,
25 f.; P. Alfaric, 1’évolution intellectuelle de saint Augustin I, Paris 1918, 465 ;
469.

 Vgl. zum Folgenden bes. die Analysen der augustin. Schrift De Magistro
bei W. Ott, Uber die Schrift des hl. Augustinus De Magistro, Hechingen 1898 ;
P. Alfaric, a. a. O. 494-499 ; E. Gilson, Introduction a I’étude de saint Augustin
(Etudes de Philos. médiévale 11), Paris 19292, 87-103.



274 Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin

sind die Worte Zeichen unserer Gedanken und Absichten : « qui enim
loquitur, suae voluntatis signum foras dat per articulatum sonum »
(De Mag. 1, 2 col. 1195), und zwar kommt ihnen ein « principatus
significandi» zu (Doctr. christ. 2, 3, 4 p. 21, 29, ed. H. J. Vogels).
Zwei Momente gehéren demnach zum Wesen des dulleren Wortes,
der artikulierte Laut und die Bedeutung: «scisne omnia quae voce
articulata cum aliquo significatu proferuntur, verba appellari ? » (ib. 4, 9
col. 1200). Nur als Bedeutungstriger darf der Laut ein Bestandteil
der Rede genannt werden; denn «non enim sonum litterarum ac
syllabarum, sed quod sonus ipse significat, et quod eo sono recte ac
veraciter intelligitur, hoc accipiendum est dicere» (In Joann. tract.
102, I col. 18q6).

Als Zeichen ist das Wort auf eine Sache bezogen (De Mag. 2, 3
col. 1196); aber diese Beziehung ist aus der bloBen Lautgestalt des
Wortes wegen ihrer Verdnderlichkeit nicht eindeutig erkennbar, was
die Verschiedenheit der Sprachen und synonyme Bildungen zur Geniige
bezeugen (ib. 5, 15 col. 1203 ; 6, 18 col. 1205 ; Confess. X, 10, 17 p. 238,
23 ss., ed. P. Knoll; ib. 12, 19 p. 240, 16 ss.; 20, 29 p. 249, I7 sS.).
Wihrend der Laut vergeht, bleibt die Bedeutung, d. h. die gedachte
Sache im Geiste des Sprechers und Horers: «hoc verbum transit,
quod sonat : quod autem significavit sonus, et in cogitante est qui
dixit, et in intelligente est qui audivit, manet hoc transeuntibus sonis »
(In Joann. tract. 1, 8 col. 1385 ; cf. ib. 14, 7 col. 1506). Zudem besteht
zwischen dem Wortlaut und dem gedachten Inhalt keinerlei notwendige
Entsprechung ; man denke nur an das gedankenlose Sprechen, an
das Sich-Versprechen, an den « Streit um Worte » usw. (De Mag. 13,
42 ss. col. 1218 s.). Hierin zeigt sich die Transzendenz der Sprache
gegeniiber ihrer lautlichen Erscheinung. Das Wort ist seinem eigent-
lichen Wesen nach etwas Geistiges, das zwar in den Laut eingeht, um
den Sinnen offenbar zu werden, das aber keineswegs sich selbst in den
verginglichen Schall verwandelt, sondern von diesem unabhingig
bleibt (Doctr. Christ. I, 12, 13 p. 8, 28 ss., ed. H. Vogels).

Allerdings wird der Gegensatz zwischen dem Wort als Triger
einer innerlichen Bedeutung und dem &uBeren Klang durch die Aus-
drucksfunktion teilweise ausgeglichen. Diese konnte ein so scharfer
Beobachter wie der hl. Augustinus nicht iibersehen ; lehrte ihn doch
schon die Erfahrung des taglichen Lebens, daB sich {ibergroBe Gefiihls-
wallung in Lauten, Interjektionen oder auch in spontan geduBerten
Worten zu entladen sucht (In Joann. tract. 51, 2 col. 1764 ; De Serm.



Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin 275

Domini in monte I, 9, 24 P. L. 34, 1241). AuBerdem liegt in der von
Augustinus aufgestellten Zweckdefinition der Sprache als der Offen-
barung des Inneren das subjektive Ausdrucksmoment enthalten ; denn
dadurch wird sie « quasi alter animus ab animo, per quem se indicet »
(De fide et symb. 3, 4 p. 7, 24 ; cf. ib. p. 7, 19 - 8, 5). Nichtsdestoweniger
spielt die Ausdrucksfunktion in der augustinischen Sprachphilosophie
keine entscheidende Rolle. Der Zwiespalt zwischen der seelischen
Innerlichkeit und der Lauterscheinung bleibt ; wir zeugen nédmlich
die Worte nicht, sondern verfertigen sie : « inter animum autem nostrum
et verba nostra, quibus eundem animum ostendere conamur, plurimum
distat, nos quippe non gignimus sonantia verba, sed facimus : quibus
faciendis materia subiacet corpus» (ib. p. 7, 10 ss.).

Noch Kklarer tritt die Unzulinglichkeit der bisherigen Erérterungen,
die sich an die AuBlenseite des Sprachlichen hielten, hervor, wenn man
das Sprechen nicht nur einseitig vom Redenden aus betrachtet, sondern
auch dem Anteil des Horers Rechnung trigt, an den es sich ja wendet.
Dieser kann aus dem Wortlaut allein nichts entnehmen oder lernen.
Wie jedes Zeichen ndmlich, um in seinem Bedeutungsgehalt verstanden
werden zu konnen, schon die Kenntnis der bezeichneten Sache vor-
aussetzt — «mmagis signum re cognita, quam signo dato ipsa res dis-
citur » (De Mag. 10, 33 col. 1214; cfr. ib. 9, 25 col. 1209 ss.) —
so kann man aus den Worten nicht einmal diese selbst, sondern nur
ihren Klang (sonitus) kennenlernen. Ist z. B. die Sprache dem Ange-
redeten fremd, so wird er die Worte nicht verstehen —, d. h. ihre
Bedeutung nicht erfassen (ib. 10, 33 ss. col. 1214 s.). Nichts weiter
vermogen die Worte als den Hoérer zum Forschen anzuregen, wenn
ihm ihre Bedeutung unbekannt ist, oder die Erinnerung in ihm wach-
zurufen, wenn er die bezeichneten Dinge schon kennt :

« Hactenus verba valuerunt, quibus ut plurimum tribuam, admonent
tantum ut quaeramus res, non exhibent ut noverimus .... Non enim ea
verba quae novimus, discimus; aut quae non novimus, didicisse nos
possumus confiteri, nisi eorum significatione percepta, quae non auditione
vocum emissarum, sed rerum significatarum cognitione contingit. Verissima
quippe ratio est, et verissime dicitur, cum verba proferuntur, aut scire
nos quid significent, aut nescire: si scimus, commemorari potius quam
discere ; si autem nescimus, ne commemorari quidem, sed fortasse ad
quaerendum admoneri» (ib. 11, 36 col. 1215).

Somit endet die Betrachtung des #uBeren Sprachgeschehens in
einer Aporie. Die Worte versagen hinsichtlich ihrer Aufgabe, Erkenntnis
zu vermitteln ; héchstens kommen sie als Mittel der Anregung etwa

Divus Thomas. 19



276 Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin

im sokratisch-platonischen Sinne oder als Veranlassung zur urteilenden
Stellungnahme in Betracht, wobei aber die Kenntnis des bezeichneten
Gegenstandes schon vorausgesetzt ist (ib. 12, 40 col. 1217 s.). Auch
die duBeren Dinge, die uns anschaulich gegenwirtig sind oder gezeigt
werden, konnen uns nicht belehren, da wir auf Grund ihrer Anschauung
allein nicht das Wesentliche vom Zufilligen zu unterscheiden vermogen
(ib. 3, 5 ss. col. 1197 s.; 10, 29 ss. col. 1212 s.) L

Woher aber gewinnen wir die Kunde von den Dingen, die den
Inhalt der Wortbedeutungen bilden ? Da wir nach dem Dargelegten
weder durch die Worte noch durch die Dinge selbst belehrt werden
konnen, verweist uns der hl. Augustinus auf einen anderen Lehrmeister,
auf Christus, der als die unwandelbare Wahrheit im Inneren des
Menschen wohnt ; bei ihm sollen wir Rat iiber die Dinge einholen :

« De universis autem quae intelligimus, non loquentem qui personat
foris, sed intus ipsi menti praesidentem consulimus veritatem, verbis
fortasse ut consulamus admoniti. Ille autem qui consulitur, docet, qui
in interiore homine habitare dictus est Christus, id est incommutabilis

Dei Virtus atque sempiterna Sapientia : quam quidem omnis rationalis
anima consulit» (ib. 11, 38 col. 1216).

Um die augustinische Fragestellung und Losung richtig zu be-
greifen, muB man beachten, daB fiir unsern Kirchenvater Lernen
(discere) und Verstehen (intelligere) von Bedeutungen wie jedes Erkennen
ein inneres Schauen eines irgendwie gegenwirtigen Gegenstandes ist :
«discit autem nullo modo, nisi et ipse quod dicitur videat » (ib. 12, 39
col. 1216) 2. Daher ist das Erkennen immer auf die Wahrheit, d. h.
auf die Wirklichkeit der gemeinten Dinge gerichtet 3. Andererseits
aber ist der Erkenntnisvorgang wesensgemil ein innerliches Geschehen,

1 Vgl. M. Casotti, 11 « De Magistro» di Sant’ Agostino e il metodo intui-
tivo, in : S. Agostino, Pubblicazione commemorativa del XV Centenario della sua
morte (Rivista di Filosofia Neo-scolastica, Supplemento speciale al volume XXIII),
Milano 1931, 63 ff. Casotti behandelt die von uns beriihrten Fragen mehr vom
pidagogischen Standpunkt aus und meint, Augustinus habe in De Magistro
weniger die Moglichkeit als den praktischen Erfolg des Lehrens untersuchen
wollen (a. a. O. 70 ff.).

? Hierfiir sprechen auch Ausdriicke wie « mente conspicere » oder « intueri »
(De Mag. 12, 40 col. 1217), « mente cernere» (ib. 41 col. 1218) oder « (discipuli)
utrum vera dicta sint, apud semetipsos considerant, interiorem scilicet illam
veritatem pro viribus intuentes (ib. 14, 45 col. 1220 ; cf. 8, 22 ss. col. 1207 ss.).
Vgl. P. Alfaric, a. a. O. 1, 497 ; R. Jolivet, La doctrine augustinienne de I'illu-
mination, Rev. de Philos. XXX (1930) 407 ff.; 445 ff.; 482 f.; E. Dinkler,
a. a. 0. 53 ff.

3 E. Gilson, a. a. O. 98 f.; R. Jolivet, a. a. O. 408 f.



Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin 277

auf das die duBeren Faktoren, wie Lehrer, Worte und Zeichen, keinen
wirksamen EinfluB ausiiben koénnen 1. )

Dennoch billigt Augustinus keineswegs den Standpunkt des Inna-
tismus, demzufolge die duBeren Erfahrungstatsachen nur die Funktion
hitten, die Hinwendung auf die eingeborenen Ideen oder die Erinnerung
an die in der Priexistenz geschauten Urbilder anzuregen. Wiewohl
er in fritheren Schriften eine gewisse Neigung zu derartigen Auf-
fassungen zeigt, verwirft er diese spdter mit aller Entschiedenheit
(Trin. XII, 15, 24 P. L. 42, 1011 s.; cf. Retract. I, 4, 8 p. 24, 12 ss,,
ed. P. Knéll) und sucht sie durch die Erleuchtungslehre zu ersetzen 2.
Ebenso ist ihm jedweder erkenntnistheoretische Subjektivismus fremd,
so sehr er auch die Innerlichkeit des Erkennens betont. Wir erzeugen
die Wahrheit nicht, sondern finden sie in unserm Innern vor. Die
ewige Wahrheit selbst, die in unserem Geiste aufstrahlt, ist unser
eigentlicher Lehrer, vor allem dann, wenn es sich um die geistige
Erkenntnis — und jede echte Erkenntnis der Wahrheit ist nach
Augustinus geistig — handelt :

« Cum vero de iis agitur quae mente conspicimus, id est intellectu
atque ratione, ea quidem loquimur quae praesentia contuemur in illa
interiore luce veritatis, qua ipse qui dicitur interior homo, illustratur et
fruitur : sed tunc quoque noster auditor, si et ipse illa secreto ac simplici
oculo videt, novit quod dico sua contemplatione, non verbis meis. Ergo
ne hunc quidem doceo vera dicens, vera intuentem ; docetur enim non

verbis meis, sed ipsis rebus, Deo intus pandente, manifestis » (De Mag. 12,
40 col. 1217 ; cf. De civ. Dei XI, 25 (fin.) p. 550, 9s. ed. E. Hoffmann).

Die gesprochenen Worte besitzen zwar als solche keinerlei Er-
kenntniswert, konnen aber den Hérer anspornen, in sich selbst zuriick-
zukehren und sich dort vom géttlichen Ratgeber, dem einzigen wahren
Lehrer, unterrichten zu lassen (ib. 14, 46 col. 1220 ; cf. De vera religione

3, 3 P. L. 34, 124).

1 E. Gilson, ebd. 93 ; M. Casotti, a. a. O. 67 f. Nach Casotti scheint sich
Augustinus fiir eine Lehrmethode « in senso favvorevole all’ autodidattica » aus-
zusprechen (a. a. O. 68).

? Vgl. zum Ganzen P. Alfaric, a. a. O. 497 ff.; E. Portalié, Art. « Saint
Augustin », in : Dict. Théol. cath. I, Paris 1923 2, Sp. 2331 ; 2335 f.; E. Gilson,
a. a. O. 100 ff. ; auch 94-96 ; 103 ff. ; 133 fi. ; bes. R. Jolivet, a. a. O. 445 ff. ; 458 f1.

Ubrigens finden sich Ansitze zur Erleuchtungslehre schon in den frithesten
Werken des hl. Augustinus, so in De beata vita (aus dem Jahre 386) 4, 5 (P. L.
32, 976) und in den Soliloquia (geschrieben 387) I, 1, 2 s (P. L. 32, 870); I, 6, 12
(col. 875 s.) ; 13, 23 (col. 881). Freilich ist sie erst in den spateren Schriften psycho-
logisch vertieft und theologisch unterbaut worden (vgl. R. Jolivet, a. a. O. 407 ff.).



278 Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin

Zu einem dhnlichen Ergebnis wurde Augustinus in der ebenfalls
seiner schriftstellerischen Friihzeit angehérenden Abhandlung De libero
arbitrio gefiihrt. Es ist ein unleugbarer Tatbestand, daB die Geister
(mentes) der Menschen in ihrer korperlichen Vereinzelung einsam
sind, keiner kann erfassen (cernere), was im anderen vor sich geht
(de lib. arb. II, 9, 27 P. L. 32, 1255); aber die Ideen, z. B. die der
Weisheit, sind bei allen Menschen die gleichen (ib. 27 ss. col. 1255 ss.).
Wie wire dies moglich, wenn nicht die eine, unwandelbare Wahr-
heit wie ein Licht allen gleicherweise erstrahlen wiirde 7 Von auflen
ermahnt sie uns durch Zeichen und Worte, im Innern aber belehrt
sie uns iiber das wirkliche Sein der Dinge (ib. 1I, 12, 33 ss. col. 1259 s. ;
14, 38 col. 1261 s.) 1.

Mit diesem an sich negativen Ergebnis, das die Analyse der duBeren
Sprache gezeitigt hatte, wollte sich Augustinus nicht zufrieden geben.
Zwar hielt er immer an der Verschiedenheit der. Lautsprache vom
geistigen Erkennen fest, das ja auch ohne Wortbildung mdéglich ist
(Trin. VII, 8 s. col. 939 ; cf. V, 10 col. 918) ; aber der innige Zusammen-
hang zwischen beiden Phinomenen erschien ihm als eine unabweisbare
Tatsache. So finden sich jene beiden Bestimmtheiten, die wir als
Wesensmerkmale des gesprochenen Wortes kennen gelernt haben :
die inhaltliche Bedeutung und die gestaltende Hervorbringung, auch
im aktuell gedachten Begriff vor, insofern als er aus dem im Gedéchtnis
(memoria) enthaltenen wahren Wissen hervorgegangen ist. Er wird
aus dem Gedichtnis gleichsam gezeugt und hat die gewuBte Sache
zum Inhalt 2. Man kann ihn also im wahrsten Sinne ein «inneres
Wort » nennen, das freilich i{iber die Verschiedenheit der Vélkersprachen
erhaben ist :

« Necesse est enim cum verum loquimur, id est, quod scimus loquimur,
ex ipsa scientia quam memoria tenemus, nascatur verbum quod eiusmodi
sit omnino, cuiusmodi est illa scientia de qua nascitur. Formata quippe
cogitatio ab illa re quam scimus, verbum est quod in corde dicimus : quod
nec graecum est, nec latinum, nec linguae alicuius alterius ; sed cum id
opus est in eorum quibus loquimur perferre notitiam, aliquod signum
quo significetur assumitur» (Trin. XV, 10, 19 col. 107I).

Auf diese Weise ist der groBe Kirchenvater zur Lehre vom inneren
Sprechen gelangt, die, wenn wir von einigen diesbeziiglichen Bemer-
kungen in den Soliloguia 1, 6, 12 (col. 875), De Musica VI, 6, 16

1 Gilson-Bohner, Geschichte der christlichen Philosophie, 177 ff.
2 M. Schmaus, Trinititslehre des hl. Augustinus, 341 f.



Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin 279

(P. L. 32, 1171 s.) und in De Magistro 1, 2 (col. 1196) absehen, erst
in den reiferen Werken, wie in den Traktaten iiber das Johannes-
evangelium und in De Trinitate dargelegt wird. Kennzeichnend ist
es fiir die augustinische Auffassung, daB der im Innern gestaltete
Gedanke nicht nur Wort im eigentlichen, sondern auch im héchsten
Sinne ist, weil von ihm erst der dulere Laut seinen Wortcharakter
ableitet :

« Proinde verbum quod foris sonat, signum est verbi quod intus lucet,
cui magis verbi competit nomen. Nam illud quod profertur carnis ore,
vox verbi est: verbumque et ipsum dicitur propter illud a quo ut foris
appareret, assumptum est» (Trin. XV, 11, 20 col. 1071 s.; cf. ib. 16, 25
col. 1079).

Demnach ist das innere geistige Wort das Prinzip des duBeren.
Es darf jedoch nicht mit dem innerlich vorgestellten Worte verwechselt
werden, das wie das dullere von den Eigentiimlichkeiten der einzelnen
Sprache abhingig ist (ib. 10, 19 col. 1071 ; cf. ib. 11, 20 col. 1072 ;
In Joann. tract. 14, 7 col. 1506). Einem so feinen Beobachter, wie es
Augustinus war, konnte es ja nicht entgehen, daB zwischen dem
Denken und dem lautlichen Sprechen die ebenfalls worthafte Vorstellung
vermittelt ; wir legen uns das Gedachte erst zurecht und formen in
der Einbildungskraft die entsprechenden Worte, bevor wir sie aus-
sprechen (Trin. XV, 11, 20 col. 1072). Hiermit hat unser Kirchen-
lehrer einen wertvollen Beitrag zur klareren Sichtung der inner-
seelischen Phinomene geliefert. Die Denker vor ihm hatten zwar
auch von einem &@uBeren und inneren Worte gesprochen, aber das
innerlich geistige Wort nicht scharf vom innerlich vorgestellten ge-
schieden. Erst der hl. Augustinus unterscheidet ein dreifaches Wort :
das lauthaft gesprochene, das in der Seele vorgestellte und das rein
geistige Wort, in dem er die vollkommenste Analogie zum goéttlichen
Logos erblickt (ib. col. 1072) .

Worin besteht nun das eigentiimliche Wesen dieses geistigen
Wortes, und wie wird es hervorgebracht ? Diesen Fragen nachgehend,
sucht Augustinus dem Geheimnis der Sprache und iiberhaupt des
geistigen Lebens niherzukommen. Wenn wir ihm hierin folgen wollen,
so miissen wir stets den theologischen Hintergrund seiner Lehre vor
Augen halten, weil er ja gerade durch die Kontemplation des Trinitits-
geheimnisses tiefer in jene Probleme eingedrungen ist und seine

! M. Schmaus, a. a. O. 337 ff. ; O. Perler, Der Nus bei Plotin und das Verbum
bei Augustinus, 120 f.



280 Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin

Erkenntnistheorie als ein Gleichnis zur Zeugung des géttlichen Logos
aus dem Vater aufgebaut hat 1.

Das innerlich geistige Wort wird zunichst eine « proles mentis»
(In Joann. tract. 1, 9 col. 1380 s.) oder « nata sapientia » (Trin. VII,
2, 3 col. 936) genannt ; denn es ist im eigentlichen Sinne etwas geistig
Empfangenes und Gezeugtes, das freilich im Innern der «mens» verharrt:

« Quomodo enim tu verbum quod loqueris, in corde tuo habes, et apud
te est, et ipsa conceptio spiritualis est (nam sicut anima tua spiritus est,
ita et verbum quod concepisti, spiritus est; nondum enim accepit sonum
ut per syllabas dividatur, sed manet in conceptione cordis et in speculo
mentis) : sic Deus edidit Verbum, hoc est genuit Filium» (In Joann. tract.
14, 7 col. 1506).

Bei dieser geistigen Zeugung spielt die « cogitatio » eine entschei-
dende Rolle : « verbum verum nostrum intimum nisi nostra cogitatione
non dicitur» (Trin. XV, 15, 25 col. 1078 ; cf. ib. 10, 17 col. 1070).
Ja, das Denken ist nichts anderes als ein inneres Gesprich des Geistes
zu sich selbst : « nam etsi verba non sonent, in corde suo dicit utique
qui cogitat » (Trin. XV, 10, 17 col. 1070 ; cf. ib. 10, 18 col. 1070).
Nun darf aber nicht jeder Gedanke schon als ein geistiges Wort
bezeichnet werden, sondern nur der durch das Wissen in der « memoria »
geformte Gedanke (ib. 10, 19 col. 1071; cf. IX, 7, 12 col. 1067 ;
XV, 11, 20 col. 1072). Denn an sich ist das Denken ein formloses
Uberlegen oder eigentlich ein Herumwilzen (« volutare», « volubili
motione iactare») der Erkenntnismassen ohne jede Stellungnahme zu
den erkannten Dingen selbst (ib. XV, 15, 25 col. 1078 s.). Das Wort
hingegen schlieBt wesensnotwendig den Bezug auf die gemeinte Sache
ein ; hat es doch seiner Natur nach einen sachlichen Sinn: « quando
concipis verbum quod proferas, rem vis dicere, et ipsa rei conceptio
in corde tuo iam verbum est» (In Joann. tract. 14, 7 col. 1506).
Und zudem soll es wahr sein, d. h. eine mdéglichst getreue Darstellung
des erkannten Gegenstandes: «simillimum rei notae, de qua gignitur
et imago eius» (Trin. XV, 12, 22 col. 1075 ; cf. ib. 11, 20 col. 1072 ;
15, 25 s. col. 1078 s.) 2. Solange daher unserm Denken die Beziehung

1 M. C. D’Arey S. J., The Philosophy of St. Augustine, in: A Monument
to Saint Augustine, London 1934 % 186.

? In dem Wahrheitscharakter sieht . Geyser die « wichtigste Eigenschaft »
des « verbum mentis» (Die Theorie Augustins von der Selbsterkenntnis der
menschlichen Seele, in: Aus der Geisteswelt des Mittelalters [Festschrift fiir
M. Grabmann), Beitrige zur Geschichte der Philosophie und Theologie des
Mittelalters, Suppl. Band III, 1, Miinster 1935, 177).



Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin 281

zum gedachten Sachverhalt fehlt, solange es noch nicht durch den
Akt des Urteilens zu einem echten Wissen geworden ist, kann man
es noch nicht als ein inneres Sprechen des Geistes ansehen. Wenn
wir z. B. zweifeln, so besitzen wir noch kein geistiges Wort von der
angezweifelten Sache, sondern hochstens von der subjektiven Tat-
sache unseres Zweifelns : « cum autem dubitamus, nondum est verbum
de re de qua dubitamus, sed de ipsa dubitatione verbum est » (Trin. XV,
15, 24 col. 1077). Das Wort ist dann nur gestaltbar, aber nicht schon
gestaltet («formabile, nondumque formatum », ib. 15, 25 col. 1078) 1.
Allein durch das im Urteil begriindete Wissen gewinnen wir ein
erkenntnismiBiges Verhiltnis zum wirklichen Sachverhalt, und von
daher stammt auch die inhaltliche Bestimmung und Formung des
Denkens, auf Grund deren ihm der Wortcharakter zukommt :

« Tunc fit verum verbum, quanto illud quod nos dixi volubili motione
iactare, ad id quod scimus pervenit, atque inde formatur, eius omnimodam
similitudinem capiens : ut quomodo res quaeque scitur, sic etiam cogitetur,
id est, sine voce, sine vocis cogitatione, quae profecto alicuius linguae est 2,
sic in corde dicatur » (Trin. XV, 15, 25 col. 1078 s. ; cf. ib. 10, 19 col. 1071 ;
16, 25 col. 1079).

Das innerlich geistige Sprechen ist demnach nicht einfach mit
dem Denken schlechthin identisch, sondern nur mit dem urteilenden
Denken, das zum Wissen geworden, den Geist in lebendige Beziehung
zur Wahrheit und Wirklichkeit der Dinge setzt (cf. Trin. IX, 7, 12) 3.

Nun ist der menschliche Intellekt zwar in bezug auf das bloBe
Denken titig, indem er die Sinneseindriicke und Vorstellungsbilder,
sowie die schon geformten Gedanken bzw. Erinnerungen sammelt, ver-
gleicht und ordnet, um sie dann geistig zu schauen. Was aber diese
geistige Schau und das damit verbundene notwendige Urteil, also das
Entstehen des wahren Wissens selbst betrifft, so verhilt sich der
erkennende Mensch passiv 4. Denn fiir Augustinus ist jedes Wissen
(notitia, scientia) seiner Natur gemidB notwendig und wahr, sonst
ist es eben kein echtes Wissen (De Genesi ad litt. XII, 14, 29 P. L.
34, 465; ib. 25, 52 col. 476; 26, 54 col. 476; Trin. XV, 10, 17
col. 1070 : « nemo enim falsa novit, nisi cum falsa esse novit : quod si

! Zum ideengeschichtlichen Hintergrund dieser Formel siehe R. Arnou,
a. a. O. Sp. 2336 f.

2 D. h. das vorgestellte Wort.

3 Vgl. E. Gilson, a. a. O. 1173

4 E. Gilson, a. a. O. 119 f.; vgl. 101 fi.



282 Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin

novit, verum novit ; verum est enim quod illa falsa sint »). Der tiefere
Grund dieser Annahme scheint in der augustinischen Auffassung des
Erkennens als eines Schauens von geistig Gegenwirtigem zu liegen.
Doch das Zustandekommen dieses Schauens ist nicht Sache des Men-
schen allein ; vornehmlich ist der Notwendigkeitscharakter des Wissens
sowohl vom denkenden Subjekt als auch von der es bestimmenden
Erfahrung unabhingig (Trin. IX, 6, g ss. col. 965 ss.; cf. De vera
relig. 33, 54-56 col. 145-147).

Dieses Moment aber fiihrt Augustinus auf die Erleuchiung von
seiten Gottes zuriick, die also in erster Linie die Entstehung des wahren
Urteils und somit des echten Wissens erkliren soll!. Obgleich wir
es uns versagen miissen, auf die augustinische Erleuchtungslehre
genauer einzugehen 2, wird es doch angebracht sein, wenn wir ihren
innigen Zusammenhang mit der Lehre vom inneren Sprechen kurz
herausstellen, zumal da man von diesem bisher allzu wenig beachteten
Punkt aus zu einem tieferen Verstindnis der Anschauungen des groBen
Kirchenvaters gelangen kann.

DaB ein solcher Zusammenhang besteht, war fiir den hl. Augustinus,

1 E. Gilson hat iiberzeugend nachgewiesen, da3 die augustinische Erkenntnis-
lehre auBerhalb der Alternative : aristotelische Abstraktion oder Innatismus im
platonisch-ontologistischen Sinne steht (a. a. O. 113 ff.). Es geht nach diesem
berithmten Augustinuskenner unserm Kirchenvater nicht so sehr um die « Um-
setzung » des Sinnlichen ins Intelligible — denn die Welt ist durch die Anteil-
nahme an den géttlichen Ideen an sich schon intelligibel —, also auch nicht um
das Problem der Begriffsbildung, sondern um das der Wahrheitserkenntnis
(ebd. 116 ff.). Daher hat auch die Erleuchtung keine unmittelbare Aufgabe
hinsichtlich der Begriffsbildung, sondern zunichst nur fiir die Gewinnung eines
wahren Urteils (ebd. 118 ff.; 121 f). Man muB} somit die augustinische
Erleuchtung des Denkens zur Erfassung der Wahrheit in den geschauten Ideen
scharf von der aristotelischen Erleuchtung des Phantasma durch den abstra-
hierenden « intellectus agens » unterscheiden (ebd. 119: « illumination de la pensée
par Dieu dans l'augustinisme ; illumination de l'objet par une pensée que Dieu
illumine, dans l’aristotelisme, voila la différence entre l'illumination-vérité et
I’illumination-abstraction »). Freilich ist zu beachten, daB Augustinus Begriff
und Urteil nicht immer klar genug geschieden hat (ebd. 121 ff.). Vgl. auch
R. Jolivet, a. a. O. 478 fi.

2 In dieser vielumstrittenen Frage schlieBen wir uns der von G. v. Hertling,
M. Baumgartner, M. Grabmann, B. Kdlin O.S.B., G. M. Manser O. P. und
J. Hessen vertretenen Deutung an, wonach das géttliche Licht das « medium in
quo » unserer intellektuellen Erkenntnis darstellt; es beeinfluft den Geist in
zweifacher Hinsicht : 1. objektiv, indem es die zu erkennenden Gegenstinde
darbietet, und 2. effektiv, dadurch, daB es diese Gegenstinde erkennbar macht
und unserm Intellekt zugleich mit der Erkenntniskraft die subjektive GewiBheit
verleiht (vgl. J. Hessen, a. a. O. 70 ff.; 97 f.; 113 ff.).



Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin 283

wie fiir die Antike iiberhaupt !, eine selbstverstindliche Voraussetzung,
weil beides, Licht und Wort, die Funktion des Offenbarens iibernehmen :
« quisquis concedit recte dici lucem, qua res quaeque manifesta est »
(De Genesi ad litt. lib. imperf. 5, 24 P. L. 34, 229) ; « verbum ... et
seipsum ostendit et illud de quo loquimur » (Trin. VII, 3, 4 col. 937) 2.
Namentlich in der Person des Logos als der gottlichen Weisheit sind
Licht und Wort identisch, welche Attribute ihm im eigentlichen Sinne
zukommen (De Genesi ad litt. IV, 28, 45 col. 315; cf. De Genesi
ad litt. lib. imperf. 5, 20 col. 228). Indem er uns erleuchtet, sagt er
iiber sich und den Vater aus, was eben den Menschen gesagt werden
soll : «illuminando dicit nobis et de se et de Patre, quod dicendum est
hominibus » (Trin. VII, 3, 4 col. 937; cf. ib. 3, 4 s. col. 937 s.;
VIII, 2, 3 col. 9g49) 3. In der Anteilnahme an diesem gottlichen Wort
besteht nun die Erleuchtung unseres Geistes: «illuminatio nostra
participatio Verbi est, illius scilicet Vitae quae lux est hominum »
(Trin. IV, 2, 4 col. 88g). Der Logos ist die einzige Quelle unserer
Wahrheitserkenntnis ; in ihm schauen wir die Welt und uns selbst 4.

Auch im menschlichen Bereich miissen wir eine enge Verwandt-
schaft zwischen jenen beiden Phidnomenen annehmen. Dies erhellt
schon aus dem frither Dargelegten, demgemiBl die Wesensfunktion
des inneren Sprechens, wie der Erleuchtung in der Erfassung der
Wahrheit durch das urteilende Denken beruht. Sprechen und Schauen,
die zwar in ihrer sinnlichen Erscheinung getrennt sind, bilden im
Innern des denkenden Geistes eine lebendige Einheit: « Foris enim

1 Die fiir die antike Geistigkeit so bezeichnende Gleichsetzung des gottlichen
Lichtprinzips mit dem Logos zeigt sich schon in der herakliteischen I.ogoslehre,
in der platonischen Auffassung von der Idee des Guten, die gleichsam die Sonne
im Reich der geistigen Wirklichkeiten darstellt (Staat VI, 508 B-C; 509 B; VII,
517 B-C), in den hellenistischen Logos-Helios-Spekulationen und auch in dem
lichthaften Logos der Neuplatoniker. Besonders deutlich tritt sie uns in der
hermetischen Theologie entgegen : & 8z éx vooc gwrevog héyos ving 00U (Hermes
trismeg. Poem. I, 6 p. 3, 12, ed. Parthey). Auch den Kirchenschriftstellern war
sie nicht fremd (vgl. z. B. Hippolytus, Elenchos I, 24, 2 p. 28, 5 ss.). Die
eigentliche Quelle der augustinischen Auffassung aber ist die Lehre des hl. Evange-
listen Johannes (Jo. 1, 4 ss.; cf. I. Jo. 1, 5 ss.), auf den sich Augustinus aus-
driicklich beruft (ex. gr. Trin. IV, 2, 4 col. 889). Vgl. zum Gesagten C. Baeumker,
Witelo (Beitrige z. Gesch. der Philos. des Mittelalters III, 2), Miinster 1908,
358 ff.; bes. 372 ff.; 460 fi.; R. Jolivet, a. a. O. 409 ff.; J. Hessen, a. a. O. 93 ;
G. Mensching, Das heilige Wort, 24 ff.

2 M. Schmaus, a. a. O. 333 ff.; J. Hessen, a. a. O. 77 f.

8 M. Schmaus, a. a. O. 347; 353 ff.; C. Baewmker, Witelo, 373 f.

% M. Blondel, The latent Resources in St. Augustine’s Thought, in:
A Monument to Saint Augustine, London 19342, 331; cf. 338.



284 Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin

cum per corpus haec fiunt, aliud est locutio, aliud visio : intus autem
cum cogitamus, utrumque unum est » (Trin. XV, 10, 18 col. 1070 s.).
Und der Gedanke selbst ist ein geistiges Licht, in dem die Gegenstinde
unterschieden und offenbar werden (Contra Faustum 20, 7 p. 541,
24 ss., ed. J. Zycha; cf. Trin. XV, 10, 18 col. 1071). Daher wird auch
das innere Wort, der dingbezogene Gedanke, als etwas bezeichnet,
das im Innern leuchtet (« quod intus lucet » Trin. XV, 11, 20 col. 1071).
Das innerlich geistige Sprechen schlieBt niamlich den Akt des Schauens
in sich ; ist es doch ein Denken der Sache, die wir schauend innerlich
aussprechen («quam videndo intus dicimus» (ib. 14, 24 col. 1077%).
Ebenso ist das Verstehen von Wortbedeutungen oder das « Lernen »,
wie wir schon bei Besprechung der Schrift De Magistro sahen, eine
Angelegenheit des « homo interior » und ohne die géttliche Erleuchtung
unmdoglich (cf. etiam In Joann. tract. 40, 5 P. L. 35, 1688 ; Trin. XIII,
I, 4 col. 1015 s.); denn im Innern sind Héren und Schauen dasselbe :
«auditio et visio duo quaedam sunt inter se distantia in sensibus
corporis, in animo autem non est aliud atque aliud videre et audire »
(Trin. XV, 10, 18 col. 1071).

Andererseits ist Erleuchtung ihrem Wesen nach selbst ein geistiges
Einsprechen Gottes in die Seele. Schon in De Magistro hat Augustinus
diesen Gedanken angedeutet, indem er die Moglichkeit des Lernens
auf das « consulere Deum » durch den inneren Menschen zuriickfiihrt
(rx, 38 col. 1216; 14, 46 col. 1220 ; cf. etiam Epist. 13 ad Nebrid.
P. L. 33, 68 : « Deum consulendo intelligimus »). Jedoch erst in De Genest
ad litteram hat er seine Ansicht klar dargetan :

« certissime tamen tenere debemus, Deum aut per suam substantiam
loqui, aut per sibi subditam creaturam ; sed per substantiam suam non
loqui nisi ad creandas omnes naturas, ad spirituales vero atque intellec-
tuales non solum creandas, sed etiam illuminandas, cum iam possunt
capere locutionem eius, qualis est in Verbo eius quod in principio erat
apud Deum » (VIII, 27, 49 col. 392 ; cf. ib. I, 5, 10 col. 250; VIII, 25, 47
col. 391 ; De vera relig. 55, 110 P. L. 34, 170; Confess. XI, 8, 10 p. 287,
13 ss. ed. P. Knoll).

Noch iiberzeugender tritt die Verbundenheit der Erleuchtung
mit dem inneren Sprechen des Geistes hervor, wenn wir im Sinne des
hl. Augustinus den Vorgang des Denkens genauer analysieren :

« Haec igitur omnia, et quae per se ipsum, et quae per sensus sui
corporis, et quae testimoniis aliorum percepta scit animus humanus,
thesauro memoriae condita tenet, ex quibus gignitur verbum verum,
quando quod scimus loquimur, sed verbum ante omnem sonum, ante



Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin . 285

omnem cogitationem soni. Tunc enim est verbum simillimum rei notae,
de qua gignitur, et imago eius, quoniam de visione scientiae visio cogi-
tationis exoritur, quod est verbum linguae nullius, verbum verum de re
vera, nihil de suo habens, sed totum de illa scientia, de qua nascitur »
(Trin. XV, 12, 22 col. 1075).

Unser Gedédchtnis (memoria) enthilt ein aus verschiedenen Quellen
stammendes Wissen, das seiner Natur nach auf einen Sachverhalt
bezogen ist. Solange dieses Wissen in der « memoria» verborgen bleibt,
ist es fiir den Erkennenden noch unbewuBt und inaktuell (Confess. X,
8, 12 p. 234, 18 ss., ed. P. Knoll) 1. Seine Aktualisierung bis zum
vollkommenen Schauen («intueri», « considerare ») der Sache vollzieht
sich in zwei Stufen. Zunichst kommt unter dem EinfluB der géttlichen
Erleuchtung die « visio scientiae» zustande, d. h. die in der « memoria »
aufgehduften Erkenntnisschitze erstrahlen dem Geiste im Lichte Gottes;
darin werden sie ihm sichtbar, sodaB er sie schauen kann. Aus dem
erleuchteten Wissen geht dann das geistige Wort hervor, wenn wir
das GewuBte innerlich aussprechen (« quando quod scimus loquimur »).
Dieses Phinomen, das also in einem innerlichen Sprechen beruht,
nennt Augustinus die « visio cogitationis » (cf. Trin. XV, 11, 20
col. 1072 : « verbum rationalis animantis ... gignitur de scientia quae
manet in animo, quando eadem scientia intus dicitur, sicuti est.
Simillima est enim visio cogitationis visioni scientiae»). In ihr
vollendet sich die Schau des Gegenstandes. Denn nach unseren voran-
gegangenen Ausfilhrungen miissen wir das innere Sprechen als ein
geistiges Sichvergegenwirtigen des Erkenntnisgehaltes verstehen, das
mit einer bewuBten Stellungnahme des urteilenden Subjektes und
daher auch mit einer mehr oder weniger klaren Selbsterkenntnis ver-
bunden ist (Trin. XIV, 6, 8 col. 1041 s.) 2. Es ist eben ein « con-side-
rare » oder « con-tueri », ein Zusammenschauen von Subjekt und Objekt,
worin sich der Erkennende den dargebotenen Inhalt als etwas « Anderes »
gegeniiberstellt. GewissermaBen handelt es sich hier um eine Reaktion
des Geistes auf den im erleuchteten Wissen (memoria) offenbarge-
wordenen gegenstindlichen Gehalt, der das innere Wort auslést oder
gleichsam zeugt («de qua [re] gignitur» vel «nascitur»). Die bewuBte
Vergegenwirtigung des Sachverhaltes selbst geschieht in der Gestaltung
des innerlichen Wortes durch das schauende Denken (« [verbum] in

1 Vgl. E. Gilson, a. a. O. 130 f.; 132 ff.
2 Ebd. 287 f.



286 Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin

cogitationis visione formatum» Trin. XV, 15, 25 col. 1078 ; cf. IX,
7, 12 col. 967 ; XV, 10, 19 col. 1071). Darin « hat » nun der Erkennende
den Gegenstand mit subjektiver GewiBheit (Trin. XV, 15, 24 ss.
col. 1077 ss.; cf. De div. quaest. LXXXIII q. 35, 1 P. L. 40, 24:
« nihil est aliud habere quam nosse ») 1. Das innere Wort ist demnach
die erkenntnismiBige Darstellung der Sache, so wie sie ist (Trin. XV,
11, 20 col. 1072) oder die Sache selbst, insofern als sie vom Wissenden
geistig in Besitz genommen wird. Deshalb ist das geistige Wort, wie
das echte Wissen immer wahr; sonst ist es eben kein « Wort » im
eigentlichen Sinne : « nec verbum dicendum est, quod verum non est »
(Trin. XV, 15, 24 col. 1078). Es stellt eine Synthese des subjektiven
und objektiven Momentes im Erkenntnisvorgang dar, und dennoch
ist die Objektivitit seines Gehaltes vollkommen gewahrt, weil vom
erkennenden Subjekt in dieser Hinsicht nichts hinzugefiigt wird
(«nihil de suo habens »).

Den tieferen Grund fiir diesen Umstand darf man wohl darin
suchen, daB8 der Erkennende durch das in der « visio cogitationis »
gezeugte Wort nicht nur zum erkannten Sachverhalt in Beziehung
gesetzt wird, sondern auch zu den ewig wahren Ideen («rationes
aeternae »), von denen unser Urteil, dessen Ausdruck eben das « Wort »
(= Satz) ist, seine Wahrheit und Notwendigkeit herleitet. Schaut
doch der Geist die Wahrheit der Dinge in den Ideen, die ihm bei der
«visio scientiae » im gottlichen Lichte aufstrahlen 2. Aber jene Ideen
haben ihren « Ort » im Worte Gottes selbst (De lib. arbitrio III, 5, 13
P. L. 32, 1277) 3, weshalb sie entsprechend den griechischen Aéyor als
«rationes » bezeichnet werden (De div. quaest. LXXXIII q. 46, 1 s.
P. L. 40, 29 s.)% Hier tut sich uns der metaphysisch-theologische
Hintergrund jener Wesensverwandtschaft zwischen der Erleuchtung
und dem inneren Sprechen kund. Wir verstehen nun auch, warum
der hl. Augustinus die Erleuchtung als eine « participatio Verbi»
definiert hat (Trin. IV, 2, 4 col. 889).

1 Vgl. R. Jolivet, a. a. O. 461 ff.; J. Geyser, a. a. O. 174 f.

2 Mit E. Gilson (a. a. O. 113 ; vgl. 110 ff.) muB man daran festhalten, daB
wir nicht den Inhalt der Ideen selbst, sondern die Wahrheit der Dinge in den
Ideen schauen, die uns nur als Normen und Regeln (« rationes») des Erkennens
entgegentreten ; auf diese Weise vermeidet namlich Augustinus den Ontologismus,
der eine notwendige Konsequenz wire, wenn wir die mit dem gottlichen Wesen
selbst identischen Ideen ihrem Inhalte nach unmittelbar schauen wiirden.

3 M. C. DArcy, a. a. O. 186.

4 E. Gilson, a. a. O. 109 f.; J. Hessen, a. a. O. 85 f.; M. Grabmann,
Mittelalterliches Geistesleben, 1I, 25-34.



Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin 287

Wie wir schon sahen, ist die Erleuchtung, die zur « visio scientiae »
fihrt, selbst nichts anderes als ein Einsprechen Gottes in die Seele,
und darauf gibt nun der Mensch in der « visio cogitationis », im Bilden
des geistigen Wortes (Urteil) gewissermalBen seine Antwort. Somit
trigt das Denken sowohl in seinem Ursprung als auch in seinem
Vorgang einen worthaften Charakter und erweist sich gerade auf
Grund der Erleuchtung durch Gott als ein echtes Sprachphinomen.
Das geistige Wort, in dem der Erkennende die ideale Wirklichkeit
und Wahrheit der Dinge erkenntnismiBig besitzt, ist gleichsam der
Widerschein, den das goéttliche Licht in der Seele zeugt. So kehrt
Gottes Wort, das die Menschen erleuchtet, wieder zu ihm zuriick,
besonders dann, wenn aus der Erkenntnis die «confessio laudis »
hervorstromt, der wir allenthalben in den augustinischen Schriften
begegnen 1.

Augustinus ist aber in seiner Lehre vom inneren Sprechen kein
einseitiger Intellektualist ; vielmehr trigt er hier, wie iiberhaupt in
seiner Erkenntnislehre, dem Willensmoment vollauf Rechnung. Fiir
ihn hingt ndmlich jede tatsidchliche Erkenntnis nicht nur vom erleuch-
tenden Wirken Gottes, sondern auch vom Mitwirken des menschlichen
Willens ab, der das notwendig vorausgesetzte Verlangen nach Erkenntnis
weckt und die Richtung der Aufmerksamkeit («intentio animi») auf
einen bestimmten Sachverhalt lenkt, von dem her das Denken Inhalt
und Form empfingt 2. Ebenso ist der Wille als Verlangen die Ursache
der Zeugung des geistigen Wortes, und als GenieBen folgt er dem
Gezeugten, worin wir ja das Erkannte «haben». Deshalb wird das
innere Wort auch «cum amore notitia » genannt (Trin. IX, 10, 15
col. 969) 3, zumal es gerade die «dilectio» ist, die als « copula » jene

1 Nach dem Dargelegten kénnen wir J. Hessen nicht ganz beipflichten,
wenn er meint : « So sehr nun auch die Bezeichnung der Intellektualerkenntnis
im Sinne eines intelligiblen Sprechens der Sache selbst entsprechen mag, zur
niheren Erklirung der Einwirkung Gottes auf unseren Geist reicht sie nicht aus,
weil das « Wie » hierbei vollig dunkel bleibt .... Fruchtbarer zur Erliuterung
jenes Vorganges ist dagegen die Deutung desselben im Sinne einer Erleuchtung »
(a. a. O. 87). Vielmehr wird man tiefer in das Geheimnis der Erkenntnis — und
ein solches bleibt sie fiir den hl. Augustinus immer (Epist. CLIX ad Evod. 2
P. L. 33, 699) — eindringen, wenn man beide Phinomene, die Erleuchtung und
das geistige Sprechen, zur Deutung heranzieht, wie wir es versucht haben.

2 E. Portalié, a. a. O. Sp. 2332 ff.; E. Gilson, a. a. O. 160-166 ; E. Benz,
Marius Victorinus, 364 ff.; 402-407 ; W. Windelband, Lehrbuch der Geschichte
der Philosophie, 236 f.

8 E. Gilson, a. a. O. 289 f.; R. Jolivet, a. a. O. 461 f.; 464.



288 Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin

beiden « visiones » der Memoria (scientia) und der Intelligentia (cogi-
tatio) vereinigt (Trin. XV, 21, 40 s. col. 1088 s.; cf. ib. XI, 8, 15
col. 996 ; 11, 18 col. 998 ; XIV, 10, 13 col. 1047). Das aus der inneren
Schau (« visu mentis») der Wahrheit geborene Wort bestimmt aber
auch das duBere Sprechen und Handeln, eben weil die Liebe es gezeugt
hat : « nemo enim volens aliquid facit, quod non in corde suo prius
dixerit. Quod verbum amore concipitur » (Trin. IX, 7, 12 s. col. g67).
Drei Momente gilt es somit im Denkakt zu unterscheiden : das in der
«memoria» enthaltene Wissen, von dem die inhaltliche Bestimmung und
Form des Denkens stammt, dann die Gestaltung (« conformatio ») des
inneren Wortes selbst und schlieBlich die Liebe, die beides vereinigt
(Trin. XIV, 6, 8 col. 1068 s.). Darin offenbart sich dem hl. Augustinus
das dreifaltige Wesen des menschlichen Geistes, wodurch dieser ein
Bild der goéttlichen Dreifaltigkeit wird.

In genialer Weise hat also der groBe Denker und Bischof von
Hippo das Dasein und die Aufgabe der Sprache im Geistesleben gerecht-
fertigt. IThrer duBeren Erscheinung hatte er zwar fast jeglichen Wert
abgesprochen. Jedoch ist fiir ihn die Sprache keineswegs etwas rein
AuBerliches, vielmehr ihrem eigentlichen Wesen nach ein inneres
geistiges Geschehen und als solches der intimste Kern, ja die natur-
gemiBe Vollendung des Denkens. So hat die platonische Auffassung
des Denkens als eines innerseelischen Dialoges, die bei Aristoteles ins
rein Logische iibertragen, bei den Stoikern dagegen mit den Phantasie-
vorstellungen verwechselt wurde, durch Augustinus eine ganz wesent-
liche Klirung und Vertiefung gefunden. Hierin erwies er sich gerade
als der groBe « Metaphysiker der inneren Erfahrung », als welchen ihn
W. Windelband gekennzeichnet hat . Es ist daher kaum zu verwundern,
daB der EinfluB seiner Lehre auf die nachfolgende Zeit auBerordentlich
stark gewesen ist. Namentlich die frithe Scholastik und die mittel-
alterliche Franziskanerschule dachte und lehrte aus seinem Geiste.
Auch der hl. Thomas konnte sich diesem EinfluB nicht verschlieBen,
zum mindesten muBte er sich mit der augustinischen Lehre ausein-
andersetzen. Und daB er besonders in unserer Frage manches von
Augustinus gelernt und iibernommen hat, beweisen zur Geniige die
zahlreichen Zitate, in denen er sich ausdriicklich auf ihn stiitzt 2. Ohne
den hl. Augustinus ist die Sprachauffassung des Aquinaten nicht zu
verstehen.

LA s O 232
2 Vgl. F. Manthey, Die Sprachphilosophie des hl. Thomas, 173 ff.



Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin 289

Die Kirchenschriftsteller, die dem hl. Augustinus zeitlich folgten,
haben im allgemeinen kaum etwas Neues zur Klirung des Sprachpro-
blems beigesteuert. Unter ihnen sind aber zwei eigens anzufiihren, weil
sie von groBerer Bedeutung fiir die thomistische Sprachphilosophie ge-
worden sind : der sogenannte Dionysius Areopagita und Johannes Damas-
cenus. Ersterer hat vor allem in seiner Schrift De divinis nominibus,
zu dem Thomas einen ausfiihrlichen Kommentar schrieb, des 6fteren
Bemerkungen gemacht, die eine Gleichsetzung von Denken (:vvoisa)
und Sprechen (ciz:iv) besagen (ex. gr. I, 1 p. 438, ed. B. Corderii, et
passim). Im augustinischen Sinne faBt er die Erleuchtung des Geistes,
besonders die mystische, als ein sich offenbarendes Sprechen Gottes
auf (ib.; cf. I, 3 p. 440; 1, 4 p. 443 ; IV, 4 ss. p. 554 ss.) 2. Mit den
Neuplatonikern betont er die metaphysische Funktion der Xéye:, die
als Ideen in Gottes Geist die Urbilder aller Dinge darstellen (1. c. V, 8
p. 696 ; cf. IV, 10 p. 562; VII, 4 p. 751 s.) 3.

Nicht minder stark wirkte auf Thomas’ Ansichten iiber die
Sprache der groBe Systematiker Johannes Damascenus ein, der in seiner
IInyn, yvdoews ungefihr das gesamte Wissen des griechisch-byzanti-
nischen Orients zusammenfaBte. Vornehmlich der dritte Teil dieses
Werkes, der unter dem Titel «De fide orthodoxa » von Burgundio di
Pisa iibersetzt wurde, ist fiir das Mittelalter wichtig geworden. Wihrend
die meisten Viter vor ihm einer platonischen, bzw. neuplatonischen
Denkrichtung huldigten, hat er sich mehr fiir einen Aristotelismus
eingestetzt, der ihm durch Porphyrius, Ammonius und Nemesius
zuganglich gemacht worden war. Aber gerade in der Logoslehre hilt
er entschieden an der platonisch-stoischen Uberlieferung der Patristik
fest. Wie Augustinus, unterscheidet auch er ein dreifaches Wort. Zu-
nichst ist ihm das Denken (vénswc) als die Erstgeburt des Geistes ein
echter Logos, dessen Bote (ayye)loc vequaros) das dullere, im gegliederten
Laut (3:%lextoc) erscheinende Wort ist ; von diesen beiden Arten des
Logos ist dann noch der vorgestellte, im Herzen gesprochene abzu-
sondern. Alle diese menschlichen Logoi sind 3uvsuwerc der Seele ; der

1 Vgl. A. Feder, Des Aquinaten Kommentar zu Pseudo-Dionysius’ « De
Divinis Nominibus », Scholastik I (1926) 349 f.; 4. Dyroff, Uber die Entwicklung
und den Wert der Asthetik des Thomas von Aquin, 161 ff.

? Vgl. auch Uberweg-Geyer, 127.

3 A. Stockl, Geschichte der christlichen Philosophie zur Zeit der Kirchen-
vater, 391 ; 4. Aall, Logos 11, 476 ff. ; R. Arnou, Art. « Le Platonisme des Péres »,
Sp. 2314-2316.



290 Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin

ewige Logos aber ist Gottes unwandelbare Substanz (imdstasis) selbst
(De fide orth. I, 13 P. G. 94, 857 ; cf. ib. II, 21 s. col. g24) 1.

Von den lateinischen Kirchenvitern, die fiir die thomistische
Sprachlehre bedeutsam geworden sind, ist neben Gregor dem Grofen,
der sich aber hier ganz dem hl. Augustinus anschlieBt, Isidor von
Sevilla zu erwdhnen. In seinen von Thomas eifrig benutzten Etymologiae
vertritt er die Einheit von Denken und Sprechen im Sinne der Stoiker 2.
Er war iiberhaupt in seinen Anschauungen wenig eigenschépferisch,
dafiir aber von umso groBerer Bedeutung als der fleiBige Vermittler
antiker Gedanken an die mittelalterliche Scholastik.

(Fortsetzung folgt.)

1 A. Stockl, a. a. O. 407 {.; vgl. M. Schmaus, Trinititslehre des hl. Augustinus,
66 f.; F. Manthey, a. a. O. 175 f.
2 C. Prantl, Geschichte der Logik II, Leipzig 1861, 12 ff.



	Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin : ein Deutungsversuch seiner Lehre auf ihrem geistesgeschichtlichen Hintergrund [Fortsetzung]

