Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 15 (1937)

Artikel: Das Bindeglied zwischen dem geistigen und sinnlichen Erkennen
Autor: Gredt, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762770

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762770
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das Bindeglied zwischen
dem geistigen und sinnlichen Erkennen.

Von P. Jos. GREDT O.S. B,, Rom (S. Anselmo).

I. Verstand und Sinn.

Wir stellen in uns ein doppeltes Erkennen fest: das eine geht
auf das konkret ausgedehnte Einzelding als solches, das andere aber
ist ein Erkennen durch Allgemeinbegriffe, die das Wesen der Dinge
aus den vereinzelnden Merkmalen herauslésen. Diese Begriffe konnen
nicht durch Verschmelzung von Phantasiebildern entstehen. So ent-
stande kein Begriff, sondern nur ein unvollkommenes, verschwommenes
UmriBbild, das eben wegen seiner Unvollkommenheit und Ver-
schwommenheit auf vieles bezogen werden kann. Denn der Begriff
stellt das allgemeine, abgezogene Wesen dar, das UmriBbild hingegen
bringt nur die dubere, sinnfillige Erscheinung zur Darstellung, und
auch diese Akzidentien stellt es nicht wesenhaft dar, sondern als
konkret miteinander verwachsene Einzelakzidentien. So stellt das
UmriBbild eines Menschen dessen sinnfilligen Akzidentien sinnlich
konkret dar : es stellt eine bestimmte, so und so gestaltete Ausdehnung
dar. An das Wesen der Ausdehnung, des Ausgedehnten, des Korpers
kommt das UmriBbild nicht heran, wie auch nicht an das Wesen des
lebenden Korpers, des Sinnenwesens, des Menschen. Da diese Begriffe
die vereinzelnden Merkmale verlassen, verlassen sie vor allem die
konkrete Ausdehnung ; es sind unausgedehnte, geistige Begriffe. Geistig-
keit nennen wir Unabhingigkeit vom Stoffe ; so nennen wir die mensch-
liche Seele geistig. In der akzidentellen Ordnung aber bedeutet Unab-
hiangigkeit vom Stoffe Unabhingigkeit von der Ausdehnung. Denn
die Ausdehnung ist das erste Akzidens des Korpers. Alle andern
korperlichen Akzidentien kommen dem Korper zu mittels der Aus-
dehnung und sind ausgedehnt. Ein unausgedehntes Akzidens ist
somit nicht kérperlich, sondern geistig. Diese unausgedehnten, geistigen
Begriffe, die wir in uns feststellen, kénnen nur in einem unaus-
gedehnten, geistigen Vermogen sein : im Verstande. Hingegen ist das
auf das konkret ausgedehnte Einzelding sich beziehende Erkennen
selbst ausgedehnt, und die Sinne, denen dieses Erkennen zukommt,
sind ausgedehnt : es sind kérperliche Vermogen. Denn das Vermdégen
muBl der Seinsweise nach seinem eigentiimlichen Gegenstande ent-

Dizrus_ Thomas. 17



244  Das Bindeglied zwischen dem geistigen und sinnlichen Erkennen

sprechen. Das Erkennende ist ja durch sein Erkennen das Erkannte
selbst. Dieses bekommt in ihm ein Erkanntsein ; und wenn es eigen-
timlicher Gegenstand ist, bekommt es in ihm ein Erkanntsein als
solches, so wie es an sich ist. Das ist aber nur méglich, wenn Erkennendes
und Erkanntes in der Seinsweise iibereinstimmen. Das Vermégen
kann Bestimmtheiten als solche nur haben, wenn diese der Seinsweise
des Vermogens entsprechen. Wenn also der Gegenstand konkrete
Ausdehnung ist, muB auch das Vermégen konkrete Ausdehnung, d. h.
ein korperliches Vermogen sein ; ist aber der Gegenstand abstrakt,
muB auch das Vermogen abstrakt, unkérperlich sein. So sind die Sinne
korperliche Vermogen, der Verstand aber ist ein unkdérperliches, geistiges
Vermogen. Der Sinn kann nur in ausgedehnter Weise aufnehmen, und
deshalb kann er nichts Geistiges, Unausgedehntes erkennen. Der
Verstand kann nur in geistiger, unausgedehnter Weise aufnehmen ;
deshalb kann er nichts Ausgedehntes, Korperliches zum eigentiimlichen
Gegenstande haben. Er kann solches nur mittelbar erkennen, insofern
es in einem Hoheren, Geistigen enthalten ist.

So scheint sich aber eine uniiberbriickbare Kluft aufzutun
zwischen Verstand und Sinn. Der konkret ausgedehnte Sinnesgegen-
stand scheint dem Verstand ganz unzuginglich zu sein ; wenn er in
den Verstand eingehen sollte, miiBte dieser ja ausgedehnt sein. Und
so wire es auch unmoglich, daB der Verstand seine Begriffe der Sinnes-
erkenntnis entnehme. Der von Aristoteles und den Scholastikern
angenommene « titige » Verstand macht vielen den Eindruck einer
verzweifelten Annahme, um irgendwie eine Verbindung herzustellen
zwischen Verstand und Sinn, und die flieBende Seinsheit geistiger Art,
die durch den titigen Verstand im Phantasiebilde hervorgebracht
werden soll, um die Sinneserkenntnis mit der Verstandeserkenntnis zu
verketten, wird geradezu als widerspruchsvoll angesehen. In der Tat er-
gibt sich aber die thomistische Erkldrung des Verhiltnisses von Sinn und
Verstand, die hiermit angedeutet wurde, mit logischer Notwendigkeit
aus der Natur des aus Leib und Seele zusammengesetzten Menschen 1.

Il. Fortwihrende Abhingigkeit des Verstandes
von der Sinneserkenntnis,

Der menschliche Verstand schopft jedenfalls seine Begriffe nicht
aus sich selbst so wie Gott aus sich selbst, aus seinem Wesen all sein

1 Fiir den Unterbau dieser Abhandlung sei verwiesen auf unsere Elementa 7
N. 463-584 und auf unser Werk : Die arist.-thomist. Philosophie, Bd. I, S. 297-403.



Das Bindeglied zwischen dem geistigen und sinnlichen Erkennen 245

Erkennen schopft. Dazu miilte der menschliche Verstand das Sein
aller Dinge in sich enthalten. Er miite unendlich sein ; der mensch-
liche Verstand ist aber vielfach beschrinkt. Er kann daher seine
Begriffe nur durch Mitteilung von auBen haben. Manchfache Erfahrung
weist uns aber auf die Sinneserkenntnis hin als auf die Ursache unserer
Begriffe : Wir gewinnen unsere Begriffe aus der Sinneserkenntnis,
niherhin aus der die Erkenntnis der duBeren Sinne zusammenfassenden
Phantasievorstellung. Alles, was unsere Phantasietitigkeit behindert,
behindert auch unser Denken. Jeder Mensch erfihrt in sich selbst
die, die Denktétigkeit begleitenden Phantasiebilder. Um zum Ver-
stindnis der Dinge zu gelangen, bilden wir uns entsprechende Phantasie-
vorstellungen ; und auch wenn wir andere zum Verstindnis einer
Sache bringen wollen, suchen wir in ihnen geeignete Phantasiebilder
hervorzurufen, indem wir sinnfillige Beispiele vorlegen. Gegenstinde,
von denen wir keine Phantasievorstellungen haben, kénnen wir auch
durch unsern Verstand nicht unmittelbar erreichen. Wir erreichen
sie nur mittelbar mittels der Begriffe solcher Dinge, von denen wir
Phantasievorstellungen haben. So kann der Blindgeborene nur einen
Ahnlichkeitsbegriff der Farben erwerben mittels jener Beschaffenheiten,
von denen er Phantasiebilder hat. Desgleichen haben wir von den
geistigen Substanzen (von Gott, von den Engeln) nur bejahend - ver-
neinende Ahnlichkeitsbegriffe.

Aber das Phantasiebild ist nicht nur der Ausgangspunkt unseres
menschlichen Denkens ; es ist auch dessen fortwdhrender Stiitzpunkt.
Auch im Gebrauche der schon erworbenen Begriffe ist der menschliche
Verstand fortwidhrend von der Phantasievorstellung abhdngig. Unser
ganzes Denken ist fortwihrend begleitet von entsprechenden Phantasie-
vorstellungen der Dinge, an die wir denken, oder wenigstens der diese
Dinge bezeichnenden Worte. Auch das steht aus der Erfahrung fest.
Jeder Mensch ist bei gestoérter Phantasie des Denkens unfdhig, und
jeder erfihrt es in sich selbst, daB sein Gedanke immer von einem
Phantasiebilde begleitet ist.

Die Vereinigung der Geistseele mit dem Leibe fordert auch, daB
der Verstand seine Begriffe aus der Sinneserkenntnis schopfe und daB
die Sinneserkenntnis den bestdndigen Stiitzpunkt der geistigen Ver-
standeserkenntnis bilde. Denn diese Vereinigung muBl der Seele zu
gute kommen, und zwar der Seele insofern sie geistig und geistig
erkennend ist. Das Niedere ist wegen des Hoheren, der Leib wegen
der Seele ; anders wire die Natureinrichtung nicht naturentsprechend.



246  Das Bindeglied zwischen dem geistigen und sinnlichen Erkennen

Der Korper, ndherhin die Phantasietitigkeit, muBB den Ausgangs- und
den Stiitzpunkt bilden, ohne den das menschliche Denken nicht sein
kann. Der aus der Vereinigung von Leib und Seele dargelegte Vernunft-
grund fiir die Abhingigkeit des Denkens von der Phantasie zeigt,
daB diese Abhingigkeit nicht auf die erste Begriffsbildung beschrinkt,
sondern fortwihrend ist. Wie die Vereinigung von Leib und Seele
fortwihrend ist, so ist auch die Abhingigkeit des Denkens vom Leib,
von der Phantasie fortwihrend. Die Vereinigung von Leib und Seele
mubB fortwihrend dem Verstandeserkennen zugute kommen, nicht nur
zu Anfang beim Erwachen des Verstandes, wenn die urspriinglichen
Begriffe erworben werden, sondern auch in der Folge.

Es ist auch ganz notwendig zur Verstandeserkenntnis der Wirk-
lichkeit, daB unser Verstand seine Begriffe aus der Sinneserkenntnis
schopfe und daB die Sinneserkenntnis den bestindigen Stiitzpunkt
der geistigen Verstandeserkenntnis bilde. Unsere Verstandesbegriffe
sind abgezogene Allgemeinbegriffe. Sie verlassen die Wirklichkeit der
konkreten Einzeldinge und wiren somit unniitz zur Erkenntnis dieser
Wirklichkeit, wenn sie sich nicht fortwihrend offenbarten als aus
dieser Wirklichkeit gewonnene und zu ihr gehoérende Begriffe. Sie
offenbaren sich aber als solche Begriffe gerade dadurch, daB sie fort-
wihrend von den in der Phantasie vorhandenen Vorstellungen ab-
hangen. Der vom Einzeldinge, vom Phantasiebilde abgezogene All-
gemeinbegriff trigt in sich eine notwendige Beziehung zum Phantasie-
bilde und dadurch zum Einzelding, als zu dem von ihm verlassenen
Endgliede, von dem er abgezogen wurde und zu dem er gehort. Und
zwar trigt er eine notwendige Beziehung zu einer tatsdchlich in der
Phantasie gegenwirtigen Vorstellung. Jeder Verstandesbegriff, der
tatsichlich im Denken vorhanden ist, hingt von einem ebenfalls
tatsichlich vorhandenen Phantasiebilde ab, ohne das er nicht sein
kann. Die tatsichlich vorhandenen Phantasiebilder sind die Stiitze,
ohne die die entsprechenden Begriffe im Verstande nicht tatsichlich
vorhanden sein kénnen.

Ill. Natur dieser Abhingigkeit:
die Phantasievorstellung als Werkzeug des tidtigen Verstandes.

Wie konnen aber die geistigen Allgemeinbegriffe aus den korperlich
konkreten Vorstellungen gewonnen werden, und wie konnen diese die
fortwahrende Stiitze jener Begriffe bilden ? Jedenfalls kann der Ver-



Das Bindeglied zwischen dem geistigen und sinnlichen Erkennen 247

stand nicht bewuBt selbsttitig aus der Erkenntnis der Phantasiebilder
seine Begriffe bilden. Diese Phantasiebilder sind in ihrer konkreten
Ausgedehntheit der Verstandeserkenntnis unzuginglich. Wenn der
Verstand sie irgendwie erkennen soll, kann dies nur mittelbar sein
in einem Hoheren, unausgedehnten, geistigen, dhnlich wie Gott die
korperlichen Einzeldinge in der Erkenntnis seines Wesens erkennt.
Wenn die korperlichen Einzeldinge an und fiir sich in den Verstand
eingehen sollten, miBte dieser seine geistige Natur verleugnen und
selbst konkret ausgedehnt werden. So ist es auch gdnzlich ausge-
schlossen, daB die Begriffe urspriinglich durch induktives Verfahren
erworben seien, daB der Verstand die Einzeldinge miteinander
vergleiche und so das Gemeinsame aus ihnen heraushebe. Dieses
Verfahren ist nur moglich, wenn der Verstand schon die ersten,
allgemeinsten Begriffe erworben hat. Alsdann kann er im Lichte
dieser Begriffe die Einzeldinge miteinander vergleichen und so zu
einer bestimmteren, weniger allgemeinen Erkenntnis der Wesen
kommen.

Es kann aber auch der Verstand nicht bestimmt sein zur Begriffs-
bildung durch das bloBe Vorhandensein der Phantasievorstellungen in
der Phantasie, und er kann in seinem Denken nicht gestiitzt sein
durch die bloBe Gegenwart dieser Vorstellungen. Denn Verstand und
Phantasie sind zwei sachlich voneinander verschiedene Seelenvermdogen.
Wenn also die Phantasie durch ein Phantasiebild bestimmt ist, so ist
dadurch der Verstand noch nicht bestimmt. Ubrigens ist das Phantasie-
bild nur eine sinnlich konkrete Einzelvorstellung. Es handelt sich
aber bei der Begriffsbildung um allgemeine, von den vereinzelnden
Merkmalen abgezogene Begriffe.

Wenn die geistigen Allgemeinbegriffe aus den korperlich konkreten
Vorstellungen gewonnen werden sollen und diese Vorstellungen die
Stiitze des Denkens bilden sollen, ist es unbedingt notwendig, daB
sie werkzeuglich in die geistige Ordnung erhoben werden, daBl sie
voriibergehend vergeistigt werden. Schon zur Erklirung des erndh-
renden Lebens miissen wir annehmen, daB die physischen und
chemischen Krifte werkzeuglich in die hohere Ordnung des Lebenden
erhoben werden. Wir miissen annehmen, daB die erndhrende Seele
die niederen Krifte — die physischen und chemischen Krifte — vor-
herbewegt zu den Lebenstitigkeiten der Erzeugung und Anerzeugung,
so daB sie die aufgenommene Nahrung nicht nur physisch und
chemisch verindern, sondern sie auch in die lebende Substanz um-



248  Das Bindeglied zwischen dem geistigen und sinnlichen Erkennen

wandeln. Und da keine geschaffene Substanz durch sich selbst titig
ist, sondern nur durch Krifte, die von ihr sachlich verschieden sind,
miissen wir der ernihrenden Seele Krifte zuteilen, durch die sie die
physischen und chemischen Krifte zu héherer Lebenstitigkeit bewegt.
Um so mehr muBl der Geistseele eine geistige Kraft zukommen, durch
die sie die Phantasievorstellungen voriibergehend vergeistigt und so
befihigt bei der Begriffsbildung zu dienen und fortwihrend Stiitze
des Denkens zu sein. Diese geistige Kraft ist der von Aristoteles und
den Scholastikern angenommene « titige » Verstand.

Der titige Verstand zieht von dem Phantasiebilde den Allgemein-
begriff dadurch ab, daB er im « leidenden » Verstande das eingepriigte
Erkenntnisbild hervorbringt, aus dem die Erkenntnis des Allgemeinen
und der durch diese Erkenntnis hervorgebrachte Allgemeinbegriff
hervorgeht. Diese Abziehung ist ein naturhaft, unbewuBt sich wvoll-
ziehender Vorgang. Daher ist auch der titige Verstand kein Erkenntnis-
vermégen. Er ist ein naturhaft wirkendes Abziehungsvermdégen, das
im leidenden Verstande ein die allgemeine Wesenheit ohne die ver-
einzelnden Merkmale darstellendes Erkenntnisbild hervorbringt. Das
Ergebnis dieses Vorganges: die Allgemeinbegriffe sind in unserm
BewuBtsein. Auch ihre Abhidngigkeit von den Phantasievorstellungen
ist uns bewuBt. UnbewuBt ist uns der Ubergang von den sinnlichen
konkreten Phantasievorstellungen zu den geistigen Allgemeinbegriffen.
Aber diese Abhingigkeit zwingt uns zur Annahme des titigen Ver-
standes, der die Phantasievorstellungen vergeistigt und sie so befihigt,
der Begriffsbildung zu dienen und die Stiitze des Denkens zu sein.
Der titige Verstand lift sich somit streng logisch ableiten aus dem Wesen
der Geistseele. Thr muB ja das sinnliche Erkennen dienen. Daher muB
sich aus ihr notwendig ein geistiges Vermogen ergeben, das sich das
sinnliche Erkennen dienstbar macht zur Gewinnung der Begriffe und
zum Gebrauch der Begriffe. Dieses geistige Vermoégen mull als Ver-
mogen jedem einzelnen Menschen eigen sein. Der titige Verstand
darf nicht gefaBt werden, wie das von Avicenna geschieht, als eine
fiir sich seiende, in allen Menschen wirkende geistige Substanz. Denn
jede Natur, und somit auch die menschliche Natur, muB in sich selbst
die Vermogen zu der ihr eigentiimlichen Tétigkeit besitzen. Daher
darf man auch den titigen Verstand nicht durch einen besonderen
wirkursichlichen EinfluB Gottes ersetzen wollen. Der wirkursichliche
EinfluB Gottes setzt die Vermégen der Geschopfe voraus und setzt
sie zum Titigsein in Bewegung.



Das Bindeglied zwischen dem geistigen und sinnlichen Erkennen 249

IV. Ursprung der Begriffe.

Jedes Werkzeug wird der hervorzubringenden héheren Wirkung
angepaBt durch die physische Vorherbewegung, durch die es innerlich
erhoben und vervollkommnet wird. Diese Vorherbewegung ist eine
flieBende Seinsheit, eine unvollkommene, voriibergehende Mitteilung
des Tatigkeitsvermogens der hoheren Ursache, die gegeben wird als
Bewegung und Hiniiberfithrung der ersten Wirklichkeit zur zweiten,
zur Tatigkeit. Deshalb kann sie auch bezeichnet werden als eine
Mitteilung nicht nur des Tiatigkeitsvermogens, sondern auch der Tétig-
keit der hoheren Ursache. Die flieBende werkzeugliche Kraft ist ver-
schiedener Natur nach den verschiedenen Gattungen der Werkzeuge.
Im mechanischen Werkzeug ist sie mechanische Kraft des Antriebes,
wenn das Werkzeug ortlich bewegt wird, wie das gewohnlich der Fall
ist in unsern Kunstwerks- und Handwerkszeugen. Hammer und Beil,
Pinsel und Feder wirken werkzeuglich, insofern sie ortlich bewegt
werden. Im natiirlichen Werkzeug : in den physischen und chemischen
Kriften, die Werkzeuge der Seelenkrifte des erndhrenden Lebens
sind, ist die werkzeugliche Kraft eine flieBende Mitteilung dieser Seelen=
krifte, wodurch die physischen und chemischen Krifte instand gesetzt
sind, die aufgenommene Natur nicht nur physisch und chemisch zu
verindern, sondern sie auch in lebende Substanz umzuwandeln. Im
Phantasiebilde, dem Werkzeuge des titigen Verstandes, ist die werk--
zeugliche Kraft eine geistige, die dem korperlichen Phantasiebilde
aber nur zukommt, insofern es in besonderer Weise, als menschliches
Phantasiebild, dem téitigen Verstande unterworfen ist und unter seinem
tatsichlichen EinfluB steht. Unter dem Einflu des titigen Verstandes
entsteht im Phantasiebilde eine flieBende Seinsheit geistiger Art, durch
die es befihigt wird, das geistige Erkenntnisbild hervorzubringen und
fortwdahrend als Stiitze des menschlichen Denkens zu dienen.

Jedoch ist das Phantasiebild ein Werkzeug eigener Art, da es,
obschon kérperlich, eine geistige Wirkung in einem geistigen Unter-
grund hervorbringt. Jedes Werkzeug muB aus eigener Kraft etwas
leisten im Dienste der Hauptursache. Jedes Werkzeug wirkt aus
eigener Kraft bestimmend ein auf die Tatigkeit der Hauptursache.
Das koérperliche Werkzeug, das eine kérperliche Wirkung in einem
korperlichen Untergrund hervorbringt, tut dies geradeswegs als Wirk-
ursache. So bestimmt das Messer geradeswegs als Wirkursache die
schneidende Titigkeit der Hauptursache, indem es aus eigener Kraft



250 Das Bindeglied zwischen dem geistigen und sinnlichen Erkennen

durch seine scharfe Hirte das Holz beriihrt. Dies kann nun einem
korperlichen Werkzeug, das eine geistige Wirkung in einem geistigen
Untergrunde hervorbringen soll, nicht zukommen. Es kann nur um-
wegsweise bestimmen als aufnehmende Ursache, als causa materialis,
aus der die flieBende Seinsheit geistiger Art hervorgebracht wird, mittels
derer der titige Verstand im leidenden Verstande das Erkenntnisbild
hervorbringt. Diese flieBende Seinsheit ist eine andere, je nachdem
das Phantasiebild ein anderes ist, und auch im Phantasiebilde des-
selben Dinges ist sie verschieden nach den verschiedenen sinnfilligen
Akzidentien, die das Phantasiebild darstellt. Denn das Phantasiebild
ist ein sinnlich-konkretes Bild, das konkret einschluBweise die allge-
meine Korperwesenheit enthilt, so wie sie durch die sinnfilligen
Akzidentien dargestellt wird. Diese wird somit, den verschiedenen
sinnfilligen Akzidentien entsprechend, vom titigen Verstande mittels
jener flieBenden Seinsheit herausgearbeitet, allmdhlich und immer
vollkommener nach ihren verschiedenen Seinsstufen : zuerst als Seiendes,
insofern die verschiedenen Akzidentien noch gar nicht unterschieden
werden, dann als Ausgedehntes (als Korper), als mit verschiedenen
wechselnden Beschaffenheiten Begabtes und unter diesem Wechsel
Beharrendes (als Substanz) usw. So wird die korperliche Substanz
wesenhaft erkannt, und es werden zugleich auch ihre Akzidentien
wesenhaft erkannt und von der Substanz unterschieden. Das Phantasie-
bild ist nur aufnehmende Ursache, nicht Wirkursache, wenn es sich
um die Hervorbringung jener flieBenden Seinsheit geistiger Art handelt ;
Wirkursache ist allein der titige Verstand. Hingegen ist das Phantasie-
bild Wirkursache, werkzeugliche Wirkursache bei Hervorbringung des
Erkenntnisbildes im leidenden Verstande. Das Phantasiebild ist dazu
befihigt, weil es durch die Aufnahme einer Seinsheit geistiger Art
voriibergehend vergeistigt ist.

ILiese flieBende Seinsheit geistiger Natur, durch die die Begriffe
aus den Phantasievorstellungen in den Verstand gelangen, ergibt sich
aus der sinnlich-geistigen Natur des Menschen, ebenso wie sich aus
dieser Natur der titige Verstand ergibt. Die Sinneserkenntnis des
Menschen muf hingeordnet sein auf die geistige Verstandeserkenntnis ;
sie muB dienlich sein zu dieser Erkenntnis. Der Leib muB der Seele
dienen und die Sinneserkenntnis der Verstandeserkenntnis. Deshalb
muBl dem menschlichen Phantasiebilde eine « gehorsamliche » Moglich-
keit innewohnen, infolge derer aus ihm unter dem Einflu des titigen
Verstandes voriibergehend eine geistige Kraft entsteht, durch die es



Das Bindeglied zwischen dem geistigen und sinnlichen Erkennen  25I

befihigt wird, ein geistiges Erkenntnisbild im leidenden Verstande
hervorzubringen. Die verniinftige Seele ist als solche, als verniinftige,
Bestimmtheit des Korpers. Dem Korper, insbesondere der kérperlichen
Seinsstufe des Sinneserkennens, ist die Stufe des Verniinftigseins mit-
geteilt, zwar nicht so, daBl sie abhingig vom Korper wiirde, wohl aber
in der Weise, daB sie den Korper und insbesondere die Phantasie dem
Verstande dienlich macht. Dadurch ist der Phantasie und dem
Phantasiebilde die gehorsamliche Maglichkeit mitgeteilt, aus der eine
geistige Seinsheit voriibergehend hervorgebracht werden kann. Ein
geistiges Akzidens kann zwar nicht bleibend, in vollkommener Weise
dem Korper innewohnen. Denn es begreift die Seinsstufe der Korper-
lichkeit nicht in hoherer Weise in sich, so daB es, wie die geistige Seele,
Form des Korpers werden koénnte. Das geistige Akzidens ist ja eine
Kraft der geistigen Seinsstufe als solcher. Allein in voriibergehender,
unvollkommener Weise, als werkzeugliche, flieBende Seinsheit, kann
es dennoch den Korper bestimmen. So gehért es nicht dem Korper
als solchem ; es gehort ihm nur an, sofern er dem Geiste dient und
von ihm bewegt wird.

Es wird also das eingeprigte Erkenntnisbild im leidenden Ver-
stande durch den titigen Verstand mittels des geistig vorherbewegten,
d. h. geistig vervollkommneten Phantasiebildes hervorgebracht. So
erhilt der leidende Verstand durch den titigen, mittels des Phantasie-
bildes, seine Vervollstindigung als Befihigung zu einer bestimmten
Verstandestitigkeit ; so erwirbt er seine ersten Begriffe durch einfache
Abziehung aus den Phantasievorstellungen. Dies vorausgesetzt, erwirbt
er dann selbsttitig weiter Begriffe durch Vergleichen und Urteil und
SchluB. Aber jegliche Verstandestitigkeit findet statt unter dem
fortwihrenden EinfluB des durch den tdtigen Verstand geistig ge-
hobenen Phantasiebildes. Wenn das Erkenntnisbild erworben wird,
so wird durch dessen Einprigung der Verstand in Téatigkeit versetzt.
In diesem korperlichen Leben hingt aber der Verstand auch beim
Gebrauche der schon erworbenen Erkenntnisbilder von der Phantasie
ab. Und zwar hingt er ab vom geistig gehobenen Phantasiebilde.
Denn wenn das Phantasiebild nicht geistig vervollkommnet wire,
konnte es keinerlei ursichlichen EinfluB auf den Verstand haben und
ihm nicht zur Stiitze dienen. Die fliefende Seinsheit geistiger Art, die
durch den titigen Verstand im Phantasiebild hervorgebracht wird, ist
die Briicke, die das simnliche Erkennen mit dem geistigen Verstandes-
erkennen verbindet. Sie ist die Briicke, iiber die der Begriff in den Ver-



252 Das Bindeglied zwischen dem geistigen und sinnlichen Erkennen

stand hineinkommt und durch die er auch seine bestindige Beziehung
2zur Aufenwelt beibehdlt, insofern er bestindig abhingt vom vergeistigien
Phantasiebilde. Nur durch diese Abhidngigkeit ist der Verstand be-
fihigt, die Phantasiebilder und dadurch die koérperlichen AuBendinge
zu erkennen.

V. Das korperliche Einzelding in der Verstandeserkenntnis.

Der Verstand kann das Einzelding nicht geradeswegs (directe)
erkennen, sondern nur durch ein Zuriickdenken (per reflexionem)-
Denn da er erkennt durch Abziehung der Begriffe aus den Phantasie-
bildern, verli3t er den Einzelheitsunterschied und die durch das
Phantasiebild dargestellten vereinzelnden Merkmale. Er geht daher
geradeswegs auf das Allgemeine und kann somit zu einer Erkenntnis
des im Phantasiebilde vorgestellten konkreten Einzeldinges nur kommen
durch Zuriickdenken, indem er von der Erkenntnis des Allgemeinen
sich zuriickwendet auf den Ursprung dieser Erkenntnis, auf das
Phantasiebild. Dieses Zuriickdenken ist deshalb moglich, weil der
Allgemeinbegriff innerlich in sich eine notwendige Beziehung zu einem
bestimmten, in der Phantasie gegenwirtigen Phantasiebilde trigt.
Unter dem EinfluB des titigen Verstandes bringt das durch diesen
EinfluB vergeistigte Phantasiebild werkzeuglich den Begriff hervor
und ist dessen bestindige Stiitze. Der Allgemeinbegriff ist somit
innerlich abhingig von einem bestimmten Phantasiebilde. Das ver-
geistigte Phantasiebild iibt eine geistige Ursidchlichkeit auf den Verstand
aus. In dieser Ursichlichkeit ist das ausgedehnte Phantasiebild in
unausgedehnter Weise enthalten und dadurch kann es sich in den
Verstand hineindringen ; es kommt in unausgedehnter, geistiger Weise
in den Begriff hinein. Dieser muB nun, indem er geradeswegs das
Allgemeine darstellt, auch seine Abhdngigkeit vom Phantasiebilde und
das Phantasiebild selbst darstellen. Er stellt das Phantasiebild gleichsam
von seitwirts (in obliquo) und einschluBweise mit dar, als das vom
Allgemeinen verlassene Endglied, zu dem das Allgemeine gehort und
in dem es verwirklicht ist. So ist der Allgemeinbegriff ein iiber das
Einzelding hinausgehender Begriff, in dem dieses in hoherer, geistiger
Weise mitenthalten und mitdargestellt ist. Die Tat des Zuriick-
denkens fithrt der Verstand dadurch aus, daB er aufmerkt auf das
im Allgemeinbegriff einschluBweise und nebenbei dargestellte Phantasie-
bild. Dann erkennt er das Einzelding in unwesenhafter Weise, so
wie es durch das Phantasiebild dargestellt wird nach den sogenannten



Das Bindeglied zwischen dem geistigen und sinnlichen Erkennen 253

vereinzelnden Merkmalen, die zwar wesenhaft den Einzelunterschied
nicht ausmachen, durch die wir aber das Einzelding unvollkommen
erkennen und unterscheiden von andern Einzeldingen. Aber er erkennt
es in hoherer, geistiger Weise unter dem Gesichtspunkte des Wesens
als das, was zum abgezogenen Wesen gehort als Untergrund, in dem
es verwirklicht ist. Durch dieses Zuriickdenken erkennt der Verstand
das durch das Phantasiebild dargestellte Einzelding. Durch genaueres
Zuriickdenken erkennt er das Phantasiebild selbst, die Phantasie-
tatigkeit und auch die Tétigkeit der iibrigen Sinne, insofern sie durch
das Phantasiebild dargestellt ist. Aber in erster Linie erkennt er das
durch das Phantasiebild dargestellte Einzelding, da ja das Phantasie-
bild als erkenntnisinneres Zeichen, als (ausgeprigtes) Erkenntnisbild in
erster Linie nicht sich selbst, sondern den abgebildeten Gegenstand
zur Erkenntnis bringt.

Eine geradeswegs auf das korperliche Einzelding gehende Ver-
standeserkenntnis ist wohl méglich ; aber nur unter zwei Bedingungen :
1. muB} die Erkenntnis gegenstindlich mittelbar, d. h. iiber das Ein-
zelding hinausgehend sein. Eine gegenstindlich unmittelbare, d. h.
iber das korperliche Einzelding nicht hinausgehende Erkenntnis wiire
nicht Verstandes-, sondern Sinneserkenntnis ; 2. darf die Erkenntnis
nicht stattfinden, wie die menschliche, durch Abziehung der Begriffe
von den Einzeldingen, durch Ursichlichkeit der Dinge auf den Ver-
stand. Sie muB ursichlich sein wie die gottliche Erkenntnis, durch
die Ursichlichkeit des Verstandes auf die Dinge. Denn bei der Er-
kenntnis durch Abziehung muB3 das Ding in den Verstand hineintreten.
Das ist aber nur moglich, wenn es die vereinzelnden Merkmale, ins-
besondere die konkrete Ausdehnung, abstreift. Diese Ausdehnung
kann nicht in den Verstand hinein, sonst wiirde er ausgedehnt und
korperlich ; und iiberhaupt muB alles AuBerwesentliche, Zufillige
abgetrennt werden, damit das Wesen verstandesmiBig erscheine.
Ganz anders aber verhilt es sich mit der ursidchlichen, gottlichen Er-
kenntnis. In dieses Erkennen treten die Dinge nicht von auBen hinein,
sondern sie gehen aus ihm ursichlich hervor. Sie miissen daher ursich-
lich in hoherer Weise (causaliter eminenter) in ihm enthalten sein.
Und zwar sind die Dinge in ihm enthalten nach ihrem ganzen Sein,
auch nach ihrem Einzelheitsunterschiede. Denn Gott ist Ursache
des ganzen Dinges. Daher erkennt Gott in der Erkenntnis seines
Wesens als in einer einzigen, iiber alle Dinge unendlich hinaus-
gehenden Erkenntnis alle Einzeldinge geradeswegs und auch wesen-



254  Das Bindeglied zwischen dem geistigen und sinnlichen Erkennen

haft. Er erkennt geradeswegs alle Einzelheitsunterschiede wesen-
haft. Auch die Engel erkennen nach der Lehre des hl. Thomas
die korperlichen Einzeldinge geradeswegs und wesenhaft, da ihnen
Gott durch eingegossene Begriffe seine ursichliche Erkenntnis irgend-
wie mitteilt.

VI. Die erworbenen Begriffe in ihren Beziehungen
zu den Vorstellungen.

Da der menschliche Verstand seine Begriffe erwirbt durch den
EinfluB der geistig gehobenen Phantasievorstellung und auch im Ge-
brauch der schon erworbenen Begriffe von dieser Vorstellung abhingt,
haben alle Begriffe, die der Anlage nach, in erster Wirklichkeit im
Verstande aufgespeichert sind, auch der Anlage nach in sich eine
Beziehung zu einer bestimmten Phantasievorstellung. So werden die
Begriffe auch geweckt, d. h. in zweite Wirklichkeit {ibergefiihrt durch
diese Phantasievorstellung. Aber die Begriffe des geistig entwickelten
Menschen haben in sich der Anlage nach eine Beziehung zur Sach-
vorstellung und auch zu der die Sachvorstellung vertretenden Wort-
vorstellung. Diese Beziehung ist durch den Sprachgebrauch erworben.
So kann der Begriff geweckt werden durch die Sachvorstellung und
auch durch die bloBe Wortvorstellung. Die Begriffe des Deutschen
haben innerlich in sich Beziehungen zu den deutschen Worten. Diese
Beziehungen sind erworben durch den Gebrauch der deutschen Sprache.
Dadurch sind diese Begriffe so angelegt, daB sie geweckt werden durch
die Worte der deutschen Sprache. Aber sowohl die Sachvorstellung
als auch die Wortvorstellung muB, um auf den Begriff einzuwirken,
gehoben sein durch die vom titigen Verstande mitgeteilte geistige
Seinsheit. So ist das menschliche Denken immer eine sinnlich-geistige
Titigkeit. Wie der Mensch ein verkorperter Geist ist, so ist auch das
menschliche Denken eine auf dem Untergrund der kérperlichen Titig-
keit sich entwickelnde geistige Titigkeit. Das menschliche Denken
ist wie ein Herausblitzen des Geistigen aus dem Sinnlichen. Ginzlich
falsch ist daher die Lehre des Scotus und der Pseudomystiker, nach
der die bestindige Abhingigkeit des menschlichen Denkens von der
Phantasie diesem Denken nicht wesentlich und natiirlich, sondern
zufillig wire als Folge des Siindenfalles.



Glossen zur Realitdt der Metaphysik.

Von G. M. MANSER O. P.

P. Daniel Feuling O.S.B. hat letzthin ein Buch verdffentlicht,
das bereits bei seinem Erscheinen von schmeichelhaftesten Empfeh-
lungen begleitet wurde . Dr. Max Miiller, Freiburg i. Br., nennt es
« die einzig wirklich brauchbare Einfiihrung in das Philosophieren von
Heute ». P. Fidelis Schwendinger O. F. M. preist das Werk als «ein
geradezu imposantes Werk denkerischer Leistung». Fiir P. H. See-
mann O. S. B., Beuron, ist es «ein Fiithrer zu Licht und Wahrheit ».

Gliicklich die Kinder des Geistes, die unter solch giinstigen
Auspizien geboren werden !

Ubrlgens wird jeder Leser des Buches selbst, auch jene, die nicht
alles billigen, in Feuling einen lebensernsten, bis zu den letzten
Griinden der Probleme vordringenden Denker finden, der zugleich
von aufrichtiger Thomistenbegeisterung beseelt ist. Letzteres sei schon
hier besonders betont. « Im Geiste beider groBer Lehrer, des Aristoteles
und des hl. Thomas von Aquin — so sagt F. selbst — soll die
Behandlung der metaphysischen Grundfragen in diesem Buche gehalten
sein » (40) 2. Scharf betont er auch die Realdistincto von Essenz und
Existenz (127 ; 137 ; 528) und trotz seiner kritischen Einstellung ist
er mit Thomas Gegner des « kritischen Realismus » (255). Das aber,
was dem Werke besonderes Interesse gibt, ist der Versuch fiir die
Realitit der Metaphysik und damit der Wissenschaft iiberhaupt ein
neues Beweisverfahren aufzuzeigen. Das hat uns denn auch veranlaBt,
die Rezension des Werkes in die Form eines Artikels umzugestalten,
um die Bedeutung des Werkes der Offentlichkeit niher zu bringen.

Wir werden nicht auf alle Einzelpunkte des gedankenreichen

Buches eingehen kénnen. Es gibt in demselben auch dunkle und sehr
dunkle Teile.

1 Hauptfragen der Metaphysik. Einfithrung in das philosophische Leben.
Salzburg-Leipzig, A. Pustet. 1936.
2 Dazu auch S. 30; 158; 186 ff



256 Glossen zur Realitit der Metaphysik

So lassen wir die Polemik gegen Johannes a S. Thoma iiber die
Univocatio der Kategorien beiseite (95). Vielleicht beruht sie doch
nur auf einem MiBverstindnis, das mit der sog. Analogia inaequalitatis,
die schon in Aristoteles ihre Grundlage hatte, geklirt wiirde.

Eines moéchten wir hier in erster Linie betonen : Feulings Werk
besitzt eine ausgesprochene Eigenart, die wohl auch die Arbeitsweise
des griibelnden Verfassers am tiefsten charakterisiert. Diese Eigenart
hat ohne Zweifel ihre bedeutenden und auch gewinnenden Vorteile,
vielleicht aber auch Schattenseiten.

Eigenartig ist schon die Auswahl dieser « Hauptfragen der Meta-
physik », die allen méglichen Gebieten der Ganzphilosophie entnommen
sind, also vielfach mit der Metaphysik im strengen Sinne an sich
nichts zu tun haben. In den Augen des Autors ist allerdings diese
Auswahl nicht zwecklos. Sie soll die Wege ebnen zu dem spiteren,
Feuling eigenen meuen Beweis fiir die Realitit der Metaphysik. Dabei
werden aber vielleicht doch gewisse grundlegenden Prinzipien der
Metaphysik im strengen Sinne, ohne die der Aufbau Feulings auch
wieder gefihrdet ist, vernachlissigt. Wir kommen spiter auf das
zuriick.

Eigenartig ist Feulings Methode, die er selber zur « Problematik »
rechnet (39) und die ihm vor allem Sympathien in unserer Zeit erwerben
wird. Aber Feulings Problematik hat mit der modernen « Problem-
schreierei », die zuerst alles in Zweifel zieht, nichts zu tun. Sie ist alt
aristotelisch-thomistisch, wie er selber sagt, die das «pro» und
« contra » in jeder Frage griindlich untersuchen will ; und wenn er bei
der Realitdtsfrage unserer Erkenntnis gegen einen falschen Dogmatismus
gewisser Thomisten, die sich das Problem zu leicht vorstellen, Kritik
iibt (254 ; 274), wer findet das nicht begreiflich ? Neben und auBer
der Frage iiber die Moglichkeit iibersinnlich-allgemeiner Kenntnisse
ist die Begriindung der Realitit unserer Metaphysik fiirr die Moglichkeit
einer Metaphysik die schwierigste und die fundamentalste. Gerade
diesbeziiglich verdient Feuling volles Lob. Aber vielleicht hat er durch
das Anhidufen und Vorhdufen zahlloser Fragen, deren Antwort erst
viel spiter erfolgen kann, dem Zusammenhang und der Ubersicht der
Gedankenentwicklung dann und wann auch geschadet. Jedenfalls
ermiidet diese Problematik den Leser.

Eigenartig ist auch der ganze Awufbau des Werkes. Sein erster
Teil bietet uns, wie ausdriicklich betont wird (104), eine eigentliche
Ontologie, eine transzendentale lichtvolle Begriffsschau, wobei freilich



Glossen zur Realitit der Metaphysik 257

die hochsten Beweisprinzipien, die doch eminent ontologisch sind,
vollig ausgeschaltet bleiben. Das Eigenartigste in dieser Ontologie
liegt aber darin, daB die Realititsfrage dieser Ontologie absichtlich
dahingestellt bleibt (68), trotzdem die Begriffe so entwickelt werden,
wie wenn sie real wiren. Feulings Tendenz geht bei der Bestimmung
des Gegenstandes der aristotelischen Metaphysik scharf zum konkret
existierenden Sein hin. Und das ist an sich gut und recht. Aber wenn
er sagt (30), das Sein, das die Metaphysik zum Gegenstand hat « st
nicht das Allgemeine, dies wird blof gedacht », « sondern nur das konkrete
Einzelsein, das dies und jenes», « dieses vollbestimmie konkrete Etwas,
dieser Mensch », so ist das eine starke Uberspitzung der aristotelischen
Auffassung. Das Singulare ist an sich nie eigentlicher Gegenstand der
Wissenschaft, sondern nur das Allgemeine, das wenigstens potentiell
im Singulare ist, und das dann wieder die Unterlage fiir das Universale
im Geiste ist. Ohne ein Universale in re, rettet niemand die Realitit
der Metaphysik, noch der Wissenschaft iiberhaupt. Ich habe den
Eindruck, daB F. die richtige Losung des Universalienproblems, von
der, wie ganz Moderne wieder bekennen, das Wohl und Wehe der
Wissenschaft abhidngt, zu sehr unterschdtzt hat. Der iiberspannte
Zug zum bloB Konkret-Singuliren war wohl schuld daran !

Eigenartig ist endlich, und damit kommen wir zur Hauptfrage
des ganzen Buches, Feulings Beweis fiir die Realitit unserer Erkenntnis
und damit der Metaphysik. Thomas hat den Beweis fiir die erkenntnis-
theoretische Sicherstellung des realen Seins noch nicht konkret ent-
faltet (256). Das soll nun hier geschehen, indem F. aus dem konkreten
Erfahrungssatze : «ich weiB}, daB ich diese Worte schreibe » (274) mit
Hilfe einer Reduktion auf die ersten Prinzipien — gemeint ist das
Kontradiktionsprinzip, das bis anhin noch gar nicht beriicksichtigt
wurde — geschehe (276). Prizisieren wir den Ausgangspunkt des
Beweises im Sinn des Verfassers genauer. Nicht das « Objekt» des
genannten Erfahrungssatzes (279), nicht das « Ich » fordert die Realitit,
sondern die Erkenntnistitigkeit, das «gewuBte Wissen» (280). Wer
immer diesem gewuBten Wissen im zitierten Erfahrungssatze die
Realitit abspricht, verstrickt sich in einen Widerspruch und zwingt
zu einem unendlichen Riickgang «regressus in infinitum» (280-281).
Das « warum » werden wir spiter héren und priifen, denn auf diesen
springenden Punkt miissen wir offenbar zuriickkommen.

Vorliufig wollen wir, um den Zusammenhang nicht zu stéren,
nur auf einige wichtige Folgerungen hinweisen, die F. auf diese Erst-



258 Glossen zur Realitit der Metaphysik

realitit seines konkreten Erkenntnisaktes aufbaut. Mit der Realitit
des Denkaktes ist die Realitit des Ich gegeben (283), ist der Beweis
geliefert, daB das Sein nicht blo8 fiktiv ist (284), sind Agnostizismus,
Phédnomenalismus und Dogmatismus endgiiltig erledigt (290-292 ; 315),
ist das Problem der Wahrheit geklirt (300 ff.), die Stellung der Logik
geklirt (333), die sachliche Unterlage der ersten Prinzipien der Identitit
und des Nicht-Widerspruchs geboten (337), iberhaupt die Meta-
physik begriindet (339-352). Auf jener Erstrealitit des « Erkenntnis-
aktes» und des erkennenden «Ichs» ruht auch die Realitit der
Kausalitat (367) und des Kausalprinzips (381 ff.), das allerdings auch
aus dem « Werden » begriindet werden kann (390). Damit ist die
Totalitit der Welt als causatum erwiesen (391-393). Auf alles das
baut dann F. die natiirliche Gotteslehre (393-422) auf, und entwirft
hernach den Grundplan der Naturmetaphysik (425 ff.), der er mit
Recht die Psychologie einverleibt (481 ff.), nachdem er ausgezeichnet
hervorgehoben hatte, dafl die rein mechanische Methode der Natur-
wissenschaft nie weder das Wesen noch den Ursprung des Lebens
zu kliren im Stande ist (465 ff.). Vieles und sehr vieles, was er iiber
die Gotteslehre, Psychologie und Kosmologie sagt, scheint mir aus-
gezeichnet zu sein und echt thomistisch. Anderes ist mir dunkel. So
das, was er iiber die Entstehung der species intelligibilis aus dem
phantasma durch den Intellectus agens sagt. Nach Thomas ist die
species intelligibilis potentiell im phantasma, und der intellectus agens
gibt ihr nur die geistige Seinsweise. Gerade das garantiert uns die
Realitit der geistigen Erkenntnis, und damit das Universale potentiale,
oder Universale in re. Hieriiber ist F. nicht immer klar, ob die species
intelligibilis auch #nhaltlich dem phantasma nur nachgebildet wiirde
(553-554)-

Nach der vorigen Inhaltsiiberschau des Werkes von Feuling
méchten wir nun im Folgenden in aller Bescheidenheit zu einigen
tiefer greifenden Kritikbemerkungen des Werkes ausholen, um den
Kernpunkt des ganzen Problems: den neuen Beweis fiir die Realitit
der Metaphysik, genauer zu priifen.

Vorbemerkt aber sei noch, daB Feulings Werk, unseres Erachtens,
keineswegs als eine Einleitung in die thomistische Philosophie betrachtet
werden kann. Es setzt vielmehr bereits eine tiichtige Kenntnis der
ganzen Philosophie voraus. Wer das nicht glaubt, lese das Buch selbst.
Er wird es erfahren ! Mit dieser Bemerkung kritisiere ich iibrigens F.
selbst absolut nicht, denn er nennt seine Hauptfragen der Metaphysik



Glossen zur Realitit der Metaphysik 259

eine « Einfithrung in das philosophische Leben ». Das ist etwas ganz
anderes! Nun zur Kernfrage.

DaB die Realitit unserer Erkenntnis nur #ndirekt, d. h. durch
einen Beweis ad absurdum, durch den Nachweis eines Widerspruchs
beim Leugner der Realitit, erbracht werden kann, liegt auf der Hand,
da jeder rechtsgiiltige direkte Beweis die Realitit wieder voraussetzte.
Hierin stimmt Feuling mit Thomas und allen Realisten ganz iiberein
(276). Damit erhilt das Widerspruchsprinzip, in welchem jeder Wider-
spruch verwurzelt ist, ungeahnte Bedeutung fiir die Losung des
Problems. Wie hat nun Thomas diesen indirekten Beweis geleistet
und wie P. Feuling ? Der Ausgangspunkt beider ist meines Erachtens
verschieden. Ohne nihere Erklirung gibt Feuling selber eine Differenz
zu (256), und sie besteht tatsédchlich.

Thomas baut die Realitit unserer Erkenntnisse auf dié singuldre
Tatsache der primdren Passivitdt all unserer Erkenntnisfiahigkeiten auf,
— potentia passiva —, d. h. dem Grundprinzip des Subjektivismus :
unsere Erkenntnisfihigkeiten sind primdr nur aktiv, setzt Thomas
die evidente Tatsache gegeniiber, daB #duBere und innere Sinne und
der Verstand selbst in ihrer Urtidtigkeit passiv, Objekte von auBen
aufnehmend sind. Damit stiitzt Thomas, ehe es reale Urteile gibt,
die Realitit auf reale Konzeptionen, die, gestiitzt auf die tatsdchliche
Passivitit der Fihigkeiten, mit dieser die Urzelle des Realismus bilden.
Die Passivitdt unserer Erkenntnis, sagt Gilson in einer seiner neuesten
Publikationen, — er ist sicher ein unparteiischer Zeuge — ist die tiefste
Grundlage des Realismus. Und nun weiter. Weil tatsdchlich auch
der Verstand primir passiv ist und die erste Idee, die er erwirbt, jene
des Seins ist, ist auch diese allgemeinste Idee real, — potentiell —
und weiter, weil in dem Sein das Kontradiktionsprinzip als Gegensatz
des Seins und Nichtseins verwurzelt ist, muBB auch dieses erste Beweis-
prinzip, dieses erste Urteil real begriindet sein. Die Tatsache, daB
dieses Prinzip auch in der logischen Ordnung gilt, dndert an der
ganzen Situation nichts, denn das ens rationis als secunda intentio
hat sein Fundament nur in ens reale.

Feulings Ausgangspunkt in seiner Begriindung der Realitit ist
ein ganz anderer. Er geht weniger tief. Er geht nicht zuriick bis zur
tatsichlichen Passivitit der Erkemninisfihigkeiten, nicht einmal bis
zu den passiv erhaltenen Erkenniniskonzeptionen, sondern er beginnt
gleich mit einem Utrteile, allerdings mit einem Erfahrungsurteil. Das
ist ihm fir den ganzen Beweis, wie es mir scheint, verhidngnisvoll

Divus Thomas. 18



260 Glossen zur Realitit der Metaphysik

geworden, weil ihm die ersten real begriindeten Prinzipien fiir den
Beweis fehlen. Faktisch lduft sein Beweis, wie es mir scheint, auf
einen Zirkelschluf hinaus. Warum das ? Die Urrealitit der Erkenntnis
liegt ihm in einem singuliren Denkakt, der ohne Realitit ein Wider-
spruch sein soll (280). Dieser Widerspruch hat nur Geltung, wenn
das Widerspruchsprinzip Geltung besitzt. Das Widerspruchsprinzip
leitet er in seiner Realitit und Giiltigkeit von der Urrealitit des Denk-
aktes ab (337), die selber vom Widerspruchsgesetze abhingt. Ich
bekenne schon hier, daB die Begriindung des Aquinaten mir tiefer
und einzig solid erscheint. Der Widerspruch, den F. aus dem Erfahrungs-
satze konstruiert, hat, falls er existiert, selbst keine Rechtsgiiltigkeit,
weil er in dem nicht realen, also nicht stichhaltigen Widerspruchs-
prinzip wurzelt, das ja erst nachher durch die Urrealitit des berithmten
Erfahrungssatzes nachgewiesen werden soll. Hier rdcht sich jetzt
evident Feulings iibertriebene Flucht zum Singuliren als solchem. Der
Widerspruch selber ist, wenn er besteht, nur ein subjektivistischer.
Damit kénnten wir das Weitere fiiglich beiseite lassen, nidmlich
ob in dem genannten Erfahrungssatze ohne Annahme der Realitit
wirklich ein subjektivistischer Widerspruch vorhanden sei. Wir mochten
es bezweifeln, betonen aber, daBB F. iiber keinen Punkt so dunkel ist,
wie gerade iiber diesen (280-281), sodaB ein MifBverstindnis unserer-
seits sehr leicht vorliegen kann. Skizzieren wir vorerst Feulings
Argumentation, um dann einige Kritikbemerkungen beizufiigen.
Ausgangspunkt und Unterlage des ganzen Beweises ist der be-
kannte Erfahrungssatz : ich weiB, daB ich wei, daB ich diese Worte
schreibe. Wir haben hier ein gewuftes Wissen (280). Falls ich in dieser
Erkenntnistdtigkeit als Tétigkeit nichts Reales annehme, habe ich
einen Widerspruch des Bedingten und Bedingenden, d. h. dieselbe
Tatigkeit ist unter demselben Gesichtspunkte Bedingtes und Bedin-
gendes (280). Warum das? Wenn die Titigkeit, worin ich den
Gegenstand — Worte schreibe — denke, nur ein ens rationis ist,
dann muB ich, ehe ich den Gegenstand denke, das Erkennen als Tétig-
keit denken, d. h. mein Denken des Gegenstandes setzte bereits ein
anderes zweites Denken voraus. Dieses letztere Denken, das ich
denken miiBte und das zugleich gedacht wire, wire zugleich bedingend
und Bedingtes : « Dies mein nur Gedachtes denken miite zugleich
und in gleicher Hinsicht bedingt und bedingend sein : sich selber
denken um iiberhaupt gedacht zu sein » (281). Damit wire dann auch
der regressus in infinitum gegeben, denn das Denken des Denkens



Glossen zur Realitit der Metaphysik 261

als bloBes ens rationis wiirde wieder ein anderes nur gedachtes Sein
voraussetzen, und das wieder ein anderes usw. (281).

Zu dieser Argumentation folgende Bemerkungen : Ich fasse das
Wissen des Wissens vollig anders auf als P. Feuling. Um das klar-
zulegen, will ich die Denktétigkeit unter einem dreifach verschiedenen
Gesichtspunkte ins Auge fassen.

1. Der psychische Akt des Denkens, in welchem die reale Fahigkeit
von Potenz in Akt iibergehend, eine reale Beziehung zu einem Gegen-
stande hat. Von Erkenntnis oder Wissen ist hier an sich noch keine
Rede. Fiir den Subjektivisten ist dieser Akt, da er weder reale
Potenzen, noch reale Beziehungen annimmt, bedeutungslos.

2. Der actus directus der Erkenntnis oder des Wissens. Erst hier
haben wir einen tatsichlich noétischen Akt, d. h. einen Akt des Er-
kennens, des Wissens, weil erst hier der Denkende einen Gegenstand
intentional erfaBt und der Gegenstand intentional erfaBt wird, z. B.
ich weiB, daB ich diese Worte schreibe. In diesem Akte des Denkens
kann ich das Denken oder Wissen als Titigkeit vom erfaBten Gegen-
stande gar nicht trennen, d. h. es ist der gleiche Aki, denn Denken,
resp. Wissen, ist hier eben das Erfassen und ErfaBtsein des Gegen-
standes, da Denken und Wissen ohne daBB etwas gedacht und gewult
wird, gar nicht moéglich ist. Dieses Denken und Wissen des Gegenstandes
ist zwar fiir den Subjektivisten immer nur ein ens rationis, das aber
kein anderes ens rationis voraussetzt, auch wenn es keine Realitit
gibt. Damit fillt fiir mich Feulings Widerspruch und der angebliche
regressus in infinitum.

3. Der mnoétisch-reflexive Erkenntnisakt — actus secundus —.
Hier erst hab ich das Wissen des Wissens : «ich weiB3, daB ich weil,
daB ich diese Worte schreibe ». Einziger Gegenstand dieses zweiten
Wissens wird hier mein erstes Wissen, d. h. mein erstes intentionales
Erfassen des Gegenstandes, und daher weiB ich, daB ich weil.

Eigentlich schwebt Feuling, wenn ich ihn richtig verstehe, der
Gedanke vor : wenn der Idealist keinen real-psychischen Akt annimmt,
so muB er ihn als bloBes ens rationis annehmen, ehe er ein Objekt
erkennt. Faktisch aber nimmt der Idealist iiberhaupt keinen psy-
chischen Akt in unserem Sinne an, da er keine Potenzen in ihrer
Bezichung zu den Objekten kennt. Feuling setzt beim Idealisten
etwas voraus, was der Idealist selbst nicht voraussetzt. Daher erscheint
mir Feulings Argument fiir einen Widerspruch nicht stichhaltig.



262 Glossen zur Realitit der Metaphysik

Feulings Buch enthilt sicher wertvollste Ausfithrungen iiber die
Metaphysik. Aber von einem Singuldrsatze ausgehend, der die Ur-
realitit der Erkenntnis enthalten soll, fehlt ihm' fiir den indirekten
Beweis die Realitit der ersten Beweisprinzipien. Aus seinem Singuldr-
satze wird er daher auch nie die Allgemeinheit und innere Notwendigkeit
des Kausalsaizes, iiber den er spiter (383-393) ausfiihrlich handelt,
zu erweisen imstande sein. Feulings einsestig diberspitzter Zug zum
Singulare als solchen, bei Mifachtung des Universale, diirfte der tiefste
Grund seines miBlungenen Beweises fiir die Realitit der Metaphysik
sein.



	Das Bindeglied zwischen dem geistigen und sinnlichen Erkennen

