
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 15 (1937)

Artikel: Das Bindeglied zwischen dem geistigen und sinnlichen Erkennen

Autor: Gredt, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762770

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762770
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Bindeglied zwischen
dem geistigen und sinnlichen Erkennen.

Von P. Jos. GREDT 0. S. B., Rom (S. Anselmo).

I. Verstand und Sinn.

Wir stellen in uns ein doppeltes Erkennen fest : das eine geht
auf das konkret ausgedehnte Einzelding als solches, das andere aber
ist ein Erkennen durch Allgemeinbegriffe, die das Wesen der Dinge
aus den vereinzelnden Merkmalen herauslösen. Diese Begriffe können
nicht durch Verschmelzung von Phantasiebildern entstehen. So

entstände kein Begriff, sondern nur ein unvollkommenes, verschwommenes

Umrißbild, das eben wegen seiner Unvollkommenheit und
Verschwommenheit auf vieles bezogen werden kann. Denn der Begriff
stellt das allgemeine, abgezogene Wesen dar, das Umrißbild hingegen
bringt nur die äußere, sinnfällige Erscheinung zur Darstellung, und
auch diese Akzidentien stellt es nicht wesenhaft dar, sondern als

konkret miteinander verwachsene Einzelakzidentien. So stellt das

Umrißbild eines Menschen dessen sinnfälligen Akzidentien sinnlich
konkret dar : es stellt eine bestimmte, so und so gestaltete Ausdehnung
dar. An das Wesen der Ausdehnung, des Ausgedehnten, des Körpers
kommt das Umrißbild nicht heran, wie auch nicht an das Wesen des

lebenden Körpers, des Sinnenwesens, des Menschen. Da diese Begriffe
die vereinzelnden Merkmale verlassen, verlassen sie vor allem die
konkrete Ausdehnung ; es sind unausgedehnte, geistige Begriffe. Geistigkeit

nennen wir Unabhängigkeit vom Stoffe ; so nennen wir die menschliche

Seele geistig. In der akzidentellen Ordnung aber bedeutet
Unabhängigkeit vom Stoffe Unabhängigkeit von der Ausdehnung. Denn
die Ausdehnung ist das erste Akzidens des Körpers. Alle andern

körperlichen Akzidentien kommen dem Körper zu mittels der

Ausdehnung und sind ausgedehnt. Ein unausgedehntes Akzidens ist
somit nicht körperlich, sondern geistig. Diese unausgedehnten, geistigen

Begriffe, die wir in uns feststellen, können nur in einem

unausgedehnten, geistigen Vermögen sein : im Verstände. Hingegen ist das

auf das konkret ausgedehnte Einzelding sich beziehende Erkennen
selbst ausgedehnt, und die Sinne, denen dieses Erkennen zukommt,
sind ausgedehnt : es sind körperliche Vermögen. Denn das Vermögen
muß der Seinsweise nach seinem eigentümlichen Gegenstande ent-

Divus Thomas. 17



244 Das Bindeglied zwischen dem geistigen und sinnlichen Erkennen

sprechen. Das Erkennende ist ja durch sein Erkennen das Erkannte
selbst. Dieses bekommt in ihm ein Erkanntsein ; und wenn es

eigentümlicher Gegenstand ist, bekommt es in ihm ein Erkanntsein als

solches, so wie es an sich ist. Das ist aber nur möglich, wenn Erkennendes
und Erkanntes in der Seinsweise übereinstimmen. Das Vermögen
kann Bestimmtheiten als solche nur haben, wenn diese der Seinsweise

des Vermögens entsprechen. Wenn also der Gegenstand konkrete
Ausdehnung ist, muß auch das Vermögen konkrete Ausdehnung, d. h.

ein körperliches Vermögen sein ; ist aber der Gegenstand abstrakt,
muß auch das Vermögen abstrakt, unkörperlich sein. So sind die Sinne

körperliche Vermögen, der Verstand aber ist ein unkörperliches, geistiges

Vermögen. Der Sinn kann nur in ausgedehnter Weise aufnehmen, und
deshalb kann er nichts Geistiges, Unausgedehntes erkennen. Der
Verstand kann nur in geistiger, unausgedehnter Weise aufnehmen ;

deshalb kann er nichts Ausgedehntes, Körperliches zum eigentümlichen
Gegenstande haben. Er kann solches nur mittelbar erkennen, insofern

es in einem Höheren, Geistigen enthalten ist.
So scheint sich aber eine unüberbrückbare Kluft aufzutun

zwischen Verstand und Sinn. Der konkret ausgedehnte Sinnesgegenstand

scheint dem Verstand ganz unzugänglich zu sein ; wenn er in
den Verstand eingehen sollte, müßte dieser ja ausgedehnt sein. Und
so wäre es auch unmöglich, daß der Verstand seine Begriffe der
Sinneserkenntnis entnehme. Der von Aristoteles und den Scholastikern

angenommene « tätige » Verstand macht vielen den Eindruck einer
verzweifelten Annahme, um irgendwie eine Verbindung herzustellen
zwischen Verstand und Sinn, und die fließende Seinsheit geistiger Art,
die durch den tätigen Verstand im Phantasiebilde hervorgebracht
werden soll, um die Sinneserkenntnis mit der Verstandeserkenntnis zu
verketten, wird geradezu als widerspruchsvoll angesehen. In der Tat
ergibt sich aber die thomistische Erklärung des Verhältnisses von Sinn und

Verstand, die hiermit angedeutet wurde, mit logischer Notwendigkeit
aus der Natur des aus Leib und Seele zusammengesetzten Menschen 1.

II. Fortwährende Abhängigkeit des Verstandes
von der Sinneserkenntnis.

Der menschliche Verstand schöpft jedenfalls seine Begriffe nicht

aus sich selbst so wie Gott aus sich selbst, aus seinem Wesen all sein

1 Für den Unterbau dieser Abhandlung sei verwiesen auf unsere Elementa7
N. 463-584 und auf unser Werk : Die arist.-thomist. Philosophie, Bd. I, S. 297-403.



Das Bindeglied zwischen dem geistigen und sinnlichen Erkennen 245

Erkennen schöpft. Dazu müßte der menschliche Verstand das Sein

aller Dinge in sich enthalten. Er müßte unendlich sein ; der menschliche

Verstand ist aber vielfach beschränkt. Er kann daher seine

Begriffe nur durch Mitteilung von außen haben. Manchfache Erfahrung
weist uns aber auf die Sinneserkenntnis hin als auf die Ursache unserer

Begriffe : Wir gewinnen unsere Begriffe aus der Sinneserkenntnis,
näherhin aus der die Erkenntnis der äußeren Sinne zusammenfassenden

Phantasievorstellung. Alles, was unsere Phantasietätigkeit behindert,
behindert auch unser Denken. Jeder Mensch erfährt in sich selbst

die, die Denktätigkeit begleitenden Phantasiebilder. Um zum
Verständnis der Dinge zu gelangen, bilden wir uns entsprechende
Phantasievorstellungen ; und auch wenn wir andere zum Verständnis einer
Sache bringen wollen, suchen wir in ihnen geeignete Phantasiebilder
hervorzurufen, indem wir sinnfällige Beispiele vorlegen. Gegenstände,

von denen wir keine Phantasievorstellungen haben, können wir auch

durch unsern Verstand nicht unmittelbar erreichen. Wir erreichen
sie nur mittelbar mittels der Begriffe solcher Dinge, von denen wir
Phantasievorstellungen haben. So kann der Blindgeborene nur einen

Ähnlichkeitsbegriff der Farben erwerben mittels jener Beschaffenheiten,

von denen er Phantasiebilder hat. Desgleichen haben wir von den

geistigen Substanzen (von Gott, von den Engeln) nur bejahend -
verneinende Ähnlichkeitsbegriffe.

Aber das Phantasiebild ist nicht nur der Ausgangspunkt unseres

menschlichen Denkens ; es ist auch dessen fortwährender Stützpunkt.
Auch im Gebrauche der schon erworbenen Begriffe ist der menschliche

Verstand fortwährend von der Phantasievorstellung abhängig. Unser

ganzes Denken ist fortwährend begleitet von entsprechenden
Phantasievorstellungen der Dinge, an die wir denken, oder wenigstens der diese

Dinge bezeichnenden Worte. Auch das steht aus der Erfahrung fest.

Jeder Mensch ist bei gestörter Phantasie des Denkens unfähig, und

jeder erfährt es in sich selbst, daß sein Gedanke immer von einem

Phantasiebilde begleitet ist.
Die Vereinigung der Geistseele mit dem Leibe fordert auch, daß

der Verstand seine Begriffe aus der Sinneserkenntnis schöpfe und daß

die Sinneserkenntnis den beständigen Stützpunkt der geistigen
Verstandeserkenntnis bilde. Denn diese Vereinigung muß der Seele zu

gute kommen, und zwar der Seele insofern sie geistig und geistig
erkennend ist. Das Niedere ist wegen des Höheren, der Leib wegen
der Seele ; anders wäre die Natureinrichtung nicht naturentsprechend.



246 Das Bindeglied zwischen dem geistigen und sinnlichen Erkennen

Der Körper, näherhin die Phantasietätigkeit, muß den Ausgangs- und
den Stützpunkt bilden, ohne den das menschliche Denken nicht sein

kann. Der aus der Vereinigung von Leib und Seele dargelegte Vernunftgrund

für die Abhängigkeit des Denkens von der Phantasie zeigt,
daß diese Abhängigkeit nicht auf die erste Begriffsbildung beschränkt,
sondern fortwährend ist. Wie die Vereinigung von Leib und Seele

fortwährend ist, so ist auch die Abhängigkeit des Denkens vom Leib,
von der Phantasie fortwährend. Die Vereinigung von Leib und Seele

muß fortwährend dem Verstandeserkennen zugute kommen, nicht nur
zu Anfang beim Erwachen des Verstandes, wenn die ursprünglichen
Begriffe erworben werden, sondern auch in der Folge.

Es ist auch ganz notwendig zur Verstandeserkenntnis der
Wirklichkeit, daß unser Verstand seine Begriffe aus der Sinneserkenntnis

schöpfe und daß die Sinneserkenntnis den beständigen Stützpunkt
der geistigen Verstandeserkenntnis bilde. Unsere Verstandesbegriffe
sind abgezogene Allgemeinbegriffe. Sie verlassen die Wirklichkeit der

konkreten Einzeldinge und wären somit unnütz zur Erkenntnis dieser

Wirklichkeit, wenn sie sich nicht fortwährend offenbarten als aus
dieser Wirklichkeit gewonnene und zu ihr gehörende Begriffe, Sie

offenbaren sich aber als solche Begriffe gerade dadurch, daß sie

fortwährend von den in der Phantasie vorhandenen Vorstellungen
abhangen. Der vom Einzeldinge, vom Phantasiebilde abgezogene All-
gemeinbegriff trägt in sich eine notwendige Beziehung zum Phantasiebilde

und dadurch zum Einzelding, als zu dem von ihm verlassenen

Endgliede, von dem er abgezogen wurde und zu dem er gehört. Und
zwar trägt er eine notwendige Beziehung zu einer tatsächlich in der
Phantasie gegenwärtigen Vorstellung. Jeder Verstandesbegriff, der
tatsächlich im Denken vorhanden ist, hängt von einem ebenfalls
tatsächlich vorhandenen Phantasiebilde ab, ohne das er nicht sein

kann. Die tatsächlich vorhandenen Phantasiebilder sind die Stütze,
ohne die die entsprechenden Begriffe im Verstände nicht tatsächlich
vorhanden sein können.

III. Natur dieser Abhängigkeit:
die Phantasievorstellung als Werkzeug des tätigen Verstandes.

Wie können aber die geistigen Allgemeinbegriffe aus den körperlich
konkreten Vorstellungen gewonnen werden, und wie können diese die

fortwährende Stütze jener Begriffe bilden Jedenfalls kann der Ver-



Das Bindeglied zwischen dem geistigen und sinnlichen Erkennen 247

stand nicht bewußt selbsttätig aus der Erkenntnis der Phantasiebilder
seine Begriffe bilden. Diese Phantasiebilder sind in ihrer konkreten
Ausgedehntheit der Verstandeserkenntnis unzugänglich. Wenn der
Verstand sie irgendwie erkennen soll, kann dies nur mittelbar sein

in einem Höheren, unausgedehnten, geistigen, ähnlich wie Gott die

körperlichen Einzeldinge in der Erkenntnis seines Wesens erkennt.
Wenn die körperlichen Einzeldinge an und für sich in den Verstand
eingehen sollten, müßte dieser seine geistige Natur verleugnen und
selbst konkret ausgedehnt werden. So ist es auch gänzlich
ausgeschlossen, daß die Begriffe ursprünglich durch induktives Verfahren
erworben seien, daß der Verstand die Einzeldinge miteinander
vergleiche und so das Gemeinsame aus ihnen heraushebe. Dieses

Verfahren ist nur möglich, wenn der Verstand schon die ersten,

allgemeinsten Begriffe erworben hat. Alsdann kann er im Lichte
dieser Begriffe die Einzeldinge miteinander vergleichen und so zu
einer bestimmteren, weniger allgemeinen Erkenntnis der Wesen

kommen.
Es kann aber auch der Verstand nicht bestimmt sein zur Begriffsbildung

durch das bloße Vorhandensein der Phantasievorstellungen in
der Phantasie, und er kann in seinem Denken nicht gestützt sein

durch die bloße Gegenwart dieser Vorstellungen. Denn Verstand und
Phantasie sind zwei sachlich voneinander verschiedene Seelenvermögen.
Wenn also die Phantasie durch ein Phantasiebild bestimmt ist, so ist
dadurch der Verstand noch nicht bestimmt. Übrigens ist das Phantasiebild

nur eine sinnlich konkrete Einzelvorstellung. Es handelt sich

aber bei der Begriffsbildung um allgemeine, von den vereinzelnden

Merkmalen abgezogene Begriffe.
Wenn die geistigen Allgemeinbegriffe aus den körperlich konkreten

Vorstellungen gewonnen werden sollen und diese Vorstellungen die

Stütze des Denkens bilden sollen, ist es unbedingt notwendig, daß

sie werkzeuglich in die geistige Ordnung erhoben werden, daß sie

vorübergehend vergeistigt werden. Schon zur Erklärung des

ernährenden Lebens müssen wir annehmen, daß die physischen und
chemischen Kräfte werkzeuglich in die höhere Ordnung des Lebenden

erhoben werden. Wir müssen annehmen, daß die ernährende Seele

die niederen Kräfte — die physischen und chemischen Kräfte —
vorherbewegt zu den Lebenstätigkeiten der Erzeugung und Anerzeugung,
so daß sie die aufgenommene Nahrung nicht nur physisch und
chemisch verändern, sondern sie auch in die lebende Substanz um-



248 Das Bindeglied zwischen dem geistigen und sinnlichen Erkennen

wandeln. Und da keine geschaffene Substanz durch sich selbst tätig
ist, sondern nur durch Kräfte, die von ihr sachlich verschieden sind,
müssen wir der ernährenden Seele Kräfte zuteilen, durch die sie die

physischen und chemischen Kräfte zu höherer Lebenstätigkeit bewegt.
Um so mehr muß der Geistseele eine geistige Kraft zukommen, durch
die sie die Phantasievorstellungen vorübergehend vergeistigt und so

befähigt bei der Begriffsbildung zu dienen und fortwährend Stütze
des Denkens zu sein. Diese geistige Kraft ist der von Aristoteles und
den Scholastikern angenommene « tätige » Verstand.

Der tätige Verstand zieht von dem Phantasiebilde den Allgemeinbegriff

dadurch ab, daß er im « leidenden » Verstände das eingeprägte
Erkenntnisbild hervorbringt, aus dem die Erkenntnis des Allgemeinen
und der durch diese Erkenntnis hervorgebrachte Allgemeinbegriff
hervorgeht. Diese Abziehung ist ein naturhaft, unbewußt sich
vollziehender Vorgang. Daher ist auch der tätige Verstand kein Erkenntnisvermögen.

Er ist ein naturhaft wirkendes Abziehungsvermögen, das

im leidenden Verstände ein die allgemeine Wesenheit ohne die
vereinzelnden Merkmale darstellendes Erkenntnisbild hervorbringt. Das

Ergebnis dieses Vorganges : die Allgemeinbegriffe sind in unserm
Bewußtsein. Auch ihre Abhängigkeit von den Phantasievorstellungen
ist uns bewußt. Unbewußt ist uns der Übergang von den sinnlichen
konkreten Phantasievorstellungen zu den geistigen Allgemeinbegriffen.
Aber diese Abhängigkeit zwingt uns zur Annahme des tätigen
Verstandes, der die Phantasievorstellungen vergeistigt und sie so befähigt,
der Begriffsbildung zu dienen und die Stütze des Denkens zu sein.

Der tätige Verstand, läßt sich somit streng logisch ableiten aus dem Wesen

der Geistseele. Ihr muß ja das sinnliche Erkennen dienen. Daher muß
sich aus ihr notwendig ein geistiges Vermögen ergeben, das sich das

sinnliche Erkennen dienstbar macht zur Gewinnung der Begriffe und
zum Gebrauch der Begriffe. Dieses geistige Vermögen muß als

Vermögen jedem einzelnen Menschen eigen sein. Der tätige Verstand
darf nicht gefaßt werden, wie das von Avicenna geschieht, als eine

für sich seiende, in allen Menschen wirkende geistige Substanz. Denn

jede Natur, und somit auch die menschliche Natur, muß in sich selbst

die Vermögen zu der ihr eigentümlichen Tätigkeit besitzen. Daher
darf man auch den tätigen Verstand nicht durch einen besonderen

wirkursächlichen Einfluß Gottes ersetzen wollen. Der wirkursächliche
Einfluß Gottes setzt die Vermögen der Geschöpfe voraus und setzt
sie zum Tätigsein in Bewegung.



Das Bindeglied zwischen dem geistigen und sinnlichen Erkennen 249

IV. Ursprung der Begriffe.

Jedes Werkzeug wird der hervorzubringenden höheren Wirkung
angepaßt durch die physische Vorherbewegung, durch die es innerlich
erhoben und vervollkommnet wird. Diese Vorherbewegung ist eine

fließende Seinsheit, eine unvollkommene, vorübergehende Mitteilung
des Tätigkeitsvermögens der höheren Ursache, die gegeben wird als

Bewegung und Hinüberführung der ersten Wirklichkeit zur zweiten,

zur Tätigkeit. Deshalb kann sie auch bezeichnet werden als eine

Mitteilung nicht nur des Tätigkeitsvermögens, sondern auch der Tätigkeit

der höheren Ursache. Die fließende werkzeugliche Kraft ist
verschiedener Natur nach den verschiedenen Gattungen der Werkzeuge.
Im mechanischen Werkzeug ist sie mechanische Kraft des Antriebes,
wenn das Werkzeug örtlich bewegt wird, wie das gewöhnlich der Fall
ist in unsern Kunstwerks- und Handwerkszeugen. Hammer und Beil,
Pinsel und Feder wirken werkzeuglich, insofern sie örtlich bewegt
werden. Im natürlichen Werkzeug : in den physischen und chemischen

Kräften, die Werkzeuge der Seelenkräfte des ernährenden Lebens
sind, ist die werkzeugliche Kraft eine fließende Mitteilung dieser Seelenkräfte,

wodurch die physischen und chemischen Kräfte instand gesetzt
sind, die aufgenommene Natur nicht nur physisch und chemisch zu
verändern, sondern sie auch in lebende Substanz umzuwandeln. Im
Phantasiebilde, dem Werkzeuge des tätigen Verstandes, ist die

werkzeugliche Kraft eine geistige, die dem körperlichen Phantasiebilde
aber nur zukommt, insofern es in besonderer Weise, als menschliches

Phantasiebild, dem tätigen Verstände unterworfen ist und unter seinem

tatsächlichen Einfluß steht. Unter dem Einfluß des tätigen Verstandes
entsteht im Phantasiebilde eine fließende Seinsheit geistiger Art, durch
die es befähigt wird, das geistige Erkenntnisbild hervorzubringen und
fortwährend als Stütze des menschlichen Denkens zu dienen.

Jedoch ist das Phantasiebild ein Werkzeug eigener Art, da es,

obschon körperlich, eine geistige Wirkung in einem geistigen Untergrund

hervorbringt. Jedes Werkzeug muß aus eigener Kraft etwas

leisten im Dienste der Hauptursache. Jedes Werkzeug wirkt aus

eigener Kraft bestimmend ein auf die Tätigkeit der Hauptursache.
Das körperliche Werkzeug, das eine körperliche Wirkung in einem

körperlichen Untergrund hervorbringt, tut dies geradeswegs als

Wirkursache. So bestimmt das Messer geradeswegs als Wirkursache die
schneidende Tätigkeit der Hauptursache, indem es aus eigener Kraft



250 Das Bindeglied zwischen dem geistigen und sinnlichen Erkennen

durch seine scharfe Härte das Holz berührt. Dies kann nun einem

körperlichen Werkzeug, das eine geistige Wirkung in einem geistigen
Untergrunde hervorbringen soll, nicht zukommen. Es kann nur
umwegsweise bestimmen als aufnehmende Ursache, als causa materialis,
aus der die fließende Seinsheit geistiger Art hervorgebracht wird, mittels
derer der tätige Verstand im leidenden Verstände das Erkenntnisbild
hervorbringt. Diese fließende Seinsheit ist eine andere, je nachdem
das Phantasiebild ein anderes ist, und auch im Phantasiebilde
desselben Dinges ist sie verschieden nach den verschiedenen sinnfälligen
Akzidentien, die das Phantasiebild darstellt. Denn das Phantasiebild
ist ein sinnlich-konkretes Bild, das konkret einschlußweise die
allgemeine Körperwesenheit enthält, so wie sie durch die sinnfälligen
Akzidentien dargestellt wird. Diese wird somit, den verschiedenen

sinnfälligen Akzidentien entsprechend, vom tätigen Verstände mittels
jener fließenden Seinsheit herausgearbeitet, allmählich und immer
vollkommener nach ihren verschiedenen Seinsstufen : zuerst als Seiendes,

insofern die verschiedenen Akzidentien noch gar nicht unterschieden

werden, dann als Ausgedehntes (als Körper), als mit verschiedenen
wechselnden Beschaffenheiten Begabtes und unter diesem Wechsel

Beharrendes (als Substanz) usw. So wird die körperliche Substanz
wesenhaft erkannt, und es werden zugleich auch ihre Akzidentien
wesenhaft erkannt und von der Substanz unterschieden. Das Phantasiebild

ist nur aufnehmende Ursache, nicht Wirkursache, wenn es sich

um die Hervorbringung jener fließenden Seinsheit geistiger Art handelt;
Wirkursache ist allein der tätige Verstand. Hingegen ist das Phantasiebild

Wirkursache, werkzeugliche Wirkursache bei Hervorbringung des

Erkenntnisbildes im leidenden Verstände. Das Phantasiebild ist dazu

befähigt, weil es durch die Aufnahme einer Seinsheit geistiger Art
vorübergehend vergeistigt ist.

Diese fließende Seinsheit geistiger Natur, durch die die Begriffe

aus den Phantasievorstellungen in den Verstand gelangen, ergibt sich

aus der sinnlich-geistigen Natur des Menschen, ebenso wie sich aus

dieser Natur der tätige Verstand ergibt. Die Sinneserkenntnis des

Menschen muß hingeordnet sein auf die geistige Verstandeserkenntnis ;

sie muß dienlich sein zu dieser Erkenntnis. Der Leib muß der Seele

dienen und die Sinneserkenntnis der Verstandeserkenntnis. Deshalb

muß dem menschlichen Phantasiebilde eine « gehorsamliche » Möglichkeit

innewohnen, infolge derer aus ihm unter dem Einfluß des tätigen
Verstandes vorübergehend eine geistige Kraft entsteht, durch die es



Das Bindeglied zwischen dem geistigen und sinnlichen Erkennen 251

befähigt wird, ein geistiges Erkenntnisbild im leidenden Verstände

hervorzubringen. Die vernünftige Seele ist als solche, als vernünftige,
Bestimmtheit des Körpers. Dem Körper, insbesondere der körperlichen
Seinsstufe des Sinneserkennens, ist die Stufe des Vernünftigseins
mitgeteilt, zwar nicht so, daß sie abhängig vom Körper würde, wohl aber
in der Weise, daß sie den Körper und insbesondere die Phantasie dem
Verstände dienlich macht. Dadurch ist der Phantasie und dem
Phantasiebilde die gehorsamliche Möglichkeit mitgeteilt, aus der eine

geistige Seinsheit vorübergehend hervorgebracht werden kann. Ein
geistiges Akzidens kann zwar nicht bleibend, in vollkommener Weise
dem Körper innewohnen. Denn es begreift die Seinsstufe der Körperlichkeit

nicht in höherer Weise in sich, so daß es, wie die geistige Seele,

Form des Körpers werden könnte. Das geistige Akzidens ist ja eine

Kraft der geistigen Seinsstufe als solcher. Allein in vorübergehender,
unvollkommener Weise, als werkzeugliche, fließende Seinsheit, kann
es dennoch den Körper bestimmen. So gehört es nicht dem Körper
als solchem ; es gehört ihm nur an, sofern er dem Geiste dient und

von ihm bewegt wird.
Es wird also das eingeprägte Erkenntnisbild im leidenden

Verstände durch den tätigen Verstand mittels des geistig vorherbewegten,
d. h. geistig vervollkommneten Phantasiebildes hervorgebracht. So

erhält der leidende Verstand durch den tätigen, mittels des Phantasiebildes,

seine Vervollständigung als Befähigung zu einer bestimmten

Verstandestätigkeit ; so erwirbt er seine ersten Begriffe durch einfache

Abziehung aus den Phantasievorstellungen. Dies vorausgesetzt, erwirbt
er dann selbsttätig weiter Begriffe durch Vergleichen und Urteil und
Schluß. Aber jegliche Verstandestätigkeit findet statt unter dem

fortwährenden Einfluß des durch den tätigen Verstand geistig
gehobenen Phantasiebildes. Wenn das Erkenntnisbild erworben wird,
so wird durch dessen Einprägung der Verstand in Tätigkeit versetzt.
In diesem körperlichen Leben hängt aber der Verstand auch beim

Gebrauche der schon erworbenen Erkenntnisbilder von der Phantasie
ab. Und zwar hängt er ab vom geistig gehobenen Phantasiebilde.
Denn wenn das Phantasiebild nicht geistig vervollkommnet wäre,
könnte es keinerlei ursächlichen Einfluß auf den Verstand haben und
ihm nicht zur Stütze dienen. Die fließende Seinsheit geistiger Art, die

durch den tätigen Verstand im Phantasiebild hervorgebracht wird, ist
die Brücke, die das sinnliche Erkennen mit dem geistigen Verstandes-

erkennen verbindet. Sie ist die Brücke, über die der Begriff in den Ver-



252 Das Bindeglied zwischen dem geistigen und sinnlichen Erkennen

stand hineinkommt und durch die er auch seine beständige Beziehung

zur Außenwelt beibehält, insofern er beständig abhängt vom vergeistigten
Phantasiebilde. Nur durch diese Abhängigkeit ist der Verstand
befähigt, die Phantasiebilder und dadurch die körperlichen Außendinge
zu erkennen.

V. Das körperliche Einzelding in der Verstandeserkenntnis.

Der Verstand kann das Einzelding nicht geradeswegs (directe)

erkennen, sondern nur durch ein Zurückdenken (per reflexionem)-
Denn da er erkennt durch Abziehung der Begriffe aus den Phantasiebildern,

verläßt er den Einzelheitsunterschied und die durch das

Phantasiebild dargestellten vereinzelnden Merkmale. Er geht daher

geradeswegs auf das Allgemeine und kann somit zu einer Erkenntnis
des im Phantasiebilde vorgestellten konkreten Einzeldinges nur kommen
durch Zurückdenken, indem er von der Erkenntnis des Allgemeinen
sich zurückwendet auf den Ursprung dieser Erkenntnis, auf das

Phantasiebild. Dieses Zurückdenken ist deshalb möglich, weil der

Allgemeinbegriff innerlich in sich eine notwendige Beziehung zu einem

bestimmten, in der Phantasie gegenwärtigen Phantasiebilde trägt.
Unter dem Einfluß des tätigen Verstandes bringt das durch diesen

Einfluß vergeistigte Phantasiebild werkzeuglich den Begriff hervor
und ist dessen beständige Stütze. Der Allgemeinbegriff ist somit
innerlich abhängig von einem bestimmten Phantasiebilde. Das

vergeistigte Phantasiebild übt eine geistige Ursächlichkeit auf den Verstand
aus. In dieser Ursächlichkeit ist das ausgedehnte Phantasiebild in
unausgedehnter Weise enthalten und dadurch kann es sich in den

Verstand hineindrängen ; es kommt in unausgedehnter, geistiger Weise

in den Begriff hinein. Dieser muß nun, indem er geradeswegs das

Allgemeine darstellt, auch seine Abhängigkeit vom Phantasiebilde und
das Phantasiebild selbst darstellen. Er stellt das Phantasiebild gleichsam

von seitwärts (in obliquo) und einschlußweise mit dar, als das vom
Allgemeinen verlassene Endglied, zu dem das Allgemeine gehört und
in dem es verwirklicht ist. So ist der Allgemeinbegriff ein über das

Einzelding hinausgehender Begriff, in dem dieses in höherer, geistiger
Weise mitenthalten und mitdargestellt ist. Die Tat des

Zurückdenkens führt der Verstand dadurch aus, daß er aufmerkt auf das

im Allgemeinbegriff einschlußweise und nebenbei dargestellte Phantasiebild.

Dann erkennt er das Einzelding in unwesenhafter Weise, so

wie es durch das Phantasiebild dargestellt wird nach den sogenannten



Das Bindeglied zwischen dem geistigen und sinnlichen Erkennen 253

vereinzelnden Merkmalen, die zwar wesenhaft den Einzelunterschied
nicht ausmachen, durch die wir aber das Einzelding unvollkommen
erkennen und unterscheiden von andern Einzeldingen. Aber er erkennt
es in höherer, geistiger Weise unter dem Gesichtspunkte des Wesens
als das, was zum abgezogenen Wesen gehört als Untergrund, in dem

es verwirklicht ist. Durch dieses Zurückdenken erkennt der Verstand
das durch das Phantasiebild dargestellte Einzelding. Durch genaueres
Zurückdenken erkennt er das Phantasiebild selbst, die Phantasietätigkeit

und auch die Tätigkeit der übrigen Sinne, insofern sie durch
das Phantasiebild dargestellt ist. Aber in erster Linie erkennt er das

durch das Phantasiebild dargestellte Einzelding, da ja das Phantasiebild

als erkenntnisinneres Zeichen, als (ausgeprägtes) Erkenntnisbild in
erster Linie nicht sich selbst, sondern den abgebildeten Gegenstand
zur Erkenntnis bringt.

Eine geradeswegs auf das körperliche Einzelding gehende
Verstandeserkenntnis ist wohl möglich ; aber nur unter zwei Bedingungen :

1. muß die Erkenntnis gegenständlich mittelbar, d. h. über das

Einzelding hinausgehend sein. Eine gegenständlich unmittelbare, d. h.
über das körperliche Einzelding nicht hinausgehende Erkenntnis wäre
nicht Verstandes-, sondern Sinneserkenntnis ; 2. darf die Erkenntnis
nicht stattfinden, wie die menschliche, durch Abziehung der Begriffe
von den Einzeldingen, durch Ursächlichkeit der Dinge auf den
Verstand. Sie muß ursächlich sein wie die göttliche Erkenntnis, durch
die Ursächlichkeit des Verstandes auf die Dinge. Denn bei der
Erkenntnis durch Abziehung muß das Ding in den Verstand hineintreten.
Das ist aber nur möglich, wenn es die vereinzelnden Merkmale,
insbesondere die konkrete Ausdehnung, abstreift. Diese Ausdehnung
kann nicht in den Verstand hinein, sonst würde er ausgedehnt und

körperlich ; und überhaupt muß alles Außerwesentliche, Zufällige
abgetrennt werden, damit das Wesen verstandesmäßig erscheine.

Ganz anders aber verhält es sich mit der ursächlichen, göttlichen
Erkenntnis. In dieses Erkennen treten die Dinge nicht von außen hinein,
sondern sie gehen aus ihm ursächlich hervor. Sie müssen daher ursächlich

in höherer Weise (causaliter eminenter) in ihm enthalten sein.

Und zwar sind die Dinge in ihm enthalten nach ihrem ganzen Sein,

auch nach ihrem Einzelheitsunterschiede. Denn Gott ist Ursache
des ganzen Dinges. Daher erkennt Gott in der Erkenntnis seines

Wesens als in einer einzigen, über alle Dinge unendlich
hinausgehenden Erkenntnis alle Einzeldinge geradeswegs und auch wesen-



254 Das Bindeglied zwischen dem geistigen und sinnlichen Erkennen

haft. Er erkennt geradeswegs alle Einzelheitsunterschiede wesenhaft.

Auch die Engel erkennen nach der Lehre des hl. Thomas
die körperlichen Einzeldinge geradeswegs und wesenhaft, da ihnen
Gott durch eingegossene Begriffe seine ursächliche Erkenntnis irgendwie

mitteilt.

VI. Die erworbenen Begriffe in ihren Beziehungen
zu den Vorstellungen.

Da der menschliche Verstand seine Begriffe erwirbt durch den

Einfluß der geistig gehobenen Phantasievorstellung und auch im
Gebrauch der schon erworbenen Begriffe von dieser Vorstellung abhängt,
haben alle Begriffe, die der Anlage nach, in erster Wirklichkeit im
Verstände aufgespeichert sind, auch der Anlage nach in sich eine

Beziehimg zu einer bestimmten Phantasievorstellung. So werden die

Begriffe auch geweckt, d. h. in zweite Wirklichkeit übergeführt durch
diese Phantasievorstellung. Aber die Begriffe des geistig entwickelten
Menschen haben in sich der Anlage nach eine Beziehung zur
Sachvorstellung und auch zu der die Sachvorstellung vertretenden
Wortvorstellung. Diese Beziehung ist durch den Sprachgebrauch erworben.
So kann der Begriff geweckt werden durch die Sachvorstellung und
auch durch die bloße Wortvorstellung. Die Begriffe des Deutschen
haben innerlich in sich Beziehungen zu den deutschen Worten. Diese

Beziehungen sind erworben durch den Gebrauch der deutschen Sprache.
Dadurch sind diese Begriffe so angelegt, daß sie geweckt werden durch
die Worte der deutschen Sprache. Aber sowohl die Sachvorstellung
als auch die Wortvorsteilung muß, um auf den Begriff einzuwirken,
gehoben sein durch die vom tätigen Verstände mitgeteilte geistige
Seinsheit. So ist das menschliche Denken immer eine sinnlich-geistige
Tätigkeit. Wie der Mensch ein verkörperter Geist ist, so ist auch das

menschliche Denken eine auf dem Untergrund der körperlichen Tätigkeit

sich entwickelnde geistige Tätigkeit. Das menschliche Denken
ist wie ein Herausblitzen des Geistigen aus dem Sinnlichen. Gänzlich
falsch ist daher die Lehre des Scotus und der Pseudomystiker, nach
der die beständige Abhängigkeit des menschlichen Denkens von der
Phantasie diesem Denken nicht wesentlich und natürlich, sondern

zufällig wäre als Folge des Sündenfalles.



Glossen zur Realität der Metaphysik
Von G. M. MANSER 0. P.

P. Daniel Feuling O. S. B. hat letzthin ein Buch veröffentlicht,
das bereits bei seinem Erscheinen von schmeichelhaftesten Empfehlungen

begleitet wurde h Dr. Max Müller, Freiburg i. Br., nennt es

« die einzig wirklich brauchbare Einführung in das Philosophieren von
Heute ». P. Fidelis Schwendinger 0. F. M. preist das Werk als « ein

geradezu imposantes Werk denkerischer Leistung ». Für P. H.
Seemann O. S. B., Beuron, ist es « ein Führer zu Licht und Wahrheit ».

Glücklich die Kinder des Geistes, die unter solch günstigen
Auspizien geboren werden

Übrigens wird jeder Leser des Buches selbst, auch jene, die nicht
alles billigen, in Feuling einen lebensernsten, bis zu den letzten
Gründen der Probleme vordringenden Denker finden, der zugleich

von aufrichtiger Thomistenbegeisterung beseelt ist. Letzteres sei schon

hier besonders betont. « Im Geiste beider großer Lehrer, des Aristoteles
und des hl. Thomas von Aquin — so sagt F. selbst — soll die

Behandlung der metaphysischen Grundfragen in diesem Buche gehalten
sein » (40) 2. Scharf betont er auch die Realdistincto von Essenz und
Existenz (127 ; 137 ; 528) und trotz seiner kritischen Einstellung ist
er mit Thomas Gegner des « kritischen Realismus » (255). Das aber,

was dem Werke besonderes Interesse gibt, ist der Versuch für die

Realität der Metaphysik und damit der Wissenschaft überhaupt ein

neues Beweisverfahren aufzuzeigen. Das hat uns denn auch veranlaßt,
die Rezension des Werkes in die Form eines Artikels umzugestalten,

um die Bedeutung des Werkes der Öffentlichkeit näher zu bringen.
Wir werden nicht auf alle Einzelpunkte des gedankenreichen

Buches eingehen können. Es gibt in demselben auch dunkle und sehr

dunkle Teile.

1 Hauptfragen der Metaphysik. Einführung in das philosophische Leben.
Salzburg-Leipzig, A. Pustet. 1936.

2 Dazu auch S. 30 ; 158 ; 186 ff



256 Glossen zur Realität der Metaphysik

So lassen wir die Polemik gegen Johannes a S. Thoma über die
Univocatio der Kategorien beiseite (95). Vielleicht beruht sie doch

nur auf einem Mißverständnis, das mit der sog. Analogia inaequalitatis,
die schon in Aristoteles ihre Grundlage hatte, geklärt würde.

Eines möchten wir hier in erster Linie betonen : Feulings Werk
besitzt eine ausgesprochene Eigenart, die wohl auch die Arbeitsweise
des grübelnden Verfassers am tiefsten charakterisiert. Diese Eigenart
hat ohne Zweifel ihre bedeutenden und auch gewinnenden Vorteile,
vielleicht aber auch Schattenseiten.

Eigenartig ist schon die Auswahl dieser « Hauptfragen der
Metaphysik », die allen möglichen Gebieten der Ganzphilosophie entnommen
sind, also vielfach mit der Metaphysik im strengen Sinne an sich

nichts zu tun haben. In den Augen des Autors ist allerdings diese

Auswahl nicht zwecklos. Sie soll die Wege ebnen zu dem späteren,
Feuling eigenen neuen Beweis für die Realität der Metaphysik. Dabei
werden aber vielleicht doch gewisse grundlegenden Prinzipien der

Metaphysik im strengen Sinne, ohne die der Aufbau Feulings auch
wieder gefährdet ist, vernachlässigt. Wir kommen später auf das

zurück.
Eigenartig ist Feulings Methode, die er selber zur « Problematik »

rechnet (39) und die ihm vor allem Sympathien in unserer Zeit erwerben

wird. Aber Feulings Problematik hat mit der modernen «

Problemschreierei », die zuerst alles in Zweifel zieht, nichts zu tun. Sie ist alt
aristotelisch-thomistisch, wie er selber sagt, die das « pro » und
« contra » in jeder Frage gründlich untersuchen will ; und wenn er bei
der Realitätsfrage unserer Erkenntnis gegen einen falschen Dogmatismus
gewisser Thomisten, die sich das Problem zu leicht vorstellen, Kritik
übt (254 ; 274), wer findet das nicht begreiflich Neben und außer
der Frage über die Möglichkeit übersinnlich-allgemeiner Kenntnisse
ist die Begründung der Realität unserer Metaphysik für die Möglichkeit
einer Metaphysik die schwierigste und die fundamentalste. Gerade

diesbezüglich verdient Feuling volles Lob. Aber vielleicht hat er durch
das Anhäufen und Vorhäufen zahlloser Fragen, deren Antwort erst
viel später erfolgen kann, dem Zusammenhang und der Übersicht der

Gedankenentwicklung dann und wann auch geschadet. Jedenfalls
ermüdet diese Problematik den Leser.

Eigenartig ist auch der ganze Aufhau des Werkes. Sein erster
Teil bietet uns, wie ausdrücklich betont wird (104), eine eigentliche
Ontologie, eine transzendentale lichtvolle Begriffsschau, wobei freilich



Glossen zur Realität der Metaphysik 257

die höchsten Beweisprinzipien, die doch eminent ontologisch sind,
völlig ausgeschaltet bleiben. Das Eigenartigste in dieser Ontologie
liegt aber darin, daß die Realitätsfrage dieser Ontologie absichtlich
dahingestellt bleibt (68), trotzdem die Begriffe so entwickelt werden,
wie wenn sie real wären. Feulings Tendenz geht bei der Bestimmung
des Gegenstandes der aristotelischen Metaphysik scharf zum konkret
existierenden Sein hin. Und das ist an sich gut und recht. Aber wenn
er sagt (30), das Sein, das die Metaphysik zum Gegenstand hat « ist
nicht das Allgemeine, dies wird bloß gedacht », « sondern nur das konkrete

Einzelsein, das dies und jenes », « dieses vollbestimmte konkrete Etwas,
dieser Mensch », so ist das eine starke Überspitzung der aristotelischen
Auffassung. Das Singulare ist an sich nie eigentlicher Gegenstand der

Wissenschaft, sondern nur das Allgemeine, das wenigstens potentiell
im Singulare ist, und das dann wieder die Unterlage für das Universale
im Geiste ist. Ohne ein Universale in re, rettet niemand die Realität
der Metaphysik, noch der Wissenschaft überhaupt. Ich habe den

Eindruck, daß F. die richtige Lösung des Universalienproblems, von
der, wie ganz Moderne wieder bekennen, das Wohl und Wehe der
Wissenschaft abhängt, zu sehr ünterschätzt hat. Der überspannte
Zug zum bloß Konkret-Singulären war wohl schuld daran

Eigenartig ist endlich, und damit kommen wir zur Hauptfrage
des ganzen Buches, Feulings Beweis für die Realität unserer Erkenntnis
und damit der Metaphysik. Thomas hat den Beweis für die
erkenntnistheoretische Sicherstellung des realen Seins noch nicht konkret
entfaltet (256). Das soll nun hier geschehen, indem F. aus dem konkreten

Erfahrungssatze : « ich weiß, daß ich diese Worte schreibe » (274) mit
Hilfe einer Reduktion auf die ersten Prinzipien — gemeint ist das

Kontradiktionsprinzip, das bis anhin noch gar nicht berücksichtigt
wurde — geschehe (276). Präzisieren wir den Ausgangspunkt des

Beweises im Sinn des Verfassers genauer. Nicht das « Objekt » des

genannten Erfahrungssatzes (279), nicht das « Ich » fordert die Realität,
sondern die Erkenntnistätigkeit, das « gewußte Wissen » (280). Wer
immer diesem gewußten Wissen im zitierten Erfahrungssatze die

Realität abspricht, verstrickt sich in einen Widerspruch und zwingt
zu einem unendlichen Rückgang «regressus in infinitum» (280-281).

Das « warum » werden wir später hören und prüfen, denn auf diesen

springenden Punkt müssen wir offenbar zurückkommen.

Vorläufig wollen wir, um den Zusammenhang nicht zu stören,

nur auf einige wichtige Folgerungen hinweisen, die F. auf diese Erst-



258 Glossen zur Realität der Metaphysik

realität seines konkreten Erkenntnisaktes aufbaut. Mit der Realität
des Denkaktes ist die Realität des Ich gegeben (283), ist der Beweis

geliefert, daß das Sein nicht bloß fiktiv ist (284), sind Agnostizismus,
Phänomenalismus und Dogmatismus endgültig erledigt (290-292 ; 315),
ist das Problem der Wahrheit geklärt (300 ff.), die Stellung der Logik
geklärt (333), die sachliche Unterlage der ersten Prinzipien der Identität
und des Nicht-Widerspruchs geboten (337), überhaupt die
Metaphysik begründet (339-352). Auf jener Erstrealität des « Erkenntnisaktes

» und des erkennenden « Ichs » ruht auch die Realität der

Kausalität (367) und des Kausalprinzips (381 ff.), das allerdings auch

aus dem « Werden » begründet werden kann (390). Damit ist die

Totalität der Welt als causatum erwiesen (391-393). Auf alles das

baut dann F. die natürliche Gotteslehre (393-422) auf, und entwirft
hernach den Grundplan der Naturmetaphysik (425 ff.), der er mit
Recht die Psychologie einverleibt (481 ff.), nachdem er ausgezeichnet
hervorgehoben hatte, daß die rein mechanische Methode der
Naturwissenschaft nie weder das Wesen noch den Ursprung des Lebens

zu klären im Stande ist (465 ff.). Vieles und sehr vieles, was er über
die Gotteslehre, Psychologie und Kosmologie sagt, scheint mir
ausgezeichnet zu sein und echt thomistisch. Anderes ist mir dunkel. So

das, was er über die Entstehung der species intelligibilis aus dem

Phantasma durch den Intellectus agens sagt. Nach Thomas ist die

species intelligibilis potentiell im phantasma, und der intellectus agens

gibt ihr nur die geistige Seinsweise. Gerade das garantiert uns die
Realität der geistigen Erkenntnis, und damit das Universale potentiale,
oder Universale in re. Hierüber ist F. nicht immer klar, ob die species

intelligibilis auch inhaltlich dem phantasma nur nachgebildet würde
(553-554)-

Nach der vorigen Inhaltsüberschau des Werkes von Feuling
möchten wir nun im Folgenden in aller Bescheidenheit zu einigen
tiefer greifenden Kritikbemerkungen des Werkes ausholen, um den

Kernpunkt des ganzen Problems : den neuen Beweis für die Realität
der Metaphysik, genauer zu prüfen.

Vorbemerkt aber sei noch, daß Feulings Werk, unseres Erachtens,
keineswegs als eine Einleitung in die thomistische Philosophie betrachtet
werden kann. Es setzt vielmehr bereits eine tüchtige Kenntnis der

ganzen Philosophie voraus. Wer das nicht glaubt, lese das Buch selbst.

Er wird es erfahren Mit dieser Bemerkung kritisiere ich übrigens F.
selbst absolut nicht, denn er nennt seine Hauptfragen der Metaphysik



Glossen zur Realität der Metaphysik 259

eine « Einführung in das philosophische Leben ». Das ist etwas ganz
anderes Nun zur Kernfrage.

Daß die Realität unserer Erkenntnis nur indirekt, d. h. durch
einen Beweis ad absurdum, durch den Nachweis eines Widerspruchs
beim Leugner der Realität, erbracht werden kann, liegt auf der Hand,
da jeder rechtsgültige direkte Beweis die Realität wieder voraussetzte.
Hierin stimmt Feuling mit Thomas und allen Realisten ganz überein
(276). Damit erhält das Widerspruchsprinzip, in welchem jeder Widerspruch

verwurzelt ist, ungeahnte Bedeutung für die Lösung des

Problems. Wie hat nun Thomas diesen indirekten Beweis geleistet
und wie P. Feuling Der Ausgangspunkt beider ist meines Erachtens
verschieden. Ohne nähere Erklärung gibt Feuling selber eine Differenz
zu (256), und sie besteht tatsächlich.

Thomas baut die Realität unserer Erkenntnisse auf diê singulare
Tatsache der primären Passivität all unserer Erkenntnisfähigkeiten auf,
— potentia passiva —, d. h. dem Grundprinzip des Subjektivismus :

unsere Erkenntnisfähigkeiten sind primär nur aktiv, setzt Thomas
die evidente Tatsache gegenüber, daß äußere und innere Sinne und
der Verstand selbst in ihrer Urtätigkeit passiv, Objekte von außen

aufnehmend sind. Damit stützt Thomas, ehe es reale Urteile gibt,
die Realität auf reale Konzeptionen, die, gestützt auf die tatsächliche
Passivität der Fähigkeiten, mit dieser die Urzelle des Realismus bilden.
Die Passivität unserer Erkenntnis, sagt Gilson in einer seiner neuesten

Publikationen, — er ist sicher ein unparteiischer Zeuge — ist die tiefste
Grundlage des Realismus. Und nun weiter. Weil tatsächlich auch
der Verstand primär passiv ist und die erste Idee, die er erwirbt, jene
des Seins ist, ist auch diese allgemeinste Idee real, — potentiell —
und weiter, weil in dem Sein das Kontradiktionsprinzip als Gegensatz
des Seins und Nichtseins verwurzelt ist, muß auch dieses erste Beweisprinzip,

dieses erste Urteil real begründet sein. Die Tatsache, daß
dieses Prinzip auch in der logischen Ordnung gilt, ändert an der

ganzen Situation nichts, denn das ens rationis als secunda intentio
hat sein Fundament nur in ens reale.

Feulings Ausgangspunkt in seiner Begründung der Realität ist
ein ganz anderer. Er geht weniger tief. Er geht nicht zurück bis zur
tatsächlichen Passivität der Erkenntnisfähigkeiten, nicht einmal bis

zu den passiv erhaltenen Erkenntniskonzeptionen, sondern er beginnt
gleich mit einem Urteile, allerdings mit einem Erfahrungsurteil. Das

ist ihm für den ganzen Beweis, wie es mir scheint, verhängnisvoll

Divus Thomas. 18



2Ö0 Glossen zur Realität der Metaphysik

geworden, weil ihm die ersten real begründeten Prinzipien für den
Beweis fehlen. Faktisch läuft sein Beweis, wie es mir scheint, auf
einen Zirkelschluß hinaus. Warum das Die Urrealität der Erkenntnis
liegt ihm in einem singulären Denkakt, der ohne Realität ein Widerspruch

sein soll (280). Dieser Widerspruch hat nur Geltung, wenn
das Widerspruchsprinzip Geltung besitzt. Das Widerspruchsprinzip
leitet er in seiner Realität und Gültigkeit von der Urrealität des Denkaktes

ab (337), die selber vom Widerspruchsgesetze abhängt. Ich
bekenne schon hier, daß die Begründung des Aquinaten mir tiefer
und einzig solid erscheint. Der Widerspruch, den F. aus dem Erfahrungssatze

konstruiert, hat, falls er existiert, selbst keine Rechtsgültigkeit,
weil er in dem nicht realen, also nicht stichhaltigen Widerspruchsprinzip

wurzelt, das ja erst nachher durch die Urrealität des berühmten

Erfahrungssatzes nachgewiesen werden soll. Hier rächt sich jetzt
evident Feulings übertriebene Flucht zum Singulären als solchem. Der

Widerspruch selber ist, wenn er besteht, nur ein subjektivistischer.
Damit könnten wir das Weitere füglich beiseite lassen, nämlich

ob in dem genannten Erfahrungssatze ohne Annahme der Realität
wirklich ein subjektivistischer Widerspruch vorhanden sei. Wir möchten

es bezweifeln, betonen aber, daß F. über keinen Punkt so dunkel ist,
wie gerade über diesen (280-281), sodaß ein Mißverständnis unsererseits

sehr leicht vorliegen kann. Skizzieren wir vorerst Feulings
Argumentation, um dann einige Kritikbemerkungen beizufügen.

Ausgangspunkt und Unterlage des ganzen Beweises ist der
bekannte Erfahrungssatz : ich weiß, daß ich weiß, daß ich diese Worte
schreibe. Wir haben hier ein gewußtes Wissen (280). Falls ich in dieser

Erkenntnistätigkeit als Tätigkeit nichts Reales annehme, habe ich
einen Widerspruch des Bedingten und Bedingenden, d. h. dieselbe

Tätigkeit ist unter demselben Gesichtspunkte Bedingtes und
Bedingendes (280). Warum das Wenn die Tätigkeit, worin ich den

Gegenstand — Worte schreibe — denke, nur ein ens rationis ist,
dann muß ich, ehe ich den Gegenstand denke, das Erkennen als Tätigkeit

denken, d. h. mein Denken des Gegenstandes setzte bereits ein

anderes zweites Denken voraus. Dieses letztere Denken, das ich
denken müßte und das zugleich gedacht wäre, wäre zugleich bedingend
und Bedingtes : « Dies mein nur Gedachtes denken müßte zugleich
und in gleicher Hinsicht bedingt und bedingend sein : sich selber

denken um überhaupt gedacht zu sein » (281). Damit wäre dann auch

der regressus in infinitum gegeben, denn das Denken des Denkens



Glossen zur Realität der Metaphysik 2ÔI

als bloßes ens rationis würde wieder ein anderes nur gedachtes Sein

voraussetzen, und das wieder ein anderes usw. (281).
Zu dieser Argumentation folgende Bemerkungen : Ich fasse das

Wissen des Wissens völlig anders auf als P. Feuling. Um das

klarzulegen, will ich die Denktätigkeit unter einem dreifach verschiedenen

Gesichtspunkte ins Auge fassen.

1. Der psychische Akt des Denkens, in welchem die reale Fähigkeit
von Potenz in Akt übergehend, eine reale Beziehung zu einem Gegenstande

hat. Von Erkenntnis oder Wissen ist hier an sich noch keine
Rede. Für den Subjektivisten ist dieser Akt, da er weder reale

Potenzen, noch reale Beziehungen annimmt, bedeutungslos.

2. Der actus directus der Erkenntnis oder des Wissens. Erst hier
haben wir einen tatsächlich noëtischen Akt, d. h. einen Akt des

Erkennens, des Wissens, weil erst hier der Denkende einen Gegenstand
intentional erfaßt und der Gegenstand intentional erfaßt wird, z. B.
ich weiß, daß ich diese Worte schreibe. In diesem Akte des Denkens
kann ich das Denken oder Wissen als Tätigkeit vom erfaßten Gegenstande

gar nicht trennen, d. h. es ist der gleiche Akt, denn Denken,

resp. Wissen, ist hier eben das Erfassen und Erfaßtsein des

Gegenstandes, da Denken und Wissen ohne daß etwas gedacht und gewußt
wird, gar nicht möglich ist. Dieses Denken und Wissen des Gegenstandes

ist zwar für den Subjektivisten immer nur ein ens rationis, das aber

kein anderes ens rationis voraussetzt, auch wenn es keine Realität
gibt. Damit fällt für mich Feulings Widerspruch und der angebliche

regressus in infinitum.

3. Der noëtisch-reflexive Erkenntnisakt — actus secundus —.
Hier erst hab ich das Wissen des Wissens : « ich weiß, daß ich weiß,
daß ich diese Worte schreibe ». Einziger Gegenstand dieses zweiten
Wissens wird hier mein erstes Wissen, d. h. mein erstes intentionales
Erfassen des Gegenstandes, und daher weiß ich, daß ich weiß.

Eigentlich schwebt Feuling, wenn ich ihn richtig verstehe, der

Gedanke vor : wenn der Idealist keinen real-psychischen Akt annimmt,
so muß er ihn als bloßes ens rationis annehmen, ehe er ein Objekt
erkennt. Faktisch aber nimmt der Idealist überhaupt keinen
psychischen Akt in unserem Sinne an, da er keine Potenzen in ihrer

Beziehung zu den Objekten kennt. Feuling setzt beim Idealisten

etwas voraus, was der Idealist selbst nicht voraussetzt. Daher erscheint

mir Feulings Argument für einen Widerspruch nicht stichhaltig.



262 Glossen zur Realität der Metaphysik

Feulings Buch enthält sicher wertvollste Ausführungen über die

Metaphysik. Aber von einem Singulärsatze ausgehend, der die Ur-
realität der Erkenntnis enthalten soll, fehlt ihm für den indirekten
Beweis die Realität der ersten Beweisprinzipien. Aus seinem Singulärsatze

wird er daher auch nie die Allgemeinheit und innere Notwendigkeit
des Kausalsatzes, über den er später (383-393) ausführlich handelt,
zu erweisen imstande sein. Feulings einseitig überspitzter Zug zum

Singulare als solchen, bei Mißachtung des Universale, dürfte der tiefste
Grund seines mißlungenen Beweises für die Realität der Metaphysik
sein.


	Das Bindeglied zwischen dem geistigen und sinnlichen Erkennen

