Zeitschrift: Divus Thomas
Band: 15 (1937)

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Literarische Besprechungen.

Philosophie.

B. Steiner: Stilgesetzliche Morphologie. — Innsbruck, Rauch.

Der alte Exemplarismus erhdlt wieder machtige Verteidiger in der
modernen Literatur und, was vor allem erfreulich ist, von Seite moderner
tiichtiger Biologen, zu denen Dr. Steiner offenbar gehort.

Manches mag inbezug auf die Terminologie den philosophischen Leser
auf den ersten Blick etwas stérend beriihren, vielleicht ist auch das eine
und andere philosophische Problem nicht véllig prizisiert oder zu Ende
gedacht. Aber, im Grunde genommen, ist das wertvolle Buch, das 198 Seiten
zahlt und dem eine auBerordentlich reiche biologische und philosophische
Literatur zugrunde liegt, in seiner trefflichen Ausstattung durch F. Rauch
ein wertvollster Beweis dafiir, dal auch im korperlich-lebenden Wesen
ewig-konstante quantitative und gquidditative Prinzipien verwirklicht und
verkorpert sind. Eben in diesem Sinne konnte Prof. Dr. SiiBengut hier
von einer «idealistischen Morphologie » reden. Eigentlich ist das Werk
ein miachtiger Versuch zu einer Metaphysik der Morphologie. Damit kehrt
der Verfasser eine scharfe Lanze, durch das ganze Buch hindurch, gegen
die rein mechanisch-quantitative Auffassung der Biologie, und damit selbst-
verstandlich auch und zugleich gegen die Deszendenztheorie. Biologie
wird man ohne Philosophie kaum fruchtbar betreiben kénnen, denn
« Leben » besagt an sich, wie einst schon die Schwendener und Westermeier
betonten, nichts Quantitatives, sondern etwas Quidditatives, das an sich
mit Quantitdt gar nichts zu tun hat.

Der Leser und Kritiker wird aus dem vorliegenden reichhaltigen
Werke, je nach seiner Kompetenz, das herausheben, was ihn besonders
angeht, interessiert und freut. Dieses Recht sei auch uns gewihrt.

Steiners lingere Ausfiihrungen iiber ganz bestimmte und stabile
quantitative Aufbaunormen des Lebenswesens, d. h. die Teilnahme der
Dinge an Zahlen, bestimmten Zahlenverhiltnissen und geometrischen
Symmetrien — die pythagoreische Mimesis — seien nur kurz erwédhnt
(38-62). Den einen und anderen Punkt werden wir spiter noch streifen.

Uns interessiert natiirlich vor allem die sog. «idealistische Morpho-
logie », die der Verfasser selber eine « Verkorperung von Wesensbegriffen »
nennt (63), und die eine eigentliche Metaphysik der Biologie darstellt. Dal3
dieser Teil auch dem Verfasser als Hauptteil seines Buches gilt, beweist
nicht bloB die rdumliche Ausdehnung, die er ihm zuerteilt — von S. 63 an
hat eigentlich alles bis 198 auf diese Frage Beziehung —, sondern da@} er



220 . Literarische Besprechungen

bereits einleitend (17-37) stets auf den aristotelischen Hylomorphismus
als Grundlage der wahren Biologie hinweist. Der wesentliche Gedanken-
gang ist auBerordentlich interessant. '

Mit dem Nominalismus Ockhams und Biehls, die die inhaltliche
Abstraktion und damit den Wesensbegriff leugneten, war die Grundlage
fiir den einseitigen Empirismus und zugleich fiir die Deszendenzlehre
Darwins geschaffen (31). Und wiéhrend einst die Pythagoreer das Wesen
der Naturdinge in bloBe Zahlen umwandelten, versetzte Cartesius dasselbe
in die bloBe Ausdehnung (41), und Kant hat mit seinem Subjektivismus
iiberhaupt jedes real-konstitutive Moment aus den Dingen ausgeschaltet
(25-71). So wurde in dieser ausschlieBlich mechanischen Biologie alles
zur bloBen Quantitit und logisch konnte nur mehr, wie Baco v. V., Spinoza,
Locke, Hume behaupten (67), die Induktion Wert besitzen.

« Das Leben aber, sagt Steiner mit Bertalanffi, ist nicht ein physiko-
chemisches, es ist in erster Linie ein Formproblem » (57), etwas « Quiddi-
tatives » im Einzellebewesen (68). Damit tendiert, wie zahlreiche moderne
Biologen mehr und weniger bewuBt zeigen, die wahre Biologie zum lingst,
leider vergessenen Hylomorphismus hin (22 ; 27 ; 58 ; 179), zu dem Steiner
als Biolog offen und bewuBt sich bekennt. Es gibt im Einzellebewesen
verkorperte konstitutive Wesenheiten, die nichts anderes sind als Abbilder
des gottlichen Schopfungsplanes (63-64). Sie sind es, die existentiell
wandelbar, potentiell das Unwandelbare darstellen (68), denn im Wandel
der Existenz ist das Wesentliche doch immer bleibend — Realdistinctio
von Wesenheit und Existenz — (35; 52). Diese biologisch tief begriindete
Auffassung beruht ganz und gar auf der Lehre von Akt und Potenz (54).
Alles das bedingt dann notwendig die quidditative Abstraktion der Wesens-
begriffe (67-68), mit einem Intellectus agens (45), die Ockham leugnete,
und begriindet das deduktive Verfahren gegeniiber dem einseitig induktiven
Verfahren, denn « Naturgesetze und Naturbegriffe werden nicht auf induk-
tivem Wege gewonnen » (68). Hier geniigt auch die abstractio totalis von
Suarez nicht (68). Damit liegt die richtige Losung des Problems im gemas-
sigten Realismus des Thomismus (31; 68) und in seinem Parallelismus
(69 ; 79). Somit riickt hier die viel vergessene Universalienlehve wieder
in den Mittelpunkt des ganzen groBen Problems (22; 31; 39; 64-65; 79).
Auch die sog. rudimentidren Organe, die man vor allem zugunsten der
Deszendenztheorie angefiihrt, sind Ausdrucksformen systematischer Wesens-
begriffe (146 ff.; 175). Faktisch war die Deszendenzlehve nur der Ausflu
des Nominalismus (77), die man ohne stichhaltig wissenschaftliche Unter-
lage aus Furcht vor einer Creatio angenommen hat, wie wenn Wissen-
schaft und Atheismus identisch wiren (106 ; 139 ; 195). Endlich erméglicht
die aristotelisch-thomistische Auffassung allein ein wirkliches Werden des
Lebenden als Ubergang vom potentiellen zum wirklichen Sein, wihrend
der bloBe Physikalismus das Werden nur in eine Verbindung und Inein-
anderschachtelung bereits vorhandener Stoffe verlegt (107-108; 132).

Mit K. Faigl und Fries und andern betont daher Steiner immer und
immer wieder die These: « Das Lebendige widersteht und wird immer
der Zuriickfiilhrung auf irgend einen noch so geistvollen Physikalismus



Literarische Besprechungen 221

widerstehen » (126) und er hat diese These nach Kompetenten auch bedeu-
tungsvoll nachgewiesen.

Unsere Zusammenfassung des vorliegenden Buches ist leider nur allzu
skizzenhaft. Gewi3 hat Steiner nicht jedes philosophische Problem, das
er beriihrt, vollig zu Ende gedacht. So miite er nach dem von ihm ganz
richtig aufgestellten Prinzip, dal ein « Ganzes » als solches unteilbar ein-
heitlich eine substantielle Form als Prinzip der Einheit fordert (52-53),
auch fiir die anorganischen Substanzen den Hylomorphismus fordern, wie
die Aristoteliker es immer taten. Und das um so mehr, als auch die Leiche
in die Morphologie hineingehort (20). Allein Steiner beschriankt sich eben
streng auf das Wesen des Lebewesens.

Klar ist es auch fiir jedermann, daB mit dleser Auffassung der Biologie
letztere aus dem Kreise der streng mechanisch-naturwissenschaftlichen
Disziplinen ausscheidet und zur philosophischen Wissenschaft wird, da
sie nach Methode und Gegenstand ganz anders gestaltet wiirde. « Metho-
disch » : weil zur Induktion, auf die der Physikalismus allein baut, die
Abstraktion und Deduktion hinzukommt. « Gegenstindlich»: weil der
moderne Physikalismus seit Baco von Verulam mit dem Wesen — causa
formalis — nie etwas zu tun haben wollte, sondern ausschlielich auf die
quantitativ-mathematischen Gesetze der Erscheinungstatsachen sich be-
schrainkte. Der Hylomorphismus beschligt eben das Wesen des Korpers
und hat mit der sog. experimental-mechanischen Methode gar nichts zu
tun. Das ganze vorliegende Buch leistet den eklatantesten Beweis hier-
fiir. Es ist daher fiir uns fast wie eine Ironie des Schicksals, daB3 dieses
Werk Steiners zur selben Zeit erschien, als manche Scholastiker mit
A. Mitterer den thomistischen Hylomorphismus durch den modernen
Physikalismus der mechanischen Methode, der auf seinem Gebiete gewil3
GroBes geleistet, erschiittert und damit auch die aristotelisch-thomistische
Erkenntnislehre fiir untergraben hielten. Beide gehen einander an sich
gar nichts an, weder methodisch noch inhaltlich. Steiners Werk zeigt
das glinzend. Es ist jedenfalls eine der bedeutungsvolisten Publikationen
der neuesten Zeit!

Freiburg. G. M. Manser O. P.

J. Gredt O. S.B.: Elementa Philosophiae Aristotelico-Thomisticae.
Editio septima recognita. 2 vol. — Friburgi Br., Herder. 1937.

Unmittelbar vor TorschluB3 dieses Heftes des « Divus Thomas » gelangten
wir in den Besitz der lingst erwarteten 7. Edition des bekannten zwei-
biandigen Werkes von Jos. Gredt. Wir méchten keinen Monat vorbeigehen
lassen, ohne auf diese Neuerscheinung hinzuweisen. Das tun wir nicht
Gredts Ruf wegen, denn der ist lingst gemacht, wohl aber im Interesse
seiner zahlreichen Freunde.

Die Neu-Edition der beiden Binde, von Herder schon ausgestattet,
verzeigt die vollig gleiche Anordnung des Stoffes wie die friiheren und
zeigt auch methodisch wesentlich das gleiche Geprige. Gewissen Wiinschen



222 Literarische Besprechungen

gegeniiber — eine teilweise Beschrinkung der Anwendung der syllogistischen
Methode wire vorteilhaft gewesen — kann Gredt auf den groBen Erfolg des
Werkes hinweisen. Die Teilung der Logik in « formelle » und « materielle »
wird fiir einen echten Aristoteliker immer ein Steinchen des AnstoBes sein,
zumal, wenn man dabei die Realitit der Universalien, das Hauptproblem
der Metaphysik, mit der Logik verquickt. Ein besonderer Vorzug der
neuen Edition ist die Vertiefung der Akt-Potenzlehre, die Gredt schon in
der Vorrede als Fundamentallehre des aristotelischen Thomismus bezeichnet.
Gredts Werk hat sich in wenigen Jahren einen auBerordentlichen Ruf
erworben durch die Prdzision der Begriffe, die griindliche Ervfassung der
Probleme, die logisch-scharfe Darstellung und thomistische Treue.

Freiburg. G. M. Manser O. P.

J. Barion : Philosophia perennis als Problem und als Aufgabe. —
Miinchen, Hueber. 1936. 60 S.

Eine immerwidhrende Philosophie scheint eine kontinuierliche Ent-
wicklung der philosophischen Probleme und Ldsungen vorauszusetzen (14).
In Wirklichkeit aber zeigt die Geschichte der Philosophie « geradezu ein
Chaos widersprechender und einander bekidmpfender Meinungen ». Da-
durch wird die Ansicht des Augustinus Steuchus, daB die philosophischen
Grundgedanken bei allen Vélkern die gleichen seien und man darum von
einer philosophia perennis sprechen koénne, zum Problem. Barion stellt
sich im ersten Teil seiner Schrift die Frage, was denn eigentlich zum Wesen
einer philosophia perennis gehére. Und er antwortet : « Philosophia
perennis setzt zwar voraus, daB es eine Wahrheit gibt. Aber diese ist nicht
an ein bestimmtes System gebunden » (16). « Der Gedanke der philosophia
perennis besagt also keineswegs die alleinige und voéllige Richtigkeit eines
bestimmten philosophischen Systems, fordert auch nicht den Anschluf
an eine bestimmte Schule oder die Befolgung einer bestimmten Methode.
Wohl aber fordert er nicht nur die Anerkennung der obersten Seins- und
Denkprinzipien, sondern auch gewisser Grundwahrheiten » (17). Solche
Grundwahrheiten sind besonders die Lehren von der Objektivitit unseres
Erkennens, von einer Evidenz, die mehr ist als das subjektive Gefiihl der
GewiBheit, und von der Ewigkeit und Allgemeingiiltigkeit der Wahrheit.
Weitere zum Inhalt der philosophia perennis gehérige Wahrheiten sind
zu finden vor allem in der bei den verschiedensten Vélkern und zu den
verschiedensten Zeiten von den Philosophen gegebenen Lésung der Frage,
was Mensch-Sein im letzten Grunde bedeutet. Sodann in den Antworten
auf die Fragen um Gott, menschliche Willensfreiheit und Unsterblichkeit
der menschlichen Seele, sowie nach dem Verhidltnis des Individuums zur
Gemeinschaft. Diese und andere Wahrheiten brauchen jedoch nicht immer
und iiberall gleich vollkommen erkannt worden zu sein. Vielmehr sieht
Barion mit Recht die Aufgabe der philosophia perennis gerade darin,
niemals bei den schon gefundenen Wahrheiten stehen zu bleiben, sondern
iiber sie hinaus zu neuen Erkenntnissen vorzudringen. Aus seiner Schrift



Literarische Besprechungen 223

ist allerdings nicht klar zu ersehen, wie er sich diese Entwicklung denkt.
Barion will den Begriff « philosophia perennis » moglichst weit fassen, um
sie von den starren Grenzen einer Schule oder eines Systems frei zu machen
(8). Aber kann sie ohne System oder Methode iiberhaupt noch als Philo-
sophie angesehen werden ? Wenn ja, ware das nicht zum mindesten eine
sehr oberflichliche Philosophie ? Zu jeder tiefer eindringenden Philosophie
gehort doch auch wesentlich die richtige Ordnung der in ihr enthaltenen
Wahrheiten. Und ist es denn ein Wesensmerkmal des Systems oder der
Methode, dem Wahrheitserkennen Grenzen zu ziehen ? Solange der Ver-
fasser auf diese Fragen keine befriedigende Antwort gibt, wird seine These
von der Transzendentalitit der philosophia perennis gegeniiber jedem
bestimmten System und jeder Methode des gewiinschten Beweises ent-
behren. Immerhin offenbaren seine Ausfiihrungen auch jetzt schon einen
selbstindigen Denker.

Rom (S. Anselmo). Matthias Thiel O.S. B.

G. Saitta : Il carattere della filosofia tomistica, — Firenze, Sansoni.
1934. 146 S.

Saittas Schrift ist von Anfang bis zu Ende polemisch gehalten und
gegen die in Italien dem Idealismus immer mehr Raum abgewinnende
Neuscholastik gerichtet. Nach Saitta ist der Charakter der thomistischen
Philosophie dermafBlen theozentrisch, daB in ihr weder die natiirliche Ver-
nunft noch die menschliche Willensfreiheit zu ihrem vollen Rechte kommt,
und daB sie deshalb nicht mehr mit dem modernen Denken vereinbar ist.
Das will er in den fiinf Kapiteln : Teologia e filosofia, Immortalita dell’
anima e conoscenza umana, La Teodicea, Liberth umana e grazia, Teo-
crazia, beweisen, indem er den hl. Thomas als eine Personlichkeit schildert,
die infolge ihrer absolut religiosen Einstellung fiir keine Frage eine rein
philosophische Losung geben konnte. Schon gleich in seinem Vorwort
beschuldigt Saitta die Neuscholastiker, daf3 sie zu ihrem starren Festhalten
an Thomas nicht durch wissenschaftliche Griinde bestimmt wiirden, sondern
vielmehr durch politische Zwecke, namlich dem Papste zu der Macht-
stellung zu verhelfen, die ihm nach dem Aquinaten zukommt. Deshalb
schlieBt er seinen polemischen Anhang (« Appendice polemica ») mit der
feierlichen Erklarung, daB die Italiener nicht weniger der Freiheit bediirften
als die Deutschen und die Englinder: «di libertd interiore, morale, reli-
giosa, scientifica, filosofica, per potere essere liberi politicamente, interior-
mente, all’ aria aperta » !

Rom (S. Anselmo). Matthias Thiel O.S. B.

F. Erdey: Synopsis Philosophiae scholasticae. Vol. I: Logica cum
introductione in philosophiam. — Budapest. 1934. 278 pag. Vol. VII:
Ethica seu Philosophia moralis. — Budapest. 1936. 321 pag.

Erdey nennt seine Synopsis Philosophiae scholasticae «brevis», ob-
wohl sie nicht weniger als acht Bandchen umfassen soll. Um das zu ver-



224 Literarische Besprechungen

stehen, mul man auf die Eigenart dieses neuen Lehrbuches achten. Der
Verfasser hat sich die Summa theologica des hl. Thomas zum Vorbild
genommen, die auch nur im Vergleich zur Zahl der in ihr beantworteten
Fragen kurz genannt werden kann. Denn vielleicht gibt es kaum ein
zweites Handbuch der scholastischen Philosophie, in dem soviele Fragen
in rascher Aufeinanderfolge und in mdglichster Kiirze behandelt werden
wie in diesem. Und man wird in einem anderen Lehrbuch auch schwer
eine Frage finden, zu der Erdey nicht kurz Stellung nimmt. Dabei hat
E. immer Anfinger im Auge. Deshalb sind seine Beweise moglichst dem
Verstindnis von Anfingern angepafBt, so &dhnlich wie bei Reinstadler,
den er auch sehr oft in seiner Bibliographie anfiihrt. Die reiche Literatur-
angabe am Schlusse eines jeden Abschnittes ist ein weiteres Merkmal
dieser Synopsis. Erdey zitiert nicht nur fast alle neueren scholastischen
Lehrbiicher, in denen sich etwas iiber die von ihm im vorausgehenden
beantwortete Frage findet, sondern auch =zahlreiche nichtscholastische
Autoren. So ist es dem Leser leicht gemacht, bei anderen Philosophen
weitere Aufkliarungen zu finden. Es ist nur schade, daB Erdey zuweilen
nach ldngst iiberholten Ausgaben zitiert, z. B. Gredt nach der zweiten aus
dem Jahre 1909 und Remer sogar nach der ersten aus dem Jahre 1895.
Seiner Logik schickt E. eine Einfiihrung in die gesamte Philosophie voraus,
die wirklich imstande ist, dem Anfinger ein erstes Verstindnis der Eigenart
philosophischen Erkennens zu vermitteln. Die Logik selbst unterscheidet
er in fiinf Teile. Der erste handelt von der Definition, dem Objekt und
der Einteilung der Logik. Formalobjekt der Logik ist nach ihm ein ens
rationis ; denn ihre Aufgabe ist, das menschliche Erkennen zu ordnen,
das sich wesentlich aus Ideen, Urteilen und Schliissen zusammensetzt.
Daher handelt der zweite Teil der Logik von den Ideen (de notione
idearum, de praedicabilibus, de praedicamentis, de terminis), der dritte
vom Urteil und Satz, und der vierte vom SchluB8. Der letzte Teil ist « De
Logica applicata » betitelt und bietet eine gute Einfiihrung in die Methoden-
lehre. Am Schlu3 hat E. eine bis ins einzelne gehende « Tabella schematica
totius Logicae » beigefiigt, die es dem, der das Buch einmal aufmerksam
durchgelesen hat, ermdéglicht, sich in kiirzester Zeit den Inhalt wieder
ins Gedachtnis zuriickzurufen. Auf die gleiche Weise schlieBt Erdey auch
seine Ethik. In dieser unterscheidet er sechs Teile. Im ersten antwortet
er auf die Fragen nach dem wissenschaftlichen Charakter, der Methode,
der Notwendigkeit und der Einteilung der Ethik. Der zweite Teil handelt
« De principio constitutivo ordinis moralis », der dritte « De actibus humanis »,
der vierte « De moralitate actuum humanorum », der fiinfte « De principiis
intrinsecis actuum humanorum », und der letzte « De principiis extrinsecis
actuum humanorum ». Es ist unmdéglich, hier auf den reichen Inhalt der
einzelnen Teile nidher einzugehen. Erdeys Ethik zeugt vielleicht noch
mehr als seine Logik von dem auBergewdhnlichen Sammelflei3 ihres Ver-
fassers. Erdey ist bestrebt, seinen Lesern einen moglichst vollkommenen
Uberblick iiber alle ethischen Fragen zu bieten. Dabei sucht er in
anerkennenswerter Weise auch zu zeigen, wie man vom thomistischen
Standpunkte aus zu neueren Theorien Stellung nehmen und in ihnen



Literarische Besprechungen 225

Wahres und Falsches unterscheiden kann. Aber, wie schon gesagt, das
alles in einer fiir Anfdnger berechneten Form. Darin liegt eine gewisse
Gefahr. Auch der Anfinger mufl lernen, immer tiefer in die Probleme
einzudringen, und da kann eine solche Behandlung derselben fiir ihn ein
Hindernis werden. Denn in den von Erdey in groBer Zahl gegebenen
Beweisen stecken zuweilen soviele nicht unmittelbar einleuchtende Vor-
aussetzungen, daB ein Skeptiker — und deren gibt es auch unter den
Anfangern — das Vertrauen in den wissenschaftlichen Ernst der Losung
philosophischer Probleme verlieren kénnte. Deshalb setzt Erdeys Synopsis,
obwohl sie ganz fiir Anfinger geschrieben ist, doch einen Lehrer voraus,
der selbst tief in die Probleme eingedrungen ist. Sonst bleibt der Blick
des Anfingers leicht zu sehr an der Oberfliche hingen. Das wire gewil3
gegen die Absicht ihres Verfassers, dem wir von Herzen wiinschen, da@
er sein Werk bald gliicklich zu Ende fiihren kann.

Rom (S. Anselmo). Matthias Thiel O.S. B.

Joannes a Sancto Thoma O. P. : Cursus philosophicus thomisticus.
Nova editio a P. Beato Reiser O. S. B. in collegio internationali sancti An-
selmi de Urbe, philosophiae professore exarata. — Tomus tertius: Natu-
ralis philosophiae IV. pars: De ente mobili animato. — Taurini-Romae,
Marietti 1937. XvI-621 S.

Die Neuausgabe des Cursus philosophicus kommt mit diesem Bande
zum AbschluB. Er enthilt die ganze Lehre iiber die Seele, die nach aristo-
telisch-thomistischen Grundsdtzen als Teil der Naturphilosophie behandelt
wird, weil die Seele (auch die geistige Menschenseele) Form des Korpers
ist. Die Stoffgliederung schlieBt sich engstens an die Biicher des Aristoteles
« Uber die Seele » an : von der Seele im allgemeinen ; von der erndhrenden
und sinnlichen Seele (erstes und zweites Buch des Aristoteles; von der
verniinftigen Seele (drittes Buch). Joh. vom hl. Thomas erweist sich auch
hier als griindlicher Kenner der aristotelischen Philosophie, der es versteht,
diese Philosophie nach der Weiterentwicklung, die ihr durch den hl. Thomas
und die Thomistenschule zuteil wurde, anschaulich darzustellen. Es sei
hier verwiesen auf meine Besprechungen iiber den ersten und zweiten Band
dieser Neuausgabe (Divus Thomas, VIIL. Bd. [1930], 3. Heft; XI. Bd.
[1933], 1. Heft). — Aus dem reichen Inhalt dieses Bandes mdgen nur her-
vorgehoben werden die so griindlichen und klaren Ausfiihrungen iiber
das Erkennen, iiber die Wurzel des Erkennens und die ebenso vortrefflichen
Darlegungen iiber den Ursprung der Ideen.

Eine vortreffliche Beigabe dieses Bandes sind die ihm angefiigten
Indices : Index biblicus, index aristotelicus und thomisticus, index perso-
narum und rerum (S. 429-621). — Der Index biblicus gibt das Verzeichnis
der in allen drei Binden angefiihrten Schriftstellen unter Angabe von
Kapitel und Vers. Dem Index aristotelicus und thomisticus ist eine Liste
aller Werke des Aristoteles und des hl. Thomas vorausgeschickt, auf die
sich der Verfasser in seinem Cursus bezieht. Bei jedem Werke wird ein

Divus Thomas. ! 15



226 Literarische Besprechungen

Urteil abgegeben iiber dessen Echtheit, iiber die Zeit, zu der es verfaft
und in welchen Ausgaben es zu finden sei. Dann folgt das Verzeichnis
aller im Cursus aus Aristoteles und Thomas angefiihrten Stellen. Der
Index personarum gibt zuerst von den im Cursus angefiihrten Verfassern
eine kurze Notiz iiber deren Leben und Werke. Dann werden die Lehr-
punkte angedeutet, fiir die sie namhaft gemacht wurden, unter Anfiihrung
der Seite, Spalte und Zeile, wo sie angefiihrt sind. Das Sachverzeichnis
ist duBerst reichhaltig. Nicht nur werden die philosophischen Lehrpunkte
herausgehoben, sondern auch auBerdem auf alles sonstwie Wissenswerte
hingewiesen. Fiir das Sachverzeichnis hatte der Herausgeber wohl schon
Vorarbeiten in den &dlteren Indices. Aber er hat sie weitergefiihrt und ver-
vollstindigt.

Rom (S. Anselmo). P. Jos. Gredt O. S. B.

Maurice Blondel : L’Action. Tome 1 : Le probléme des causes secondes
et le pur agiv. — Paris, Alcan. 1936. 492 pp.

Nous nous acheminons, & une allure étonnamment rapide, vers l'achée-
vement de l'ceuvre philosophique de M. Maurice Blondel, fruit d'une vie
de travail serein et de profonde méditation. Les deux volumes consacrés
a la « Pensée », celui sur « L’Etre et les étres » sont la préparation de celui
que nous avons sous les yeux. Ils ont trés nettement tracé les tendances
de la philosophie blondélienne. La « pensée », au sens intégral du mot, ne
se réalise que dans la « pensée de la pensée ». L’Etre n’est pas ces ombres
d’étre qui s’étalent dans l'espace et évoluent dans le temps ; c’est la plé-
nitude de ’Etre qui est Dieu. Lorsque l’esprit s’éléve a travers la hiérarchie
des étres, il rencontre A tous les stades des failles, des « fissures », qui nous
contraignent & monter & un « palier » supérieur, ol I’on découvre les mémes
trous béants. Seule la réalité de Dieu nous permet, par un acte d’humilité,
de combler les gouffres et de nous abandonner en pleine sécurité entre
les bras de I'amour divin. Toute cette philosophie est un itinerarium mentis
ad Deum.

Qu’on n’imagine pas d’ailleurs qu’au moyen des premiers principes
on aboutisse nécessairement & la réalité existentielle de Dieu. M. Blondel
admet maintenant, et trés explicitement, la valeur rationnelle des preuves
classiques de l'existence de Dieu ; mais les premiers principes présupposent
déja Dieu pour avoir toute leur portée objective. Aussi, 4 un moment donné,
il faut une « option » intellectuelle, dirigeant notre pensée vers son but,
vers la réalité pleine, éminemment exXistentielle, du Dieu-amour.

Et quand nous avons ainsi conquis 1'Etre, la Pensée pure, nous décou-
vrons la fatale insuffisance de toute philosophie humaine. Toutes ces
spéculations se terminent par un cri vers le Pére céleste, par une priére
de philosophe, implorant le secours d'une révélation et d’une gréce
surnaturelles.

Nous ne prétendons nullement donner un aper¢u, méme imparfait, de
la philosophie que M. Blondel nous livre dans ses trois volumes précédents.
Nous n’entendons mettre au jour ni le souffle puissant du philosophe, ni la



Literarische Besprechungen 227

noblesse de ses conclusions, ni ses préoccupations d’orthodoxie, ni les
réserves que suscitent certaines de ses idées. Nous voulons simplement
tracer la ligne maitresse que semblent suivre les ascensions de M. Blondel.
I1 n’est pas inutile de I'avoir sous les yeux si I’on veut comprendre ce que
nous apporte le nouvel ouvrage du vénérable philosophe d’Aix.

Encore un obstacle sérieux se dresse sur notre route. Nous n’avons
que le premier volume de ce travail, qui doit encore étre suivi d’une étude
ultérieure, oi M. Blondel déterminera l’attitude du chrétien en face des
conclusions philosophiques. Or, M. Blondel nous avertit a plusieurs reprises
que son ceuvre ne donnera lieu a un jugement décisif que quand elle sera
achevée. Nous devons donc nous contenter de donner un apergu général
sur le probléme que 'auteur veut examiner dans cette premiére partie de
I'ouvrage, et de noter en passant les réflexions qu’elle suscite. Notre
jugement ne peut étre que provisoire. Ainsi le veut M. Blondel, et ainsi
I'exige la justice.

On se souvient toujours de la fameuse thése de 1893, portant le méme
titre. Ce livre a produit une agitation extraordinaire dans les milieux
catholiques. On le rattachait au « modernisme », & I'immanentisme ; on y
voyait une nouvelle méthode d’apologétique, exaltée par les uns, considérée
comme singulitrement dangereuse par les autres. Il faut constater que
nous nous trouvons devant un ouvrage nouveau. Pas une ligne de I’ancienne
« Action » n’a passé dans ce volume. On constate avec plaisir que plusieurs
des critiques qu’on lui adressait il y a quarante ans sont écartées par des
affirmations nettes et énergiques. L’auteur reconnait qu’une partie notable
de son premier livre, celle qui a été le plus violemment attaquée, était
« prématurée ». D’autre part, il nous avertit que ce nouvel ouvrage « étend
et compléte les perspectives ébauchées » dans la these de 1893. Les positions
de M. Blondel sont précisées ; des interprétations ficheuses sont rectifiées ;
mais les idées fondamentales de l’ancienne « Action » se retrouvent dans
le nouvel ouvrage et méritent l'attention des philosophes et des théologiens.

Une remarque préalable nous parait ici de mise. M. Blondel use beaucoup
de métaphores, que nous appellerions des symboles. Ils ne sont pas toujours
trés clairs. On est exposé a négliger les réserves indispensables — d’ailleurs
presque toujours suggérées par 'auteur méme — ce qui donnera lieu a des
interprétations excessives et des controverses sans issue. En pareil ouvrage,
nous aimons mieux le terme propre et sec, dlit-on le traiter de scolastique,
aux fioritures littéraires, qui pour étre suggestives, peuvent étre trompeuses.

En outre, M. Blondel attribue parfois & des adages classiques un sens
qui n’est pas classique. Sa tendance a les sortir de leur dure coquille verbale
pour les faire vivre et assurer leur fécondité est extrémement heureuse ;
nous l’approuvons de tout notre ceeur. Mais nous craignons qu’il ne retienne
parfois que la formule verbale, et lui donne une signification que personne
n’a jamais soupgonnée. Prenons, par exemple, le fameux : operari sequituy
esse. Peu de formules sont plus fécondes. Celle-ci signifie : 1° Que I'opération
est postérieure a 1'étre et suppose I'étre ; — ce qui écarte le dynamisme
radical et ne nous permet pas de dire que «rien n’est, tout devient ».
— 29 Que pas un étre, au moins dans l'ordre des étres, n’est dénué d’opéra-



228 Literarische Besprechungen

tions : I'existence entraine 'opération et par conséquent le devenir ; — ce
qui met en pleine lumiére cette finalité a laquelle M. Blondel attache a
trés juste titre une si grande importance. Par la se trouve écarté le statisme
de Parménide, qui menace toujours les constructions des scientistes.
— 3° Que l'étre est proportionné a son opération. En derniére analyse nous
ne connaissons les étres que par leurs opérations. — Voila les trois sens de
I’adage ; chacun est éminemment fécond. Est-il certain que M. Blondel,
entrainé par la formule verbale, ne lui en attribue aucun autre, peut-étre
contestable et stérile ?

M. Blondel affirme a plusieurs reprises que « ce qui n’opére pas n’est
pas ». Le deuxiéme sens de 1'adage lui donne parfaitement raison ; mais il
parait parfois I’affirmer avec une énergie qui semble compromettre le premier
sens. L’étre, une essence actuée par l'existence, n’est pas l'opération. L’idée
d’étre n'implique pas, par soi, celle d’opération, alors que celle-ci implique
certainement celle d’étre. L’auteur ne semble pas aimer 1'expression tradi-
tionnelle « acte pur » appliquée a I'étre de Dieu. « Actus » lui parait impliquer
une passivité — comme quand nous disons : actum est, « c’est fait ». — On
dirait que M. Blondel regrette un peu l'abandon du terme « causa sui »,
comme caractérisant 1'étre de Dieu. Malgré toute la tolérance qu’on peut
avoir pour notre pauvre langage, lorsqu’il s’agit des analogies les plus
élevées, le « causa sui » reste une intolérable absurdité. Et V'actus purus
n'a rien a voir avec l'action. Il exclut tout simplement la derniére ombre
de potentialité dans l'ordre d’étre. En ces matiéres, il est particuliérement
délicat d’altérer une terminologie justifiée par des siécles de spéculation.

Mais revenons au livre. La deuxiéme partie du volume, presque aussi
étendue que la premiére, est constituée par des « excursus », des « com-
pléments historiques et solutions des objections » qui présentent parfois un
grand intérét, qui mériteraient une sérieuse étude, mais que nous devons
négliger en ce moment pour nous attacher a la doctrine positive.

Ce premier tome étudie théoriquement l'action, par l'analyse minu-
tieuse des notions et de tout ce qu’elles impliquent. Le second volume
prendra contact avec la pratique effective pour noter sa jonction, imparfaite
d’ailleurs, avec la théorie. C'est ce que l'auteur s’efforce de nous faire
comprendre dans la « conclusion requérante » qui termine cette premiére
partie.

Celle-ci est précédée d’'une « préparation », ou le probléme se précise
et ou s’esquissent les conclusions essentielles. M. Blondel constate que
I’action a été peu étudiée par les philosophes. On ne signale guére que des
actions transitives, impliquant une passivité qui n’est certainement pas
I'action. Presque jamais on ne s’est élevé jusqu’a 1’Agir pur, immanent a
lui-méme, qui est nécessairement présupposé aux « causes secondes ».
Celles-ci doivent étre « embrayées » sur un Agir qui n’est qu’Agir.

Les faits d’expérience ne nous donnent que des étapes d'un continu,
a peu prés comme le cinématographe. Au dela il faut découvrir la réalité
métaphysique de l'action ; et elle souléve deux problémes fondamentaux :
1° Comment concevoir un Agir, complétement immanent a lui-méme ?
N’est-ce pas expliquer obscurum per obscurius ? 2° Comment peut-on



Literarische Besprechungen 229

reconnaitre un véritable agir aux causes secondes, alors qu’elles semblent
emprunter toute leur efficacité & I’Agir pur ?

Et dés cette « préparation » I’auteur rappelle une idée qui lui est chére :
la philosophie de I'action est la « charniére » d'une philosophie intégrale.
C’est 1a que se rencontrent la « vue » et la vie. — Le présent ouvrage doit
donc étre le centre de la philosophie blondélienne. On lui a reproché, a propos
de la thése de 1893, de vouloir substituer une « philosophie de l’action »
a la philosophie de I'étre, et méme a la philosophie de la pensée de Descartes.
Nous soupgonnons que les volumes précédents ont pour but principal la
réfutation de ce reproche, la rectification de certaines erreurs qu’on imputait
a M. Blondel. L’action reste pour lui le centre du réel. C’est plus que le
« devenir » ou la « pensée »; et c’est trés bien. C'est moins que I'étre, au
sens métaphysique du mot, puisque l'action n’est qu’une face de I'étre ;
et nous craignons bien que M. Blondel n’échappera pas encore aux attaques,
justifiées ou tendancieuses, qu’il a subies il y a quarante ans.

Nous sommes frappé par l'analogie entre le second probléme soulevé
par M. Blondel et celui que se pose Karl Barth. Le pessimiste théologien
protestant se demande comment la créature peut étre, si Dieu est. M. Blondel
se demande comment la créature peut agir si Dieu agit. Nous nous per-
mettons de faire observer que notre notion de l’agi» nous vient indiscuta-
blement de la créature. Cette action implique I'action de Dieu, c’est certain ;
mais nous ne découvrons celle-ci que par l'analyse de celle-la. Mettre en
question l'action des « causes secondes », en raison de I'action de Dieu, c’est
supprimer le point de départ qui nous meéne a la notion d’action divine. Nous
craignons bien qu’il n’y ait 14 un renversement de l'ordre de la connaissance
— renversement que nous découvrirons encore au cours de l'ouvrage.

Aprés la « préparation » vient encore une « partie liminale ». Elle nous
donne une trés fine analyse des significations que prennent les mots « &yetv,
agere, action ». Le verbe « agir » est neutre, ce qui semble suggérer que
I’action n’est pas, par soi, transitive. — L’étude de I’action se limite souvent
au déroulement des moyens nécessaires et au résultat. Or ni dans 1'un ni
dans l'autre ne se trouve l'action. Celle-ci est un « élan initiateur » qui
ne se confond ni avec les moyens employés, ni avec le résultat. — Clest
12 une trés juste observation dont certains manuels devraient faire leur
profit. Ce n’est que de cette action véritable que I'on peut dire avec les
anciens : causa causando non mutatur, car les moyens et le résultat modifient
singulierement la cause.

Enfin vient le corps de I'ouvrage, divisé en trois parties : 1° Ou trouver
une authentique action. — 2° Mystére du pur agir. — 3° Accession des
causes secondes 2 la cause premiére. Dans la premiére partie, l'auteur
examine l’action des « agents naturels » et celle de 'homme. Nous la
découvrons d’abord en nous et nous la projetons dans la Nature; mais
dans l'agitation des agents naturels il y a énormément de passivité. Cepen-
dant, contre le monisme et le pur mécanisme, il faut affirmer une véritable
action de ces agents naturels. Il ne faut évidemment pas confondre une
spontanéité de nature avec une initiative proprement dite ; mais la matiére
et la vie purement organiques montrent une certaine plasticité que le



230 Literarische Besprechungen

déterminisme doit nécessairement exclure. Dans I'évolution du monde se
révele une finalité, et par conséquent une idée immanente aux agents
physiques. — Nous croyons que cette étude contient des constatations
trés justes et trés opportunes, et aussi des explications trés critiquables,
au moins dans leur expression.

Incontestablement, les agents naturels sont actifs. Nous les croyons
actifs méme quand ils ne déploient qu’'une simple spontanéité de nature.
La « plasticité » qu’on découvre dans la marche du monde matériel, et dont
aucun mécanisme ne rendra compte, indique trés nettement une finalité
dans I'évolution et l'action d’une Idée. Mais cette Idée n’est certainement
pas celle des étres qui évoluent — ce que M. Blondel note explicitement
ailleurs. La « méthode d’implication » nous la révéle comme « transcendante »
a tous les agents physiques ; et il importe de ne pas réduire la finalité a la
causalité efficiente. Nous sommes enclins a croire que M. Blondel ne
répudierait aucune de ces affirmations, mais nous craignons que ses expres-
sions ne soient pas toujours les plus opportunes, et n’éveillent la suscepti-
bilité de ses chatouilleux critiques.

Le probléeme se précise lorsqu’on aborde l'étude de l'agir humain. Il
a toute une substructure d’activités et de passivités inférieures; nous y
constatons l’entrainement des passions; mais en faisant abstraction de
tout cela, découvrons-nous dans l'initiative humaine 1'agir pur ? Méme
dans les « actus hominis » il y a une orientation qui dépasse la vie animale ;
en raison de 'unité de la forme substantielle, ils préparent les vrais « actus
humani ». L’idée abstraite de l’action humaine peut étre incomplete ; dans
l'action peut étre impliquée une orientation qui échappe a la pensée.
L’action humaine est une unité supérieure a ses phases d’exécution ; elle
implique une finalité qui manifeste I’action des « primum movens ».

Qu’on examine d’ailleurs les activités propres a I'’homme. On peut les
désigner par les termes : moweiv, woattey et ODewpeiv.

Iloweiv est faire, qu’il s’agisse d’une table ou d’une poésie. En faisant,
suivant l'idée, nous produisons du nouveau ; quelque chose de transcendant
a l'univers lui devient immanent. Le nouveau ne vient donc pas d’en bas ;
il constitue une ascension qui implique une source d’en haut. Mais si le
motelv. montre notre victoire sur la matiére, il implique une servitude
manifeste ; en « faisant » nous devons nous plier aux exigences de la matiére
et de la vie sociale.

[Tpiztew est agir ; et T'action est en nous. Nous nous formons nous-
mémes en agissant. Méme en faisant abstraction de l'ordre moral, nous
nous acheminons par l'action vers une fin transcendante aux opérations
particuliéres. Entre le motciv et le mpatrery il y a opposition ; le premier
concerne l'ceuvre produite ; le second se rapporte au producteur. Mais il
y a aussi connexion intime, car I'ceuvre réagit sur I'agent pour l’ennoblir
ou le dégrader. Aussi n’est-ce pas la que nous trouverons l'agir pur.

En est-il de méme du 0cwoeiv ? N’avons-nous pas dans la contem-
plation le pur agir sans passivité ? Celle-ci s’y atténue sans doute ; mais
si I'on recherche tout ce qu'implique la contemplation réelle des hommes,
on constate qu’elle n’est jamais pure contemplation. Jamais elle n’atteint



Literarische Besprechungen 231

I'unité pléniére et parfaite que sa notion semble exiger. Elle révéle de mul-
tiples passivités, car sans cesse elle s’appuie sur les acquisitions antérieures.

Nulle part donc dans les activités humaines nous ne découvrons l'agir
pur. Faut-il en conclure qu’il n'y a pas de causes secondes ? C’est bien
12 qu’aboutissent le monisme, le panthéisme cosmique et les réves de la
théosophie. Mais transporter l'action uniquement & 1’ « Un et Tout » est
une impossibilité ; car ce « Un et Tout » ne réalise pas les conditions essen-
tielles de l'agir. Monistes, panthéistes et théosophes en appellent au omnis
determinatio negatio est. M. Blondel estime que c’est 14 une pure absurdité.
Si nous, causes finies et déterminées, n’agissionis pas, il serait impossible
d’expliquer la conscience de l'action, et sans cette conscience on n’a plus
aucun droit d’affirmer I’agir divin. Aussi ces doctrines fallacieuses supposent
sans cesse ce qu’elles prétendent éliminer.

Nous constatons avec plaisir que toute cette partie de I’'ouvrage contient
des analyses sagaces et des idées précieuses. Mais dans la controverse avec
le monisme des difficultés, classiques cependant, et qui arrétent bien des
esprits, restent trop dans l'ombre. Ommnis determinatio limitatio est. Cet
adage, pris au sens de Spinoza ou de Rosmini, est évidemment faux et
lourd de conséquences funestes. La détermination de la nature humaine,
comme animalité rationnelle, n’est assurément pas une négation. Mais
toute détermination dans U'étre implique manifestement une limitation,
et par conséquent la négation d'une perfection ultérieure. Il aurait été
opportun que M. Blondel eit appliqué sa vaste et pénétrante intelligence
a ce probleme fondamental.

En outre, n’oublions pas que le monisme trouve sa base, sinon la plus
solide, au moins la plus fascinante, dans l'analyse de l'action transitive
qui est déclarée impossible. Nous croyons qu'un examen plus approfondi
de ce probléme aurait jeté une lumiere, au moins indirecte, sur des theses
particuliérement cheres a M. Blondel.

L’impossibilité de découvrir le pur agir dans I'ordre du monde nous
contraint de le chercher ailleurs. Par 1a le philosophe passe a la deuxieme
partie de son ouvrage, consacrée au « mystere du pur agir ». Elle est divisée
en deux sections. La premiére note en dix apories les « ombres et clartés »
qui entourent le pur agir. La seconde s’efforce de nous faire saisir le
« rayonnement du mystére inviolé ».

Au début, l'auteur nous prémunit encore contre l'idéalisme, le faux
mysticisme et ’agnosticisme. Il affirme encore que l'action est le vinculum
entre la pensée et I'étre. Or partout nous trouvons la passivité, opposée
A l’action. Dés lors, les initiatives des étres finis ne sont-elles pas illusoires,
et I'idée de cause n’est-elle pas une fiction ? La pensée et 1'étre dépendent
donc de la possibilité d’affirmer le pur agir.

Mais celui-ci est entouré pour lintelligence humaine de ténébres
épaisses. D’on les apories. Toute action nous semble transitive; de par
sa notion méme, elle semble devoir produire quelque chose. L’agir pur
devrait étre cause de lui-méme : causa sui, ce qui est contradictoire. Il
devrait agir pour agir, sans aucune production ; n’est-ce pas la du simple
verbiage ? Il n’est pas concevable que le pur agir doive subir sa propre



232 Literarische Besprechungen

nature comme une immanence imposée et close. Au sujet de toutes ces
difficultés, M. Blondel fait des réflexions parfois profondes ; mais il estime
que la plupart des expressions regues : « moteur immobile, pensée de la
pensée, acte pur » sont ambigués. L’identification de la pensée et de 1'agir
rend les deux termes indiscernables, mais toute action implique la pensée,
et le pur agir inclut I’Amour incréé. L’auteur se défend de faire de la
théologie ; mais la doctrine chrétienne est un fait qu’aucun philosophe
ne peut ignorer. Elle fournit des termes; elle suggére des solutions; et
nous méne A une esquisse de la Trinité qui, d’ailleurs, ne viole en rien le
mystere.

Les autres apories se rapportent & la connexion entre la pensée et
I'action. M. Blondel s’éléve vigoureusement contre la prétention d’ériger
I'action en absolu, comme si nous étions les jouets d’une influence occulte
de I'Univers total. La pensée ne serait alors qu'une illumination passagére
sans dynamisme propre. C’est sur pareille aberration que s’appuient les
fameuses et funestes théories de la race, de la collectivité. Elles aboutissent
4 la scandaleuse identification du succés et du droit. Ce qui montre a
I’évidence la contradiction interne de ces fantasmagories, c’est que ces
activistes nietzschéens donnent un sems au devenir, qu’ils poursuivent
un idéal, ce qui soumet derechef ’action a la direction de l'idée.

Nous n’aimons pas beaucoup la seconde section de cette deuxiéme
partie, qui veut nous montrer le « rayonnement du mystére inviolé ».
M. Blondel nous prémunit contre l’agnosticisme, mais il doit procéder
par « couples d’affirmations et de négations ». N’'aurait-il pas été plus ins-
tructif de trouver ici un exposé clair et net des idées de M. Blondel sur
la « connaissance analogique » ? Il y fait allusion ; mais sa nature propre
reste dans 'ombre. La connaissance analogique procéde aussi par affir-
mation et négation verbales et imaginatives ; mais elle les dépasse dans
I'unité intellectuelle. C’est ainsi qu’elle vainc l’agnosticisme, et dépasse
cet anthropomorphisme qui doit particuli¢rement répugner & M. Blondel.

Nous croyons que « acte pur » dégagé de toute passivité, vaut mieux
que « pur agir », que M. Blondel semble lui préférer. Si 'agir pur semble

impliquer une perfection quelconque, — et qui peut en douter ? — il est
parfaitement contenu dans l'acte pur, compris comme toute la tradition
I’a compris.

I1 est singulierement difficile de distinguer la maniére dont l'auteur
congoit I'Infini comme « pur agir » de la fameuse causa sui que M. Blondel
sacrifie cependant. Le maitre d’Aix ne peut pas admettre que Dieu soit
une « nature » qu’il subirait comme nous subissons la noétre. En a-t-I1 une
qu’Il « agit » Lui-méme sans productivité ? Il y aurait beaucoup de choses
a dire & ce sujet. Dieu est « Etre ». Si la « nature » implique une détermi-
nation d’étre, et par conséquent une restriction, Dieu n’a aucune « nature »,
ni par soi, ni par son « agir ». Dieu est Etre, non pas 1'étre que nous obtenons
par abstraction « indéterminative », et qui constitue le fond de toutes nos
conceptions particuliéres. Il est la totalité de I'Etre, sans restriction, et
par conséquent, en ce sens, sans détermination de « nature ». Saint Thomas
dit parfois que nous obtenons la notion de Dieu par « abstraction » ; mais



Literarische Besprechungen 7 233

il est manifeste qu’il ne s’agit pas ici de cette abstraction « indéterminative »
qui établit les genres et les espéces. Il s’agit de 1’abstraction « intégrative »
qui écarte, non les déterminations mais les négations qu’elles entrainent,
qui nous achemine vers le maxime tale dans l'ordre d’étre, et le dépasse
par connaissance analogique.

L’appel aux données de la Révélation nous parait toujours dangereux
en philosophie. On s’expose toujours a « violer le mystere », et & des rappro-
chements arbitraires que méme la connaissance analogique ne peut pas
dominer. Nous admettons parfaitement que les derniéres conquétes de
la spéculation philosophique sont d’immenses points d’interrogation.
Nous aboutissons a des gouffres que seule la Révélation chrétienne peut
combler, si I'on ne veut pas s’abandonner au désespoir intellectuel, ou a
quelque mythe platonicien. Mais ni la Trinité, ni la participation a la
nature divine qu’'on appelle la grdce, ni la solution adéquate de 1’angoissant
probléme que tout homme réfléchi se pose sur sa destinée, rien de tout
cela « ne surgira dans le cceur de I’homme » aussi longtemps qu’il ne dispose
que des ressources de sa raison, aussi longtemps qu’il ne peut faire que
de la philosophie.

Notons encore que l'amour qui doit jouer un réle décisif dans la
philosophie blondélienne, apparait ici un peu comme un deus ex machina.
Une analyse plus poussée aurait été utile. C’est cet Amour qui rend possible
la vraie causalité des causes secondes et les revét de liberté.

Enfin, la troisiéme partie de I'ouvrage parle de « l'accession des causes
secondes a la Cause premiére ». Nous y trouvons la répétition de bien des
idées avec laquelle la premiére partie nous avait familiarisé. — Cette
« accession » des causes secondes n’est pas du tout le retour néo-platonicien
2 I'Un. — Les étres inférieurs agissent vraiment; leur évolution n’est
nullement cyclique, ce qui révéle leur initiative. — Les organismes ne sont
pas des automates ; ils s’appuient sur les agents inférieurs ; mais ils possédent
une unité et un agir propre. L’organisme prépare en quelque sorte la
conscience.

Les grands problémes surgissent lorsqu’on aborde 1'étude de « 1’acces-
sion » des causes libres a la Cause premiére, dans I’ordre d’efficience et ’ordre
de finalité. — L’homme peut diriger vers soi I’activité des agents inférieurs ;
mais il ne peut pas oublier qu’ils ont une finalité propre, intrinséque, et
qu’il doit la respecter. Dans chacune de nos initiatives libres, le Bien infini
est nécessairement impliqué ; mais comme nous sommes en possession des
principes suprémes, nous sommes tentés de nous déifier en agissant par
nous et pour nous, et d’introduire ainsi le désordre dans le plan divin, Il
est possible & I’homme de résister & la volonté de Dieu. Sa connaissance
est imparfaite ; des faiblesses se manifestent dans sa nature ; mais la lumiére
qui luit dans son intelligence est suffisante pour que sa liberté s’éléve au-
dessus des motifs et des mobiles. — La volonté de Dieu finit toujours par
s’accomplir ; les révoltes de ’homme échouent ; et sa soumission a la volonté
divine semble bien indiquer qu'en derniére analyse tout vient de Dieu. Mais
I'indéniable réalité du sacrifice et la victoire de I’homme sur la concupiscence
et sur l'univers montrent avec une pleine évidence que sa causalité est



234 Literarische Besprechungen

réelle et efficace. Supprimer l'activité des créatures équivaut a leur enlever
toute raison d’étre.

Les créatures ne doivent pas seulement se résigner a souffrir des
événements. Elles doivent devenir les collaboratrices de Dieu. Et ici, a
titre d’hypothése, on peut soupgonner une collaboration surnaturelle de
Dieu et de I'homme. M. Blondel se défend énergiquement de tout semi-
rationalisme, de tout modernisme, de tout naturalisme immanentiste. Il
ne s’agit que d’une hypothése, d’un probléme qui vient s’insérer dans nos
derniéres conclusions philosophiques au sujet de I’activité libre de ’homme.
Tout le champ reste libre pour l'apologétique objective, historique,
traditionnelle.

Les problémes que souléve cette derniére partie ont fixé l'attention
des philosophes depuis des sieécles. Cette collaboration de Dieu et de
I’homme dans l’exécution du plan divin peut seule donner un sens a la vie
et & l'activité libre de ’homme. Il faut étre reconnaissant 4 M. Blondel
de nous l'avoir rappelé ; mais nous avons I'impression que dans son exposé
les questions ne sont pas toujours formulées avec toute la netteté désirable,
et que ses réponses sembleront un peu flottantes. L’initiative libre de
I'homme est certaine. Le mal moral en est le signe palpable ; la nature de
nos opérations intellectuelles en est I'inébranlable preuve. Mais «’embrayage »
de cette activité libre sur 'universel agir de Dieu reste dans 'ombre. On ne
peut évidemment pas pénétrer dans le mystere de 'action divine ; mais des
problémes se posent au sujet de l'acte libre, conditionné par l'agir divin.
Nous ne croyons pas que M. Blondel méprise ces grandes « apories »; on
sera un peu surpris cependant de ne pas en trouver ici une mention explicite,
ne ffit-ce que sous forme d’apories. Les trouverons-nous dans le second
volume de l'ouvrage ?

Nous permettra-t-on, aprés cette longue et insuffisante analyse, de
noter ici deux remarques qui nous paraissent atteindre tout le travail de
M. Blondel ?

1. Le maitre ne semble découvrir l'action pure que lorsque l'agir est
dégagé, non seulement de tout déterminisme, mais aussi de toute passivité.
Nous avouons ne pas comprendre. « Ce qui n’agit pas n’existe pas »;
M. Blondel 'affirme & plusieurs reprises. Un étre purement passif ne se
congoit pas, dés qu'on admet l'ordre de finalité : unumquodque est propter
suam operationem. Quelle que soit donc la passivité des « agents naturels »,
ils agissent. Méme ce qui résulte de la spontanéité naturelle ou de 'entraine-
ment des passions contient une véritable action, méritant pleinement le
nom d’action. Il nous parait étrange que M. Blondel aille chercher le « pur
agir » dans l'action divine, que nous n’atteignons que par la plus laborieuse
connaissance analogique.

Il nous semble méme que personne n'est moins autorisé & prendre
cette attitude que M. Blondel. Ses ingénieuses et utiles analyses nous
rappellent qu’il est absurde de confondre l'action avec ses conditions
préalables ou avec son résultat. Elle est I'élan initiateur distinct de ses
antécédents et de son effet. La spontanéité de la nature, les impulsions du
dehors, la tyrannie des passions sont bien des antécédents ou des conditions



Literarische Besprechungen 235

de I’élan initiateur. Celui-ci reste toujours, et réalise pleinement les exigences
de la notion propre de I'action.

2. De la résulte notre seconde remarque. M. Blondel renverse les
termes de l'ordre de la connaissance; et nous craignons bien que cette
méprise ait voilé la limpidité de ses spéculations. Il constate que tout
d’abord nous avons conscience de notre propre action, et que nous la proje-
tons dans les étres de la Nature qui nous sont inférieurs. Dés I’abord, nous
avons donc la notion pure d’action, applicable & tous les étres de 'univers.
C’est 1a notre point de départ. Mais partout l'analyse réveéle de multiples
relativités et dépendances. L’action transitive, outre sa difficulté fonciére,
implique I'imperfection d’une dualité ou d’une multiplicité, et par conséquent
une dépendance. Ce caractére transitif s’atténue a4 mesure que nous nous
élevons dans la hiérarchie des étres jusqu’a ce que nous découvrons la plus
haute immanence que les réalités de la Nature puissent offrir a notre regard,
jusqu’a cette opération qui est son propre terme : intellectio est intelligere.
Nous constatons donc que l'action est d’autant plus parfaite qu’elle est
plus immanente. La notion générique d’action s’applique « univoquement »
a tous les agents de la Nature ; mais in univocis latent multa analoga. Encore
I'immanence de l'opération intellectuelle, du 0cwpsiv, est trés relative.
C’est la substance de 'homme qui opere par l'intelligence ; et 1'opération
n’affecte pas la substance comme telle.

Mis a part tout le conditionnement de l'infelligere qui certes implique
multiplicité et dépendance, il y a la une ombre de transivité qui ne permet
pas de voir dans nos opérations intellectuelles 'agir parfait, bien qu’il y
ait 13, comme ailleurs, I'agir pur. Et la « méthode d’implication » doit
découvrir en tout agir les dépendances fonciéres de tout étre vis-a-vis de
I’Etre divin.

C’est a partir de 1a qu’analogiquement nous pouvons penser a l'action
de Dieu, identique a son étre. Mais c’est aussi a partir de 1a que nous nous
heurtons au mystere. Cet agir n’est plus cause ; car I'étre de Dieu n’est pas
causé. Cet agir philosophiquement considéré, n’admet plus aucune distinc-
tion de principe et de terme. C’est 1 que tout devient ténébre pour le
philosophe ; c’est la que toute spéculation devient silence — ce silence
que le théologien peut animer par le murmure surnaturel de la Révélation.

Bref, si M. Blondel avait commencé par dégager la notion générique
de l'action, il aurait saisi dés I’abord 1'agir pur. La « méthode d’implication »
lui aurait montré que la perfection hiérarchisée de l'action — majus et
minus — nous meéne A l'idée du « maxime tale ». Il aurait dépassé par
connaissance analogique toute la hiérarchie et aurait découvert 1'Agir
divin, sur lequel tout agir, comme étre et comme devenir, doit étre
« embrayé » Nous croyons que cette marche naturelle aurait apporté
beaucoup de clarté aux conclusions qui lui tiennent & coeur.

Et quand tout est dit, nous nous réjouissons de la publication de ce
volume. Nous y voyons le fruit mr d’une intelligence profonde et sincere,
qui dans les intelligences réfléchies et sinceres peut neutraliser le poison de
nos erreurs contemporaines les plus funestes. Quelle que soit I'attitude qu’on
prenne devant I’ceuvre de M. Blondel, elle doit laisser des traces jusque dans



236 Literarische Besprechungen

I'enseignement élémentaire : I'étude de l'action doit prendre sa place a
coté de celle de I'étre, du devenir, de la pensée. M. Blondel est entouré du
respect de tous. Qu'il sache que ce respect se double d’une profonde gratitude.

Fribourg. M. de Munnynck O. P.

Moraltheologie — Mystik.
B. H. Merkelbach O.P.: Summa Theologiae moralis. Altera editio.

Tomus primus (786 p. 8°) ; Tomus secundus (1029 p. 8°) ; Tomus tertius
(1023 p. 8°. — Paris, Desclée de Brouwer. 1936.

Viel Lobendes ist iiber diese Summa gesagt worden. Ich verweise
nur auf die begeisterten Worte, womit P. Lavaud in dieser Zeitschrift (1932
S. 113-119) den ersten Band begriiBte, und auf die anerkennenden Zeilen
in den Analecta O. P. (1937 p. 51), wo die zweite Auflage besprochen wird.
Ohne Zweifel war dieses Buch ein diu desideratum sowohl innerhalb des
Dominikanerordens wie auBerhalb desselben in den Kreisen derer, die
sich eingehender mit Thomas befassen. Priimmers Manuale Theologiae
moralis, so vorteilhaft es auch von manchem andern Moralbuch absticht
und so energisch es den engsten AnschluB an Thomas sucht, hat ihn doch
nicht nach allen Richtungen hin in der ersehnten Weise gefunden. Bei
M. tritt diese Gefolgschaft duBerlich in der Anordnung des Stoffes und
innerlich in der Beweisfiihrung und selbst in der Ubernahme der Thomas-
worte so evident zu Tage, daB in dieser Beziehung wohl schwerlich mehr
verlangt werden kann. Dieser enge Anschlul an Thomas ist der grote
Vorzug dieses Buches. Das mdge des Lobes genug sein, wenngleich sich
noch vieles sagen lieBe iiber gliickliche neue Fragestellungen, iiber viele
geschickte Losungen und anschauliche Beispiele. Ich nehme an, da dem
Verf. ein Hinweis auf das, was dem vorziiglichen Werke noch zu fehlen
scheint, lieber ist als eine langatmige Wiederholung von weihrauchduftenden
Lobeshymnen. Zuerst sei im allgemeinen bemerkt, daB der enge Anschluf
an Thomas auch seinen Nachteil hat. Ich kann mir das Buch denken in
den Hinden der Studenten, die dem Cursus St. Thomae folgen, die also
— ich gebrauche hier ein Wort, das M. ablehnt — spekulative Moral
héren und die sich nebenher mehr oder weniger selbstindig die praktische
Moral anzueignen haben. Dafl aber Studenten, die einer solchen Ein-
filhrung entbehren, groBen Nutzen ziehen sollten aus einigen Beweis-
filhrungen, die in Form von stark gekiirzten Thomasworten oder auch
in wortlicher Anfiihrung von schwierigen Thomasstellen geboten werden,
will mir nicht sehr wahrscheinlich scheinen. Ich verweise auf S. 27, wo
in der Anmerkung ein Thomastext, um den man sich in der spekulativen
Moral stundenlang miihen kann, ohne jede Erliuterung steht, als ob er
sonnenklar in sich sei. Unter diesem Gesichtspunkte bedarf auch die
Editio altera wohl noch einer erneuten Durchsicht.

Im ersten Band vermisse ich gleich zu Anfang eine Abhandlung iiber
Gott als das letzte Ziel, dem zu Ehren wir uns zu betitigen haben, wie
Priimmer dies in seiner propositio prima S. 20 zum Ausdruck bringt. M. ver-



Literarische Besprechungen 237

weist dies S. 23 n. 12 und 13 in die Dogmatik und beschaftigt sich statt
dessen mit der beatitudo. Vielleicht hat ihn der Anfang der I-II dazu
verleitet ; allein da war zu bedenken, daB Thomas in der Summa die ganze
Theologie, Dogmatik und Moral zusammenfaBt. Wer bloB die Moral
behandelt, mu3, wo es not tut, aus der I und III pars Anleihe machen.
Verf. tut das sonst auch. Hier wire I q. 44 a. 4 heranzuziehen gewesen in
der Aufstellung, daB der Mensch vor allem dazu berufen ist, Gott zu ver-
herrlichen. Aus dieser Auslassung ergibt sich dann wohl die etwas schiefe
Bezeichnung unserer Moral als Eudaemonismus rationalis (S. 120 n. 129).
Das klingt doch zu anthropozentrisch, wo hingegen die christliche Moral
wesentlich theozentrisch ist. Verf. spricht in der Folge recht oft von der
Ehre Gottes, die wir anstreben miissen, er spricht sogar (S. 35 n. 28 und
S. 36 n. 4) sehr schén davon ; aber das scheint, weil die tiefere Begriindung
ausgelassen wurde, fast wie aus der Luft gegriffen. Um durch die vermilte
Darstellung den Band nicht zu erbreiteren, hitten die Fragen, ob in diesem
oder jenem Einzelding des Menschen Seligkeit besteht, zusammengefalt
werden koénnen, ohne daBl dadurch die Vollstindigkeit oder Klarheit der
Doktrin gelitten hatte.

Im. zweiten Band scheint mir die Abhandlung iiber die conscientia
nicht in allem gegliickt zu sein. Sie wurde in den Traktat de prudentia
aufgenommen. Und das mit Recht. Aber wire es nicht besser gewesen,
hier die ganze Lehre von der conscientia zu bringen, anstatt ein Stiick
davon im ersten Bande der Abhandlung iiber de lege vorauszuschicken ?
Mir erscheint das als eine storende Teilung. In Verbindung mit der
conscientia kommen die Moralsysteme zur Darstellung, und zwar ausfiihr-
lich. Und doch nicht so anschaulich und iibersichtlich wie in den vielen
andern Moralbiichern.

Verf. stellt S. 92 n. 93 die These auf : Etiam in dubio de cessatione vel
impletione legis remanente post diligens examen, videtur homo posse
acquirere conscientiam certam de actionis honestate vi principii: Lex
dubia non obligat. Darnach mufl man schlieBen, da Verf. Probabilist ist,
denn, wenn er auch die Probabilisten reden liBt und die Bedeutung der
These als «secundaria » abschwicht, so schlieBt er doch S. 94: « Hinc
non dicimus : Legi incertae satisfit adimpletione dubia ; sed : Lex non est
amplius certa, ac proinde ei satisfieri non debet». Man erhdlt freilich
im folgenden den Eindruck, als ob Verf. nicht recht wage, bei seiner Bevor-
zugung des Probabilismus zu verharren. Er liB8t die Vertreter der ver-
schiedenen Systeme mit weit ausgefiihrten Argumenten gegen einander
auftreten und iiberlit zum SchluB S. 105 dem Leser die Wahl.

Mir scheint dieser Abschnitt der schwichste in dem sonst so vor-
trefflichen Buche. Es wird auch wohl kaum ein Leser diese Bevorzugung
des Probabilismus bei M. erwartet haben, denn seit Alexander VII. 1656
den Orden aufforderte, die laxen Ansichten des Probabilismus zu bekimpfen,
hat kein Dominikaner von Namen ein Buch zu dessen Gunsten geschrieben.
M. tritt aus einer fast 300 jihrigen Tradition des Ordens heraus. Da8
er aus der Periode der thomistischen Erneuerung im XVI. Jahrhundert
einige klingende Namen von scheinbaren Vertretern des Probabilismus



238 Literarische Besprechungen

anfiihren kann, will nichts bedeuten, da damals das Thema nicht aus-
driicklich zur Diskussion stand. Verwunderlich ist, da Verf. den Aequi-
probabilismus als eine Ausgestaltung des Probabilismus ansieht (S. 991)
und dadurch den hl. Alphons zu ehren glaubt. Tatsiachlich hitte dann,
was die Moralsysteme angeht, der Heilige in vanum gearbeitet, denn M.
gibt sich nicht mit dem Aequiprobabilismus zufrieden, sondern strebt
den Probabilismus moderatus an. In Wahrheit ist der Aequiprobabilismus
die logische Weiterentwicklung des Probabiliorismus. Daran édndert die
Tatsache nichts, daB St. Alphons gerade gegen die Vertreter des Proba-
biliorismus die scharfsten Fehden auszufechten hatte. Wenn M. glaubte,
mit dem Aequiprobabilismus nicht auskommen zu kénnen, dann konnte
immer noch das S. 104 recht stiefmiitterlich von ihm behandelte Compen-
sationssystem herangezogen werden. Damit ware Verf. in der Tradition
geblieben und hatte sich nicht vergeblich abzumiihen gebraucht in dem
Versuch, die Ausdehnung des Prinzips: Lex dubia non obligat auf das
Dubium de cessatione legis zu erweisen.

Zum dritten Band habe ich nur zu bemerken, daB3 die lakonische
Kiirze in der Behandlung der Zensuren wohl wenige Leser befriedigen
wird. Entweder multe der Traktat ganz fortbleiben und der Leser an das
Tus verwiesen werden, oder aber er muBte etwas mehr bringen als ein
diirftiges Gerippe, das nur 9 Seiten in Anspruch nimmt. Da kommt der
Traktat de indulgentiis noch besser weg, obwohl fiir die praktische Moral
die Lehre von den Zensuren doch wichtiger ist als die vom AblaB.

Noch einige Kleinigkeiten seien angefiihrt. S. 108 und 111 steht
Piiffendorf statt Pufendorf. S. 140, Quaestio quarta, Einleitung, stimmt
nicht zu dem, was Verf. selbst S. 137 n. 140 lehrt und auch nicht mit
I-IT q. 18 a. 5 ad 1. S. 178 n. 191 ist wohl elicit statt eligit zu lesen.

Durch diese Ausstellungen wird nichts zuriickgenommen von dem
anfangs gespendeten Lob. Es sollten nur Einzelheiten angefiihrt werden,
die einer ernsten Beachtung wert scheinen, damit dieses fiir die Ausgestaltung
der praktischen Moral wichtige Werk in sich selbst noch immer voll-
kommener gestaltet werde.

Walberberg. P. Hieronymus Wilms O. P.

K. Weinzierl : Die Restitutionslehre der Friihscholastik. — Miinchen,
Hueber. 1936. VIII-200 SS.

Die Zeit des aufbliihenden wissenschaftlichen Lebens, das XII. Jahr-
hundert samt dem ersten Viertel des XIII., wo das Studium des Rémischen
Rechtes durch die Glossatorenschule von Bologna wiederbelebt und die
Disziplin des Kanonischen Rechtes durch das Dekret Gratians begriindet
wurde, wo die Thealogie iiber die Sentenzen des Lombarden zur Summa
Aurea des Wilhelm von Auxerre fortschritt, wird hier untersucht in ihrer
befruchtenden Einwirkung auf die Ausgestaltung der Restitutionslehre.
Die Glossen zur HI. Schrift, die theologischen Sentenzen, Summen und
Quaestionen, die Werke der Legisten und Kanonisten sowie die theologisch-



Literarische Besprechungen 239

kanonistischen Beichtsummen werden zu diesem Zweck genauestens iiber-
priift. Jeder der zahlreichen Autoren wird gesondert behandelt und sein
Beitrag zur Restitutionslehre auf die kiirzeste Form gebracht und ge-
bucht.

Das SchluBergebnis, wobei der groBe EinfluB der Juristen auf die
Restitutionslehre der Theologen eigenst betont wird, besagt, daB, wenn
auch die Restitutionslehre der Friihscholastik noch nicht die Klarheit,
Einheitlichkeit und Vollstindigkeit der Hochscholastik aufweist, sie doch
zeugt von einem frischen Interesse an dieser nicht leichten Frage und
von einem ernsten Streben nach Vollendung. Man kann nur wiinschen,
Verf. moge seinem Vorsatz treu bleiben und auch die Restitutionslehre der
andern Perioden, vor allem der Hochscholastik, zur Darstellung bringen.

P. Hieronymus Wilms O. P.

H. Bon : Précis de médecine catholique. — Paris, Alcan. 1936,
X11-768 pag.

Le titre de cet ouvrage ne doit pas faire illusion sur son contenu : il
ne s’agit pas ici d’un traité de médecine rédigé par un catholique pour des
catholiques, mais d’une « synthése des questions médico-religieuses »,
autrement dit, d’une étude sur « les rapports de la médecine avec les dogmes,
la morale et la législation de 1’Eglise catholique ». Car, remarque justement
I'auteur, « la médecine athée ne peut étre la méme que la médecine catho-
lique : que l'on accepte ou que l'on nie l'existence de I'dme, l'existence
d’étres surnaturels pouvant agir soit spirituellement, soit matériellement
sur nous, cela change morphologie, physiologie, pathologie, thérapeutique,
déontologie ».

Tout en voulant n’étre qu'un Précis, cet ouvrage fournit une somme
énorme de renseignements sur des sujets intéressant la médecine et la
religion, aussi bien dans le présent que dans le passé : je signale, par exemple,
« L’étude médicale de la vie et de la Passion de Notre-Seigneur ». Sous le
titre général : Les prodiges biologiques, il traite de l'inédie, des prodiges de
sang, de l'incorruptibilité, de la possession et du spiritisme ; ailleurs, des
guérisons surnaturelles et des névroses. On y trouvera exposés divers pro-
blémes d'importance pour la morale, touchant la chasteté, 1’eugénisme, le
nudisme, le duel, le suicide, la crémation, 1’anesthésie, I’euthanasie, I’hypno-
tisme, I'’embryotomie. Tout un livre intitulé : La médecine et les sacvements,
abonde en données pratiques, notamment au sujet du baptéme et du
mariage.

I1 est impossible d’analyser un pareil travail ; ce qui vient d’étre indiqué
ne représente qu'une faible partie des questions qu’il aborde. Une riche
bibliographie, jointe a chaque chapitre, signale les études spéciales qu’on
pourra consulter avec fruit. On ne peut donc que recommander cet ouvrage ;
il n’est pas inopportun d’ajouter qu’il a regu 1'imprimatur de I'archevéché
de Besancgon.

Fribourg. A.-M. Jacquin O. P.



240 Literarische Besprechungen

A. Stolz O. 8. B.: Theologie der Mystik. — Regensburg, Pustet.
1936. 253 SS.

Entsprechend der Begriffsbestimmung, die Verf. von der Theologie der
Mystik gibt: « Teil der Gesamttheologie, der sich die Aufgabe stellt, die
hohere Art christlichen Erkennens in seinen Grundlagen aufzuweisen,
in seinem Eigensein darzustellen und zu deuten » (S. 248), sucht er, aus-
gehend von der allgemein angenommenen Definition der christlichen
Mystik als erfahrungsmaBiges Erfassen der Gegenwart Gottes und seines
Wirkens in der Seele (S. 13), dies als zum Wesen des christlichen Lebens
gehorend aus der Tradition nachzuweisen und in seinen Beziehungen zu
den groBen christlichen Geheimnissen darzustellen. Zu diesem Zweck
zeigt er, wie die mystische Erfahrung Beziehung hat zum Paradiese Gottes,
der Anschauung im Himmel, zu Christus, zur Herrschaft des Teufels, zur
Kirche, zur ersten Gnadenausstattung Adams und zur allerheiligsten
Dreifaltigkeit. Unter diesem sechsfachen theologischen Gesichtspunkte
wird das mystische Ereignis nidher untersucht. Das SchluBergebnis aller
6 Kapitel lautet gleich : Die mystische Begnadigung gehort zur christlichen
Vollkommenheit, weil sie auf die himmlische Visio hingeordnet, weil von
Christus allen verdient, weil nétig zur Zerstérung der Herrschaft des
Teufels, weil von der Kirche in ihren Gnadenmitteln allen geboten, weil
in Adam vorgebildet, weil so allein das Bild der Dreifaltigkeit in der Seele
entsprechend zum Ausdrucke kommt.

Das mystische Ereignis selbst wird mit peinlich sorgfaltiger Meidung
alles Psychologischen nur ontisch naher bestimmt als Gebet, das in sich
unaussprechlich, das alle psychologische Erfahrung iiberragt, dem die
Gaben des HI. Geistes als Prinzipien, die Aszese als Vorbedingung dient.

Verf. wihlt in bewuBtem Abweichen von Garrigou-Lagrange zum Aus-
gangspunkt seiner Untersuchung den Bericht des hl. Paulus von seiner
Entriickung ins Paradies. Der Raptus Pauli gehoért aber ganz offenbar,
und Verf. gesteht das gern zu, nicht zum eigentlichen Wesen der Mystik ;
er wiare im Traktat der mystischen Begleiterscheinungen als etwas ganz
AuBerordentliches zu behandeln. Es mufl also befremden, daB3 etwas
AuBerordentliches zum Ausgangspunkt genommen wird, und zwar so,
daB darauf immer wieder zuriickgegriffen wird, um das Ordentliche zu
erkliren. Dennoch hat Verf. in geschickter Heranziehung der mystischen
Lehren, die die Viter, vor allem der hl. Gregor der GroBe anliBlich der
paulinischen Entriickung darlegen, sein Ziel erreicht. Freilich, es werden
mehr groBe Parallelen gezogen als stringente Beweise erbracht ; doch liest
sich das Buch deshalb auch sehr leicht, und es muf3 auch zugegeben werden,
daB die Begriffsbestimmung bestindig in neuer Beleuchtung erscheint,
und daB die Zugehérigkeit der Mystik zum christlichen Vollkommenheits-
ideal wohl nie so klar dargetan wurde, und damit auch die Berufung aller
zur Mystik und die Erlaubheit, um mystische Gnaden zu bitten. Weniger
will befriedigen, was Verf. aufstellt beziiglich des Nicht-notwendig-seins
einer besonderen seelischen Haltung bei der mystischen Erfahrung und
der diesbeziiglichen Unzuldnglichkeit der psychologischen Forschung. Auf



Literarische Besprechungen , 241

die psychologische Seite des mystischen Ereignisses ist Verf. nicht einge-
gangen ; er hat dies wohl entsprechend dem Charakter desBuches vermieden,
weil er S. 248 unterscheidet zwischen Theologie der Mystik und mystischer
Theologie, und dieser die Erforschung des Ereignisses zuweist. Allein
etwas Unbefriedigendes hat es doch an sich, wenn stets von Erfahrung
die Rede ist, und nie die besondere Art dieser Erfahrung eingehender
aufgedeckt wird. An die Gaben des HI. Geistes, wo dazu der Ort gewesen
ware, geht Verf. fast widerwillig heran. Und doch hitte das Buch gewi
dadurch gewonnen, wenn der modus passive se habendi herausgestellt
worden ware ; dann hitte sich auch die besondere, der Mystik eigene Seelen-
haltung ergeben, die freilich deshalb nicht immer psychologisch feststellbar
zu sein braucht, wenigstens nicht in den Anfingen. Dadurch wire die
Doktrin besser abgerundet worden als durch die Darlegung der unmittel-
baren gottlichen Erfahrung nach Gardeil, gegen die sich doch vieles ein-
wenden liBt. Auch die Auffassung der geistigen Sinne (S. 224) will mir
weniger gefallen ; und warum es keine erworbene Beschauung geben soll
(S. 17), ist wirklich nicht ersichtlich. Die geniale Art, womit Verf. jedoch
dies alles den groBen mystischen Wahrheiten eingliedert, hat etwas so
Gewinnendes, da8 man die eigene Ansicht zuriickstellen mochte, wenn es
auch schwer wird, wie da, wo P. Mager aus dem Lager Poulains mitten
unter die Schiiler Garrigous versetzt wird.

Walberberg. P. Hievonymus Wilms O. P.

F. Hermans : Mystique. — Bruxelles, Editions de la Cité chrétienne.
1936. 433 pag.

Das sprachlich sehr vornehme und gedanklich duBerst reichhaltige
Buch ist dem Andenken des Abbé Henri Brémond gewidmet und damit
auch schon in seiner Grundrichtung gekennzeichnet. Verf. war dem be-
riihmten Auctor der Histoire littéraire du sentiment religieux en France
sehr befreundet. Beide wollten das vorliegende Werk April 1933 durch-
gesprochen haben, allein die plotzliche Erkrankung und der frithe Tod
Brémonds verhinderten dies. Eine wesentliche Anderung hitte die Aus-
sprache dem Buche wohl nicht gebracht, denn wo es von Brémond abweicht,
ist dies so klar begriindet, da Brémond dem gewi3 als erster zugestimmt
hitte. Das Buch will kein abschlieBender Traktat iiber die Mystik sein,
sondern bloB8 ein Essai iiber ein in Wahrheit unerschépfliches Thema.
Niher wird der Zweck S. 371 angegeben : « Ce livre est un effort pour
saisir, chez les saints les plus grands, leurs legons essentielles, afin de
connaitre les sentiers, les circuits et méme les fausses pistes de l'itinéraire
qui méne & Dieu. » Das Buch hat 3 Teile, streng genommen sollten es 2 sein,
denn die beiden ersten gehéren unter der Uberschrift Doktrin zusammen.
Aber da 3 angefiihrt werden, geben wir hier den Inhalt. Der erste bringt
die Quelle der Mystik, die heiligmachende Gnade, das gottliche Leben,
das Reich Gottes in uns und erldutert sie durch Worte des hl. Paulus und
Johannes. Das Ganze wird abgerundet durch eine Abhandlung iiber Fra
Angelico als Maler der Gnade. Es fillt dies Letztere, so schon es ist, aus

Divus Thomas. 16



242 . Literarische Besprechungen

dem Rahmen des Abschnittes heraus. Der zweite Teil handelt von den
Prinzipien und Problemen der Mystik. Bei der Untersuchung des Gebetes
wird die systematische Anleitung zur Betrachtung und der Gebrauch
des Buches doch zu sehr unterschitzt : « Tel est exactement le but du livre
thérésien et newmanien : non pas nous fournir des idées, mais nous mettre
dans I'attitude de la priére » (S. 99). Insbesondere kommt I’oraison de simple
regard zu Darstellung, und zwar in ihrem Verhiltnis zur Liebe, zur reinen
Liebe. In dieses Gebet verlegt Verf. das eigentlich mystische Ereignis, das
er als Rencontre bezeichnet : « Il apparait comme certain que la Rencontre
mystique est le contact non d’une image de Dieu, mais de Dieu lui-méme
a la fine pointe » (S. 23). Auch die Probleme, die Einsamkeit, Gleichmut
und Leiden aufgeben, kommen zur Sprache. Der dritte Teil enthilt die
Zeugnisse der Heiligen und Geistesminner, die durch ihre Autoritit die
bisher vorgetragene Doktrin stiitzen sollen. Von den Heiligen kommen
zu Wort: Bernard von Clairvaux, Theresia von Avila, Johannes vom
Kreuz, Alphons von Liguori und Franz von Sales. Letzterer in besonderer
Ausfiihrlichkeit. Als Geistesmianner werden angefiihrt die Viktoriner,
die deutsche Schule mit Eckehard, Tauler, Seuse und Ruysbroek, dann
Gerson, Baker, Bérulle mit der franzdsischen Schule, endlich Pascal und
Newman.

Mit der Aufstellung, daB die heiligmachende Gnade die eigentliche
Quelle der Mystik ist, werden heute viele einverstanden sein. « Le mystére
de la griace sanctifiante est déja mystique, et au fond la mystique s’entend
de l'activité divine de la grice sanctifiante » (S. 29). Die Folgerung, daB
alle zur Mystik berufen sind, ist auch berechtigt. Ob diese aber in das
Gebet de simple regard zu setzen ist, wird wohl bezweifelt werden. Es
hitte hier ohne Zweifel unterschieden werden miissen zwischen dem er-
worbenen Gebet der Sammlung und dem der anfinglichen mystischen
Beschauung. DafB3 beide der Gnade entstammen, lit sie noch nicht mit-
einander verschmelzen. St. Alphons spricht doch unverkennbar von der
erworbenen Sammlung. Die Unterscheidung Bakers zwischen aktiver
und passiver mystischer Beschauung klirt nach meiner Ansicht die Sache
nicht, sondern verwirrt sie erst recht. Verf. betont, daB man den Mystikern
zugestehen miisse « un vocabulaire et un commentaire qui ne sont pas
ceux de l'école ». Dies gern zugestanden, darf aber doch bemerkt werden,
daB in einem wissenschaftlichen Werk iiber Mystik Gleichsetzungen wie :
«la priére est sainteté, et la sainteté priére (S. 103) und mystique = sainteté:
sainteté = livraison a la grice sanctifiante manifestée dans les grices
actuelles » (S. 289) nicht gerade der Klarheit dienen. Beziiglich der Beur-
teilung der drei Geistesmanner : Pascal, Bérulle und Newman weicht Verf.
von Brémond ab. Er begriindet seine Ansicht so trefflich, daB man ihm
gern beipflichtet und sich freut, daB dies schone Werk iiber Mystik auch
zugleich ein wertvoller Beitrag ist zur Ausgestaltung der Histoire litté-
raire du sentiment religieux en France.

Walberberg. " P. Hievonymus Wilms O, P.



	LIterarische Besprechungen

