
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 15 (1937)

Rubrik: LIterarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Literarische Besprechungen.

Philosophie.

B. Steiner: Stilgesetzliche Morphologie. — Innsbruck, Rauch.

Der alte Exemplarismus erhält wieder mächtige Verteidiger in der
modernen Literatur und, was vor allem erfreulich ist, von Seite moderner
tüchtiger Biologen, zu denen Dr. Steiner offenbar gehört.

Manches mag inbezug auf die Terminologie den philosophischen Leser
auf den ersten Blick etwas störend berühren, vielleicht ist auch das eine
und andere philosophische Problem nicht völlig präzisiert oder zu Ende
gedacht. Aber, im Grunde genommen, ist das wertvolle Buch, das 198 Seiten
zählt und dem eine außerordentlich reiche biologische und philosophische
Literatur zugrunde liegt, in seiner trefflichen Ausstattung durch F. Rauch
ein wertvollster Beweis dafür, daß auch im körperlich-lebenden Wesen
ewig-konstante quantitative und quidditative Prinzipien verwirklicht und
verkörpert sind. Eben in diesem Sinne konnte Prof. Dr. Süßengut hier
von einer « idealistischen Morphologie » reden. Eigentlich ist das Werk
ein mächtiger Versuch zu einer Metaphysik der Morphologie. Damit kehrt
der Verfasser eine scharfe Lanze, durch das ganze Buch hindurch, gegen
die rein mechanisch-quantitative Auffassung der Biologie, und damit
selbstverständlich auch und zugleich gegen die Deszendenztheorie. Biologie
wird man ohne Philosophie kaum fruchtbar betreiben können, denn
« Leben » besagt an sich, wie einst schon die Schwendener und Westermeier
betonten, nichts Quantitatives, sondern etwas Quidditatives, das an sich
mit Quantität gar nichts zu tun hat.

Der Leser und Kritiker wird aus dem vorliegenden reichhaltigen
Werke, je nach seiner Kompetenz, das herausheben, was ihn besonders

angeht, interessiert und freut. Dieses Recht sei auch uns gewährt.
Steiners längere Ausführungen über ganz bestimmte und stabile

quantitative Aufbaunormen des Lebenswesens, d. h. die Teilnahme der
Dinge an Zahlen, bestimmten Zahlenverhältnissen und geometrischen
Symmetrien — die pythagoreische Mimesis — seien nur kurz erwähnt
(38-62). Den einen und anderen Punkt werden wir später noch streifen.

Uns interessiert natürlich vor allem die sog. « idealistische Morphologie

», die der Verfasser selber eine « Verkörperung von Wesensbegriffen »

nennt (63), und die eine eigentliche Metaphysik der Biologie darstellt. Daß
dieser Teil auch dem Verfasser als Hauptteil seines Buches gilt, beweist
nicht bloß die räumliche Ausdehnung, die er ihm zuerteilt — von S. 63 an
hat eigentlich alles bis 198 auf diese Frage Beziehung —, sondern daß er



220 Literarische Besprechungen

bereits einleitend (17-37) stets auf den aristotelischen Hylomorphismus
als Grundlage der wahren Biologie hinweist. Der wesentliche Gedankengang

ist außerordentlich interessant.
Mit dem Nominalismus Ockhams und Biehls, die die inhaltliche

Abstraktion und damit den Wesensbegriff leugneten, war die Grundlage
für den einseitigen Empirismus und zugleich für die Deszendenzlehre
Darwins geschaffen (31). Und während einst die Pythagoreer das Wesen
der Naturdinge in bloße Zahlen umwandelten, versetzte Cartesius dasselbe
in die bloße Ausdehnung (41), und Kant hat mit seinem Subjektivismus
überhaupt jedes real-konstitutive Moment aus den Dingen ausgeschaltet
(25-71). So wurde in dieser ausschließlich mechanischen Biologie alles
zur bloßen Quantität und logisch konnte nur mehr, wie Baco v. ,V., Spinoza,
Locke, Hume behaupten (67), die Induktion Wert besitzen.

« Das Leben aber, sagt Steiner mit Bertalanffi, ist nicht ein
physikochemisches, es ist in erster Linie ein Formproblem » (57), etwas « Quiddi-
tatives » im Einzellebewesen (68). Damit tendiert, wie zahlreiche moderne
Biologen mehr und weniger bewußt zeigen, die wahre Biologie zum längst,
leider vergessenen Hylomorphismus hin (22 ; 27 ; 58 ; 179), zu dem Steiner
als Biolog offen und bewußt sich bekennt. Es gibt im Einzellebewesen
verkörperte konstitutive Wesenheiten, die nichts anderes sind als Abbilder
des göttlichen Schöpfungsplanes (63-64). Sie sind es, die existentiell
wandelbar, potentiell das Unwandelbare darstellen (68), denn im Wandel
der Existenz ist das Wesentliche doch immer bleibend — Realdistinctio
von Wesenheit und Existenz — (35 ; 52). Diese biologisch tief begründete
Auffassung beruht ganz und gar auf der Lehre von Akt und Potenz (54).
Alles das bedingt dann notwendig die quidditative A bstraktion der Wesensbegriffe

(67-68), mit einem Intellectus agens (45), die Ockham leugnete,
und begründet das deduktive Verfahren gegenüber dem einseitig induktiven
Verfahren, denn « Naturgesetze und Naturbegriffe werden nicht auf induktivem

Wege gewonnen » (68). Hier genügt auch die abstractio totalis von
Suarez nicht (68). Damit liegt die richtige Lösung des Problems im gemässigten

Realismus des Thomismus (31 ; 68) und in seinem Parallelismus
(69 ; 79). Somit rückt hier die viel vergessene Universalienlehre wieder
in den Mittelpunkt des ganzen großen Problems (22 ; 31 ; 39 ; 64-65 ; 79).
Auch die sog. rudimentären Organe, die man vor allem zugunsten der
Deszendenztheorie angeführt, sind Ausdrucksformen systematischer Wesensbegriffe

(146 ff. ; 175). Faktisch war die Deszendenzlehre nur der Ausfluß
des Nominalismus (77), die man ohne stichhaltig wissenschaftliche Unterlage

aus Furcht vor einer Creatio angenommen hat, wie wenn Wissenschaft

und Atheismus identisch wären (106 ; 139 ; 195). Endlich ermöglicht
die aristotelisch-thomistische Auffassung allein ein wirkliches Werden des
Lebenden als Übergang vom potentiellen zum wirklichen Sein, während
der bloße Physikalismus das Werden nur in eine Verbindung und Inein-
anderschachtelung bereits vorhandener Stoffe verlegt (107-108 ; 132).

Mit K. Faigl und Fries und andern betont daher Steiner immer und
immer wieder die These : « Das Lebendige widersteht und wird immer
der Zurückführung auf irgend einen noch so geistvollen Physikalismus



Literarische Besprechungen 221

widerstehen » (126) und er hat diese These nach Kompetenten auch
bedeutungsvoll nachgewiesen.

Unsere Zusammenfassung des vorliegenden Buches ist leider nur allzu
skizzenhaft. Gewiß hat Steiner nicht jedes philosophische Problem, das
er berührt, völlig zu Ende gedacht. So müßte er nach dem von ihm ganz
richtig aufgestellten Prinzip, daß ein « Ganzes » als solches unteilbar
einheitlich eine substantielle Form als Prinzip der Einheit fordert (52-53),
auch für die anorganischen Substanzen den Hylomorphismus fordern, wie
die Aristoteliker es immer taten. Und das um so mehr, als auch die Leiche
in die Morphologie hineingehört (20). Allein Steiner beschränkt sich eben

streng auf das Wesen des Lebewesens.
Klar ist es auch für jedermann, daß mit dieser Auffassung der Biologie

letztere aus dem Kreise der streng mechanisch-naturwissenschaftlichen
Disziplinen ausscheidet und zur philosophischen Wissenschaft wird, da
sie nach Methode und Gegenstand ganz anders gestaltet würde. « Methodisch

» : weil zur Induktion, auf die der Physikalismus allein baut, die
Abstraktion und Deduktion hinzukommt. « Gegenständlich » : weil der
moderne Physikalismus seit Baco von Verulam mit dem Wesen — causa
formalis — nie etwas zu tun haben wollte, sondern ausschließlich auf die
quantitativ-mathematischen Gesetze der Erscheinungstatsachen sich
beschränkte. Der Hylomorphismus beschlägt eben das Wesen des Körpers
und hat mit der sog. experimental-mechanischen Methode gar nichts zu
tun. Das ganze vorliegende Buch leistet den eklatantesten Beweis hierfür.

Es ist daher für uns fast wie eine Ironie des Schicksals, daß dieses

Werk Steiners zur selben Zeit erschien, als manche Scholastiker mit
A. Mitterer den thomistischen Hylomorphismus durch den modernen
Physikalismus der mechanischen Methode, der auf seinem Gebiete gewiß
Großes geleistet, erschüttert und damit auch die aristotelisch-thomistische
Erkenntnislehre für untergraben hielten. Beide gehen einander an sich

gar nichts an, weder methodisch noch inhaltlich. Steiners Werk zeigt
das glänzend. Es ist jedenfalls eine der bedeutungsvollsten Publikationen
der neuesten Zeit

Freiburg. G. M. Manser O. P.

J. Gredt 0. S. B. : Elementa Philosophiae Aristotelico-Thomisticae.
Editio septima recognita. 2 vol. — Friburgi Br., Herder. 1937.

Unmittelbar vor Torschluß dieses Heftes des « Divus Thomas » gelangten
wir in den Besitz der längst erwarteten 7. Edition des bekannten
zweibändigen Werkes von Jos. Gredt. Wir möchten keinen Monat vorbeigehen
lassen, ohne auf diese Neuerscheinung hinzuweisen. Das tun wir nicht
Gredts Ruf wegen, denn der ist längst gemacht, wohl aber im Interesse
seiner zahlreichen Freunde.

Die Neu-Edition der beiden Bände, von Herder schön ausgestattet,
verzeigt die völlig gleiche Anordnung des Stoffes wie die früheren und
zeigt auch methodisch wesentlich das gleiche Gepräge. Gewissen Wünschen



222 Literarische Besprechungen

gegenüber — eine teilweise Beschränkung der Anwendung der syllogistischen
Methode wäre vorteilhaft gewesen — kann Gredt auf den großen Erfolg des
Werkes hinweisen. Die Teilung der Logik in « formelle » und « materielle »

wird für einen echten Aristoteliker immer ein Steinchen des Anstoßes sein,
zumal, wenn man dabei die Realität der Universalien, das Hauptproblem
der Metaphysik, mit der Logik verquickt. Ein besonderer Vorzug der
neuen Edition ist die Vertiefung der Akt-Potenzlehre, die Gredt schon in
der Vorrede als Fundamentallehre des aristotelischen Thomismus bezeichnet.

Gredts Werk hat sich in wenigen Jahren einen außerordentlichen Ruf
erworben durch die Präzision der Begriffe, die gründliche Erfassung der
Probleme, die logisch-scharfe Darstellung und thomistische Treue.

Freiburg. G. M. Manser O. P.

J. Barion : Philosophia perennis als Problem und als Aufgabe. —
München, Hueber. 1936. 60 S.

Eine immerwährende Philosophie scheint eine kontinuierliche
Entwicklung der philosophischen Probleme und Lösungen vorauszusetzen (14).
In Wirklichkeit aber zeigt die Geschichte der Philosophie « geradezu ein
Chaos widersprechender und einander bekämpfender Meinungen ».

Dadurch wird die Ansicht des Augustinus Steuchus, daß die philosophischen
Grundgedanken bei allen Völkern die gleichen seien und man darum von
einer philosophia perennis sprechen könne, zum Problem. Barion stellt
sich im ersten Teil seiner Schrift die Frage, was denn eigentlich zum Wesen
einer philosophia perennis gehöre. Und er antwortet : « Philosophia
perennis setzt zwar voraus, daß es eine Wahrheit gibt. Aber diese ist nicht
an ein bestimmtes System gebunden » (16). « Der Gedanke der philosophia
perennis besagt also keineswegs die alleinige und völlige Richtigkeit eines
bestimmten philosophischen Systems, fordert auch nicht den Anschluß
an eine bestimmte Schule oder die Befolgung einer bestimmten Methode.
Wohl aber fordert er nicht nur die Anerkennung der obersten Seins- und
Denkprinzipien, sondern auch gewisser Grundwahrheiten » (17). Solche
Grundwahrheiten sind besonders die Lehren von der Objektivität unseres
Erkennens, von einer Evidenz, die mehr ist als das subjektive Gefühl der
Gewißheit, und von der Ewigkeit und Allgemeingültigkeit der Wahrheit.
Weitere zum Inhalt der philosophia perennis gehörige Wahrheiten sind
zu finden vor allem in der bei den verschiedensten Völkern und zu den
verschiedensten Zeiten von den Philosophen gegebenen Lösung der Frage,
was Mensch-Sein im letzten Grunde bedeutet. Sodann in den Antworten
auf die Fragen um Gott, menschliche Willensfreiheit und Unsterblichkeit
der menschlichen Seele, sowie nach dem Verhältnis des Individuums zur
Gemeinschaft. Diese und andere Wahrheiten brauchen jedoch nicht immer
und überall gleich vollkommen erkannt worden zu sein. Vielmehr sieht
Barion mit Recht die Aufgabe der philosophia perennis gerade darin,
niemals bei den schon gefundenen Wahrheiten stehen zu bleiben, sondern
über sie hinaus zu neuen Erkenntnissen vorzudringen. Aus seiner Schrift



Literarische Besprechungen 223

ist allerdings nicht klar zu ersehen, wie er sich diese Entwicklung denkt.
Barion will den Begriff « philosophia perennis » möglichst weit fassen, um
sie von den starren Grenzen einer Schule oder eines Systems frei zu machen
(8). Aber kann sie ohne System oder Methode überhaupt noch als
Philosophie angesehen werden Wenn ja, wäre das nicht zum mindesten eine
sehr oberflächliche Philosophie Zu jeder tiefer eindringenden Philosophie
gehört doch auch wesentlich die richtige Ordnung der in ihr enthaltenen
Wahrheiten. Und ist es denn ein Wesensmerkmal des Systems oder der
Methode, dem Wahrheitserkennen Grenzen zu ziehen Solange der
Verfasser auf diese Fragen keine befriedigende Antwort gibt, wird seine These
von der Transzendentalität der philosophia perennis gegenüber jedem
bestimmten System und jeder Methode des gewünschten Beweises
entbehren. Immerhin offenbaren seine Ausführungen auch jetzt schon einen
selbständigen Denker.

Rom (S. Anselmo). Matthias Thiel O. S. B.

G. Saitta : Il carattere della filosofia tomistica. — Firenze, Sansoni.
1934. 146 s.

Saittas Schrift ist von Anfang bis zu Ende polemisch gehalten und
gegen die in Italien dem Idealismus immer mehr Raum abgewinnende
Neuscholastik gerichtet. Nach Saitta ist der Charakter der thomistischen
Philosophie dermaßen theozentrisch, daß in ihr weder die natürliche
Vernunft noch die menschliche Willensfreiheit zu ihrem vollen Rechte kommt,
und daß sie deshalb nicht mehr mit dem modernen Denken vereinbar ist.
Das will er in den fünf Kapiteln : Teologia e filosofia, Immortalità dell'
anima e conoscenza umana, La Teodicea, Libertà umana e grazia, Teo-
crazia, beweisen, indem er den hl. Thomas als eine Persönlichkeit schildert,
die infolge ihrer absolut religiösen Einstellung für keine Frage eine rein
philosophische Lösung geben konnte. Schon gleich in seinem Vorwort
beschuldigt Saitta die Neuscholastiker, daß sie zu ihrem starren Festhalten
an Thomas nicht durch wissenschaftliche Gründe bestimmt würden, sondern
vielmehr durch politische Zwecke, nämlich dem Papste zu der
Machtstellung zu verhelfen, die ihm nach dem Aquinaten zukommt. Deshalb
schließt er seinen polemischen Anhang (« Appendice polemica ») mit der
feierlichen Erklärung, daß die Italiener nicht weniger der Freiheit bedürften
als die Deutschen und die Engländer : « di libertà interiore, morale, reli-
giosa, scientifica, filosofica, per potere essere liberi politicamente, interior-
mente, all' aria aperta »

Rom (S. Anselmo). Matthias Thiel O.S.B.

F. Erdey: Synopsis Philosophiae scholasticae. Vol. I : Logica cum
introductione in philosophiam. — Budapest. 1934. 278 pag. Vol. VII :

Ethica seu Philosophia moralis. — Budapest. 1936. 321 pag.

Erdey nennt seine Synopsis Philosophiae scholasticae « brevis »,
obwohl sie nicht weniger als acht Bändchen umfassen soll. Um das zu ver-



224 Literarische Besprechungen

stehen, muß man auf die Eigenart dieses neuen Lehrbuches achten. Der
Verfasser hat sich die Summa theologica des hl. Thomas zum Vorbild
genommen, die auch nur im Vergleich zur Zahl der in ihr beantworteten
Fragen kurz genannt werden kann. Denn vielleicht gibt es kaum ein
zweites Handbuch der scholastischen Philosophie, in dem soviele Fragen
in rascher Aufeinanderfolge und in möglichster Kürze behandelt werden
wie in diesem. Und man wird in einem anderen Lehrbuch auch schwer
eine Frage finden, zu der Erdey nicht kurz Stellung nimmt. Dabei hat
E. immer Anfänger im Auge. Deshalb sind seine Beweise möglichst dem
Verständnis von Anfängern angepaßt, so ähnlich wie bei Reinstadler,
den er auch sehr oft in seiner Bibliographie anführt. Die reiche Literaturangabe

am Schlüsse eines jeden Abschnittes ist ein weiteres Merkmal
dieser Synopsis. Erdey zitiert nicht nur fast alle neueren scholastischen
Lehrbücher, in denen sich etwas über die von ihm im vorausgehenden
beantwortete Frage findet, sondern auch zahlreiche nichtscholastische
Autoren. So ist es dem Leser leicht gemacht, bei anderen Philosophen
weitere Aufklärungen zu finden. Es ist nur schade, daß Erdey zuweilen
nach längst überholten Ausgaben zitiert, z. B. Gredt nach der zweiten aus
dem Jahre 1909 und Remer sogar nach der ersten aus dem Jahre 1895.
Seiner Logik schickt E. eine Einführung in die gesamte Philosophie voraus,
die wirklich imstande ist, dem Anfänger ein erstes Verständnis der Eigenart
philosophischen Erkennens zu vermitteln. Die Logik selbst unterscheidet
er in fünf Teile. Der erste handelt von der Definition, dem Objekt und
der Einteilung der Logik. Formalobjekt der Logik ist nach ihm ein ens
rationis ; denn ihre Aufgabe ist, das menschliche Erkennen zu ordnen,
das sich wesentlich aus Ideen, Urteilen und Schlüssen zusammensetzt.
Daher handelt der zweite Teil der Logik von den Ideen (de notione
idearum, de praedicabilibus, de praedicamentis, de terminis), der dritte
vom Urteil und Satz, und der vierte vom Schluß. Der letzte Teil ist « De
Logica applicata » betitelt und bietet eine gute Einführung in die Methodenlehre.

Am Schluß hat E. eine bis ins einzelne gehende « Tabella schematica
totius Logicae » beigefügt, die es dem, der das Buch einmal aufmerksam
durchgelesen hat, ermöglicht, sich in kürzester Zeit den Inhalt wieder
ins Gedächtnis zurückzurufen. Auf die gleiche Weise schließt Erdey auch
seine Ethik. In dieser unterscheidet er sechs Teile. Im ersten antwortet
er auf die Fragen nach dem wissenschaftlichen Charakter, der Methode,
der Notwendigkeit und der Einteilung der Ethik. Der zweite Teil handelt
« De principio constitutivo ordinis moralis », der dritte « De actibus humanis »,

der vierte « De moralitate actuum humanorum », der fünfte « De principiis
intrinsecis actuum humanorum », und der letzte « De principiis extrinsecis
actuum humanorum ». Es ist unmöglich, hier auf den reichen Inhalt der
einzelnen Teile näher einzugehen. Erdeys Ethik zeugt vielleicht noch
mehr als seine Logik von dem außergewöhnlichen Sammelfleiß ihres
Verfassers. Erdey ist bestrebt, seinen Lesern einen möglichst vollkommenen
Überblick über alle ethischen Fragen zu bieten. Dabei sucht er in
anerkennenswerter Weise auch zu zeigen, wie man vom thomistischen
Standpunkte aus zu neueren Theorien Stellung nehmen und in ihnen



Literarische Besprechungen 225

Wahres und Falsches unterscheiden kann. Aber, wie schon gesagt, das
alles in einer für Anfänger berechneten Form. Darin hegt eine gewisse
Gefahr. Auch der Anfänger muß lernen, immer tiefer in die Probleme
einzudringen, und da kann eine solche Behandlung derselben für ihn ein
Hindernis werden. Denn in den von Erdey in großer Zahl gegebenen
Beweisen stecken zuweilen soviele nicht unmittelbar einleuchtende
Voraussetzungen, daß ein Skeptiker — und deren gibt es auch unter den
Anfängern — das Vertrauen in den wissenschaftlichen Ernst der Lösung
philosophischer Probleme verlieren könnte. Deshalb setzt Erdeys Synopsis,
obwohl sie ganz für Anfänger geschrieben ist, doch einen Lehrer voraus,
der selbst tief in die Probleme eingedrungen ist. Sonst bleibt der Blick
des Anfängers leicht zu sehr an der Oberfläche hängen. Das wäre gewiß
gegen die Absicht ihres Verfassers, dem wir von Herzen wünschen, daß
er sein Werk bald glücklich zu Ende führen kann.

Rom (S. Anselmo). Matthias Thiel O. S. B.

Joannes a Sancto Thoma 0. P. : Cursus philosophicus thomisticus.
Nova editio a P. Beato Reiser O. S. B. in collegio internationali sancti An-
selmi de Urbe, philosophiae professore exarata. — Tomus tertius : Naturalis

philosophiae IV. pars : De ente mobili animato. — Taurini-Romae,
Marietti 1937. xvi-621 S.

Die Neuausgabe des Cursus philosophicus kommt mit diesem Bande

zum Abschluß. Er enthält die ganze Lehre über die Seele, die nach aristo-
telisch-thomistischen Grundsätzen als Teil der Naturphilosophie behandelt
wird, weil die Seele (auch die geistige Menschenseele) Form des Körpers
ist. Die Stoffgliederung schließt sich engstens an die Bücher des Aristoteles
« Über die Seele » an : von der Seele im allgemeinen ; von der ernährenden
und sinnlichen Seele (erstes und zweites Buch des Aristoteles ; von der
vernünftigen Seele (drittes Buch). Joh. vom hl. Thomas erweist sich auch
hier als gründlicher Kenner der aristotelischen Philosophie, der es versteht,
diese Philosophie nach der Weiterentwicklung, die ihr durch den hl. Thomas
und die Thomistenschule zuteil wurde, anschaulich darzustellen. Es sei

hier verwiesen auf meine Besprechungen über den ersten und zweiten Band
dieser Neuausgabe (Divus Thomas, VIII. Bd. [1930], 3. Heft ; XI. Bd.
[1933], Heft). — Aus dem reichen Inhalt dieses Bandes mögen nur
hervorgehoben werden die so gründlichen und klaren Ausführungen über
das Erkennen, über die Wurzel des Erkennens und die ebenso vortrefflichen
Darlegungen über den Ursprung der Ideen.

Eine vortreffliche Beigabe dieses Bandes sind die ihm angefügten
Indices : Index biblicus, index aristotelicus und thomisticus, index perso-
narum und rerum (S. 429-621). — Der Index biblicus gibt das Verzeichnis
der in allen drei Bänden angeführten Schriftstellen unter Angabe von
Kapitel und Vers. Dem Index aristotelicus und thomisticus ist eine Liste
aller Werke des Aristoteles und des hl. Thomas vorausgeschickt, auf die
sich der Verfasser in seinem Cursus bezieht. Bei jedem Werke wird ein

Divus Thomas. 15



226 Literarische Besprechungen

Urteil abgegeben über dessen Echtheit, über die Zeit, zu der es verfaßt
und in welchen Ausgaben es zu finden sei. Dann folgt das Verzeichnis
aller im Cursus aus Aristoteles und Thomas angeführten Stellen. Der
Index personarum gibt zuerst von den im Cursus angeführten Verfassern
eine kurze Notiz über deren Leben und Werke. Dann werden die
Lehrpunkte angedeutet, für die sie namhaft gemacht wurden, unter Anführung
der Seite, Spalte und Zeile, wo sie angeführt sind. Das Sachverzeichnis
ist äußerst reichhaltig. Nicht nur werden die philosophischen Lehrpunkte
herausgehoben, sondern auch außerdem auf alles sonstwie Wissenswerte
hingewiesen. Für das Sachverzeichnis hatte der Herausgeber wohl schon
Vorarbeiten in den älteren Indices. Aber er hat sie weitergeführt und
vervollständigt.

Rom (S. Anselmo). P. Jos. Gredt O. S. B.

Maurice Blondel : L'Action. Tome I : Le problème des causes secondes

et le pur agir. — Paris, Alcan. 1936. 492 pp.
Nous nous acheminons, à une allure étonnamment rapide, vers

l'achèvement de l'œuvre philosophique de M. Maurice Blondel, fruit d'une vie
de travail serein et de profonde méditation. Les deux volumes consacrés
à la « Pensée », celui sur « L'Etre et les êtres » sont la préparation de celui
que nous avons sous les yeux. Ils ont très nettement tracé les tendances
de la philosophie blondélienne. La « pensée », au sens intégral du mot, ne
se réalise que dans la « pensée de la pensée ». L'Etre n'est pas ces ombres
d'être qui s'étalent dans l'espace et évoluent dans le temps ; c'est la
plénitude de l'Etre qui est Dieu. Lorsque l'esprit s'élève à travers la hiérarchie
des êtres, il rencontre à tous les stades des failles, des « fissures », qui nous
contraignent à monter à un « palier » supérieur, où l'on découvre les mêmes
trous béants. Seule la réalité de Dieu nous permet, par un acte d'humilité,
de combler les gouffres et de nous abandonner en pleine sécurité entre
les bras de l'amour divin. Toute cette philosophie est un itinerarium mentis
ad Deum.

Qu'on n'imagine pas d'ailleurs qu'au moyen des premiers principes
on aboutisse nécessairement à la réalité existentielle de Dieu. M. Blondel
admet maintenant, et très explicitement, la valeur rationnelle des preuves
classiques de l'existence de Dieu ; mais les premiers principes présupposent
déjà Dieu pour avoir toute leur portée objective. Aussi, à un moment donné,
il faut une « option » intellectuelle, dirigeant notre pensée vers son but,
vers la réalité pleine, éminemment existentielle, du Dieu-amour.

Et quand nous avons ainsi conquis l'Etre, la Pensée pure, nous découvrons

la fatale insuffisance de toute philosophie humaine. Toutes ces

spéculations se terminent par un cri vers le Père céleste, par une prière
de philosophe, implorant le secours d'une révélation et d'une grâce
surnaturelles.

Nous ne prétendons nullement donner un aperçu, même imparfait, de
la philosophie que M. Blondel nous livre dans ses trois volumes précédents.
Nous n'entendons mettre au jour ni le souffle puissant du philosophe, ni la



Literarische Besprechungen 227

noblesse de ses conclusions, ni ses préoccupations d'orthodoxie, ni les
réserves que suscitent certaines de ses idées. Nous voulons simplement
tracer la ligne maîtresse que semblent suivre les ascensions de M. Blondel.
Il n'est pas inutile de l'avoir sous les yeux si l'on veut comprendre ce que
nous apporte le nouvel ouvrage du vénérable philosophe d'Aix.

Encore un obstacle sérieux se dresse sur notre route. Nous n'avons
que le premier volume de ce travail, qui doit encore être suivi d'une étude
ultérieure, où M. Blondel déterminera l'attitude du chrétien en face des
conclusions philosophiques. Or, M. Blondel nous avertit à plusieurs reprises
que son œuvre ne donnera lieu à un jugement décisif que quand elle sera
achevée. Nous devons donc nous contenter de donner un aperçu général
sur le problème que l'auteur veut examiner dans cette première partie de

l'ouvrage, et de noter en passant les réflexions qu'elle suscite. Notre
jugement ne peut être que provisoire. Ainsi le veut M. Blondel, et ainsi
l'exige la justice.

On se souvient toujours de la fameuse thèse de 1893, portant le même
titre. Ce livre a produit une agitation extraordinaire dans les milieux
catholiques. On le rattachait au « modernisme », à l'immanentisme ; on y
voyait une nouvelle méthode d'apologétique, exaltée par les uns, considérée
comme singulièrement dangereuse par les autres. Il faut constater que
nous nous trouvons devant un ouvrage nouveau. Pas une ligne de l'ancienne
« Action » n'a passé dans ce volume. On constate avec plaisir que plusieurs
des critiques qu'on lui adressait il y a quarante ans sont écartées par des

affirmations nettes et énergiques. L'auteur reconnaît qu'une partie notable
de son premier livre, celle qui a été le plus violemment attaquée, était
« prématurée ». D'autre part, il nous avertit que ce nouvel ouvrage « étend
et complète les perspectives ébauchées » dans la thèse de 1893. Les positions
de M. Blondel sont précisées ; des interprétations fâcheuses sont rectifiées ;

mais les idées fondamentales de l'ancienne « Action » se retrouvent dans
le nouvel ouvrage et méritent l'attention des philosophes et des théologiens.

Une remarque préalable nous paraît ici de mise. M. Blondel use beaucoup
de métaphores, que nous appellerions des symboles. Us ne sont pas toujours
très clairs. On est exposé à négliger les réserves indispensables — d'ailleurs
presque toujours suggérées par l'auteur même — ce qui donnera lieu à des

interprétations excessives et des controverses sans issue. En pareil ouvrage,
nous aimons mieux le terme propre et sec, dût-on le traiter de scolastique,
aux fioritures littéraires, qui pour être suggestives, peuvent être trompeuses.

En outre, M. Blondel attribue parfois à des adages classiques un sens

qui n'est pas classique. Sa tendance à les sortir de leur dure coquille verbale

pour les faire vivre et assurer leur fécondité est extrêmement heureuse ;

nous l'approuvons de tout notre cœur. Mais nous craignons qu'il ne retienne
parfois que la formule verbale, et lui donne une signification que personne
n'a jamais soupçonnée. Prenons, par exemple, le fameux : operari sequitur
esse. Peu de formules sont plus fécondes. Celle-ci signifie : i° Que l'opération
est postérieure à l'être et suppose l'être ; — ce qui écarte le dynamisme
radical et ne nous permet pas de dire que « rien n'est, tout devient ».

— 20 Que pas un être, au moins dans l'ordre des êtres, n'est dénué d'opéra-



228 Literarische Besprechungen

tions : l'existence entraîne l'opération et par conséquent le devenir ; — ce
qui met en pleine lumière cette finalité à laquelle M. Blondel attache à
très juste titre une si grande importance. Par là se trouve écarté le statisme
de Parménide, qui menace toujours les constructions des scientistes.
— 3° Que l'être est proportionné à son opération. En dernière analyse nous
ne connaissons les êtres que par leurs opérations. — Voilà les trois sens de

l'adage ; chacun est éminemment fécond. Est-il certain que M. Blondel,
entraîné par la formule verbale, ne lui en attribue aucun autre, peut-être
contestable et stérile

M. Blondel affirme à plusieurs reprises que « ce qui n'opère pas n'est
pas ». Le deuxième sens de l'adage lui donne parfaitement raison ; mais il
paraît parfois l'affirmer avec une énergie qui semble compromettre le premier
sens. L'être, une essence actuée par l'existence, n'est pas l'opération. L'idée
d'être n'implique pas, par soi, celle d'opération, alors que celle-ci implique
certainement celle d'être. L'auteur ne semble pas aimer l'expression
traditionnelle « acte pur » appliquée à l'être de Dieu. « Actus » lui paraît impliquer
une passivité — comme quand nous disons : actum, est, « c'est fait ». — On
dirait que M. Blondel regrette un peu l'abandon du terme « causa sui »,

comme caractérisant l'être de Dieu. Malgré toute la tolérance qu'on peut
avoir pour notre pauvre langage, lorsqu'il s'agit des analogies les plus
élevées, le « causa sui » reste une intolérable absurdité. Et 1 'actus purus
n'a rien à voir avec l'action. Il exclut tout simplement la dernière ombre
de potentialité dans l'ordre d'être. En ces matières, il est particulièrement
délicat d'altérer une terminologie justifiée par des siècles de spéculation.

Mais revenons au livre. La deuxième partie du volume, presque aussi
étendue que la première, est constituée par des « excursus », des «

compléments historiques et solutions des objections » qui présentent parfois un
grand intérêt, qui mériteraient une sérieuse étude, mais que nous devons
négliger en ce moment pour nous attacher à la doctrine positive.

Ce premier tome étudie théoriquement l'action, par l'analyse minutieuse

des notions et de tout ce qu'elles impliquent. Le second volume
prendra contact avec la pratique effective pour noter sa jonction, imparfaite
d'ailleurs, avec la théorie. C'est ce que l'auteur s'efforce de nous faire
comprendre dans la « conclusion requérante » qui termine cette première
partie.

Celle-ci est précédée d'une « préparation », où le problème se précise
et où s'esquissent les conclusions essentielles. M. Blondel constate que
l'action a été peu étudiée par les philosophes. On ne signale guère que des
actions transitives, impliquant une passivité qui n'est certainement pas
l'action. Presque jamais on ne s'est élevé jusqu'à l'Agir pur, immanent à

lui-même, qui est nécessairement présupposé aux « causes secondes ».

Celles-ci doivent être « embrayées » sur un Agir qui n'est qu'Agir.
Les faits d'expérience ne nous donnent que des étapes d'un continu,

à peu près comme le cinématographe. Au delà il faut découvrir la réalité
métaphysique de l'action ; et elle soulève deux problèmes fondamentaux :

i° Comment concevoir un Agir, complètement immanent à lui-même
N'est-ce pas expliquer obscurum per obscurius 2° Comment peut-on



Literarische Besprechungen 229

reconnaître un véritable agir aux causes secondes, alors qu'elles semblent
emprunter toute leur efficacité à l'Agir pur

Et dès cette « préparation » l'auteur rappelle une idée qui lui est chère :

la philosophie de l'action est la « charnière » d'une philosophie intégrale.
C'est là que se rencontrent la « vue » et la vie. — Le présent ouvrage doit
donc être le centre de la philosophie blondélienne. On lui a reproché, à propos
de la thèse de 1893, de vouloir substituer une « philosophie de l'action »

à la philosophie de l'être, et même à la philosophie de la pensée de Descartes.
Nous soupçonnons que les volumes précédents ont pour but principal la
réfutation de ce reproche, la rectification de certaines erreurs qu'on imputait
à M. Blondel. L'action reste pour lui le centre du réel. C'est plus que le
« devenir » ou la « pensée » ; et c'est très bien. C'est moins que l'être, au
sens métaphysique du mot, puisque l'action n'est qu'une face de l'être ;

et nous craignons bien que M. Blondel n'échappera pas encore aux attaques,
justifiées ou tendancieuses, qu'il a subies il y a quarante ans.

Nous sommes frappé par l'analogie entre le second problème soulevé

par M. Blondel et celui que se pose Karl Barth. Le pessimiste théologien
protestant se demande comment la créature peut être, si Dieu est. M. Blondel
se demande comment la créature peut agir si Dieu agit. Nous nous
permettons de faire observer que notre notion de l'agir nous vient indiscutablement

de la créature. Cette action implique l'action de Dieu, c'est certain ;

mais nous ne découvrons celle-ci que par l'analyse de celle-là. Mettre en
question l'action des « causes secondes », en raison de l'action de Dieu, c'est
supprimer le point de départ qui nous mène à la notion d'action divine. Nous

craignons bien qu'il n'y ait là un renversement de l'ordre de la connaissance

— renversement que nous découvrirons encore au cours de l'ouvrage.
Après la « préparation » vient encore une « partie liminale ». Elle nous

donne une très fine analyse des significations que prennent les mots « âysiv,

agere, action ». Le verbe « agir » est neutre, ce qui semble suggérer que
l'action n'est pas, par soi, transitive. — L'étude de l'action se limite souvent
au déroulement des moyens nécessaires et au résultat. Or ni dans l'un ni
dans l'autre ne se trouve l'action. Celle-ci est un « élan initiateur », qui
ne se confond ni avec les moyens employés, ni avec le résultat. — C'est
là une très juste observation dont certains manuels devraient faire leur
profit. Ce n'est que de cette action véritable que l'on peut dire avec les

anciens : causa causando non mutatur, car les moyens et le résultat modifient
singulièrement la cause.

Enfin vient le corps de l'ouvrage, divisé en trois parties : i° Où trouver
une authentique action. — 20 Mystère du pur agir. — 30 Accession des

causes secondes à la cause première. Dans la première partie, l'auteur
examine l'action des « agents naturels » et celle de l'homme. Nous la
découvrons d'abord en nous et nous la projetons dans la Nature ; mais
dans l'agitation des agents naturels il y a énormément de passivité. Cependant,

contre le monisme et le pur mécanisme, il faut affirmer une véritable
action de ces agents naturels. Il ne faut évidemment pas confondre une
spontanéité de nature avec une initiative proprement dite ; mais la matière
et la vie purement organiques montrent une certaine plasticité que le



230 Literarische Besprechungen

déterminisme doit nécessairement exclure. Dans l'évolution du monde se
révèle une finalité, et par conséquent une idée immanente aux agents
physiques. — Nous croyons que cette étude contient des constatations
très justes et très opportunes, et aussi des explications très critiquables,
au moins dans leur expression.

Incontestablement, les agents naturels sont actifs. Nous les croyons
actifs même quand ils ne déploient qu'une simple spontanéité de nature.
La « plasticité » qu'on découvre dans la marche du monde matériel, et dont
aucun mécanisme ne rendra compte, indique très nettement une finalité
dans l'évolution et l'action d'une Idée. Mais cette Idée n'est certainement
pas celle des êtres qui évoluent — ce que M. Blondel note explicitement
ailleurs. La « méthode d'implication » nous la révèle comme « transcendante »

à tous les agents physiques ; et il importe de ne pas réduire la finalité à la
causalité efficiente. Nous sommes enclins à croire que M. Blondel ne
répudierait aucune de ces affirmations, mais nous craignons que ses expressions

ne soient pas toujours les plus opportunes, et n'éveillent la susceptibilité

de ses chatouilleux critiques.
Le problème se précise lorsqu'on aborde l'étude de Vagir humain. Il

a toute une substructure d'activités et de passivités inférieures ; nous y
constatons l'entraînement des passions ; mais en faisant abstraction de
tout cela, découvrons-nous dans l'initiative humaine Vagir pur Même
dans les « actus hominis » il y a une orientation qui dépasse la vie animale ;

en raison de l'unité de la forme substantielle, ils préparent les vrais « actus
kumani ». L'idée abstraite de l'action humaine peut être incomplète ; dans
l'action peut être impliquée une orientation qui échappe à la pensée.
L'action humaine est une unité supérieure à ses phases d'exécution ; elle
implique une finalité qui manifeste l'action des « primum movens ».

Qu'on examine d'ailleurs les activités propres à l'homme. On peut les
désigner par les termes : iroteïv, irpâxxetv et Osojpeïv.

Ilotstv est faire, qu'il s'agisse d'une table ou d'une poésie. En faisant,
suivant l'idée, nous produisons du nouveau ; quelque chose de transcendant
à l'univers lui devient immanent. Le nouveau ne vient donc pas d'en bas ;

il constitue une ascension qui implique une source d'en haut. Mais si le
Troteïv montre notre victoire sur la matière, il implique une servitude
manifeste ; en « faisant » nous devons nous plier aux exigences de la matière
et de la vie sociale.

Ilpâxxetv est agir ; et l'action est en nous. Nous nous formons nous-
mêmes en agissant. Même en faisant abstraction de l'ordre moral, nous
nous acheminons par l'action vers une fin transcendante aux opérations
particulières. Entre le noteiv et le npâxxsiv il y a opposition ; le premier
concerne l'œuvre produite ; le second se rapporte au producteur. Mais il
y a aussi connexion intime, car l'œuvre réagit sur l'agent pour l'ennoblir
ou le dégrader. Aussi n'est-ce pas là que nous trouverons l'agir pur.

En est-il de même du ôetopeïv N'avons-nous pas dans la contemplation

le pur agir sans passivité Celle-ci s'y atténue sans doute ; mais
si l'on recherche tout ce qu'implique la contemplation réelle des hommes,
on constate qu'elle n'est jamais pure contemplation. Jamais elle n'atteint



Literarische Besprechungen 231

l'unité plénière et parfaite que sa notion semble exiger. Elle révèle de
multiples passivités, car sans cesse elle s'appuie sur les acquisitions antérieures.

Nulle part donc dans les activités humaines nous ne découvrons l'agir
pur. Faut-il en conclure qu'il n'y a pas de causes secondes C'est bien
là qu'aboutissent le monisme, le panthéisme cosmique et les rêves de la
théosophie. Mais transporter l'action uniquement à 1' « Un et Tout » est
une impossibilité ; car ce « Un et Tout » ne réalise pas les conditions
essentielles de l'agir. Monistes, panthéistes et théosophes en appellent au omnis
determinatio negatio est. M. Blondel estime que c'est là une pure absurdité.
Si nous, causes finies et déterminées, n'agissions pas, il serait impossible
d'expliquer la conscience de l'action, et sans cette conscience on n'a plus
aucun droit d'affirmer l'agir divin. Aussi ces doctrines fallacieuses supposent
sans cesse ce qu'elles prétendent éliminer.

Nous constatons avec plaisir que toute cette partie de l'ouvrage contient
des analyses sagaces et des idées précieuses. Mais dans la controverse avec
le monisme des difficultés, classiques cependant, et qui arrêtent bien des

esprits, restent trop dans l'ombre. Omnis determinatio limitatio est. Cet
adage, pris au sens de Spinoza ou de Rosmini, est évidemment faux et
lourd de conséquences funestes. La détermination de la nature humaine,
comme animalité rationnelle, n'est assurément pas une négation. Mais
toute détermination dans l'être implique manifestement une limitation,
et par conséquent la négation d'une perfection ultérieure. Il aurait été

opportun que M. Blondel eût appliqué sa vaste et pénétrante intelligence
à ce problème fondamental.

En outre, n'oublions pas que le monisme trouve sa base, sinon la plus
solide, au moins la plus fascinante, dans l'analyse de l'action transitive
qui est déclarée impossible. Nous croyons qu'un examen plus approfondi
de ce problème aurait jeté une lumière, au moins indirecte, sur des thèses

particulièrement chères à M. Blondel.
L'impossibilité de découvrir le pur agir dans l'ordre du monde nous

contraint de le chercher ailleurs. Par là le philosophe passe à la deuxième
partie de son ouvrage, consacrée au « mystère du pur agir ». Elle est divisée
en deux sections. La première note en dix apories les « ombres et clartés »

qui entourent le pur agir. La seconde s'efforce de nous faire saisir le
« rayonnement du mystère inviolé ».

Au début, l'auteur nous prémunit encore contre l'idéalisme, le faux
mysticisme et l'agnosticisme. Il affirme encore que l'action est le vinculum
entre la pensée et l'être. Or partout nous trouvons la passivité, opposée
à l'action. Dès lors, les initiatives des êtres finis ne sont-elles pas illusoires,
et l'idée de cause n'est-elle pas une fiction La pensée et l'être dépendent
donc de la possibilité d'affirmer le pur agir.

Mais celui-ci est entouré pour l'intelligence humaine de ténèbres
épaisses. D'où les apories. Toute action nous semble transitive ; de par
sa notion même, elle semble devoir produire quelque chose. L'agir pur
devrait être cause de lui-même : causa sui, ce qui est contradictoire. Il
devrait agir pour agir, sans aucune production ; n'est-ce pas là du simple
verbiage Il n'est pas concevable que le pur agir doive subir sa propre



232 Literarische Besprechungen

nature comme une immanence imposée et close. Au sujet de toutes ces
difficultés, M. Blondel fait des réflexions parfois profondes ; mais il estime

que la plupart des expressions reçues : « moteur immobile, pensée de la
pensée, acte pur » sont ambiguës. L'identification de la pensée et de l'agir
rend les deux termes indiscernables, mais toute action implique la pensée,
et le pur agir inclut l'Amour incréé. L'auteur se défend de faire de la
théologie ; mais la doctrine chrétienne est un fait qu'aucun philosophe
ne peut ignorer. Elle fournit des termes ; elle suggère des solutions ; et
nous mène à une esquisse de la Trinité qui, d'ailleurs, ne viole en rien le
mystère.

Les autres apories se rapportent à la connexion entre la pensée et
l'action. M. Blondel s'élève vigoureusement contre la prétention d'ériger
l'action en absolu, comme si nous étions les jouets d'une influence occulte
de l'Univers total. La pensée ne serait alors qu'une illumination passagère
sans dynamisme propre. C'est sur pareille aberration que s'appuient les
fameuses et funestes théories de la race, de la collectivité. Elles aboutissent
à la scandaleuse identification du succès et du droit. Ce qui montre à
l'évidence la contradiction interne de ces fantasmagories, c'est que ces
activistes nietzschéens donnent un sens au devenir, qu'ils poursuivent
un idéal, ce qui soumet derechef l'action à la direction de l'idée.

Nous n'aimons pas beaucoup la seconde section de cette deuxième
partie, qui veut nous montrer le « rayonnement du mystère inviolé ».

M. Blondel nous prémunit contre l'agnosticisme, mais il doit procéder
par « couples d'affirmations et de négations ». N'aurait-il pas été plus
instructif de trouver ici un exposé clair et net des idées de M. Blondel sur
la « connaissance analogique »? Il y fait allusion ; mais sa nature propre
reste dans l'ombre. La connaissance analogique procède aussi par
affirmation et négation verbales et imaginatives ; mais elle les dépasse dans
l'unité intellectuelle. C'est ainsi qu'elle vainc l'agnosticisme, et dépasse
cet anthropomorphisme qui doit particulièrement répugner à M. Blondel.

Nous croyons que « acte pur », dégagé de toute passivité, vaut mieux
que « pur agir », que M. Blondel semble lui préférer. Si l'agir pur semble
impliquer une perfection quelconque, — et qui peut en douter — il est
parfaitement contenu dans l'acte pur, compris comme toute la tradition
l'a compris.

Il est singulièrement difficile de distinguer la manière dont l'auteur
conçoit l'Infini comme « pur agir » de la fameuse causa sut que M. Blondel
sacrifie cependant. Le maître d'Aix ne peut pas admettre que Dieu soit
une « nature » qu'il subirait comme nous subissons la nôtre. En a-t-Il une
qu'il « agit » Lui-même sans productivité Il y aurait beaucoup de choses
à dire à ce sujet. Dieu est « Etre ». Si la « nature » implique une détermination

d'être, et par conséquent une restriction, Dieu n'a aucune « nature »,

ni par soi, ni par son « agir ». Dieu est Etre, non pas l'être que nous obtenons
par abstraction « indéterminative », et qui constitue le fond de toutes nos
conceptions particulières. Il est la totalité de l'Etre, sans restriction, et
par conséquent, en ce sens, sans détermination de « nature ». Saint Thomas
dit parfois que nous obtenons la notion de Dieu par « abstraction » ; mais



Literarische Besprechungen 233

il est manifeste qu'il ne s'agit pas ici de cette abstraction « indéterminative »

qui établit les genres et les espèces. Il s'agit de l'abstraction « intégrative »

qui écarte, non les déterminations mais les négations qu'elles entraînent,
qui nous achemine vers le maxime taie dans l'ordre d'être, et le dépasse

par connaissance analogique.
L'appel aux données de la Révélation nous paraît toujours dangereux

en philosophie. On s'expose toujours à « violer le mystère », et à des
rapprochements arbitraires que même la connaissance analogique ne peut pas
dominer. Nous admettons parfaitement que les dernières conquêtes de
la spéculation philosophique sont d'immenses points d'interrogation.
Nous aboutissons à des gouffres que seule la Révélation chrétienne peut
combler, si l'on ne veut pas s'abandonner au désespoir intellectuel, ou à

quelque mythe platonicien. Mais ni la Trinité, ni la participation à la
nature divine qu'on appelle la grâce, ni la solution adéquate de l'angoissant
problème que tout homme réfléchi se pose sur sa destinée, rien de tout
cela « ne surgira dans le cœur de l'homme » aussi longtemps qu'il ne dispose
que des ressources de sa raison, aussi longtemps qu'il ne peut faire que
de la philosophie.

Notons encore que l'amour qui doit jouer un rôle décisif dans la
philosophie blondélienne, apparaît ici un peu comme un deus ex machina.
Une analyse plus poussée aurait été utile. C'est cet Amour qui rend possible
la vraie causalité des causes secondes et les revêt de liberté.

Enfin, la troisième partie de l'ouvrage parle de « l'accession des causes
secondes à la Cause première ». Nous y trouvons la répétition de bien des
idées avec laquelle la première partie nous avait familiarisé. — Cette
« accession » des causes secondes n'est pas du tout le retour néo-platonicien
à l'Un. — Les êtres inférieurs agissent vraiment ; leur évolution n'est
nullement cyclique, ce qui révèle leur initiative. — Les organismes ne sont
pas des automates ; ils s'appuient sur les agents inférieurs ; mais ils possèdent
une unité et un agir propre. L'organisme prépare en quelque sorte la
conscience.

Les grands problèmes surgissent lorsqu'on aborde l'étude de « l'accession

» des causes libres à la Cause première, dans l'ordre d'efficience et l'ordre
de finalité. — L'homme peut diriger vers soi l'activité des agents inférieurs ;

mais il ne peut pas oublier qu'ils ont une finalité propre, intrinsèque, et
qu'il doit la respecter. Dans chacune de nos initiatives libres, le Bien infini
est nécessairement impliqué ; mais comme nous sommes en possession des

principes suprêmes, nous sommes tentés de nous déifier en agissant par
nous et pour nous, et d'introduire ainsi le désordre dans le plan divin. Il
est possible à l'homme de résister à la volonté de Dieu. Sa connaissance
est imparfaite ; des faiblesses se manifestent dans sa nature ; mais la lumière
qui luit dans son intelligence est suffisante pour que sa liberté s'élève au-
dessus des motifs et des mobiles. — La volonté de Dieu finit toujours par
s'accomplir ; les révoltes de l'homme échouent ; et sa soumission à la volonté
divine semble bien indiquer qu'en dernière analyse tout vient de Dieu. Mais
l'indéniable réalité du sacrifice et la victoire de l'homme sur la concupiscence
et sur l'univers montrent avec une pleine évidence que sa causalité est



234 Literarische Besprechungen

réelle et efficace. Supprimer l'activité des créatures équivaut à leur enlever
toute raison d'être.

Les créatures ne doivent pas seulement se résigner à souffrir des
événements. Elles doivent devenir les collaboratrices de Dieu. Et ici, à

titre d'hypothèse, on peut soupçonner une collaboration surnaturelle de
Dieu et de l'homme. M. Blondel se défend énergiquement de tout semi-
rationalisme, de tout modernisme, de tout naturalisme immanentiste. Il
ne s'agit que d'une hypothèse, d'un problème qui vient s'insérer dans nos
dernières conclusions philosophiques au sujet de l'activité libre de l'homme.
Tout le champ reste libre pour l'apologétique objective, historique,
traditionnelle.

Les problèmes que soulève cette dernière partie ont fixé l'attention
des philosophes depuis des siècles. Cette collaboration de Dieu et de
l'homme dans l'exécution du plan divin peut seule donner un sens à la vie
et à l'activité libre de l'homme. Il faut être reconnaissant à M. Blondel
de nous l'avoir rappelé ; mais nous avons l'impression que dans son exposé
les questions ne sont pas toujours formulées avec toute la netteté désirable,
et que ses réponses sembleront un peu flottantes. L'initiative libre de
l'homme est certaine. Le mal moral en est le signe palpable ; la nature de
nos opérations intellectuelles en est l'inébranlable preuve. Mais « l'embrayage »

de cette activité libre sur l'universel agir de Dieu reste dans l'ombre. On ne
peut évidemment pas pénétrer dans le mystère de l'action divine ; mais des

problèmes se posent au sujet de l'acte libre, conditionné par l'agir divin.
Nous ne croyons pas que M. Blondel méprise ces grandes « apories » ; on
sera un peu surpris cependant de ne pas en trouver ici une mention explicite,
ne fût-ce que sous forme d'apories. Les trouverons-nous dans le second
volume de l'ouvrage

Nous permettra-t-on, après cette longue et insuffisante analyse, de
noter ici deux remarques qui nous paraissent atteindre tout le travail de
M. Blondel

i. Le maître ne semble découvrir l'action pure que lorsque l'agir est
dégagé, non seulement de tout déterminisme, mais aussi de toute passivité.
Nous avouons ne pas comprendre. « Ce qui n'agit pas n'existe pas » ;

M. Blondel l'affirme à plusieurs reprises. Un être purement passif ne se

conçoit pas, dès qu'on admet l'ordre de finalité : unumquodque est propter
suam operationem. Quelle que soit donc la passivité des « agents naturels »,

ils agissent. Même ce qui résulte de la spontanéité naturelle ou de l'entraînement

des passions contient une véritable action, méritant pleinement le

nom d'action. Il nous paraît étrange que M. Blondel aille chercher le « pur
agir » dans l'action divine, que nous n'atteignons que par la plus laborieuse
connaissance analogique.

Il nous semble même que personne n'est moins autorisé à prendre
cette attitude que M. Blondel. Ses ingénieuses et utiles analyses nous
rappellent qu'il est absurde de confondre l'action avec ses conditions
préalables ou avec son résultat. Elle est l'élan initiateur distinct de ses
antécédents et de son effet. La spontanéité de la nature, les impulsions du
dehors, la tyrannie des passions sont bien des antécédents ou des conditions



Literarische Besprechungen 235

de l'élan initiateur. Celui-ci reste toujours, et réalise pleinement les exigences
de la notion propre de l'action.

2. De là résulte notre seconde remarque. M. Blondel renverse les
termes de l'ordre de la connaissance ; et nous craignons bien que cette
méprise ait voilé la limpidité de ses spéculations. Il constate que tout
d'abord nous avons conscience de notre propre action, et que nous la projetons

dans les êtres de la Nature qui nous sont inférieurs. Dès l'abord, nous
avons donc la notion pure d'action, applicable à tous les êtres de l'univers.
C'est là notre point de départ. Mais partout l'analyse révèle de multiples
relativités et dépendances. L'action transitive, outre sa difficulté foncière,
implique l'imperfection d'une dualité ou d'une multiplicité, et par conséquent
une dépendance. Ce caractère transitif s'atténue à mesure que nous nous
élevons dans la hiérarchie des êtres jusqu'à ce que nous découvrons la plus
haute immanence que les réalités de la Nature puissent offrir à notre regard,
jusqu'à cette opération qui est son propre terme : intellectio est intelligere.
Nous constatons donc que l'action est d'autant plus parfaite qu'elle est
plus immanente. La notion générique d'action s'applique « univoquement »

à tous les agents de la Nature ; mais in univocis latent multa analoga. Encore
l'immanence de l'opération intellectuelle, du Sswpetv, est très relative.
C'est la substance de l'homme qui opère par l'intelligence ; et l'opération
n'affecte pas la substance comme telle.

Mis à part tout le conditionnement de l'intelligere qui certes implique
multiplicité et dépendance, il y a là une ombre de transivité qui ne permet
pas de voir dans nos opérations intellectuelles l'agir parfait, bien qu'il y
ait là, comme ailleurs, l'agir pur. Et la « méthode d'implication » doit
découvrir en tout agir les dépendances foncières de tout être vis-à-vis de

l'Etre divin.
C'est à partir de là qu'analogiquement nous pouvons penser à l'action

de Dieu, identique à son être. Mais c'est aussi à partir de là que nous nous
heurtons au mystère. Cet agir n'est plus cause ; car l'être de Dieu n'est pas
causé. Cet agir philosophiquement considéré, n'admet plus aucune distinction

de principe et de terme. C'est là que tout devient ténèbre pour le
philosophe ; c'est là que toute spéculation devient silence — ce silence

que le théologien peut animer par le murmure surnaturel de la Révélation.
Bref, si M. Blondel avait commencé par dégager la notion générique

de l'action, il aurait saisi dès l'abord Vagir pur. La « méthode d'implication »

lui aurait montré que la perfection hiérarchisée de l'action — majus et

minus — nous mène à l'idée du « maxime taie ». Il aurait dépassé par
connaissance analogique toute la hiérarchie et aurait découvert l'Agir
divin, sur lequel tout agir, comme être et comme devenir, doit être
« embrayé ». Nous croyons que cette marche naturelle aurait apporté
beaucoup de clarté aux conclusions qui lui tiennent à cœur.

Et quand tout est dit, nous nous réjouissons de la publication de ce
volume. Nous y voyons le fruit mûr d'une intelligence profonde et sincère,

qui dans les intelligences réfléchies et sincères peut neutraliser le poison de

nos erreurs contemporaines les plus funestes. Quelle que soit l'attitude qu'on
prenne devant l'œuvre de M. Blondel, elle doit laisser des traces jusque dans



236 Literarische Besprechungen

l'enseignement élémentaire : l'étude de l'action doit prendre sa place à

côté de celle de l'être, du devenir, de la pensée. M. Blondel est entouré du
respect de tous. Qu'il sache que ce respect se double d'une profonde gratitude.

Fribourg. M. de Munnynck O. P.

Moraltheologie — Mystik.

B. H. Merkelbach 0. P. : Summa Theologiae moralis. Altera editio.
Tomus primus (786 p. 8°) ; Tomus secundus (1029 p. 8°) ; Tomus tertius
(1023 p. 8°). — Paris, Desclée de Brouwer. 1936.

Viel Lobendes ist über diese Summa gesagt worden. Ich verweise
nur auf die begeisterten Worte, womit P. Lavaud in dieser Zeitschrift (1932
S. 113-119) den ersten Band begrüßte, und auf die anerkennenden Zeilen
in den Analecta O. P. (1937 p. 51), wo die zweite Auflage besprochen wird.
Ohne Zweifel war dieses Buch ein diu desideratum sowohl innerhalb des
Dominikanerordens wie außerhalb desselben in den Kreisen derer, die
sich eingehender mit Thomas befassen. Prümmers Manuale Theologiae
moralis, so vorteilhaft es auch von manchem andern Moralbuch absticht
und so energisch es den engsten Anschluß an Thomas sucht, hat ihn doch
nicht nach allen Richtungen hin in der ersehnten Weise gefunden. Bei
M. tritt diese Gefolgschaft äußerlich in der Anordnung des Stoffes und
innerlich in der Beweisführung und selbst in der Übernahme der Thomasworte

so evident zu Tage, daß in dieser Beziehung wohl schwerlich mehr
verlangt werden kann. Dieser enge Anschluß an Thomas ist der größte
Vorzug dieses Buches. Das möge des Lobes genug sein, wenngleich sich
noch vieles sagen ließe über glückliche neue Fragestellungen, über viele
geschickte Lösungen und anschauliche Beispiele. Ich nehme an, daß dem
Verf. ein Hinweis auf das, was dem vorzüglichen Werke noch zu fehlen
scheint, lieber ist als eine langatmige Wiederholung von weihrauchduftenden
Lobeshymnen. Zuerst sei im allgemeinen bemerkt, daß der enge Anschluß
an Thomas auch seinen Nachteil hat. Ich kann mir das Buch denken in
den Händen der Studenten, die dem Cursus St. Thomae folgen, die also
— ich gebrauche hier ein Wort, das M. ablehnt — spekulative Moral
hören und die sich nebenher mehr oder weniger selbständig die praktische
Moral anzueignen haben. Daß aber Studenten, die einer solchen
Einführung entbehren, großen Nutzen ziehen sollten aus einigen
Beweisführungen, die in Form von stark gekürzten Thomasworten oder auch
in wörtlicher Anführung von schwierigen Thomasstellen geboten werden,
will mir nicht sehr wahrscheinlich scheinen. Ich verweise auf S. 27, wo
in der Anmerkung ein Thomastext, um den man sich in der spekulativen
Moral stundenlang mühen kann, ohne jede Erläuterung steht, als ob er
sonnenklar in sich sei. Unter diesem Gesichtspunkte bedarf auch die
Editio altera wohl noch einer erneuten Durchsicht.

Im ersten Band vermisse ich gleich zu Anfang eine Abhandlung über
Gott als das letzte Ziel, dem zu Ehren wir uns zu betätigen haben, wie
Prümmer dies in seiner propositio prima S. 20 zum Ausdruck bringt. M. ver-



Literarische Besprechungen 237

weist dies S. 23 n. 12 und 13 in die Dogmatik und beschäftigt sich statt
dessen mit der beatitudo. Vielleicht hat ihn der Anfang der I-II dazu
verleitet ; allein da war zu bedenken, daß Thomas in der Summa die ganze
Theologie, Dogmatik und Moral zusammenfaßt. Wer bloß die Moral
behandelt, muß, wo es not tut, aus der I und III pars Anleihe machen.
Verf. tut das sonst auch. Hier wäre I q. 44 a. 4 heranzuziehen gewesen in
der Aufstellung, daß der Mensch vor allem dazu berufen ist, Gott zu
verherrlichen. Aus dieser Auslassung ergibt sich dann wohl die etwas schiefe
Bezeichnung unserer Moral als Eudaemonismus rationalis (S. 120 n. 129).
Das klingt doch zu anthropozentrisch, wo hingegen die christliche Moral
wesentlich theozentrisch ist. Verf. spricht in der Folge recht oft von der
Ehre Gottes, die wir anstreben müssen, er spricht sogar (S. 35 n. 28 und
S. 36 n. 4) sehr schön davon ; aber das scheint, weil die tiefere Begründung
ausgelassen wurde, fast wie aus der Luft gegriffen. Um durch die vermißte
Darstellung den Band nicht zu erbreiteren, hätten die Fragen, ob in diesem
oder jenem Einzelding des Menschen Seligkeit besteht, zusammengefaßt
werden können, ohne daß dadurch die Vollständigkeit oder Klarheit der
Doktrin gelitten hätte.

Im zweiten Band scheint mir die Abhandlung über die conscientia
nicht in allem geglückt zu sein. Sie wurde in den Traktat de prudentia
aufgenommen. Und das mit Recht. Aber wäre es nicht besser gewesen,
hier die ganze Lehre von der conscientia zu bringen, anstatt ein Stück
davon im ersten Bande der Abhandlung über de lege vorauszuschicken
Mir erscheint das als eine störende Teilung. In Verbindung mit der
conscientia kommen die Moralsysteme zur Darstellung, und zwar ausführlich.

Und doch nicht so anschaulich und übersichtlich wie in den vielen
andern Moralbüchern.

Verf. stellt S. 92 n. 93 die These auf : Etiam in dubio de cessatione vel
impletione legis remanente post diligens examen, videtur homo posse
acquirere conscientiam certam de actionis honestate vi principii : Lex
dubia non obligat. Darnach muß man schließen, daß Verf. Probabilist ist,
denn, wenn er auch die Probabilisten reden läßt und die Bedeutung der
These als « secundaria » abschwächt, so schließt er doch S. 94 : « Hinc
non dicimus : Legi incertae satisfit adimpletione dubia ; sed : Lex non est
amplius certa, ac proinde ei satisfieri non debet ». Man erhält freilich
im folgenden den Eindruck, als ob Verf. nicht recht wage, bei seiner
Bevorzugung des Probabilismus zu verharren. Er läßt die Vertreter der
verschiedenen Systeme mit weit ausgeführten Argumenten gegen einander
auftreten und überläßt zum Schluß S. 105 dem Leser die Wahl.

Mir scheint dieser Abschnitt der schwächste in dem sonst so
vortrefflichen Buche. Es wird auch wohl kaum ein Leser diese Bevorzugung
des Probabilismus bei M. erwartet haben, denn seit Alexander VII. 1656
den Orden aufforderte, die laxen Ansichten des Probabilismus zu bekämpfen,
hat kein Dominikaner von Namen ein Buch zu dessen Gunsten geschrieben.
M. tritt aus einer fast 300 jährigen Tradition des Ordens heraus. Daß
er aus der Periode der thomistischen Erneuerung im XVI. Jahrhundert
einige klingende Namen von scheinbaren Vertretern des Probabilismus



238 Literarische Besprechungen

anführen kann, will nichts bedeuten, da damals das Thema nicht
ausdrücklich zur Diskussion stand. Verwunderlich ist, daß Verf. den Aequi-
probabilismus als eine Ausgestaltung des Probabilismus ansieht (S. 991)
und dadurch den hl. Alphons zu ehren glaubt. Tatsächlich hätte dann,
was die Moralsysteme angeht, der Heilige in vanum gearbeitet, denn M.
gibt sich nicht mit dem Aequiprobabilismus zufrieden, sondern strebt
den Probabilismus moderatus an. In Wahrheit ist der Aequiprobabilismus
die logische Weiterentwicklung des Probabiliorismus. Daran ändert die
Tatsache nichts, daß St. Alphons gerade gegen die Vertreter des
Probabiliorismus die schärfsten Fehden auszufechten hatte. Wenn M. glaubte,
mit dem Aequiprobabilismus nicht auskommen zu können, dann konnte
immer noch das S. 104 recht stiefmütterlich von ihm behandelte Compen-
sationssystem herangezogen werden. Damit wäre Verf. in der Tradition
geblieben und hätte sich nicht vergeblich abzumühen gebraucht in dem
Versuch, die Ausdehnung des Prinzips : Lex dubia non obligat auf das
Dubium de cessatione legis zu erweisen.

Zum dritten Band habe ich nur zu bemerken, daß die lakonische
Kürze in der Behandlung der Zensuren wohl wenige Leser befriedigen
wird. Entweder mußte der Traktat ganz fortbleiben und der Leser an das
lus verwiesen werden, oder aber er mußte etwas mehr bringen als ein
dürftiges Gerippe, das nur 9 Seiten in Anspruch nimmt. Da kommt der
Traktat de indulgentiis noch besser weg, obwohl für die praktische Moral
die Lehre von den Zensuren doch wichtiger ist als die vom Ablaß.

Noch einige Kleinigkeiten seien angeführt. S. 108 und in steht
Püffendorf statt Pufendorf. S. 140, Quaestio quarta, Einleitung, stimmt
nicht zu dem, was Verf. selbst S. 137 n. 140 lehrt und auch nicht mit
I-II q. 18 a. 5 ad 1. S. 178 n. 191 ist wohl elicit statt eligit zu lesen.

Durch diese Ausstellungen wird nichts zurückgenommen von dem
anfangs gespendeten Lob. Es sollten nur Einzelheiten angeführt werden,
die einer ernsten Beachtung wert scheinen, damit dieses für die Ausgestaltung
der praktischen Moral wichtige Werk in sich selbst noch immer
vollkommener gestaltet werde.

Walberberg. P. Hieronymus Wilms O. P.

K. Weinzierl : Die Restitutionslehre der Frühscholastik. — München,
Hueber. 1936. vin-200 SS.

Die Zeit des aufblühenden wissenschaftlichen Lebens, das XII.
Jahrhundert samt dem ersten Viertel des XIII., wo das Studium des Römischen
Rechtes durch die Glossatorenschule von Bologna wiederbelebt und die
Disziplin des Kanonischen Rechtes durch das Dekret Gratians begründet
wurde, wo die Theologie über die Sentenzen des Lombarden zur Summa
Aurea des Wilhelm von Auxerre fortschritt, wird hier untersucht in ihrer
befruchtenden Einwirkung auf die Ausgestaltung der Restitutionslehre.
Die Glossen zur Hl. Schrift, die theologischen Sentenzen, Summen und
Quaestionen, die Werke der Legisten und Kanonisten sowie die theologisch-



Literarische Besprechungen 239

kanonistischen Beichtsummen werden zu diesem Zweck genauestens
überprüft. Jeder der zahlreichen Autoren wird gesondert behandelt und sein
Beitrag zur Restitutionslehre auf die kürzeste Form gebracht und
gebucht.

Das Schlußergebnis, wobei der große Einfluß der Juristen auf die
Restitutionslehre der Theologen eigenst betont wird, besagt, daß, wenn
auch die Restitutionslehre der Frühscholastik noch nicht die Klarheit,
Einheitlichkeit und Vollständigkeit der Hochscholastik aufweist, sie doch
zeugt von einem frischen Interesse an dieser nicht leichten Frage und
von einem ernsten Streben nach Vollendung. Man kann nur wünschen,
Verf. möge seinem Vorsatz treu bleiben und auch die Restitutionslehre der
andern Perioden, vor allem der Hochscholastik, zur Darstellung bringen.

P. Hieronymus Wilms O. P.

H. Bon : Précis de médecine catholique. — Paris, Alcan. 1936.
xn-768 pag.

Le titre de cet ouvrage ne doit pas faire illusion sur son contenu : il
ne s'agit pas ici d'un traité de médecine rédigé par un catholique pour des

catholiques, mais d'une « synthèse des questions médico-religieuses »,

autrement dit, d'une étude sur « les rapports de la médecine avec les dogmes,
la morale et la législation de l'Eglise catholique ». Car, remarque justement
l'auteur, « la médecine athée ne peut être la même que la médecine catholique

: que l'on accepte ou que l'on nie l'existence de l'âme, l'existence
d'êtres surnaturels pouvant agir soit spirituellement, soit matériellement
sur nous, cela change morphologie, physiologie, pathologie, thérapeutique,
déontologie ».

Tout en voulant n'être qu'un Précis, cet ouvrage fournit une somme
énorme de renseignements sur des sujets intéressant la médecine et la
religion, aussi bien dans le présent que dans le passé : je signale, par exemple,
« L'étude médicale de la vie et de la Passion de Notre-Seigneur ». Sous le
titre général : Les prodiges biologiques, il traite de l'inédie, des prodiges de

sang, de l'incorruptibilité, de la possession et du spiritisme ; ailleurs, des

guérisons surnaturelles et des névroses. On y trouvera exposés divers
problèmes d'importance pour la morale, touchant la chasteté, l'eugénisme, le
nudisme, le duel, le suicide, la crémation, l'anesthésie, l'euthanasie, l'hypnotisme,

l'embryotomie. Tout un livre intitulé : La médecine et les sacrements,
abonde en données pratiques, notamment au sujet du baptême et du
mariage.

Il est impossible d'analyser un pareil travail ; ce qui vient d'être indiqué
ne représente qu'une faible partie des questions qu'il aborde. Une riche
bibliographie, jointe à chaque chapitre, signale les études spéciales qu'on
pourra consulter avec fruit. On ne peut donc que recommander cet ouvrage ;

il n'est pas inopportun d'ajouter qu'il a reçu l'imprimatur de l'archevêché
de Besançon.

Fribourg. A.-M. Jacquin O. P.



240 Literarische Besprechungen

A. Stolz 0. S. B. : Theologie der Mystik. — Regensburg, Pustet.
i936- 253 SS.

Entsprechend der Begriffsbestimmung, die Verf. von der Theologie der
Mystik gibt : « Teil der Gesamttheologie, der sich die Aufgabe stellt, die
höhere Art christlichen Erkennens in seinen Grundlagen aufzuweisen,
in seinem Eigensein darzustellen und zu deuten » (S. 248), sucht er,
ausgehend von der allgemein angenommenen Definition der christlichen
Mystik als erfahrungsmäßiges Erfassen der Gegenwart Gottes und seines
Wirkens in der Seele (S. 13), dies als zum Wesen des christlichen Lebens
gehörend aus der Tradition nachzuweisen und in seinen Beziehungen zu
den großen christlichen Geheimnissen darzustellen. Zu diesem Zweck
zeigt er, wie die mystische Erfahrung Beziehung hat zum Paradiese Gottes,
der Anschauung im Himmel, zu Christus, zur Herrschaft des Teufels, zur
Kirche, zur ersten Gnadenausstattung Adams und zur allerheiligsten
Dreifaltigkeit. Unter diesem sechsfachen theologischen Gesichtspunkte
wird das mystische Ereignis näher untersucht. Das Schlußergebnis aller
6 Kapitel lautet gleich : Die mystische Begnadigung gehört zur christlichen
Vollkommenheit, weil sie auf die himmlische Visio hingeordnet, weil von
Christus allen verdient, weil nötig zur Zerstörung der Herrschaft des

Teufels, weil von der Kirche in ihren Gnadenmitteln allen geboten, weil
in Adam vorgebildet, weil so allein das Bild der Dreifaltigkeit in der Seele

entsprechend zum Ausdrucke kommt.
Das mystische Ereignis selbst wird mit peinlich sorgfältiger Meidung

alles Psychologischen nur ontisch näher bestimmt als Gebet, das in sich

unaussprechlich, das alle psychologische Erfahrung überragt, dem die
Gaben des Hl. Geistes als Prinzipien, die Aszese als Vorbedingung dient.

Verf. wählt in bewußtem Abweichen von Garrigou-Lagrange zum
Ausgangspunkt seiner Untersuchung den Bericht des hl. Paulus von seiner
Entrückung ins Paradies. Der Raptus Pauli gehört aber ganz offenbar,
und Verf. gesteht das gern zu, nicht zum eigentlichen Wesen der Mystik ;

er wäre im Traktat der mystischen Begleiterscheinungen als etwas ganz
Außerordentliches zu behandeln. Es muß also befremden, daß etwas
Außerordentliches zum Ausgangspunkt genommen wird, und zwar so,
daß darauf immer wieder zurückgegriffen wird, um das Ordentliche zu
erklären. Dennoch hat Verf. in geschickter Heranziehung der mystischen
Lehren, die die Väter, vor allem der hl. Gregor der Große anläßlich der
paulinischen Entrückung darlegen, sein Ziel erreicht. Freilich, es werden
mehr große Parallelen gezogen als stringente Beweise erbracht ; doch liest
sich das Buch deshalb auch sehr leicht, und es muß auch zugegeben werden,
daß die Begriffsbestimmung beständig in neuer Beleuchtung erscheint,
und daß die Zugehörigkeit der Mystik zum christlichen Vollkommenheitsideal

wohl nie so klar dargetan wurde, und damit auch die Berufung aller
zur Mystik und die Erlaubheit, um mystische Gnaden zu bitten. Weniger
will befriedigen, was Verf. aufstellt bezüglich des Nicht-notwendig-seins
einer besonderen seelischen Haltung bei der mystischen Erfahrung und
der diesbezüglichen Unzulänglichkeit der psychologischen Forschung. Auf



Literarische Besprechungen 241

die psychologische Seite des mystischen Ereignisses ist Verf. nicht
eingegangen ; er hat dies wohl entsprechend dem Charakter des Buches vermieden,
weil er S. 248 unterscheidet zwischen Theologie der Mystik und mystischer
Theologie, und dieser die Erforschung des Ereignisses zuweist. Allein
etwas Unbefriedigendes hat es doch an sich, wenn stets von Erfahrung
die Rede ist, und nie die besondere Art dieser Erfahrung eingehender
aufgedeckt wird. An die Gaben des Hl. Geistes, wo dazu der Ort gewesen
wäre, geht Verf. fast widerwillig heran. Und doch hätte das Buch gewiß
dadurch gewonnen, wenn der modus passive se habendi herausgestellt
worden wäre ; dann hätte sich auch die besondere, der Mystik eigene
Seelenhaltung ergeben, die freilich deshalb nicht immer psychologisch feststellbar
zu sein braucht, wenigstens nicht in den Anfängen. Dadurch wäre die
Doktrin besser abgerundet worden als durch die Darlegung der unmittelbaren

göttlichen Erfahrung nach Gardeil, gegen die sich doch vieles
einwenden läßt. Auch die Auöassung der geistigen Sinne (S. 224) will mir
weniger gefallen ; und warum es keine erworbene Beschauung geben soll
(S. 17), ist wirklich nicht ersichtlich. Die geniale Art, womit Verf. jedoch
dies alles den großen mystischen Wahrheiten eingliedert, hat etwas so
Gewinnendes, daß man die eigene Ansicht zurückstellen möchte, wenn es

auch schwer wird, wie da, wo P. Mager aus dem Lager Poulains mitten
unter die Schüler Garrigous versetzt wird.

Walberberg. P. Hieronymus Wilms O. P.

F. Hermans : Mystique. — Bruxelles, Editions de la Cité chrétienne.
1936. 433 Pag-

Das sprachlich sehr vornehme und gedanklich äußerst reichhaltige
Buch ist dem Andenken des Abbé Henri Brémond gewidmet und damit
auch schon in seiner Grundrichtung gekennzeichnet. Verf. war dem
berühmten Auetor der Histoire littéraire du sentiment religieux en France
sehr befreundet. Beide wollten das vorliegende Werk April 1933
durchgesprochen haben, allein die plötzliche Erkrankung und der frühe Tod
Brémonds verhinderten dies. Eine wesentliche Änderung hätte die
Aussprache dem Buche wohl nicht gebracht, denn wo es von Brémond abweicht,
ist dies so klar begründet, daß Brémond dem gewiß als erster zugestimmt
hätte. Das Buch will kein abschließender Traktat über die Mystik sein,
sondern bloß ein Essai über ein in Wahrheit unerschöpfliches Thema.
Näher wird der Zweck S. 371 angegeben : « Ce livre est un effort pour
saisir, chez les saints les plus grands, leurs leçons essentielles, afin de
connaître les sentiers, les circuits et même les fausses pistes de l'itinéraire
qui mène à Dieu. » Das Buch hat 3 Teile, streng genommen sollten es 2 sein,
denn die beiden ersten gehören unter der Überschrift Doktrin zusammen.
Aber da 3 angeführt werden, geben wir hier den Inhalt. Der erste bringt
die Quelle der Mystik, die heiligmachende Gnade, das göttliche Leben,
das Reich Gottes in uns und erläutert sie durch Worte des hl. Paulus und
Johannes. Das Ganze wird abgerundet durch eine Abhandlung über Fra
Angelico als Maler der Gnade. Es fällt dies Letztere, so schön es ist, aus

Divus Thomas. 16



242 Literarische Besprechungen

dem Rahmen des Abschnittes heraus. Der zweite Teil handelt von den
Prinzipien und Problemen der Mystik. Bei der Untersuchung des Gebetes
wird die systematische Anleitung zur Betrachtung und der Gebrauch
des Buches doch zu sehr unterschätzt : « Tel est exactement le but du livre
thérésien et newmanien : non pas nous fournir des idées, mais nous mettre
dans l'attitude de la prière » (S. 99). Insbesondere kommt l'oraison de simple
regard zu Darstellung, und zwar in ihrem Verhältnis zur Liebe, zur reinen
Liebe. In dieses Gebet verlegt Verf. das eigentlich mystische Ereignis, das

er als Rencontre bezeichnet : « Il apparaît comme certain que la Rencontre
mystique est le contact non d'une image de Dieu, mais de Dieu lui-même
à la fine pointe » (S. 23). Auch die Probleme, die Einsamkeit, Gleichmut
und Leiden aufgeben, kommen zur Sprache. Der dritte Teil enthält die
Zeugnisse der Heiligen und Geistesmänner, die durch ihre Autorität die
bisher vorgetragene Doktrin stützen sollen. Von den Heiligen kommen
zu Wort : Bernard von Clairvaux, Theresia von Avila, Johannes vom
Kreuz, Alphons von Liguori und Franz von Sales. Letzterer in besonderer
Ausführlichkeit. Als Geistesmänner werden angeführt die Viktoriner,
die deutsche Schule mit Eckehard, Tauler, Seuse und Ruysbrock, dann
Gerson, Baker, Bérulle mit der französischen Schule, endlich Pascal und
Newman.

Mit der Aufstellung, daß die heiligmachende Gnade die eigentliche
Quelle der Mystik ist, werden heute viele einverstanden sein. « Le mystère
de la grâce sanctifiante est déjà mystique, et au fond la mystique s'entend
de l'activité divine de la grâce sanctifiante» (S. 29). Die Folgerung, daß
alle zur Mystik berufen sind, ist auch berechtigt. Ob diese aber in das
Gebet de simple regard zu setzen ist, wird wohl bezweifelt werden. Es
hätte hier ohne Zweifel unterschieden werden müssen zwischen dem
erworbenen Gebet der Sammlung und dem der anfänglichen mystischen
Beschauung. Daß beide der Gnade entstammen, läßt sie noch nicht
miteinander verschmelzen. St. Alphons spricht doch unverkennbar von der
erworbenen Sammlung. Die Unterscheidung Bakers zwischen aktiver
und passiver mystischer Beschauung klärt nach meiner Ansicht die Sache
nicht, sondern verwirrt sie erst recht. Verf. betont, daß man den Mystikern
zugestehen müsse « un vocabulaire et un commentaire qui ne sont pas
ceux de l'école ». Dies gern zugestanden, darf aber doch bemerkt werden,
daß in einem wissenschaftlichen Werk über Mystik Gleichsetzungen wie :

« la prière est sainteté, et la sainteté prière (S. 103) und mystique sainteté :

sainteté livraison à la grâce sanctifiante manifestée dans les grâces
actuelles » (S. 289) nicht gerade der Klarheit dienen. Bezüglich der
Beurteilung der drei Geistesmänner : Pascal, Bérulle und Newman weicht Verf.
von Brémond ab. Er begründet seine Ansicht so trefflich, daß man ihm
gern beipflichtet und sich freut, daß dies schöne Werk über Mystik auch
zugleich ein wertvoller Beitrag ist zur Ausgestaltung der Histoire littéraire

du sentiment religieux en France.

Walberberg. P. Hieronymus Wilms O. P.


	LIterarische Besprechungen

