
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 15 (1937)

Artikel: Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin : ein Deutungsversuch
seiner Lehre auf ihrem geistesgeschichtlichen Hintergrund

Autor: Warnach, Viktor

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762769

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762769
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Erkennen und Sprechen
bei Thomas von Aquin.

Ein Deutungsversuch seiner Lehre auf

ihrem geistesgeschichtlichen Hintergrund.

Von P. Viktor WARNACH 0. S. B., Maria Laach.

Einleitung: Problem und Aufgabe.

Zu allen Zeiten ist das Denken der Sprache eng verhaftet

gewesen. Insbesondere gilt dies vom frühen Mittelalter, dessen geistige
Entwicklung wie kaum eine andere an das « Wort » gebunden war.
Nicht nur für die damalige Theologie stellten Offenbarung und kirchliche

Überlieferung die sprachtümlichen Quellen der Lehre dar ; auch
die Philosophie suchte ihr Wissen durch Berufung auf « auctoritates »

zu stützen, soweit sie überhaupt ein Eigenleben fristete. Die
Lehrmethode der mittelalterlichen « Schulen » bestand ja wesentlich in
der « lectio » und « traditio », sodaß die Denkinhalte zunächst nur in

sprachlicher Erscheinung gegeben waren. Gegenüber der oft allzu

gewissenhaften Auslegung der « textus » trat das selbständige Forschen

weit zurück. Bezeichnenderweise bildete schon im « Trivium » die

Grammatik mit der Dialektik den wichtigsten Gegenstand des

Unterrichtes. Als sich jedoch mit der Hochscholastik eine tiefere
philosophische Besinnung geltend machte, begann auch die Auseinandersetzung

mit der Sprache. Nominalismus und Realismus waren die

beiden Pole, zwischen denen sich die verschiedensten Lösungsvorschläge

des Sprach- oder Erkenntnisproblems bewegten. Man widmete

nun den sprachphilosophischen Fragen eine größere Aufmerksamkeit,
wofür die seit dem XIII. Jahrhundert immer häufiger werdenden
« tractatus de modis significandi » oder « grammaticae speculativae »

ein beredtes Zeugnis ablegen1.

1 Vgl. P. Rotta, La filosofia del linguaggio nella Patristica e nella Scola-
stica, Torino 1909, 244 fï. ; C. Baeumker, Geist und Form der mittelalterlichen
Scholastik, in : Studien und Charakteristiken zur Geschichte der Philosophie,
insbesondere des Mittelalters (Beiträge zur Geschichte der Philosophie und Theo-



Igo Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin

So konnte auch ein Geist von der Weite und Spannkraft eines

hl. Thomas von Aquin nicht achtlos am Sprachproblem vorübergehen.
Verband er doch mit dem spekulativen Grundzug seines Denkens,
das vornehmlich auf das Logische und Metaphysische gerichtet war,
eine scharfe Beobachtungsgabe und nicht zuletzt einen fein
ausgebildeten Sinn für die Sprache, der sich in seinen heute noch wertvollen
Auslegungen älterer Schriftsteller, vor allem in seinen
Aristoteleskommentaren deutlich kundgibt1. Überall suchte er möglichst unparteiisch

den « sanus intellectus » herauszuarbeiten und nahm dabei,

wenn es ihm angebracht erschien, die früheren Kommentatoren der
betreffenden Schriften zu Hilfe, wie etwa in seiner gegen die Averroisten
geschriebenen Abhandlung « De unitate intellectus » ed. P. Mandonnet

I p. 33 ss. ; 45 ; 47 s.) oder in der « Declaratio 108 Dubiorum ad

Magistrum Generalem » (q. 5 s. ; 8 ; 20 ss.)2. Mit großem Feingefühl
bemühte er sich der Eigenart fremder Idiome gerecht zu werden (vgl.
das Vorwort zu seinem Kommentar über « De divinis nominibus »

des Pseudo-Areopagiten, ed. P. Mandonnet II p. 221 s., sowie die

Exegese einzelner Stellen, etwa c. 1 lect. 1 p. 226 ; 234 ; c. 12

p. 631). Selbst sprachvergleichende Gesichtspunkte sind ihm nicht
fremd gewesen (II-II q. 45 a. 2 ad 2). Um eine zuverlässige
Textgrundlage für seine Auslegungen zu gewinnen, vergleicht er die
verschiedenen « translationes » und verbessert die « translatio antiqua »

oder « vitiosa » nach der « nova », die er sich vielfach durch seinen

Freund Wilhelm von Moerbeke besorgen ließ (cf. div. nom. c. 7
lect. 4 p. 534 ; c. 9 lect. 2 p. 573 ; I q. 56 a. 1 ad 1). Ja sogar
kritisches Quellenstudium treibt der Aquinate in dem Maße, als es

die ihm zu Gebote stehenden Mittel erlauben (Declar. ad Mag.
Gen. q. 22 ; 31 ; 55). Seinem historischen Scharfsinn entging es z. B.

nicht, daß der allgemein als aristotelisch geltende « Liber de causis »

logie des Mittelalters XXV, 1-2), Münster 1928, 64 ff. ; M. Grabmann,
Mittelalterliches Geistesleben I, München 1926, 109 ff. ; G. Paré, A. Brunei, P. Tremblay,
La Renaissance du XIIme siècle, Les écoles et l'enseignement (Publications de
l'Institut d'Études Médiévales d'Ottawa III), Paris-Ottawa 1933, Li1 fi.

1 Vgl. F. Brentano, Die Psychologie des Aristoteles, Mainz 1867, 228 f. ;

M. Grabmann, Thomas von Aquin, München 19358, 39 ff. ; 60 ff.
2 Wenn nicht anders angegeben, zitieren wir nach der Editio Leonina

(Romae 1882 ss.) und, soweit diese noch nicht vollendet ist, nach der Pariser
Ausgabe von S. E. Fretté (Paris 1871-1880). Die Texte aus den Opuscula
entnehmen wir der von P. P. Mandonnet O. P. besorgten Ausgabe : Opuscula omnia,
4 voll., Parisiis 1927).



Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin igi
eigentlich den Neuplatoniker Proklus zum Verfasser hatte (im dies-

bezgl. Kommentar lect. i, ed. P. Mandonnet I p. 196)1.
Auch für die persönliche Geistesentwicklung des hl. Thomas ist

die Sprache von weittragender Bedeutung geworden. Sprachtheoretische

Erörterungen über den Gebrauch und die Etymologie der
Namen bilden sehr häufig den Ausgangspunkt seiner Beweisführungena.
Aber er ist sich der Gefahren wohl bewußt, die eine allzu große

Abhängigkeit von der Sprache in sich birgt, da sie leicht eine « occasio

errori » werden kann (Pot. q. 9 a. 8 c). Deshalb mahnt er besonders

bei Behandlung der Glaubensgeheimnisse : « cum cautela et modestia
est agendum » (I q. 31 a. 2 c).

Eine gesonderte Sprachphilosophie hat der Doctor Communis

freilich nicht betrieben. Die Grammatik sah er wie die Logik als eine

« ars liberalis » an ; sie ist eine « facultas recte loquendi » und soll den

Menschen zur « oratio congrua » anleiten, die Thomas im Verein mit
der « constructio syllogismi » ein « opus rationis » nennt (I-II q. 56

a. 3 c ; ib. q. 57 a. 3 ad 3 ; In Boëth., De Trinit. q. 5 a. 1 ad 3).

Nur gelegentlich spricht er von der « scientia grammaticae » (I-II
q. 81 a. 2 c), versteht aber hierunter nichts anderes als die gewöhnliche

Schulgrammatik. In der Tat würde das einzelwissenschaftliche Studium
der Sprache keineswegs der Geistesart des Aquinaten entsprechen.
Vielmehr tritt er aus der Ganzheit seines gewaltigen Systems an die

Betrachtung der sprachlichen Erscheinungen heran. In diesem System
kommt nun der Theologie ein gewisser Primat zu, weshalb sie nicht
nur über die Gegenstände, sondern auch über die Wortbedeutungen
urteilt : « theologia, inquantum est principalis omnium scientiarum,
aliquid in se habet de omnibus scientiis ; et ideo non solum res, sed

nominum significationes pertractat » (I Sent. d. 22 expos, textus ;

cf. Pot. q. 10 a. 4 ad 14). Daher sind es auch meist theologische

Fragen, die den hl. Thomas veranlassen, seine Anschauungen über
die Sprache darzulegen. Verhältnismäßig selten regen ihn
gnoseologische Probleme dazu an. Mag man es auch bedauern, daß uns der

große Scholastiker keine ausführliche Abhandlung über die Sprache
hinterlassen hat, so wird dieser Mangel doch durch die wirklichkeits-

1 Siehe C. Baeumker, Witelo (Beiträge z. Gesch. d. Philos, d. Ma. III, 2),
Münster 1908, 188 f. ; M. Grabmann, Mittelalterliches Geistesleben II, München
1936. 413 ff-

2 Vgl. P. Rousselot S. J., L'intellectualisme de saint Thomas, Paris 1924 2,

167-171.



192 Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin

nahe Problemauffassung und universale Schau mehr als hinreichend
ersetzt. Es ist ja ein Kennzeichen seines synthetischen Denkens, daß

er meist von der übergeordneten, allgemeinen Ganzheit zum Besonderen

herabsteigt, und insofern kann man seine Methode eine apriorische
nennen. Jedoch seiner aristotelischen Einstellung gemäß trägt er
auch den Einzeltatsachen Rechnung, die er allerdings stets in ihrer
Beziehung zum Ganzen sieht. Das Einzelne erhält in seiner Sicht
eine Perspektive ins Universale und damit eine Stellung im Kosmos,
ohne daß es in seiner Eigenständigkeit aufgehoben oder nur übersehen

wird. Wenn man nun die Schriften des Aquinaten unter dem
sprachphilosophischen Gesichtspunkt durcharbeitet und die zerstreuten
Bemerkungen sammelt, wird man nicht ohne Erstaunen feststellen müssen,
daß er sehr weit in das Wesen der Sprache eingedrungen ist und manche
Einsicht darüber gewonnen hat, die für uns auch heute, ja gerade
heute anregend sein dürfte. Leider hat sich die sonst so erfolgreiche
Thomasforschung unserer Tage noch wenig mit diesem Thema befaßt.
Bis heute vermißt man eine monographische Studie über die

Sprachphilosophie des hl. Thomas. Obwohl wir uns nicht erkühnen, diese

Lücke ausfüllen zu wollen, möchte die vorliegende Arbeit doch einen

bescheidenen Beitrag dazu liefern, indem wir aus dem vielgestaltigen
Fragenkomplex eine Kernfrage herausgreifen, die uns wegen ihrer
zentralen Stellung einen tieferen Einblick in die Anschauungen des

Doctor Angelicus zu geben verspricht.

Als Ausgangspunkt unserer Untersuchung kann ein Text aus der
Summa Theologiae (I q. 34 a. 1 c) dienen, in dem Thomas gleichsam
thesenhaft seine Lehre zusammenfaßt. Es handelt sich hier um die

an sich theologische Frage : utrum verbum in divinis sit nomen
personale. Der Aquinate gibt darauf eine bejahende Antwort mit
folgender Begründung :

« Ad cuius evidentiam, sciendum est quod verbum tripliciter quidem
in nobis proprie dicitur : quarto autem modo, dicitur improprie sive
figurative. Manifestius autem et communius in nobis dicitur verbum
quod voce profertur. Quod quidem ab interiori procedit quantum ad duo
quae in verbo exteriori inveniuntur, scilicet vox ipsa, et significatio vocis.
Vox enim significat intellectus conceptum, secundum Philosophum, in
libro I Periherm. (c. 1 n. 2, Editio Berolin. 1831, p. 16 a 3 s.) : et iterum
vox ex imaginatione procedit, ut in libro De Anima (lib. II c. 8 n. n
p. 420 b 32) dicitur. Vox autem quae non est significativa, verbum dici
non potest. Ex hoc ergo dicitur verbum vox exterior, quia significat



Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin m
interiorem mentis conceptum. Sic igitur primo et principaliter interior
mentis conceptus verbum dicitur : secundario vero, ipsa vox interioris
conceptus significativa : tertio vero, ipsa imaginatio vocis verbum dicitur.
Et hos très modos verbi ponit Damascenus (De fide orthodoxa), in I libro,
cap. XIII, dicens quod verbum dicitur naturalis intellectus motus, secundum

quem movetur et intelligit et cogitet, velut lux et splendor, quantum
ad primum : rursus verbum est quod non verbo profertur, sed in corde
pronuntiatur, quantum ad tertium : rursus etiam verbum est angelus;
idest nuntius, intelligentiae, quantum ad secundum. — Dicitur autem
figurative quarto modo verbum, id quod verbo significatur vel efficitur :

sicut consuevimus dicere, hoc est verbum quod dixi tibi, vel quod
mandavit rex, demonstrato aliquo facto quod verbo significatum est vel
simpliciter enuntiantis, vel etiam imperantis » x.

Was sagt uns dieser Text Offenbar ist hier die menschliche

Sprache Gegenstand der Betrachtung, wie der Ausdruck « in nobis »

andeutet. Das menschliche Wort soll als Analogie für das göttliche
dienen. Es werden nun drei Arten von Worten im eigentlichen Sinne
(« proprie ») unterschieden und einer vierten Art in uneigentlichem
oder bildlichem Sprachgebrauch gegenübergestellt. Thomas beginnt
mit einer Analyse des äußeren Wortes, das ja offensichtlicher und
allgemeiner « Wort » genannt wird. Jedoch gleich zu Anfang betont

er, daß dieses Wort in zweifacher Hinsicht aus dem Inneren hervorgeht,

als Laut und als Bedeutungsträger. Ganz im Sinne des Aristoteles,

auf den er sich auch beruft, trennt er Laut (vox) und Bedeutung
(significatio) (s. unten S. 209)2, und sieht in letzterer die Wesensfunktion

des Wortes : « ein Laut, der nichts bedeutet, kann nicht 'Wort'
genannt werden ». Nun aber wird der Laut deshalb « Wort » genannt,
« weil er den inneren conceptus mentis bezeichnet ». Damit ist Thomas
tiefer in das Wesen der Sprache eingedrungen. Er hat die ursächliche

Abhängigkeit des äußeren Sprechens vom innerlichen Begriff erkannt
und folgert daraus («sie igitur»), daß dieser «zuerst und hauptsächlich»

«Wort» genannt werden müsse. Nach seiner Auffassung ist also

das Sprachgeschehen ein wesenhaft innerer Vorgang, aufs engste mit

1 Vorläufig müssen wir auf eine eigentliche Übersetzung verzichten, da
wir uns angesichts der feingegliederten und äußerst biegsamen Terminologie
des hl. Thomas (vgl. F. A. Blanche, Sur la langue technique de saint Thomas
d'Aquin, Revue de Philosophie XXX (1930) 7-30) nicht der Gefahr einer Um-
deutung aussetzen dürfen. Wir halten uns daher vorerst an die Fachausdrücke
des Aquinaten selbst, und erst am Schluß unserer Darlegungen dürfen wir es

wagen, die thomistische Lehre in unsere moderne Begriffswelt zu übertragen.
2 Hier noch im weiteren Sinne genommen.

Divus Thomas. 13



IQ4 Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin

dem begrifflich geformten Erkennen verknüpft. Erst an zweiter Stelle

kommt dem Laut der Name « Wort » zu, und zwar insofern als er den

inneren Begriff bezeichnet. Als dritte Art des « Wortes » führt der

Doctor Angelicus die LautVorstellung an. Um seiner Aufzählung der
« Wortarten » ein gewisses Gewicht zu geben, zumal er sie ja hier nicht
näher begründen kann, beruft er sich auf eine « auctoritas », freilich
nicht auf den « Philosophus », sondern auf den Kirchenvater Johannes
Damascenus, der ebenfalls ein dreifaches Wort im dargelegten Sinne

unterscheidet. Schließlich kommt Thomas noch auf die vierte uneigentliche

Bedeutung des Terminus « verbum » als die durch Hinweis
bezeichnete oder auf Grund eines Befehls bewirkte Sache zu sprechen.

Im nächsten Abschnitt wendet er dann unter Heranziehung eines

Augustinuszitates (aus De Trinit. XV, 10) die gewonnene
Unterscheidung auf das Trinitätsgeheimnis an, indem er allein das innere

geistige Wort als Analogon zur zweiten göttlichen Person gelten läßt.
Wie ist nun die in jenen Darlegungen enthaltene Lehre über die

Sprache zu verstehen Was der Aquinate über das äußere Wort
und den Unterschied von Laut und Bedeutung sagt, dürfte heute

kaum auf Widerspruch stoßen. Daß er aber von dem vorgestellten
Sprechen ein anderes rein geistiges unterscheidet und dieses als Wort
im eigentlichen, ja sogar im ersten Sinne betrachtet, wird von
den meisten nicht ohne weiteres hingenommen werden. Allerdings
gibt Thomas zu, daß nach der allgemeinen Anschauungsweise unter
dem Namen « verbum » zuerst das äußere, bedeutungstragende
Lautgebilde verstanden wird ; diesem überkommenen Sprachgebrauch aber

stellt er ganz entschieden seine eigene Lehrmeinung entgegen, der-

zufolge die Sprache etwas Innerliches ist und im engsten Zusammenhang

mit dem Erkennen steht. Gewiß kommt hier keine der berüchtigten

« naiven Identifikationen » in Frage, die man so gern den

Scholastikern unterschiebt. Ein Denker wie Thomas wird heute wieder

zu ernst genommen, als daß man bei ihm aprioristische Konstruktionen
« ad hoc » vermuten würde. Doch müssen wir uns fragen, wie kommt

er zu seiner Auffassimg, und wie begründet er sie.

Aus dem Zusammenhang, in dem die Stelle sich findet, erfahren

wir, daß der Anlaß zu jenen sprachtheoretischen Erörterungen ein

theologischer ist. Hier, wie auch sonst, gibt gerade die Trinitätslehre
dem hl. Thomas Gelegenheit, seine Anschauungen über die Sprache
oder besser das Wort darzulegen ; sucht er doch eine Analogie für die

Eigenart der zweiten göttlichen Person, die in der Heiligen Schrift



Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin 195

und Väterlehre als das « Wort » bezeichnet wurde. Er glaubt sie in
dem inneren « conceptus mentis » gefunden zu haben, dem ja auch
ein gewisser Wortcharakter zukommt, ohne daß er die Unvollkommen-
heiten des äußeren Wortes teilt. Hierin darf man wohl das letzte
Motiv seiner Sprachlehre erblicken. Die geoffenbarte und durch die

kirchliche Tradition übermittelte Wahrheit vom göttlichen Worte ist
für Thomas zugleich das treibende und richtunggebende Moment in
der Betrachtung der sprachlichen Erscheinungen.

Damit ist aber noch nichts über die eigentliche Begründung der
thomistischen Sprachauffassung entschieden. Der Aquinate beruft
sich zwar, was auch der angeführte Text bestätigt, auf « auctoritates »,

in unserm Falle auf Aristoteles und Johannes Damascenus. Sonst

gilt vor allem der hl. Augustinus viel in unserer Materie1. Unter dem

historischen Gesichtspunkt sind demnach zwei Hauptarten von Quellen
zu unterscheiden : die griechische, insbesondere aristotelische
Philosophie und die patristische Tradition, die gerade in bezug auf das

Sprachproblem den hl. Thomas stark beeinflußt hat2. Jedoch würde

er sich mit einem bloßen Autoritätsbeweis nicht zufrieden geben ; er
sucht vielmehr eine sachliche Rechtfertigung seiner Anschauung zu
bringen. Schon die besprochene Stelle deutet eine solche an, und die

Zitate erscheinen hier mehr als Ornamente denn als eigentliche Beweise ;

sie könnten fehlen ohne Schaden für die logische Einsichtigkeit der

Darlegung. Das geht ganz deutlich daraus hervor, daß Thomas mit
eigenen Worten noch einmal dasselbe sagt, was er schon im Anschluß

an Aristoteles (Periherm. I c. 1 n. 2) vom Begriff als Bedeutung des

Wortes gesagt hat. Auf die nähere Begründung konnte Thomas an
dieser Stelle naturgemäß nicht eingehen. Auch sonst hat er sie

niemals in ausführlicher und systematischer Darstellung gegeben, da

er immer nur gelegentlich auf dieses Thema zu sprechen kam.
Vielmehr zerstreut wie die goldenen Steinchen in einem Mosaik leuchten
die Gründe bald hier, bald dort hervor und fügen sich, wenn man sie

in der Ganzheit des Systems schaut, zu einem klaren und sinnvollen
Bilde zusammen.

Eine zweifache Aufgabe ergibt sich für uns aus der vorläufigen
Interpretation des zitierten Textes, die nur zum Ziel hatte, das Problem,

1 Auf die Quellen der thomistischen Sprachlehre werden wir weiter unten
näher eingehen.

2 Vgl. M. D. Chenu O. P., Les « Philosophes » dans la Philosophie chrétienne
médiévale, Rev. sc. ph. th. 26 (1937) 27~4°-



ig6 Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin

wie es von Thomas gesehen wurde, zu umreißen. Zum ersten müssen

wir uns mit der Entwicklungsgeschichte der Frage bis auf Thomas
und mit den (historischen) Quellen seiner Lehre bekannt machen.

Auf dem so gewonnenen geschichtlichen Hintergrund wird sich die

Eigenart und das Wesen der thomistischen Sprachauffassung klarer
abheben, sodaß uns einsichtig wird, worin der Aquinate von früheren
Denkern abhängig ist, und inwiefern er zur Lösung der Frage durch
eigene Leistung beigetragen hat, wenn wir im zweiten Teil versuchen

werden, durch interpretierende und zugleich systematische Darlegung
den eigentlichen Lehrgehalt und dessen sachliche Begründung
herauszuarbeiten. Die vorliegende Arbeit soll also hauptsächlich eine Deutung
des hl. Thomas aus sich selbst durch Vergleichung der Texte
anstreben ; diese Deutung muß aber systematisch sein, weil man nur
aus dem ganzen Systemzusammenhang die einzelnen Lehrpunkte in
der richtigen Weise sichten und bestimmen kann.

Im Aufbau dieses zweiten Teiles unserer Untersuchung folgen
wir dem Gedankengang der Stelle aus der Summa Theologiae, die wir
als Ausgangspunkt wählten. Dementsprechend werden wir mit dem

äußeren Wort beginnen, das ja in der allgemeinen Ansicht zunächst
als « Wort » bezeichnet wird, weil es im Laut sinnlich wahrnehmbare
Gestalt angenommen hat, wie Thomas überhaupt bei seinem Forschen

am aristotelischen Grundsatz festhält, daß unser intellektuelles
Erkennen von der Sinneserfahrung ausgeht, was auch für die Sprachlehre
zutrifft (cf. Verit. q. 4 a. i). Die äußere Erscheinung der Sprache wird
nun vor allem unter dem Gesichtspunkt ihrer Leistungen (Funktionen)
zergliedert, wobei sich die Bedeutungsfunktion als die wesentliche
herausstellt. Man kann daher diesen Abschnitt auch als « phänomenologische

Analyse » (im weiteren Sinne) bezeichnen ; hat es doch Thomas
wie kaum ein zweiter verstanden, die einzelnen Phänomene klar zu
scheiden und zu bestimmen, wiewohl er die Methode der modernen

Phänomenologie (Husserl) nicht gekannt, wohl aber mit genialem
Instinkt benutzt hat. Da nun die Bedeutung des Wortes aufs engste
mit dem Begriff verknüpft ist, werden wir auf die weitere Frage
geführt: wie verhalten sich nach thomistischer Auffassung Sprechen und
Erkennen zueinander Durch diese Erörterungen hoffen wir, das

Wesen der Sprache und der Erkenntnis in thomistischer Schau tiefer
verstehen zu lernen, vornehmlich mit Rücksicht auf die Natur des

«inneren Sprechens», dem ja der Wortcharakter «primo et princi-
paliter » zugeschrieben wird. Hierauf haben wir die einzelnen Ergeb-



Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin 197

nisse in einer aus dem Geiste des Doctor Communis geborenen Synthese
zusammenzufassen, um von ihr aus die mannigfaltigen Erscheinungen
der Sprachwelt deuten zu können. Den Abschluß soll eine

Gegenüberstellung der thomistischen und der gegenwärtigen Sprachlehre
unter dem besonderen Gesichtspunkt unseres Themas bilden.

I. Die Geschichte des Problems vor Thomas.

1. Sprechen und Denken in der antiken Philosophie.

Die Frage nach dem Verhältnis von Denken und Sprechen ist
ein Grundproblem der Philosophie schlechthin. Schon dem primitiven
Menschen drängte sie sich auf ; war doch für ihn das Wort, insbesondere

der heilige Name, kein leerer Schall, sondern von dem gleichen « Mana »

durchdrungen wie die bezeichnete Sache und somit eine
Vergegenwärtigung ihres Wesens. In dieser Anschauung haben die Magie des

Wortes und der Euphemismus ihre Wurzeln. Ähnliches galt von den

Gedanken, als deren unmittelbaren Ausdruck der Naturmensch die
Worte ansah. So kam man zu der « naiven » Gleichsetzung von Sache,

Wort und Gedanke*. In ihr ist der vorgeschichtliche Ursprung unseres
Problems zu suchen.

Seine weitere Entwicklung aber strebte in zwei divergente
Richtungen auseinander : in eine religiös-metaphysische und in eine rationallogische.

Erstere gab sich vor allem in den Mythologien der Alten
kund, in denen das « schöpferische Wort » häufig die Funktion eines

kosmischen Urprinzips übernahm, wie die « Väc » der Inder (Rigveda

10, 125)2 oder der « Thot » bei den Ägyptern 3. Die andere « logische »

Richtung trat im allgemeinen später, oft in Verbindung mit der
Grammatik, hervor. So entwickelte sich in Indien aus den Bemühungen
um das Verständnis der alten Veden verhältnismäßig früh eine
(empirische) Sprachwissenschaft, die schon um 300 v. Chr. (Pänini) eine

erstaunliche Vollendung erreicht hatte4.

1 H. Werner, Die Ursprünge der Metapher, Leipzig 1919, 75 f. ; E. Cassirer,
Philosophie der symbolischen Formen I, Die Sprache, Berlin 1923, 56 ; K. Flachte,
Symbol und Idol, Berlin 1931, 115 ff. ; G. Mensching, Das Heilige Wort (Untersuch,
z. allgem. Religionsgesch. 9), Bonn 1937, 29 ff-

2 Bei P. Deussen, Allgemeine Geschichte der Philosophie I, x, Leipzig 19204,
146 ff.

3 E. Krebs, Art. « Logos » in : Lexikon für Theologie und Kirche VI, Freiburg
!9342, Sp. 630; G. Mensching, a. a. O. 11 ff.; 24 ff.

4 V. Thomsen, Geschichte der Sprachwissenschaft bis zum Ausgang des
19. Jahrhunderts (übers, von H. Pollak), Halle 1927, 3 ff.



198 Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin

Bei den Griechen treffen wir zwar den «Logos» (als Terminus)
zunächst nur im nüchternen Gewände der philosophischen Spekulation
an und erst viel später, wohl unter dem Einfluß der orientalischen

Religionen, besonders zur Zeit des Hellenismus, trat er in mythischer
Verkleidung auf1. Die Idee des Logos aber scheint auch der älteren

griechischen Mythologie, vornehmlich dem apollonischen Glaubenskreis,
nicht fremd gewesen zu sein ; denn es ist eine Eigentümlichkeit des

griechischen Geistes überhaupt, « Logos » und « Physis » bzw. « Kosmos »

in einer lebendigen Einheit zusammenzuschauen, die ihren Ursprung
aus dem « Mythos » ableiten dürfte2.

So kann man Heraklits kühnen Satz, der Logos sei das alles

Geschehen durchwaltende, rhythmische Weltgesetz (Vors. 12 B 31 ;

50) 3, eigentlich nur als einen ersten Erklärungsversuch der mythischen
Vorstellungen durch die Philosophie recht verstehen 4. Zwar hält
er noch an der Übereinstimmung der Worte und Gedanken mit den

Dingen fest ; doch die philosophische Reflexion macht sich schon bei

ihm klärend und zerlegend bemerkbar, indem er von den vereinzelten,
toten sTtea (Wörtern) den lebendigen X6yo? (Satz, Rede) unterscheidet,
der eine alle Gegensätze vereinigende Synthesis im Rhythmus des

Werdens darstellts.
Bei Parmenides dagegen tritt zum ersten Male das « Logische » in

Erscheinung6. Allerdings kommt auch in seiner Lehre der
Unterscheidung von Xoyoç und eicsa eine wichtige Aufgabe zu ; aber sie

erhält nun eine gnoseologische Note. Der « verläßliche » Logos steht
als Denken (v6rju.cz) der Wahrheit mit dem einheitlichen Sein in engster
Beziehung, und insofern bilden Denken und Sprechen mit dem Sein
eine wahrhafte Einheit : Xprj to léyew te vostv t'èôv I[/.p.svat (Frag. 18

B 6, 1 ; vgl. 8, 8 ; 8, 17 ; 8, 50) rb y^p «ùtô vosïv sstiv te xoec Etvat

(Frag. 18 B 5, 1). Anders steht es um den «trügerischen Bau» der

ETtsa. In ihrer Vielheit und Veränderlichkeit besitzen sie nur einen

1 H. Leisegang, Der Logos als Symbol, Blätter für deutsche Philosophie I
(1927-28) 298 ff.

2 O. Willmann, Geschichte des Idealismus I, Braunschweig 1907 2, 19 ff. ;

W. Jaeger, Paideia I, Berlin-Leipzig 1934, 2°b ff.
3 Nach H. Diels, Die Fragmente der Vorsokratiker, Berlin 1912 3.

4 W. Jaeger, a. a. O. 243 ff. ; H. Leisegang, a. a. O. 292 ff. ; Ders. Art.
«Logos» in: Realenc. d. class. Altertumswiss. XIII, 1 (1926), Sp. 1047 ff. ;

E. Hoffmann, Die Sprache und die archaische Logik (Heidelberger Abhandl.
z. Philos, u. ihrer Gesch. 3), Tübingen 1925, 6 ff.

5 E. Hoffmann, ebd. 1 ff.
6 W. Jaeger, a. a. O. 236 ff.



Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin 199

relativen Wahrheitswert und vermögen deshalb nichts als eine
unsichere Meinung (Soca) hervorzubringen l. Ihre Bedeutung verdanken
sie der menschlichen Einsetzung (Frag. 18 B ig ; vgl. 8, 39). Mit
dieser Behauptung tritt Parmenides in scharfen Gegensatz zur
pythagoreischen Lehre von dem natürlichen Ursprung (cpucs-.) der Namen,
findet aber einen Bundesgenossen in dem mehr soziologisch-kulturphilosophisch

eingestellten Demokrit, der die Sprache als ein
Kunsterzeugnis (riyvr\) auffaßt und dementsprechend ihre Entstehung oder
vielmehr ihren Gehalt durch künstliche Satzung (v<5jjuu) bestimmt
sein läßt2.

Jedoch erst die Sophisten brachen offensichtlich mit der
mythologischen Überlieferung und bahnten den Weg zur Trennung von
Sprechen, Denken und Sein an. Gewiß trugen sie hierdurch viel zur
Begründung und Entwicklung der Grammatik, sowie der Rhetorik
bei ; aber das willkürliche Moment in der Sprachbildung überbetonend

kamen sie schließlich zu einem relativistischen Subjektivismus
(Protagoras, Frag. 74 B 1), ja sogar zu einem «nihilistischen»
Skeptizismus, wie ihn Gorgias (Frag. 76 B 3) mit aller Entschiedenheit

verteidigt 3.

Diesem skeptischen « Nominalismus » gegenüber suchte die sokra-

tisch-platonische Dialektik die Möglichkeit wissenschaftlicher
Erkenntnis sicherzustellen. Sokrates wird zwar von den neueren
Forschern 4 nicht mehr als der « Entdecker des Begriffes » und der
« Definition » gefeiert ; es bleibt aber sein unbestreitbares Verdienst,
die eigentliche Aufgabe der Logik klar herausgestellt zu haben. Aus
den unbestimmten und schwankenden Wortbedeutungen soll man,
so fordert er, zur Erfassung des allgemeinen Wesens (sI8o?, rf âa-cé)

1 E. Hoffmann, a. a. O. 8-15.
2 Ebd. 15-27. Bemerkenswert ist, daß der Gegensatz zwischen <py<jst und

vöjim weniger die Genesis der Sprache als die Richtigkeit bzw. Naturgemäßheit
ihres Gehaltes betrifft, wie E. Hoffmann (ebd. 15 f. im Anschluß an H. Steinthal,
Geschichte der Sprachwissenschaft bei den Griechen und Römern I, Berlin 1890,

75 ff.) hervorhebt ; vgl. V. Thomsen, a. a. O. 7 f.
3 Vgl. O. Willmann, a. a. O. I, 355 ff. ; 367 f. ; /. Stemel, Piaton der

Erzieher, Leipzig 1928, 52 ; E. Hoffmann, a. a. O. 17 ff. ; 41 ; W. Capelle, Die
Vorsokratiker, Leipzig 1935, 327 ff. ; 333 f. ; 343 f. ; 350 ff.

4 Heinr. Maier, Sokrates, Tübingen 1913 ; J. Stemel, Art. « Logik » in :

Realenc. d. class. Altertumswiss. XIII, 1 (1926), Sp. 999 ff. ; Ders., Studien zur
Entwicklung der platonischen Dialektik von Sokrates zu Aristoteles, Leipzig
und Berlin 1931 2, besonders S. 142-155 ; vgl. auch K. Praechter, in F. Überwegs
Grundriß der Geschichte der Philosophie des Altertums Überweg-Praechter),
Berlin 1920u, 147 ff.



200 Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin

vorzudringen versuchen, das dann in der widerspruchsfreien Definition
(X<Jyoç) zur logischen Darstellung kommen könne. Die Erfüllung dieser

Forderung blieb jedoch dem größten aller Sokratiker, Piaton,
vorbehalten, dem es freilich erst in seinen späteren Dialogen (Sophistes,

Politikos, Philebos) gelungen ist, mit Hilfe der Diairesis den

kunstgerecht definierten (Klassen-)Begriff herauszuarbeiten.
Hierin liegt eines der intimsten Anliegen der platonischen

Dialektik beschlossen, und der Ausgangspunkt konnte kein anderer als

die Sprache sein, zumal für den griechischen Geist Sprechen und
Denken im « Logos » eine lebendige Einheit bilden1. Darum widmete

er schon im Kratylos seine besondere Aufmerksamkeit der Frage
nach dem Ursprung und Erkenntniswert der Namen. Wiewohl er
zwischen dem veränderlichen Laut (<p<ov-<j) und der dem Namen
eigentümlichen Bedeutung unterscheidet (tô toü 0vo|xaro; eî8o; 389 D ff.)
und die Namen als « Nachahmungen der Dinge im Laute » bezeichnet

(jjupjpaTa tpwv-fl 422 C), ist das Ergebnis des Dialoges doch ein mehr

negatives : aus den Namen können wir keine sichere Kunde über
das Wesen der Dinge vernehmen, da neben der natürlichen
Lautsymbolik bes. bei den Stammwörtern (424 D-427 C/D) auch die freie
Übereinkunft (tuvOt-xy,) ihre Entstehung mitbestimmt (435 D-440 D).
So sucht Plato die Einseitigkeit sowohl der Sophisten als auch der
Herakliteer zu vermeiden. Letztere gaben ja vor, durch ihre oft
willkürlichen Etymologien zur Wesenserkenntnis der Dinge gelangen

zu können 2.

Die Lösung, die der Kratylos gab, hielt sich nur an der
Oberfläche des Sprachproblems und konnte daher Piaton nicht befriedigen.
Er wollte tiefer in das Geheimnis der Sprache eindringen und dessen

geistige Wesensgründe aufdecken, was er vor allem in den Dialogen
der Altersjahre unternahm. Wenngleich hier das « Logische » mehr
in den Brennpunkt der Aufmerksamkeit rückt, so bleibt doch der

ontologische Dualismus zwischen den Ideen und den Erscheinungsdingen

1 E. Zelter, Die Philosophie der Griechen II, 1, Leipzig 1875 3, 529 ; J. Stemel,
Piaton der Erzieher, 283 ; P. Friedländer, Platon II, Leipzig-Berlin 1930, 523 :

« Überall (in Piatons Schriften) ist die Besinnung auf die Sprache das Mittel zu
positiver Aufklärung ».

2 Überweg-Praechter, 271 ff. ; E. Cassirer, a. à. O. I, 62 f. ; /. Stemel,
Philosophie der Sprache, in : Handbuch der Philosophie, hrg. von A. Ba.eum.ler
und M. Schröter IV A, München-Berlin 1934, 77 ; K. Büchner, Piatons
Kratylos und die moderne Sprachphilosophie (Neue deutsche Forschungen,
Abt. Philos. 16), Berlin 1936.



Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin 201

stets im Hintergrund des platonischen Denkens bestehen 1. Dieser
beherrscht auch die Welt des Sprachlichen. Wie wir sahen, stellt schon

der Kratylos den Gegensatz zwischen der idealen Bedeutung und der

kontingenten Lautmaterie heraus, der durch den [Aur^'ç-Gedanken
überwunden werden soll. Nun aber greift Piaton das Problem von
der gnoseologischen Seite an. Ist es doch der erkennende Mensch, der
zwischen jenen beiden Welten steht, da er einerseits durch die Schau

(sùvo^iç) Anteil an den Ideen gewinnen kann, andererseits aber gezwungen
ist, zu den Dingen der Sinnenwelt Stellung zu nehmen. Nach den
früheren Schriften konnte allein die vô-rjut; bzw. Stavoia, das « reine »

Denken, zur Anteilnahme an der idealen Wirklichkeit im Wissen
(eiuiCTT-qpcvi) führen ; von ihr völlig getrennt, hatte sich die ungewisse
8o!ja nur mit den Sinnendingen zu beschäftigen. Jetzt sucht Piaton
die Ideenschau mit der empirischen Erfahrung zu verbinden, indem
er Btävota und 8o;a miteinander vergleicht2.

An dieser Wende der platonischen Dialektik kommt dem Logos
eine entscheidende Bedeutung zu 3. Denken und Sprechen, die vordem
(vgl. bes. Krat. 397 C ff. ; 435 D ff. ; Phaidr. 260 B ff.) in schroffem

Gegensatz gesehen wurden, treten nunmehr in nähere Beziehung
zueinander. Ja, nach dem Theaitetos, der sich hauptsächlich mit dem
Problem des Wissens befaßt, ist sogar das Denken selbst (to SiavosTuôat)

nichts anderes als

« ein Gespräch (Xöyo;), das die Seele mit sich selbst über den Gegenstand
ihres Forschens hält. Eigentlich nicht wissend 4 teile ich dir dies mit.
So nämlich erscheint sie (Seele) mir : wenn sie denkt (Stavooupiv7|), tut
sie nichts anderes als sich unterreden (StaXéfeoôoci), indem sie sich selbst
fragt und antwortet, bejahend und verneinend. Wann immer sie aber,
sei es langsamer oder schneller vorwärtsschreitend, etwas definiert hat
(oofaaoa) und bereits ein und dasselbe behauptet (<p?j) und nicht schwankt,

1 Überweg-Praechter, 299 ; C. Ritter, Die Kerngedanken der platonischen
Philosophie, München 1931, 103 ff. ; 235 ff.

2 J. Stemel, Studien, 19 ff. ; 25 ff. ; 71 ff.
3 P. Friedländer (Platon II, 453) weist darauf hin, daß diese Frage schon

im Menon 97 B ff. und Symposion 202 A berührt wurde (vgl. U. v. Wilamowitz-
Moellendorf, Platon I, Berlin 1920 2, 281 ff. ; II, 152 f.). Auch sonst übernimmt
der Logos in früheren Schriften die Funktion eines Kriteriums der Wahrheit
(vgl. O. Apelt, Platonische Aufsätze, Leipzig-Berlin 1912, 38 ff.).

4 Zu dem (rr| eiSw; sei bemerkt, daß es nur den ersten Teil unseres Textes
angeht. So kann man mit C. Ritter (Kerngedanken, 236) die zitierten Worte
zu jenen « deflatorischen Erklärungen » rechnen, die « nach Piatons Sinn gewiß
als endgültig hingenommen werden dürfen ».



202 Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin

dann sehen wir das als ihre Meinung (SoSja) an. Wie ich das Meinen ein
Reden nenne, so auch die Meinung eine ausgesprochene Rede, jedoch
nicht zu einem anderen und nicht mit der Stimme, sondern schweigend
zu sich selbst » (189 E - 190 A) x.

An dieser Stelle gehen also Sdtja und Stâvota eine enge Verbindung
ein und zwar unter der Vermittlung des Xôyoç. Allerdings ist dieser

Xôyoç, wie Piaton ausdrücklich betont, nicht mit dem äußeren Sprechen
durch Stimmlaute zu verwechseln, obgleich auch er im wahrsten Sinne
als ein Gespräch bezeichnet werden muß. Er ist eben ein innerliches

Gespräch, das die Seele mit sich selbst ohne Laute führt. Somit gilt
es ein zweifaches Sprechen zu unterscheiden : ein äußeres lauthaftes
und ein inneres stimmloses Sprechen, welch letzteres mit dem Meinen
und Denken identisch ist.

Diese Deutung legt auch der Zusammenhang nahe, in dem sich
die angeführte Stelle findet. Piaton handelt von dem SotjoiÇetv als

einem Xéysiv icpôç sauxov oder rjj (190 C ; vgl. 190 A ; 195 E f.).
Dagegen wird die äußere Sprache oder « Erklärung » nicht ohne Ironie
abgetan, da sie nur

« eine Kundgabe seines Gedankens (to ty]v aüxoü Stavotav Ipupavrj tioiscv)
durch die Stimme in Zeit- und Hauptwörtern sei, als ob man seine
Meinung (8d!ja) in dem durch den Mund sich ergießenden Strom wie in
einem Spiegel oder in Wasser abbilde » (206 D).

Piaton spricht hier ohne Zweifel von einem anderen Logos als

vorher, da er ihn mit dem doch sonst nicht so geringgeschätzten Denken
identifizierte. Durch einen solchen äußeren Logos als « Erklärung »

oder « Wortdefinition »2 kann freilich das bloße Meinen nicht zum
Wissen ergänzt werden, da er dieses schon voraussetzt. Die
aufgestellte Bestimmung des Wissens als u.exà 8d?v|ç iÀr/ioùç Xdyo; (206 C)

bewegt sich demnach in einem circulus vitiosus, was auch dann
der Fall ist, wenn man den Xdyoç als beschreibende Aufzählung der
Bestandteile (206 E ff.) oder als Wesensdefinition durch Angabe
des unterscheidenden Merkmals (208 C ff.) nimmt. So schließt der

Dialog mit einer Aporie: der Logos scheint als Mittler zwischen
der Doxa und der Dianoia zu versagen, er kann « auch in seiner

1 Der Schluß des Textes lautet im Griechischen nach der Ausgabe von
I. Burnet (Oxonii 1930) : wax' sywye xo SoÇâÇsiv Xéyetv xaX<i> xai ty|V Xdyov

EtpTKuvov, où [iévTOi rcpb; dfXXov oOSè çwvij, àXXà <nyi) itpbç aûxdv.
r O. Apelt, Platon. Theâtet, Leipzig 19234, 186 fi.



Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin 203

höchsten Form das Besondere des 'Wissens', der 'Erkenntnis' nicht
aufklären » h

Auf die Frage nach dem Wesen des Wissens, die der Theaitetos offen

ließ, versucht Piaton im Sophistes eine Antwort zu geben 2. Nachdem

er die Prädikabilität der Begriffe in der xotvcuvfa -rôv yeväiv begründet
glaubt (251 A ff., bes. 253 D ff.), untersucht er die Möglichkeit des

Irrtums im Denken und Reden, die von den Sophisten geleugnet
wurde (260 B/C ff.). Zunächst legt er dar, wie der Satz (Xdyoç) durch
seinen Wesensbezug auf ein sinngebendes Etwas (7tpäcYp.oc), das er nicht
nur « nennt », sondern « meint » (xi icepatvsi) 3, wahr oder falsch sein

kann (262 D ff.). Bevor er sich nun zu beweisen anschickt, daß auch

wahre und falsche Gedanken,' Meinungen und Anschauungen in der
Seele entstehen können, glaubt er zeigen zu müssen, worin das Wesen

dieser Phänomene bestehe, und wodurch sie sich voneinander
unterscheiden (263 D f.). Als Vergleichsobjekt, an dem er diese

Unterscheidung dartun will, wählt er den Logos (263 D-264 A), und aus
der Verwandtschaft mit diesem schließt er auf die Irrtumsmöglichkeit
bei jenen drei psychischen Vorgängen :

« Da also der Satz (Xôyoç) wahr und falsch sein konnte, von jenen
(Phänomenen) aber das Denken (Scavota) als Zwiegespräch der Seele mit
sich selbst (aùrîjç 7tpbç sauri|v vJ/uyji; 81âXoyoç) erschien, die Meinung (Söija)

hingegen als das Endergebnis des Denkens (Siavot'aç àxoxeXeuxirist;) und
das, was wir Anschauung nennen, als die Mischung von Wahrnehmung
und Meinung, so müssen notwendig einige von diesen Verwandten des

Logos manchmal falsch sein » (264 A/B) 4.

So wird ganz offensichtlich das Denken als ein Gespräch der
Seele mit sich selbst aufgefaßt, und diese Gleichsetzung des inneren

Logos mit dem Denken dient als Grundlage für den beabsichtigten
Beweis.

1 P. Friedländer, Platon II, 457 ; vgl. F. Michelis, Piatons Theätet, Freiburg
1881, 101 ff. ; V. v. Wilamowitz-Moeüendorf, Platon I, 522 f. ; II, 233 f. ;

O. Apelt, a. a. O. 187 f. ; /. Stemel, Studien, 81 ; K. Hildebrandt, Piaton, Berlin
1933. 3°5 S. ; 338.

2 Über den innigen Zusammenhang der beiden Dialoge kann kaum ein
Zweifel bestehen ; vgl. C. Ritter, Kerngedanken, 134 f. ; 236 f. ; K. Hildebrandt,
Piaton, 316 ff. ; J. Stemel, Studien, 40 ff. ; 45 ff. ; 81.

3 J. Stemel, ebd. 89 f. ; vgl. J. Deuschle, Die platonische Sprachphilosophie,
Marburg 1852, 23 f.

>
4 Da hier die 8ö£a als Abschluß der oiivoia betrachtet wird, kann man

diese Stelle als Parallele zum oben zitierten Text aus dem Theaitetos nehmen
(vgl. J. Stemel, a. a. O. 40).



204 Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin

Schwieriger ist angesichts der Vieldeutigkeit des Wortes Xdyo«

die Interpretation der voraufgehenden Stelle 263 E, die zu mannigfachen

Mißverständnissen Anlaß gab. Zu Beginn des Abschnittes,
in dem der Unterschied jener drei Phänomene durch Vergleich mit
dem Logos herausgearbeitet werden soll, fragt der gesprächsführende

Fremdling :

« Sind nicht Stocvoia und Xdyoç dasselbe Indessen wird der BtâXoyoç,
der im Innern der Seele zu ihr selbst ohne Stimme vor sich geht, von uns
Stavern* genannt. — Theaitetos : Allerdings. — Der Fremdling : Dagegen
heißt der durch den Mund von ihr (der Stavena) her sich ergießende
Lautstrom Xôyoç » (263 E) b

Unzweifelhaft wird auch hier das Denken als ein innerseelisches

Zwiegespräch bezeichnet ; ebenso sicher darf man annehmen, daß im
zweiten Abschnitt des Zitates vom äußeren Logos gesprochen wird
(vgl. Kontext Wollte man nun den ersten Satz der angeführten
Stelle etwa mit /. Stemel2 als eine Behauptung ansehen, in der
« einfach feststellend » Stävota und Xoyo; « gleichgesetzt » werden, oder
auch als eine ebendieselbe Gleichheit aussagende These, die durch
das Folgende bewiesen werden soll, dann würde freilich dieser Text
die Annahme einer schlechthinnigen Gleichsetzung von innerem und
äußerem Logos bei Piaton wahrscheinlich machen. In der Tat haben

neuerdings einige Forscher die Stelle in diesem Sinne zu verstehen
versucht3.

Jedoch liegt hier weder eine « einfache Feststellung » noch ein
« Beweis » für die etwa aufgestellte These vor, daß Stävota und Xoyoç

dasselbe seien. Schon das einleitende oüxoüv ist keineswegs im Sinne
einer Folgerung zu nehmen, da keine Begründung vorausgeht ; es

1 Nach der Ausgabe von I. Burnet lautet der Urtext : 3E. Ovxovv Stavota

|X£V x«l XSyoî T«ut<äv ttXrjv 6 uiv èvtbs Trjç WP'°! «ûtï|V SiotXoyo? divsu epwvrj?

ftyvö(ievo; toüt' aùtô ï)|aïv èitti)yo[iâu0r], Sioevoia ; — ©EAI. Ilàvv [itv o5v. —
SE. Tb 8é y'àit' èxeivr]? pev|ia 8tà to-j 5t8|j.«to; tov (xe-rà tpöbyyov xexXryrat Xöyo«.

2 Studien, 40.
3 So folgert z. B. E. Hoffmann im Anschluß an diese und .die oben

besprochene TheaitetossteUe (189 E f.), die er übrigens höchst unvollkommen,
ja sinnwidrig wiedergibt, daß « gedachter und gesprochener Logos im Grunde
ihres Wesens dasselbe sind » (Archaische Logik, 35), wobei er unter « gesprochenem
Logos » allem Anschein nach die äußere lauthafte Rede versteht (vgl. ebd. 35 f. ;

37 ; 42 ; 43 ff.). Auch J. Stemel scheint eine ähnliche Ansicht zu vertreten, indem
er die Sophistessteile 263 E folgendermaßen kommentiert : « Zunächst wird
Siotvoia und Xbyo; gleichgesetzt, wobei möglicherweise mit SiaXoyo; und Biavota

etymologisch gespielt wird ; der Unterschied besteht nur im physischen
Aussprechen (263 E) » (Studien, 75 ; vgl. das Folgende, auch S. 40 ; 80 f. ; 85 f.).



Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin 205

kann also nur Fragepartikel sein. Es wird nämlich die Frage
aufgeworfen : wie verhalten sich Denken und Sprechen sind nicht Denken
und Sprechen dasselbe Damit soll das zur Diskussion stehende

Problem angezeigt werden, das dann sogleich durch eine Einschränkung
(irX^v!) näher abgegrenzt und gewissermaßen erläutert wird. So will
Piaton nur sagen, daß der innere StaXoyoç wohl (piv) von uns Btxvota

genannt wird, obschon (81 ys) sonst auch der äußere Lautstrom Xdyo;

heißt. Dieser Logos ist allerdings nicht mit dem Denken identisch,
sondern nur ein Lautstrom, der von ihm ausgeht (àit'èxsfv7|ç iov

gibt deutlich die Trennung der beiden Phänomene an Näherhin
besteht der Unterschied zwischen dem äußern Logos und dem Denken
nicht nur darin, daß dieses einen inner-seelischen Logos darstellt,
während der lauthafte Logos nach außen hervortritt und an körperliche

Organe gebunden ist ; vielmehr ist er zugleich konstitutiver
Natur, insofern als der StotXoyoç, wie überhaupt das « Dialektische »,

zum Bereich der gehört, wogegen sich der Xdyoç als « Satz »

(Urteil) auf die Anschauung und Erfahrung bezieht (Soph. 260 A ff. ;

262 D ff.)x.
Es kann sich demnach nicht um eine einfache Gleichsetzung von

« gedachtem und gesprochenem Logos » handeln, wenn mit diesem

das lauthafte Sprechen gemeint ist ; vielmehr werden beide Phänomene

scharf voneinander geschieden, damit das Verhältnis des Logos zum
Denken im rechten Licht erscheine 2. Zwar liegt es dem griechischen

Philosophen durchaus fern, das äußere Sprechen völlig vom Denken

trennen zu wollen ; deshalb weist er ja auf den genetischen Zusammenhang

zwischen beiden Vorgängen hin. Doch allein zwischen dem

inneren Logos oder eigentlichen « Dia-logos » und der Siavota besteht

jene Identität, auf die sich die gesamte Beweisführung stützt, wie

am Schluß der Untersuchung nochmals betont wird (264 A). Der

Sophistes bestätigt nicht nur die Darlegungen des Theaitetos, sondern

führt sie auch weiter. Die dort gegebene Definition des Wissens

scheiterte, weil der Logos nur als äußere « Erklärung » aufgefaßt wurde

(201 E ff. ; 206 C ff.). Im Sophistes hingegen hat die SôS;a als Abschluß

der Stavota « den innern Xoyo? in sich aufgenommen »3 und gerade

1 Vgl. O. Apelt, Platonische Aufsätze, 245 ff. ; 271 f. ; bes. 2721.
2 Ein indirektes Argument für unsere Deutung liegt darin, daß die gegenteilige

Auffassung mit der platonischen Lehre als Ganzheit in Widerspruch gerät,
insofern als eine Gleichsetzung mit der äußeren kontingenten Sprache notwendig
eine Unterwertung des Denkens bedeuten würde.

3 /. Stemel, Studien, 80.



2o6 Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin

hierdurch ihre Verwandtschaft mit der Stâvota erwiesen, eben weil

nun innerer und äußerer Logos klar unterschieden wurden.
Worin besteht aber die Natur jenes inneren Logos Unzweifelhaft

handelt es sich hier um ein echtes Sprachphänomen. Das Meinen
wird als ein Xôyoç elp7|p.svo« (Theait. 190 A) oder auch als ein 8HXoys;

der Seele mit sich selbst bezeichnet, der in einem Wechselspiel von
Frage und Antwort besteht (ebd. 189 E ff. ; 195 E f.). Damit soll
der dynamische oder « diskursive » Charakter des Denkens verdeutlicht

werden, und zwar geht es Piaton, wie /. Stemel1 nachgewiesen

hat, vornehmlich um das einteilende Denken, um die Stafpeatç, die

zu einem «Haben» (êyeiv, tin, vgl. Theait. 197 B ff.) des Gegenstandes
in der « Definition » führen soll. Als Abschluß dieses definitorischen
Denkens wird die 8o;a hingestellt, allerdings nicht jedwede 3B;a,

sondern nur die mit dem Xdyo; verwandte (Sophist. 264 A/B). Denn
die 5d;a als solche erfaßt nur den sinnlichen Gegenstand, der Xoyo;

aber dringt bis zum etSoç des Dinges vor2. Er verleiht erst dem
Erkennen den eidetischen Charakter, er zeigt das Allgemeine (yévoç)

im Besonderen auf, während die Socx im Verein mit der ^avxaaîa
diesem allgemeinen Begriff den anschaulichen Hintergrund verschafft 3.

Der Xovo; hat infolgedessen eine rein noetische Funktion und darf
keineswegs mit dem bloß vorgestellten Sprechen verwechselt werden4;

er steht für das « reine » Denken5, das in platonischer Auffassung
seinem innersten Wesen nach eine Bewegung zwischen Frage und
Antwort, zwischen Erscheinung und Meinung, also ein wirklicher
Biet — Xoyoç ist. Mit E. Zeller kann man sagen : für Plato ist « das

Logische darum wesentlich ein Dialogisches »6.

Das Gesagte wird durch den nach dem Sophistes geschriebenen

Dialog Philebos bestätigt, worin Piaton den gesamten Erkenntnis-

1 Studien, 45 fi. ; 86 ff. ; 104 ; vgl. O. Apelt, Platonische Aufsätze, 38 ff.
2 J, Stemel, Studien, 81 ff. ; 85 ff. ; 92 ff. ; vgl. 94-105.
3 Ebd. 82 ff. ; 91 ff-
4 Vgl. P. Natorp, Piatos Ideenlehre, Leipzig 1902, 110; 112 f. ; 295 f.

Hingegen scheint die Verwechslung der Phänomene des inneren geistigen mit dem
innerlich vorgestellten Sprechen, das man in neuerer Zeit als « inneres Sprechen »

einfachhin bezeichnet (vgl. etwa V. Egger, La parole intérieure, Paris 1881 [1904 *] ;

G. Ballet, Le langage intérieur et les diverses formes de l'aphasie, Paris 1886 ;

P. B. Ballard, Thought and Language, London 1934, 27 ff., u. a.), den eigentlichen

Anlaß für das Mißverstehen Piatons zu bilden.
5 P. Natorp, a. a. O. 110 ff. ; H. Leisegang, Logos, Sp. 1055 ; J. Stemel,

Studien, 40 ; 84 ff.
6 Philosophie der Griechen II, 1, 481.



Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin 207

Vorgang an einem konkreten Beispiel auseinanderlegt (38 C ff.) : es

sieht jemand in der Ferne unscharf einen Gegenstand und wünscht

nun ein Urteil (xp(vstv) darüber zu gewinnen, indem er sich fragt, was
es wohl sei, und so mit sich selbst sprechend, eine richtige oder falsche

Antwort findet (38 C/D). « Und wenn jemand ihn begleitet, so wird
er das, was er zu sich selbst sprach, in die Stimme hineinspannen
(toi t£ xobç ocjtöv irjOévTa èvTEt'vaç eîç cio)v/|v) und es seinem Begleiter
mitteilen, wodurch zum (äußeren) Àoy&ç geworden ist, was wir vordem
Sriila nannten » (38 E). Ist er aber allein, so wird er ebendasselbe bei
sich selbst überdenken (xoüxo' xaixov izobç aôxbv Btavooûixsvo; ebd.).
Die Seele scheint dann einem Buche zu gleichen, in das « die mit
den Sinneswahrnehmungen zusammentreffende » gewissermaßen
Xôyouç hineinschreibt (38 E f.). Außerdem ist noch ein Maler in der
Seele tätig, « der nach dem Schreibkünstler die Bilder jener Reden

in die Seele einzeichnet » (39 B). Piaton unterscheidet hier unzweideutig

das innere Sprechen, das mit einer 3o;x abschließt, und die
äußere Mitteilung durch die Stimme ; von diesen beiden Tätigkeiten
sondert er als uaô-qjxaxa die in das Gedächtnis geschriebenen Reden
bzw. Gedanken und deren Bilder oder Vorstellungen in der
Einbildungskraft ab1.

Was nun das Verhältnis des äußeren zum inneren Logos, d. h.

zum Denken betrifft, so wird man tiefgehende Verschiedenheiten

zwischen beiden Phänomenen nicht leugnen können. Wie der greise

Philosoph im Timaios ausführt, soll gerade der innere Logos als

Stotvota oder vd^stc die Seele zur £7tt5xVju7| der ewig seienden Ideen
emporführen, sie aber zugleich auch durch die von ihm gezeugte 3d;a

mit den veränderlichen Erscheinungen bekannt machen (37 B/C ;

vgl. ebd. 27 E ff. ; 36 D ff. ; auch Staat 507 B ff. ; 532 C ff.). Der
innerliche Logos ist also eine Zusammenfassung des Denkens und
Meinens, und sein eigentümliches Erzeugnis ist das eTSo; (Wesensbegriff),
in dem sich Idee und Erscheinung begegnen. Der äußere Logos

hingegen ist nur wie ein Bild des Gedankens im Laute (Biavofaç èv œwvvj

(«<77t£p eïScoXov, Theait. 208 C), das zudem noch sehr unzuverlässig
und wandelbar ist, gleichwie ein Bild im Spiegel oder Wasser (ebd.
206 D). Schon im Kratylos hat ja Piaton auf die Kontingenz und den

relativen Erkenntniswert der Lautsprache hingewiesen (394 E ff. ;

1 Vgl. /. Stemel, Studien, 77 fi. ; P. Natorp, Piatos Ideenlehre, 322 f. ;

P. Friedländer, Platon II, 582 f.



2o8 Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin

400 E ff. ; 429 A ff. ; 435 D ff. ; vgl. auch die späteren Schriften
Phaidr. 260 D ff. ; Brief VII 343 A ff.). Darum steht der gesprochene

Logos in der Stufenleiter der Dingerfassung weit ab vom höchsten
« unsagbaren » Sein (Brief VII 342 A ff.) h Andererseits bestehen enge
Beziehungen zwischen dem im Denken und im Laut gesprochenen

Logos ; belehrte uns doch der Kratylos (389 D ff.), daß eben jenes
Eidos, welches der innere Logos gezeugt hat, die eigentliche Bedeutung
der Namen ausmacht. Man kann daher mit /. Stemel den gedachten
Logos berechtigterweise als « den zentralen Vorgang des inneren
Sinngebens » betrachten 2. Er ist es, der dem äußeren Sprechen den Inhalt
und zugleich die durch diesen bestimmte Gestalt (Lautsymbolik)
verleiht. So versteht man auch, warum Piaton zwischen Satz und
Gedanken (Urteil), also zwischen Rede- und Denkganzheit, eine inhaltliche

Übereinstimmung gelten läßt (Soph. 263 E f. ; Phileb. 38 E) 3
;

denn schließlich ist auch die lautliche Sprache eine obzwar schwache,

so doch wahre piOsîjtç am ewigen Sein4.

Alle diese Bemühungen um die Sprache sind ebenso wie die Ideenlehre

selbst eigentlich nur Deutungsversuche jener tiefen Intuition
des geistigen Seins, die das treibende Grundmotiv, den Ipw?, alles

platonischen Forschens bildet. Letztlich endet deshalb auch die Lehre

vom Logos im âpo^Tov, die Philosophie der Sprache wird zu einem

fj.C6oç des unsagbaren Seins (vgl. Brief VII 343 B ff.) ®.

Es kann nach dem Gesagten wohl keinem Zweifel unterliegen,
daß Piaton den inneren Logos scharf vom äußeren scheidet, obgleich
er das nahe Verhältnis zwischen diesen Vorgängen keineswegs in
Frage stellen will. Er steht eben noch im Bann der « archaischen

Logik », für die der « unlösbare Zusammenhang » von Denken und
äußerem Sprechen eine selbstverständliche Voraussetzung darstellt6.

1 Der « aus Haupt- und Zeitwörtern zusammengesetzte » kann hier
nicht den « Begriff » im Sinne einer (logischen) Definition bedeuten, sondern nur
dessen äußere sprachliche Darstellung, zumal er ja gleich darauf der 8o$a und
èiu<TTii(j.ï] gegenübergestellt wird (342 B/C), durch die erst die « logische Definition »

zustande kommt (vgl. /• Stemel, Piaton der Erzieher, 311 ff.).
2 Philosophie der Sprache, 79.
3 J. Deuschle, Die platonische Sprachphilosophie, 21 ff. ; E. Hoffmann,

Archaische Logik, 35 f. ; J Stemel, Studien, 80.
4 J. Deuschle, a. a. O. 27 f. ; 70 ff. ; H. Steinthal, Geschichte der

Sprachwissenschaft I, 142 ff. ; E. Hoffmann, a. a. O. 41 ff. ; /. Stemel, Studien, 97 ff,
6 E. Hoffmann, a. a. O. 73 ff. ; P. Friedländer, Platon I, Berlin 1928, 180 ff.,

bes. 196 ff. ; vgl. 68 ff.
6 E. Hoffmann, a. a. O. 43.



Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin 209

Wir mußten bei diesen Erörterungen länger verweilen, weil die durch
Piaton versuchte neue, leider oft mißverstandene Lösung des Problems

für die nachfolgende Sprachphilosophie von ausschlaggebender Bedeutung

geworden ist. Als erster war es Piatons größter Schüler, Aristoteles,

der jene Unterscheidung übernahm und weiterbildete ; aber
auch die Stoiker, die Neuplatoniker und nicht zuletzt die Kirchenväter

sind durch sie bei ihren Logosspekulationen angeregt worden,
und durch ihre Vermittlung hat sie der hl. Thomas kennengelernt, in
dessen System sie eine hervorragende Rolle spielt.

Die Sprachlehre des Aristoteles, der für den hl. Thomas den
« Philosophus » xar' darstellt, kann als eine Synthese aller
vorhergehenden Versuche angesehen werden. Mehr empirisch von der
äußeren Erscheinung ausgehend, bestimmt er das Sprechen vorerst
als eine Gliederung (Artikulation) des Lautes durch die Zunge :

SkxXextoç S'tj ty|? <p<uvt,ç èsxt ty| yXcowyj Siàpôpcustç (De animalibus
historiae IV, 9, editio Berolin. p. 535 a 30 s.). Jedoch ist damit noch

nicht das eigentliche Wesensmoment der (menschlichen) Sprache
erfaßt. Nur der Laut, der zugleich Träger einer bestimmten Bedeutung

ist, kann als ein echtes Sprachgebilde betrachtet werden (Met. F, 4

p. 1005 b 35 ss. ; ib. K, 5 p. 1061 b 34 ss.). Der Sprachlaut ist nämlich
ein <rü;j.ßoXov, das für eine Sache steht (De interpret. 2 p. 16 a 27 ss. :

De Sophist, elench. 1 p. 161 a 7 ss.), näherhin ein bedeutsamer

Laut auf Grund einer Übereinkunft (sxovr) 57|fj.avTtxr, xarà ouvô-^xyjv, De

interpret. 2 p. 16 a 19 s. ; 4 p. 16 b 26 ss.). Durch das letztere
Moment ist schon der soziale Charakter angedeutet, der nach aristotelischer

Auffassung zum Wesen des Sprachlichen gehört, insofern als

der Mensch gerade als Çôiov TtoXmxôv sprachbegabt ist (Polit. I, x

p. 1253 a 7 ss. ; cf. Problem. XI, 55 p. 905 a 20 ss.). Mit den Tieren
hat er zwar die Stimme gemein, aber nicht den StaXexro; (De animalibus

historiae IV, 9 p. 536 b 1 ss.). Dieser jedoch ist nach Wohnort
und Charakter der Menschen verschieden (ib. p. 536 b 8 ss.).

Trotz der empirisch-kritischen Einstellung war für den Griechen

Aristoteles der innige Zusammenhang zwischen Denken und Sprechen
eine selbstverständliche Tatsache. Das zeigt sich schon in der

häufigen Konsoziation von Bezeichnungen, die jenen beiden Phänomenen

zugeordnet sind, wie « Rede » (Xôyoç), « Name » (övoy.*) oder
« Aussagen » (xaTYiyopsisOat) mit « logischer Erörterung » (StaXiyesOat)

oder «Beweis» (àitôSettjtç), ja sogar mit «Wahrsein», « Sich-bewahr-
heiten» (äX^öetistv, aXrl6süe<j6at) und mit dem «Sein» selbst (stvat, üitap-

Divus Thomas. 14



210 Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin

ysiv) (Met. T 4 p. 1006 a 13 ss. ; ib. p. 1006 b 34 ss. ; 7 p. 1012

a 22 ss. ; K, 5 p. 1061 b 34 ss. ; 6 p. 1063 b 10 ss. ; De interpret. 4

p. 17 a 3 ss.)1. Es scheinen also nicht nur die grammatische und

logische, sondern auch die ontologische Ordnung in ein enges
Verhältnis zueinander gebracht zu werden. Zudem ist es höchst
wahrscheinlich, daß der Stagyrite bei der Grundlegung und bei dem Ausbau
der Logik, als deren « eigentlicher Vater » er gilt2, seinen Ausgang
von der griechischen Sprache nimmt, was A. Trendelenburg vornehmlich

in bezug auf die Kategorienlehre betont hat 3. Nach W. Jaegers

Urteil schafft sich die dem aristotelischen Denken eigentümliche
« begriffliche Analytik » zunächst « eine von der Sprache ausgehende

Bedeutungslehre », auf deren Grundlage sich das philosophische
Forschen weiterentwickelt4.

Es ist indessen völlig unberechtigt, die Logik des Aristoteles
einfach mit dem Schlagwort « Sprachlogik » abzutun, als ob sie von
der äußeren Sprache abhinge und mit dieser das Schicksal der
Kontingenz teile, wie /. B. Rieffert anzunehmen geneigt ist5. Ebensowenig

kann man dem Stagyriten mit H. Steinthal vorwerfen, er habe

das Wesen der Sprache verkannt und die grammatische mit der

logischen Betrachtungsweise verwechselt6. Vielmehr liegt gerade darin
sein Verdienst, daß er « zuerst die sprachlichen Gebilde scharf von
den parallelen logischen Gebilden geschieden hat », was neuerdings

/. Stemel mit Recht hervorhob7. Die Sprache bildet freilich den

1 Vgl. H. Leisegang, Logos, Sp. 1040 f.
2 W. Jaeger, Aristoteles, Grundlegung einer Geschichte seiner Entwicklung,

Berlin 1923, 45.
3 Historische Beiträge zur Philosophie I. Geschichte der Kategorienlehre,

Berlin 1846, 144 f. ; ders., Logische Untersuchungen, Leipzig 1862 2, I, 371.
Vgl. M. Müller, The Science of Thought, London 1887, 424 ff. II. Leisegang,
der sich Trendelenburg^, Meinung anschließt, glaubt : « der ganze Aufbau des

Organon ist ohne das grammatische Schema nicht denkbar » (Logos, Sp. 1040 ;

vgl. 1040 f.).
4 A. a. O. 397-
5 Logik, in : M. Dessoir, Lehrbuch der Philosophie II, Berlin 1925, 22 f. ;

vgl. 286 ff.
6 Geschichte der Sprachwissenschaft I, 185 ff. ; 195 ff. ; ders., Psychologie

und Sprachwissenschaft, Berlin 1881, 44 ff. ; 65 ; ähnlich H. Glockner, Der Begriff
in Hegels Philosophie (Heidelberger Abhandlungen zur Philosophie und ihrer
Geschichte 2), Tübingen 1924; gegen Steinthal wendet sich A. Marty,
Untersuchungen zur Grundlegung der allg. Grammatik und Sprachphilosophie I,
Halle 1908, 66 ff.

7 Philosophie der Sprache, 109 ; vgl. C. Prantl, Geschichte der Logik im
Abendlande I, Leipzig 1835, 94 ff. ; 98 ff. ; 102 ff. ; E. Cassirer, Philosophie der



Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin 211

Ausgangspunkt, aber keineswegs das bestimmende Prinzip der Logik ;

eher könnte man umgekehrt von einer Logifizierung der Grammatik
reden1.

Ohne Zweifel besteht nach Aristoteles ein inniges Verhältnis
zwischen Erkenntnis und Sprache. Dieses hat jedoch seinen Grund
nicht in einer unzulässigen Verquickung der beiden Gebiete, sondern

in der schon bei Piaton vorgebildeten Unterscheidung von äußerem

(I£o>) und innerem (l<so>) Logos, welch letzterer mit dem Denken
identisch ist. Ganz klar geht dies aus einer Stelle in den Analytica
posteriora (I, 10 p. 76 b 24-27) hervor :

« Nicht zum äußeren Logos gehört der Beweis, sondern zu dem in der
Seele, da auch der Syllogismus nicht dazu gehört ; denn man kann immer
gegen den äußeren Logos Einwände erheben, aber gegen den inneren
Logos nicht immer » 2.

Es handelt sich hier, wie der Zusammenhang zeigt, um die ersten
unbeweisbaren Grundsätze der Wissenschaft, die weder bloße
Annahmen (uxoOsset;) noch Forderungen (atrijp.aTa) sind, weil sie durch sich
selbst notwendig sind und aufgefaßt werden (ib. 23 s.). Bevor diese

Behauptung näher begründet wird (ib. 27 ss.), soll das in ihr enthaltene
Problem durch die Unterscheidung des inneren und äußeren Logos
scharf herausgestellt werden ; denn nicht auf die äußere sprachliche
Einkleidung jener Grundsätze kommt es an, sondern auf ihren inneren
« logischen » Gehalt. Dieser ist unmittelbar einsichtig, weshalb jene
Sätze mit Notwendigkeit angenommen werden müssen, sobald die

Bedeutung ihrer Termini erfaßt ist (ib. 76 a 31 ss.). Was dagegen ihre
äußere kontingente Sprachgestalt betrifft, so kann man gegen sie

immer Einwände erheben ; vermag doch ein jeder wenigstens mit
Worten zu leugnen, wovon er selbst innerlich überzeugt ist. Also kann
die äußere Sprache falsch sein wie die Soca und der Acytcryo?

(Überlegung), während das echte Wissen, die èitt«rqp.ir| und der voDç, stets
wahr sind (Anal. post. II, 19 p. 100 b 5-8 ; cf. Met. F, 5 p. 1009 a 19-22) 3.

symbolischen Formen I, 65 f. ; H. v. Arnim, Die europäische Philosophie des

Altertums, in : Die Kultur der Gegenwart I, 5, Berlin und Leipzig 1909, 172 ;

/. Geyser, Die Erkenntnistheorie des Aristoteles, Münster 1917, 103 ff. ; 119 ff.;
E. Hoffmann, Archaische Logik, 77 ff.

1 J. Stemel, Piaton, der Erzieher, 169 f. ; E. Hoffmann, a. a. O.
2 Der Text lautet nach der Ed. Berolin. : Où yàp rcpbç tov H;u> lifov r;

ànièulii;, àXXà itpb? tov èv -.f, 4uXÎi' ^rc'1 <rjXXoY'.ou.<5j. 'Act yàp sVtiv èvoTfjvai
tpôç tov ïiiti Xùyov, àXXà irpô? tôv i<ru> Xoyov oùx àei.

3 J. Geyser, a. a. O. 141 f. ; vgl. 144 f.



212 Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin

Demnach ist es die gleiche Gelegenheit, die den Stagyriten zur
Darlegung der Unterscheidung von innerem und äußerem Logos
veranlaßt, wie bei Piaton, nämlich die Frage nach der Möglichkeit und
den Grundlagen des Wissens. Aristoteles hat aber insofern Piatons
Lehre weitergeführt, als er nur das rein «logische» Denken unter
dem Terminus des « inneren Logos » begreift (cf. ex. gr. Met. F, 4

p. 1006 a 22 ss.), während dessen Anwendung bei seinem Lehrer noch
ziemlich unbestimmt blieb. Für Aristoteles bestand ja nicht mehr
die Schwierigkeit, die ETttsT^a-r, mit der 8o;a und der empirischen
Erfahrung zu verbinden ; denn diese letztere war nach seiner Anschauung
der notwendige Ausgangspunkt alles Denkens und Erkennens, weil
die Denkobjekte in den sinnlichen Formen gegeben sind : ev -tot; e'fSsoi

rot; atsÖTrjTot; rà vo7|Tœ èort (De Anima III, 8 p. 432 a 4 ss.). So ist
in der aristotelischen Philosophie die Ansicht von der sprachlichen
Natur des Denkens schon sehr abgeschwächt ; dafür tritt dann das

spezifisch « Logische » umso klarer hervor, wie der Stagyrite
überhaupt dem inneren Logos als psychischem Phänomen, auch wo
man es erwarten sollte, etwa in Verbindung mit dem Wirken des

voC; 7tonr)Ttxo; und mit der Begriffsbildung, keinerlei Aufmerksamkeit
widmet1. Jedoch ist nun eine saubere Scheidung der logischen und
sprachlichen Sphäre angebahnt (cf. Met. F, 5 p. 1009 a 19 ss.), und
damit eine entscheidende Wendung in der Auffassung des

Sprachproblems schlechthin, die sich freilich erst im Mittelalter und in der
Neuzeit durchsetzen konnte, weil für den antiken Menschen der
« Logos » stets eine mehr oder minder deutlich gefaßte Einheit von
Erkennen und Sprechen darstellte.

Indessen blieb auch in der aristotelischen Lehre das Denken mit
der Sprache innerlich verbunden, und das äußere Sprechen ist hier
nichts anderes als die « Erscheinungsform des logisch schließenden
Denkens »2. Zunächst gewinnt die Unterscheidung der vorsokra-
tischen Philosophen zwischen Xöyo; und ôvôjraxa bzw. eitea einen neuen
Wert, indem der Logos (Satz), dessen Zeichen der Name ist, eine

Definition darstellt: 0 Xoyoç, ou to ovopux «ttijasEov, öptopw; ytverai (Met. F,

7 p. 1012 a 23 s.). Die Verschiedenheit von Xoyoç und övo|xa besteht

nun darin, daß der Xoyo; den Gegenstand klar abgrenzt (Stoppst oder

Biaipsi), wogegen der Name ihn nur unbestimmt bezeichnet (aBioptsTtu;

1 Vgl. F. Brentano, Die Psychologie des Aristoteles, 165 ff.
2 H. Steinthal, Geschichte der Sprachwissenschaft I, 195.



Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin 213

<j7)fi.a!v£i Phys. A, i p. 184 b 10 s.). Der Satz (Definition) «meint» also

stets einen bestimmten Sachverhalt, die Bedeutung der Worte ist an sich
noch unbestimmt und wird erst innerhalb der Satzganzheit festgelegt

x. Die gegliederte und bedeutsame Rede (StâXexxo;) ist dann das sî8oç

tpu)vr,ç d. h. nicht eine Art (species) der Stimme, sondern die Form,
das gestaltende Prinzip derselben (Problemat. XI, 1 p. 898 b 30 s.) ;

denn die pcovVj wird an anderer Stelle die Aôyoo üX-q genannt, kann also

nicht zugleich die übergeordnete Art darstellen2. Hier scheint die

platonische Lehre von der Bedeutung als dem eîSoç des Namens

nachzuklingen (s. oben S. 208) ; aber sie erhält nun eine metaphysische
Begründung in der aristotelischen Akt-Potenzlehre : die Sprache ist
ihrem Wesen nach Akt (èvépyeta), der die potentielle uX7| des Lautes

von innen her gestaltet oder « informiert ».

Auf den innigen Zusammenhang der aristotelischen Sprachphilosophie

mit der Metaphysik weist uns auch die Lehre von der
Formursache (elSoç ouata oder ävspyeta), die sowohl mit dem « logischen »

Begriff (Xoyoç) und dem « ontologischen » Sein (öv) aufs engste verknüpft
ist, da sie zugleich « Erkenntnis- und Realgrund » ist 3. Dennoch darf
man dem Stagyriten keine Verwechslung der Ordnungen des Seins

und des Denkens, bzw. der Sprache vorwerfen. Wie nämlich W. Jaeger

nachgewiesen hat, ist seine Logik von der Metaphysik nicht nur
methodisch, sondern auch entwicklungsgeschichtlich streng zu trennen 4.

Dann unterscheidet Aristoteles scharf zwischen dem « Bezeichnen »

(u7)|jt.aiv£tv) und dem « Sich-bewahrheiten » (iXirjOeueaOat), wodurch das Wort
erst in Beziehung zum Sein (etvat) tritt (Met. K, 5 p. 1062 a 20 s. ; cf. 13

ss.). Darum enthält jeder Satz die begriffliche Zweiheit : das Ausgesagte

(to xar-qyopoupevov) und das, von dem etwas ausgesagt wird (tô xaô' ou

xaT7|YopetTat) (Analyt. prior. I, 1 p. 24 b 16 s.) ; dieses bildet das

u7cox£tj/,£vov der Aussage (ib. 24 b 28 ff.). Es folgt hieraus die Spaltung
der Rede in Subjekt und Prädikat, in denkendes, bzw. redendes Ich
und « gemeinter » (intendierter) Gegenständlichkeit5. Gegen den Miß-

1 Vgl. H. Leisegang, Logos, Sp. 1041 f. ; E. Hoffmann, Archaische Logik, 70 f.
2 E. Hoffmann, ebd. 78. H. hat die metaphysischen Grundlagen der

aristotelischen Sprachlehre im zit. Werke S. 67 ff., besonders die Rolle der ivaXoyta
eingehend behandelt.

3 W. Jaeger, Aristoteles, 395 f. ; vgl. O. Willmann, Geschichte des Idealismus
12, 484 ff. ; 548 f. ; Überweg-Praechter, 389 f. ; J. Geyser, a. a. O. 64 ff.

4 A. a. O. 45 ; 394 ff.
5 Vgl. P. Matthes, Sprachform, Wort- und Bedeutungskategorie und Begriff,

in : Philosophie und Geisteswissenschaften 3, Halle 1926, 9 f.



214 Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin

brauch der Sprache durch die Sophisten kämpfend, stellt Aristoteles

vor allem das Anderssein von Wort und Ding heraus und stützt seine

Beweisführung auf die Tatsachen des Bedeutungswandels und der

Bedeutungsmannigfaltigkeit (De Sophist, elench. i p. 161 a 10 ss.).

Demnach hat er die Trennung der Seinsordnung von der Sprache streng
durchgeführt, ohne jedoch den naturgemäßen Zusammenhang zwischen
beiden Gebieten zu zerstören.

Die aristotelische Lehre von der Sprache ist für die nachfolgende
Logik und Grammatik von weittragender Bedeutung geworden, zumal
sie nicht nur die metaphysische Begründung einer Sprachphilosophie,
sondern auch den Übergang von rein philosophischer Spekulation
zu fachwissenschaftlich philologischem Forschen darstelltx. War für
Aristoteles die Logik nur das « Organon », gewissermaßen eine « Propädeutik

» der gesamten Philosophie gewesen, so entwickelte sie sich
schon bei den älteren Peripatetikern mehr und mehr zu einer Spezial-
wissenschaft, die oft mit erstaunlicher Virtuosität betrieben wurde 2.

Typisch ist für diese Denkrichtung die schärfere Trennung des Dialektischen

vom Apodeiktischen 3.

Die Stoiker hingegen, die Thomas von Aquin vornehmlich durch
die Vermittlung der Klassiker, wie Cicero, kennen lernte4, betrachteten

die Logik als einen der drei Hauptteile der Philosophie und
stellten sie somit in eine Reihe mit der Physik und Ethik. Zugleich
ist der Bereich dieser Logik gegenüber dem der aristotelischen
erweitert, indem er auch die Rhetorik und Dialektik, ja sogar die
Grammatik umfaßt5. Diese Gebietsbestimmung der Logik ist in der
stoischen Lehre von dem innigen Zusammenhang zwischen Denken und
Sprechen begründet; denn auch die Stoiker halten an der echt griechischen
Auffassung des Denkens als eines inneren Sprechens fest, ja sie gehen
noch einen Schritt weiter als ihre philosophischen Vorgänger, insofern
als sie sogar die äußere Sprache in die Einheit des Logos
miteinbeziehen. Nach ihnen bleibt der menschliche Logos — ein Teil der

allgemeinen Weltvernunft — substantiell derselbe, ob er nun als

1 W. Jaeger, Aristoteles, 428-432.
2 C. Prantl, Geschichte der Logik I, 348 ff. Prantl vermutet hier den Ansatz

zur formalen Logik der späteren Antike und des Mittelalters (349).
3 Ebd. 351 f.
4 Vgl. A. Dyroff, Über die Entwicklung und den Wert der Ästhetik des

Thomas von Aquin, Archiv für systematische Philosophie und Soziologie XXXIII
(1929), 206 ff.

5 C. Prantl, a. a. O. I, 409 ff. ; H. Leisegang, Logos, Sp. 1042.



Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin 215

pöptov S'.avoYjT'.xdv wie der Xdyo« êvSiâôexoç in der Seele verborgen ist,
oder ob er sich als p-dpcov cpcavirixtxov im Xoyoç «poepoptxö; nach außen

kundgibtC Nach H. Leisegangs Deutung sind Gedanke und gesprochenes

Wort allein durch die Erscheinungsform verschieden 2, ist doch

für den Stoiker Chrysippos die Btàvota die Quelle der Sprache (Xoyou

H7|y7i vide Stobaeus Florileg. 3, 66 in : /. ab Arnim, Stoicorum veterum
Fragmenta. Lipsiae et Berolini 1923, II p. 840). Die lautliche Rede

ist nur der « Bote » (èjjâyysXoç) Heraklit der Stoiker, Allg. Horn. 72

p. 142) 3 oder der « interpres » (Cicero, de leg. I, 10) des inneren
Gedankens. Auf Grund dieser Anschauungen nahmen die Stoiker
einen Parallelismus zwischen Denken und Sprechen an, den sie sogar
auf das Verhältnis von Wort und Sache ausdehnten, da die Sprache

©usei entstanden sei und die Worte deshalb von Natur aus wahr
(tTupiot) sein müßten. Daraus ergab sich als eine wichtige Aufgabe der

Sprachwissenschaft die Etymologie, das Forschen nach den Wurzeln
oder besser nach dem wahren, sachgemäßen Kern der Namen, wie

es schon früher die Herakliteer betrieben hatten 4. Andererseits lag
darin unverkennbar die Tendenz zum Nominalismus verborgen, indem

man schon den einzelnen Namen als Nachahmungen der Dinge
Wahrheitswert zuschrieb, während man die Begriffe und Ideen als rein
subjektive £woi(p.aTa oder cpavxdsfzaxa unserer Seele ansah5. Diese nomina-
listische Tendenz scheint mit der materialistisch-sensualistischen
Erkenntnislehre zusammenzuhängen, und hierin ist die stoische Philosophie
mit der epikureischen verwandt, die jedoch das physiologische und
affektive Moment in der Sprache stärker hervorkehrt (Naturlauttheorie)

6. Im Gegensatz zum Stoizismus lehrte der Epikureer Philo-
demos von Gadara (um 60 v. Chr.) ausdrücklich, daß auch die Namen
nicht Abbilder der Dinge, sondern nur Zeichen für unsere Vorstellungen

1 Vgl. O. Willmann, Geschichte des Idealismus I, 587 ; H. v. Arnim, Die
europäische Philosophie, 222 ; 224 ; H. Leisegang, a. a. O., Sp. 1057 f.

2 a. a. O. Sp. 1058.
3 Zit. bei Leisegang, ebd. Durch die Vermittlung des Johannes Damascenus

(De fide orth. I, 13, P. G. 94, 857 A) scheint diese stoische Idee auf den
hl. Thomas übergegangen zu sein, der das « verbum vocis » unter Berufung auf
den genannten Kirchenvater als « angelus, idest nuntius intelligentiae » bezeichnet
(I Sent. d. 27 q. 2 a. I c ; I q. 34 a. ic; s. oben S. 193.

4 V. Thomsen, Geschichte der Sprachwissenschaft, 14 f.
5 C. Prantl, Geschichte der Logik I, 417 f. ; O. Willmann, Geschichte des

Idealismus I, 584 ff. ; H. Leisegang, Logos, Sp. 1042.
6 C. Prantl, a. a. O. I, 414 ff. ; H. v. Arnim, Die europäische Philosophie,

203 ff. ; Überweg-Praechter, 471 ff.



2l6 Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin

seien (De Pietate, bei H. Diels, Doxographi Graeci, Berolini 1929 2,

549 b 9 ff.)».
Jedoch gewannen gerade die Stoiker einen großen Einfluß auf

die positive Sprachwissenschaft und die Grammatik des späteren
hellenistischen Altertums. Im Verlauf der Entwicklung, den die
Sprachwissenschaft damals nahm, entstand der Streit zwischen den Anoma-
listen (Krates von Mallos aus der pergamenischen Schule), die den

Gegensatz von Denken und Sprechen betonten, und den Analogisten
(Aristarch von Alexandrien), für die das beherrschende Prinzip der

Sprache in der Analogie (Gleichartigkeit) lag 2. Das Ergebnis dieser

Auseinandersetzung, die schließlich mit einem Ausgleich der Extreme
in der Lehre von der Gewohnheit (<juvvjOeta, consuetudo) beigelegt
wurde, war nicht nur eine « systematische Grammatik » (Dionysios
Thrax und später Apollonios Dyskolos), sondern auch eine nüchternere
Auffassung des Verhältnisses zwischen Erkennen und äußerer Sprache ;

man erkannte nun ohne aprioristischen Vorbehalt die Kontingenz der

Sprache an, die dann freilich von den Skeptikern durch die Ôéasi-Lehre

überbetont wurde 3.

Durch die Vermittlung des Krates von Mallos fand das Studium
der Grammatik um 167 v. Chr. auch bei den Römern Eingang. Auch
hier war zunächst der stoische Einfluß vorherrschend, insbesondere

auf die Klassiker und die lateinische Schulgrammatik. So prägten aus

ihrem Geiste Männer wie M. Terentius Varro (116-27 v- Chr.), M. Tullius
Cicero und M. Fabius Quintiiianus (35-95 n. Chr.) die lateinische

Terminologie (« substantia », « genus », « forma », « notio », « definitio »

etc.), die dann mit der Grammatik durch Donatus (um 350 n. Chr.)
und Priscianus (um 500) an das Mittelalter überliefert wurde und
für dieses maßgebend blieb1. A. Trendelenburg sieht das Kennzeichen
dieser Grammatik in der « Herrschaft der Etymologie über die Syntax » ;

man erklärte die grammatischen Formen und Funktionen nicht mehr

aus der Ganzheit der Sätze, sondern durch Zusammensetzung aus

nur scheinbar bestehenden Wörtern, was sich auch für die weitere

1 Vgl. auch W. Windelband, Lehrbuch der Geschichte der Philosophie (hrg.
von H. Heimsoeth), Tübingen 1935, 169.

2 V. Thomsen, a. a. O. 17 ff.
3 Ebd. 14 ; 19 ff. ; C. Prantl, a. a. O. 497 ff.
4 C. Prantl, ebd. 505 ff. ; 511 ff. ; V. Thomsen, a. a. O. 22 ; J. J. Baebler,

Beiträge zu einer Geschichte der lateinischen Grammatik im Mittelalter, Halle
1885, 2 ff. ; 40 f.



Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin 217

Entwicklung der Logik nachteilig ausgewirkt hatl. Sogar die Peri-
patetiker, wie etwa Galenus, gerieten trotz der Bemühungen eines

Alexander Aphrodisias um die « reine Logik » in das Fahrwasser der
Stoa, und in der für die mittelalterliche Philosophie äußerst wichtigen
EicayioY1! des Neuplatonikers Porphyrins überwiegen die stoischen
Elemente bei weitem das platonische und aristotelische Gedankengut2.

War Aristoteles bestrebt, das mythisch-kosmische Moment in
der Logosspekulation nach Möglichkeit auszuschalten und durch eine

mehr intellektualistische Umdeutung in den Noîç-Gedanken zu ersetzen,
so trat es bei den Stoikern wieder stärker in Erscheinung. Vor allem
aber beschäftigte sich die Theologie und Volksfrömmigkeit der
hellenistischen Epoche eifrig mit dem Logos, der nun unter den
verschiedensten Abwandlungen bald als Helios oder Pan, bald als Iris
oder Hermes auftrat 3. Auch die Philosophen, besonders neupythagoreischer

Richtung, wie Numenios von Apameia (2. Jahrh. n. Chr.)
griffen jene Motive auf, und Plutarch gab dem Logosgedanken eine

theistische Note, indem er den Logos als die Weltidee im göttlichen
Geiste deutete (De Iside et Osiride, c. 45-67) 4. Unter dem Einfluß
der orientalischen Religionen und Mythologien gelangte der
hellenistische Synkretismus oft zu absonderlichen Theorien über die Rolle
des Logos im Werden und Aufbau der Welt. Daher bemühten sich

vornehmlich Philon und Plotin dem chaotisch verworrenen
Ideenkomplex philosophisch durchsichtige Gestalt zu verleihen, ohne jedoch
die berechtigten Motive der zum Teil uralten Mythen preiszugeben

Zunächst versuchte Philon von Alexandrien die alttestament-
liche Lehre von der « Memra » (Wort) und der « Chochma » bzw.

« Sophia » (Gottes) mit der hellenistischen Logosphilosophie in Einklang
zu bringen. Der göttliche Logos ist als Xoyoç èvSiâfisTo; mit der Weisheit

Gottes identisch und zugleich der Ort (tötto;) der Ideen ; als

1 Logische Untersuchungen I, 371 f. ; vgl. C. Prantl, a. a. O. I, 578 ff. ;

644 ff. ; 660 ff.
2 C. Prantl, ebd. 564 ; 626 ff.
3 E. Krebs, Logos (zit. oben S. 193), Sp. 629 f. ; F. Dornseiff, Das Alphabet

in Mystik und Magie (Stocheia 7), Leipzig-Berlin 1922, ir8 ff. ; J. Lebreton,
Histoire du dogme de la Trinité des origines au Concile de Nicée I, Paris 1927,

71 ff. ; 75 ff. ; H. Leisegang, Der Logos als Symbol, 298 ff.
4 J. Lebreton, ebd. 78 ff. ; G. Mensching, Das Heilige Wort, 24 ; 26 ff.
6 Obwohl diese Erörterungen streng genommen nicht zu unserm Thema

gehören, so dürfen wir sie doch nicht übergehen, da sie die Trinitätsspekulation
der Väter beeinflußt hat, die wiederum eine Hauptquelle der thomistischen Lehre
vom « verbum » darstellt.



2l8 Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin

Xoyo; TCocfopixôç aber stellt er das Schöpfungswort und somit das Bindeglied

zwischen Gott und der von ihm erschaffenen Welt dar (De opif.
mundi 20 ss. ed. L. Cohn et P. Wendland I, Berolini 1896, p. 6, 7 ss.).

Diesem zweifachen göttlichen Logos entspricht auch eine zweifache

Erscheinung sowohl im Menschen als im Kosmos. Im Menschen ist der

Xoyoç èvStdôsxo; das innerliche Vernunftprinzip, das im Aoyo; irpocpopixoç

lautliche Gestalt annimmt, und im Kosmos fungiert der Logos als

gestaltendes Prinzip der unsichtbaren Ideen (xd<7p.oç voTqxôç) wie auch
der sichtbaren Dinge (xôsjaoç als0v|TÖ?), die eben Abbilder jener Ideen
sind (De vita Mosis II, 127, ed. L. Cohn et P. Wendland IV, Berolini
1902, p. 229, 21 ss.) L

Eine ähnliche Rolle übernimmt der Logos im System des Plotinos
als Mittler zwischen den einzelnen Stufen der Entfaltung aus dem

ursprünglichen Einen (£v) bis zu den materiellen Dingen herunter.
Er ist der erste Ausfluß (iitop^sov) des voü; und hat als solcher sein

Dasein in der (Welt)-Seele (Enn. II, 2, 2 ; 3, 5)2. In ihm haben die
Ideen ihren Ort ; sie werden selbst als Xoyot bezeichnet und mit den

Xöyot o7cep(xaTtxot der Stoiker in Verbindung gebracht (Enn. II, 7, 3 ;

IV, 3,10 ; V, 7, 1 ss. ; 9, 6 ss. ; VI, 7, 5) 3. Doch in der neuplatonischen
Logoslehre durchdringen sich die kosmischen und psychischen Gesichtspunkte.

Wie nämlich der äußere Logos im Laute als s'i'ScoXov oder

pu'uTjjAa den inneren Logos der Seele widerspiegelt, so ist diese selbst

ein Logos des Geistes (Xöyo; voü) und damit auch sein Abbild (Enn. I,
2, 3 ; III, 3, 1 ; IV, 3, 5 ; V, 1, 3 ; 6 ; 7) 4. Es ist nun ohne weiteres
einleuchtend, daß nach dieser Lehre Denken und Sprechen nicht nur
im göttlichen Geiste, sondern auch in der menschlichen Seele als

lebendige Einheit geschaut wurden. Der Logos ist ja zugleich das

metaphysische und das psychische Grundprinzip. Er steht deshalb

am Anfang alles Seins und Werdens : âpyj) où'v Xoyo; xai Ttxvra Xdyo;

(Enn. III, 2, 15 ; cf. V, 1, 1-7), ein Anklang vielleicht an den Prolog
des Johannesevangeliums. (Fortsetzung folgt.)

1 Vgl. M. Heime, Die Lehre vom Logos in der griechischen Philosophie,
Oldenburg 1872, 204-297, bes. 238 f. ; O. Willmann, a. a. O. I, 624 ff. ; Überweg-
Praechter, 602 f. ; J. Lebreton, a. a. O. I, 209-251 ; H. Leisegang, Logos, Sp. 1073 fi. ;

Der Logos als Symbol, 301 f.
2 Zitiert nach ed. R. Volkmann, Leipzig 1883.
3 H. Leisegang, Logos, Sp. 1059 ff. ; Überweg-Praechter, 630 ff., bes. 632 ;

O. Perler, Der Nus bei Plotin und dasVerbum bei Augustinus als vorbildliche Ursache
der Welt (Studia Friburgensia), Freiburg i. Schw. 1931. « f.; 70 ff.; 74 ff.; 118.

4 O. Willmann, a. a. O. I, 661 ff. ; O. Perler, a. a. O. 31 ; 121.


	Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin : ein Deutungsversuch seiner Lehre auf ihrem geistesgeschichtlichen Hintergrund

