Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 15 (1937)

Artikel: Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin : ein Deutungsversuch
seiner Lehre auf ihrem geistesgeschichtlichen Hintergrund

Autor: Warnach, Viktor

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-762769

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762769
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Erkennen und Sprechen
bei Thomas von Aquin.

Ein Deutungsversuch seiner Lehre auf
ihrem geistesgeschichtlichen Hintergrund.

Von P. Viktor WARNACH O. S. B., Maria Laach.

Einleitung: Problem und Aufgabe.

Zu allen Zeiten ist das Denken der Sprache eng verhaftet
gewesen. Insbesondere gilt dies vom frithen Mittelalter, dessen geistige
Entwicklung wie kaum eine andere an das « Wort » gebunden war.
Nicht nur fiir die damalige Theologie stellten Offenbarung und kirch-
liche Uberlieferung die sprachtiimlichen Quellen der Lehre dar; auch
die Philosophie suchte ihr Wissen durch Berufung auf « auctoritates »
zu stiitzen, soweit sie iiberhaupt ein Eigenleben fristete. Die Lehr-
methode der mittelalterlichen « Schulen» bestand ja wesentlich in
der «lectio» und « traditio », soda3 die Denkinhalte zunichst nur in
sprachlicher Erscheinung gegeben waren. Gegeniiber der oft allzu
gewissenhaften Auslegung der « textus» trat das selbstidndige Forschen
weit zuriick. Bezeichnenderweise bildete schon im « Trivium» die
Grammatik mit der Dialektik den wichtigsten Gegenstand des Unter-
richtes. Als sich jedoch mit der Hochscholastik eine tiefere philo-
sophische Besinnung geltend machte, begann auch die Auseinander-
setzung mit der Sprache. Nominalismus und Realismus waren die
beiden Pole, zwischen denen sich die verschiedensten Ldsungsvor-
schlige des Sprach- oder Erkenntnisproblems bewegten. Man widmete
nun den sprachphilosophischen Fragen eine groBere Aufmerksamkeit,
wofiir die seit dem XIII. Jahrhundert immer hidufiger werdenden
« tractatus de modis significandi» oder « grammaticae speculativae »
ein beredtes Zeugnis ablegen !.

1 Vgl. P. Rotta, La filosofia del linguaggio nella Patristica e nella Scola-
stica, Torino 1909, 244 ff.; C. Baeumker, Geist und Form der mittelalterlichen
Scholastik, in: Studien und Charakteristiken zur Geschichte der Philosophie,
insbesondere des Mittelalters (Beitrige zur Geschichte der Philosophie und Theo-



190 Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin

So konnte auch ein Geist von der Weite und Spannkraft eines
hl. Thomas von Aquin nicht achtlos am Sprachproblem voriibergehen.
Verband er doch mit dem spekulativen Grundzug seines Denkens,
das vornehmlich auf das Logische und Metaphysische gerichtet war,
eine scharfe Beobachtungsgabe und nicht zuletzt einen fein ausge-
bildeten Sinn fiir die Sprache, der sich in seinen heute noch wertvollen
Auslegungen ilterer Schriftsteller, vor allem in seinen Aristoteles-
kommentaren deutlich kundgibt !. Uberall suchte er moglichst unpar-
teiisch den «sanus intellectus » herauszuarbeiten und nahm dabei,
wenn es ihm angebracht erschien, die fritheren Kommentatoren der
betreffenden Schriften zu Hilfe, wie etwa in seiner gegen die Averroisten
geschriebenen Abhandlung « De unitate intellectus » ( ed. P. Mandonnet
I p. 33 ss.; 45; 47 s.) oder in der «Declaratio 108 Dubiorum ad
Magistrum Generalem» (q. 5 s.; 8; 20 ss.) 2 Mit groBem Feingefiihl
bemiihte er sich der Eigenart fremder Idiome gerecht zu werden (vgl.
das Vorwort zu seinem Kommentar iiber « De divinis nominibus »
des Pseudo-Areopagiten, ed. P. Mandonnet 11 p. 221 s., sowie die
Exegese einzelner Stellen, etwa c. 1 lect. T p. 226; 234; c. 12
p. 631). Selbst sprachvergleichende Gesichtspunkte sind ihm nicht
fremd gewesen (II-II q. 45 a. 2 ad 2). Um eine zuverlissige Text-
grundlage fiir seine Auslegungen zu gewinnen, vergleicht er die ver-
schiedenen « translationes » und verbessert die «translatio antiqua »
oder «vitiosa » nach der «nova», die er sich vielfach durch seinen
Freund Wilhelm von Moerbeke besorgen lieB (cf. div. nom. c. 7
lect. 4 p. 534; c. 9 lect. 2 p. 573; I q. 56 a. 1 ad 1). Ja sogar
kritisches Quellenstudium treibt der Aquinate in dem MaBe, als es
die ihm zu Gebote stehenden Mittel erlauben (Declar. ad Mag.
Gen. q. 22; 31; 55). Seinem historischen Scharfsinn entging es z. B.
nicht, daB der allgemein als aristotelisch geltende « Liber de causis »

logie des Mittelalters XXV, 1-2), Miinster 1928, 64 ff.; M. Grabmann, Mittel-
alterliches Geistesleben I, Miinchen 1926, 109 ff. ; G. Paré, A. Brunet, P. Tremblay,
La Renaissance du XIIme si¢cle, Les écoles et l'enseignement (Publications de
I'Institut d’Etudes Médiévales d’Ottawa III), Paris-Ottawa 1933, 151 ff.

1 Vgl. F. Brentano, Die Psychologie des Aristoteles, Mainz 1867, 228 f.;
M. Grabmann, Thomas von Aquin, Miinchen 1935% 39 ff.; 60 ff.

2 Wenn nicht anders angegeben, zitieren wir nach der Editio Leonina
(Romae 1882 ss.) und, soweit diese noch nicht vollendet ist, nach der Pariser
Ausgabe von S. E. Fretté (Paris 1871-1880). Die Texte aus den Opuscula ent-
nehmen wir der von P. P. Mandonnet O. P. besorgten Ausgabe : Opuscula omnia,
4 voll., Parisiis 1927).



Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin 191

eigentlich den Neuplatoniker Proklus zum Verfasser hatte (im dies-
bezgl. Kommentar lect. 1, ed. P. Mandonnet 1 p. 196) 1.

Auch fiir die personliche Geistesentwicklung des hl. Thomas ist
die Sprache von weittragender Bedeutung geworden. Sprachtheo-
retische Er¢rterungen {iiber den Gebrauch und die Etymologie der
Namen bilden sehr hdufig den Ausgangspunkt seiner Beweisfithrungen 2.
Aber er ist sich der Gefahren wohl bewuBt, die eine allzu groBe
Abhingigkeit von der Sprache in sich birgt, da sie leicht eine « occasio
errori » werden kann (Pot. q. 9 a. 8 c). Deshalb mahnt er besonders
bei Behandlung der Glaubensgeheimnisse : « cum cautela et modestia
est agendum» (I q. 31 a. 2c).

Eine gesonderte Sprachphilosophie hat der Doctor Communis
freilich nicht betrieben. Die Grammatik sah er wie die Logik als eine
« ars liberalis » an ; sie ist eine « facultas recte loquendi » und soll den
Menschen zur « oratio congrua» anleiten, die Thomas im Verein mit
der «constructio syllogismi» ein «opus rationis» nennt (I-II q. 56
a. 3 c; ib. q. 57 a. 3 ad 3; In Boéth.,, De Trinit. q. 5 a. 1 ad 3).
Nur gelegentlich spricht er von der «scientia grammaticae» (I-II
q. 81 a. 2 ¢), versteht aber hierunter nichts anderes als die gewohnliche
Schulgrammatik. In der Tat wiirde das einzelwissenschaftliche Studium
der Sprache keineswegs der Geistesart des Aquinaten entsprechen.
Vielmehr tritt er aus der Ganzheit seines gewaltigen Systems an die
Betrachtung der sprachlichen Erscheinungen heran. In diesem System
kommt nun der Theologie ein gewisser Primat zu, weshalb sie nicht
nur iiber die Gegenstinde, sondern auch iiber die Wortbedeutungen
urteilt : « theologia, inquantum est principalis omnium scientiarum,
aliquid in se habet de omnibus scientiis ; et ideo non solum res, sed
nominum significationes pertractat» (I Sent. d. 22 expos. textus;
cf. Pot. q. 10 a. 4 ad 14). Daher sind es auch meist theologische
Fragen, die den hl. Thomas veranlassen, seine Anschauungen {iiber
die Sprache darzulegen. VerhiltnismiBig selten regen ihn gnoseo-
logische Probleme dazu an. Mag man es auch bedauern, daB uns der
groBe Scholastiker keine ausfiihrliche Abhandlung iiber die Sprache
hinterlassen hat, so wird dieser Mangel doch durch die wirklichkeits-

1 Siehe C. Baeumker, Witelo (Beitrige z. Gesch. d. Philos. d. Ma. III, 2),
Miinster 1908, 188 f.; M. Grabmann, Mittelalterliches Geistesleben II, Miinchen
1936, 413 ff.

2 Vgl. P. Rousselot S. J., L'intellectualisme de saint Thomas, Paris 1924 2,
167-171.



192 Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin

nahe Problemauffassung und universale Schau mehr als hinreichend
ersetzt. Es ist ja ein Kennzeichen seines synthetischen Denkens, daB
er meist von der iibergeordneten, allgemeinen Ganzheit zum Besonderen
herabsteigt, und insofern kann man seine Methode eine apriorische
nennen. Jedoch seiner aristotelischen Einstellung gemiB trigt er
auch den Einzeltatsachen Rechnung, die er allerdings stets in ihrer
Beziehung zum Ganzen sieht. Das Einzelne erhilt in seiner Sicht
eine Perspektive ins Universale und damit eine Stellung im Kosmos,
ohne daB es in seiner Eigenstindigkeit aufgehoben oder nur iibersehen
wird. Wenn man nun die Schriften des Aquinaten unter dem sprach-
philosophischen Gesichtspunkt durcharbeitet und die zerstreuten Be-
merkungen sammelt, wird man nicht ohne Erstaunen feststellen miissen,
daB er sehr weit in das Wesen der Sprache eingedrungen ist und manche
Einsicht dariiber gewonnen hat, die fiir uns auch heute, ja gerade
heute anregend sein diirfte. Leider hat sich die sonst so erfolgreiche
Thomasforschung unserer Tage noch wenig mit diesem Thema befaBt.
Bis heute vermi3t man eine monographische Studie iiber die Sprach-
philosophie des hl. Thomas. Obwohl wir uns nicht erkiihnen, diese
Liicke ausfiillen zu wollen, méchte die vorliegende Arbeit doch einen
bescheidenen Beitrag dazu liefern, indem wir aus dem vielgestaltigen
Fragenkomplex eine Kernfrage herausgreifen, die uns wegen ihrer
zentralen Stellung einen tieferen Einblick in die Anschauungen des
Doctor Angelicus zu geben verspricht.

Als Ausgangspunkt unserer Untersuchung kann ein Text aus der
Summa Theologiae (I q. 34 a. 1c) dienen, in dem Thomas gleichsam
thesenhaft seine Lehre zusammenfa8t. Es handelt sich hier um die
an sich theologische Frage: utrum verbum in divinis sit nomen per-
sonale. Der Aquinate gibt darauf eine bejahende Antwort mit fol-
gender Begriindung :

« Ad cuius evidentiam, sciendum est quod verbum tripliciter quidem
in nobis proprie dicitur: quarto autem modo, dicitur improprie sive
figurative. Manifestius autem et communius in nobis dicitur verbum
quod voce profertur. Quod quidem ab interiori procedit quantum ad duo
quae in verbo exteriori inveniuntur, scilicet vox ipsa, et significatio vocis.
Vox enim significat intellectus conceptum, secundum Philosophum, in
libro I Periherm. (c. 1 n. 2, Editio Berolin. 1831, p. 16a 3 s.): et iterum
vox ex imaginatione procedit, ut in libro De Anima (lib. II ¢. 8 n. 11
pP- 420 b 32) dicitur. Vox autem quae non est significativa, verbum dici
non potest. Ex hoc ergo dicitur verbum vox exterior, quia significat



Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin 193

interiorem mentis conceptum. Sic igitur primo et principaliter interior
mentis conceptus verbum dicitur : secundario vero, ipsa vox interioris
conceptus significativa : tertio vero, ipsa imaginatio vocis verbum dicitur.
Et hos tres modos verbi ponit Damascenus (De fide orthodoxa), in I libro,
cap. XIII, dicens quod verbum dicitur naturalis intellectus motus, secun-
dum quem movetur et intelligit et cogitet, velut lux et splendor, quantum
ad primum : rursus verbum est quod non verbo profertur, sed in corde
pronuntiatur, quantum ad tertium : rursus etiam verbum est angelus,
idest nuntius, intelligentiae, quantum ad secundum. — Dicitur autem
figurative quarto modo verbum, id quod verbo significatur vel efficitur :
sicut consuevimus dicere, hoc est verbum quod dixi tibi, vel quod
mandavit rex, demonstrato aliquo facto quod verbo significatum est vel
simpliciter enuntiantis, vel etiam imperantis»?1.

Was sagt uns dieser Text ? Offenbar ist hier die menschliche
Sprache Gegenstand der Betrachtung, wie der Ausdruck «in nobis »
andeutet. Das menschliche Wort soll als Analogie fiir das gottliche
dienen. Es werden nun drei Arten von Worten im eigentlichen Sinne
(« proprie ») unterschieden und einer vierten Art in uneigentlichem
oder bildlichem Sprachgebrauch gegeniibergestellt. Thomas beginnt
mit einer Analyse des duBeren Wortes, das ja offensichtlicher und
allgemeiner « Wort » genannt wird. Jedoch gleich zu Anfang betont
er, daB dieses Wort in zweifacher Hinsicht aus dem Inneren hervor-
geht, als Laut und als Bedeutungstriger. Ganz im Sinne des Aristo-
teles, auf den er sich auch beruft, trennt er Laut (vox) und Bedeutung
(significatio) (s. unten S. 209) 2, und sieht in letzterer die Wesensfunk-
tion des Wortes : « ein Laut, der nichts bedeutet, kann nicht ‘Wort’
genannt werden ». Nun aber wird der Laut deshalb « Wort » genannt,
« weil er den inneren conceptus mentis bezeichnet ». Damit ist Thomas
tiefer in das Wesen der Sprache eingedrungen. Er hat die ursichliche
Abhidngigkeit des duBeren Sprechens vom innerlichen Begriff erkannt
und folgert daraus («sic igitur»), daB dieser «zuerst und hauptsich-
lich » « Wort » genannt werden miisse. Nach seiner Auffassung ist also
das Sprachgeschehen ein wesenhaft innerer Vorgang, aufs engste mit

1 Vorliufig miissen wir auf eine eigentliche Ubersetzung verzichten, da
wir uns angesichts der feingegliederten und &uBerst biegsamen Terminologie
des hl. Thomas (vgl. F. A. Blanche, Sur la langue technique de saint Thomas
d’Aquin, Revue de Philosophie XXX (1930) 7-30) nicht der Gefahr einer Um-
deutung aussetzen diirfen. Wir halten uns daher vorerst an die Fachausdriicke
des Aquinaten selbst, und erst am SchluB unserer Darlegungen diirfen wir es
wagen, die thomistische Lehre in unsere moderne Begriffswelt zu i{ibertragen.

2 Hier noch im weiteren Sinne genommen.

Divus Thomas. 13



104 Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin

dem begrifflich geformten Erkennen verkniipft. Erst an zweiter Stelle
kommt dem Laut der Name « Wort » zu, und zwar insofern als er den
inneren Begriff bezeichnet. Als dritte Art des « Wortes» fiihrt der
Doctor Angelicus die Lautvorstellung an. Um seiner Aufzdihlung der
« Wortarten » ein gewisses Gewicht zu geben, zumal er sie ja hier nicht
niher begriinden kann, beruft er sich auf eine «auctoritas», freilich
nicht auf den « Philosophus », sondern auf den Kirchenvater Johannes
Damascenus, der ebenfalls ein dreifaches Wort im dargelegten Sinne
unterscheidet. SchlieBlich kommt Thomas noch auf die vierte uneigent-
liche Bedeutung des Terminus «verbum» als die durch Hinweis
bezeichnete oder auf Grund eines Befehls bewirkte Sache zu sprechen.
Im nidchsten Abschnitt wendet er dann unter Heranziehung eines
Augustinuszitates (aus De Trinit. XV, 10) die gewonnene Unter-
scheidung auf das Trinitdtsgeheimnis an, indem er allein das innere
geistige Wort als Analogon zur zweiten gottlichen Person gelten laBt.

Wie ist nun die in jenen Darlegungen enthaltene Lehre iiber die
Sprache zu verstehen ? Was der Aquinate iiber das duBere Wort
und den Unterschied von Laut und Bedeutung sagt, diirfte heute
kaum auf Widerspruch stoBen. Dall er aber von dem vorgestellten
Sprechen ein anderes rein geistiges unterscheidet und dieses als Wort
im eigentlichen, ja sogar im ersten Sinne betrachtet, wird von
den meisten nicht ohne weiteres hingenommen werden. Allerdings
gibt Thomas zu, daB nach der allgemeinen Anschauungsweise unter
dem Namen « verbum » zuerst das 4duBere, bedeutungstragende Laut-
gebilde verstanden wird ; diesem iiberkommenen Sprachgebrauch aber
stellt er ganz entschieden seine eigene Lehrmeinung entgegen, der-
zufolge die Sprache etwas Innerliches ist und im engsten Zusammen-
hang mit dem Erkennen steht. Gewill kommt hier keine der beriich-
tigten «naiven Identifikationen» in Frage, die man so gern den
Scholastikern unterschiebt. Ein Denker wie Thomas wird heute wieder
zu ernst genommen, als daB man bei ihm aprioristische Konstruktionen
«ad hoc » vermuten wiirde. Doch miissen wir uns fragen, wie kommt
er zu seiner Auffassung, und wie begriindet er sie.

Aus dem Zusammenhang, in dem die Stelle sich findet, erfahren
wir, daB der AnlaB zu jenen sprachtheoretischen Erdrterungen ein
theologischer ist. Hier, wie auch sonst, gibt gerade die Trinititslehre
dem hl. Thomas Gelegenheit, seine Anschauungen iiber die Sprache
oder besser das Wort darzulegen ; sucht er doch eine Analogie fiir die
Eigenart der zweiten gottlichen Person, die in der Heiligen Schrift



Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin 1095

und Viterlehre als das « Wort » bezeichnet wurde. Er glaubt sie in
dem inneren «conceptus mentis» gefunden zu haben, dem ja auch
ein gewisser Wortcharakter zukommt, ohne daB er die Unvollkommen-
heiten des duleren Wortes teilt. Hierin darf man wohl das letzte
Motiv seiner Sprachlehre erblicken. Die geoffenbarte und durch die
kirchliche Tradition iibermittelte Wahrheit vom gottlichen Worte ist
fir Thomas zugleich das treibende und richtunggebende Moment in
der Betrachtung der sprachlichen Erscheinungen.

Damit ist aber noch nichts iiber die eigentliche Begriindung der
thomistischen Sprachauffassung entschieden. Der Aquinate beruft
sich zwar, was auch der angefiihrte Text bestitigt, auf « auctoritates »,
in unserm Falle auf Aristoteles und Johannes Damascenus. Sonst
gilt vor allem der hl. Augustinus viel in unserer Materie!. Unter dem
historischen Gesichtspunkt sind demnach zwei Hauptarten von Quellen
zu unterscheiden : die griechische, insbesondere aristotelische Philo-
sophie und die patristische Tradition, die gerade in bezug auf das
Sprachproblem den hl. Thomas stark beeinfluBt hat 2. Jedoch wiirde
er sich mit einem bloBen Autorititsbeweis nicht zufrieden geben ; er
sucht vielmehr eine sachliche Rechtfertigung seiner Anschauung zu
bringen. Schon die besprochene Stelle deutet eine solche an, und die
Zitate erscheinen hier mehr als Ornamente denn als eigentliche Beweise ;
sie konnten fehlen ohne Schaden fiir die logische Einsichtigkeit der
Darlegung. Das geht ganz deutlich daraus hervor, daB Thomas mit
eigenen Worten noch einmal dasselbe sagt, was er schon im Anschluf3
an Aristoteles (Periherm. I c. 1 n. 2) vom Begriff als Bedeutung des
Wortes gesagt hat. Auf die ndhere Begriindung konnte Thomas an
dieser Stelle naturgemiB nicht eingehen. Auch sonst hat er sie
niemals in ausfithrlicher und systematischer Darstellung gegeben, da
er immer nur gelegentlich auf dieses Thema zu sprechen kam. Viel-
mehr zerstreut wie die goldenen Steinchen in einem Mosaik leuchten
die Griinde bald hier, bald dort hervor und fiigen sich, wenn man sie
in der Ganzheit des Systems schaut, zu einem klaren und sinnvollen
Bilde zusammen.

Eine zweifache Aufgabe ergibt sich fiir uns aus der vorliufigen
Interpretation des zitierten Textes, die nur zum Ziel hatte, das Problem,

1 Auf die Quellen der thomistischen Sprachlehre werden wir weiter unten

niher eingehen.
2 Vgl. M. D. Chenu O. P., Les « Philosophes » dans la Philosophie chrétienne
médiévale, Rev. sc. ph. th. 26 (1937) 27-40.



196 Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin

wie es von Thomas gesehen wurde, zu umreiBen. Zum ersten miissen
wir uns mit der Entwicklungsgeschichte der Frage bis auf Thomas
und mit den (historischen) Quellen seiner Lehre bekannt machen.
Auf dem so gewonnenen' geschichtlichen Hintergrund wird sich die
Eigenart und das Wesen der thomistischen Sprachauffassung klarer
abheben, sodaB uns einsichtig wird, worin der Aquinate von friiheren
Denkern abhingig ist, und inwiefern er zur Losung der Frage durch
eigene Leistung beigetragen hat, wenn wir im zweiten Teil versuchen
werden, durch interpretierende und zugleich systematische Darlegung
den eigentlichen Lehrgehalt und dessen sachliche Begriindung heraus-
zuarbeiten. Die vorliegende Arbeit soll also hauptsichlich eine Deutung
des hl. Thomas aus sich selbst durch Vergleichung der Texte an-
streben ; diese Deutung muB aber systematisch sein, weil man nur
aus dem ganzen Systemzusammenhang die einzelnen Lehrpunkte in
der richtigen Weise sichten und bestimmen kann.

Im Aufbau dieses zweiten Teiles unserer Untersuchung folgen
wir dem Gedankengang der Stelle aus der Summa Theologiae, die wir
als Ausgangspunkt wihlten. Dementsprechend werden wir mit dem
duBeren Wort beginnen, das ja in der allgemeinen Ansicht zunichst
als « Wort » bezeichnet wird, weil es im Laut sinnlich wahrnehmbare
Gestalt angenommen hat, wie Thomas {iberhaupt bei seinem Forschen
am aristotelischen Grundsatz festhdlt, daB unser intellektuelles Er-
kennen von der Sinneserfahrung ausgeht, was auch fiir die Sprachlehre
zutrifft (cf. Verit. q. 4 a. 1). Die duBlere Erscheinung der Sprache wird
nun vor allem unter dem Gesichtspunkt ihrer Leistungen (Funktionen)
zergliedert, wobei sich die Bedeutungsfunktion als die wesentliche
herausstellt. Man kann daher diesen Abschnitt auch als « phinomeno-
logische Analyse » (im weiteren Sinne) bezeichnen ; hat es doch Thomas
wie kaum ein zweiter verstanden, die einzelnen Phinomene klar zu
scheiden und zu bestimmen, wiewohl er die Methode der modernen
Phinomenologie (Husserl) nicht gekannt, wohl aber mit genialem
Instinkt benutzt hat. Da nun die Bedeutung des Wortes aufs engste
mit dem Begriff verkniipft ist, werden wir auf die weitere Frage ge-
fithrt: wie verhalten sich nach thomistischer Auffassung Sprechen und
Erkennen zueinander ? Durch diese Erdrterungen hoffen wir, das
Wesen der Sprache und der Erkenntnis in thomistischer Schau tiefer
verstehen zu lernen, vornehmlich mit Riicksicht auf die Natur des
«inneren Sprechens», dem ja der Wortcharakter «primo et princi-
paliter » zugeschrieben wird. Hierauf haben wir die einzelnen Ergeb-



Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin 197

nisse in einer aus dem Geiste des Doctor Communis geborenen Synthese
zusammenzufassen, um von ihr aus die mannigfaltigen Erscheinungen
der Sprachwelt deuten zu koénnen. Den AbschluB soll eine Gegen-
iberstellung der thomistischen und der gegenwirtigen Sprachlehre
unter dem besonderen Gesichtspunkt unseres Themas bilden.

I. Die Geschichte des Problems vor Thomas.
1. Sprechen und Denken in der antiken Philosophie.

Die Frage nach dem Verhiltnis von Denken und Sprechen ist
ein Grundproblem der Philosophie schlechthin. Schon dem primitiven
Menschen dringte sie sich auf ; war doch fiir ihn das Wort, insbesondere
der heilige Name, kein leerer Schall, sondern von dem gleichen « Mana »
durchdrungen wie die bezeichnete Sache und somit eine Vergegen-
wéirtigﬁng ihres Wesens. In dieser Anschauung haben die Magie des
Wortes und der Euphemismus ihre Wurzeln. Ahnliches galt von den
Gedanken, als deren unmittelbaren Ausdruck der Naturmensch die
Worte ansah. So kam man zu der « naiven » Gleichsetzung von Sache,
Wort und Gedanke . In ihr ist der vorgeschichtliche Ursprung unseres
Problems zu suchen.

Seine weitere Entwicklung aber strebte in zwei divergente Rich-
tungen auseinander : in eine religiés-metaphysische und in eine rational-
logische. Erstere gab sich vor allem in den Mythologien der Alten
kund, in denen das «schépferische Wort » hdufig die Funktion eines
kosmischen Urprinzips iibernahm, wie die « Vac» der Inder (Rigveda
10, 125) 2 oder der « Thot » bei den Agyptern3. Die andere «logische »
Richtung trat im allgemeinen spiter, oft in Verbindung mit der Gram-
matik, hervor. So entwickelte sich in Indien aus den Bemiihungen
um das Verstindnis der alten Veden verhiltnismaBig friih eine (empi-
rische) Sprachwissenschaft, die schon um 300 v. Chr. (Panini) eine
erstaunliche Vollendung erreicht hatte 4.

! H. Werner, Die Urspriinge der Metapher, Leipzig 1919, 75 f.; E. Cassirer,
Philosophie der symbolischen Formen I, Die Sprache, Berlin 1923, 56 ; K. Plachte,
Symbol und Idol, Berlin 1931, 115 ff. ; G. Mensching, Das Heilige Wort (Untersuch.
z. allgem. Religionsgesch. 9), Bonn 1937, 29 ff.

? Bei P. Deussen, Allgemeine Geschichte der Philosophie I, 1, Leipzig 1920%,
146 ff.

3 E. Krebs, Art. « Logos » in : Lexikon fiir Theologie und Kirche VI, Freiburg
1934 2, Sp. 630; G. Mensching, a. a. O. 11 ff.; 24 ff.

4 V. Thomsen, Geschichte der Sprachwissenschaft bis zum Ausgang des
19, Jahrhunderts (iibers. von H. Pollak), Halle 1927, 3 ff.



198 Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin

Bei den Griechen treffen wir zwar den « Logos» (als Terminus)
zunidchst nur im niichternen Gewande der philosophischen Spekulation
an und erst viel spiter, wohl unter dem EinfluB der orientalischen
Religionen, besonders zur Zeit des Hellenismus, trat er in mythischer
Verkleidung auf!. Die Idee des Logos aber scheint auch der #dlteren
griechischen Mythologie, vornehmlich dem apollonischen Glaubenskreis,
nicht fremd gewesen zu sein ; denn es ist eine Eigentiimlichkeit des
griechischen Geistes iiberhaupt, « Logos » und « Physis » bzw. « Kosmos »
in einer lebendigen Einheit zusammenzuschauen, die ihren Ursprung
aus dem « Mythos» ableiten diirfte 2.

So kann man Heraklits kithnen Satz, der Logos sei das alles
Geschehen durchwaltende, rhythmische Weltgesetz (Vors. 12 B 31;
50) 3, eigentlich nur als einen ersten Erklirungsversuch der mythischen
Vorstellungen durch die Philosophie recht verstehen ¢ Zwar hilt
er noch an der Ubereinstimmung der Worte und Gedanken mit den
Dingen fest ; doch die philosophische Reflexion macht sich schon bei
ihm klirend und zerlegend bemerkbar, indem er von den vereinzelten,
toten inea (Wortern) den lebendigen Jdyos (Satz, Rede) unterscheidet,
der eine alle Gegensitze vereinigende Synthesis im Rhythmus des
Werdens darstellt 5.

Bei Parmenides dagegen tritt zum ersten Male das « Logische » in
Erscheinung ®. Allerdings kommt auch in seiner Lehre der Unter-
scheidung von idyos und imex eine wichtige Aufgabe zu; aber sie
erhdlt nun eine gnoseologische Note. Der « verliBliche » Logos steht
als Denken (vénua) der Wahrheit mit dem einheitlichen Sein in engster
Beziehung, und insofern bilden Denken und Sprechen mit dem Sein
eine wahrhafte Einheit : Xon o Ayewv e vosiv t'édov Eppevar (Frag. 18
B 6, 1; vgl. 8, 8; 8, 17; 8, 50); to yap adto voelv éativ Te xal eiva
(Frag. 18 B 5, 1). Anders steht es um den « triigerischen Bau» der
tmex. In ihrer Vielheit und Verinderlichkeit besitzen sie nur einen

1 H. Leisegang, Der Logos als Symbol, Blitter fiir deutsche Philosophie I
(1927-28) 208 ff.

2 0. Willmann, Geschichte des Idealismus I, Braunschweig 1907 2, 19 ff.;
W. Jaeger, Paideia I, Berlin-Leipzig 1934, 206 ff.

3 Nach H. Diels, Die Fragmente der Vorsokratiker, Berlin 1912 3.

8 W. Jaeger, a. a. O. 243 ff.; H. Leisegang, a. a. O. 292 ff.; Ders. Art.
«Logos» in: Realenc. d. class. Altertumswiss. XIII, 1 (1926), Sp. 1047 fi.;
E. Hoffmann, Die Sprache und die archaische Logik (Heidelberger Abhandl.
z. Philos. u. ihrer Gesch. 3), Tiibingen 1925, 6 ff.

5 E. Hoffmann, ebd. 1 fi.

6 W. Jaeger, a. a. O. 236 fi.



Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin 199

relativen Wahrheitswert und vermdgen deshalb nichts als eine un-
sichere Meinung (3¢iz) hervorzubringen!. Ihre Bedeutung verdanken
sie der menschlichen Einsetzung (Frag. 18 B 19; vgl. 8, 39). Mit
dieser Behauptung tritt Parmenides in scharfen Gegensatz zur pytha-
goreischen Lehre von dem natiirlichen Ursprung (¢dse:) der Namen,
findet aber einen Bundesgenossen in dem mehr soziologisch-kultur-
philosophisch eingestellten Demokrit, der die Sprache als ein Kunst-
erzeugnis (téyvyn) auffaBt und dementsprechend ihre Entstehung oder
vielmehr ihren Gehalt durch kiinstliche Satzung (vépw) bestimmt
sein 1aBt?2.

Jedoch erst die Sophisten brachen offensichtlich mit der mytho-
logischen Uberlieferung und bahnten den Weg zur Trennung von
Sprechen, Denken und Sein an. Gewill trugen sie hierdurch viel zur
Begriindung und Entwicklung der Grammatik, sowie der Rhetorik
bei; aber das willkiirliche Moment in der Sprachbildung iiberbe-
tonend kamen sie schlieBlich zu einem relativistischen Subjektivismus
(Protagoras, Frag. 74 B 1), ja sogar zu einem « nihilistischen »
Skeptizismus, wie ihn Gorgias (Frag. 76 B 3) mit aller Entschieden-
heit verteidigt 3.

Diesem skeptischen « Nominalismus » gegeniiber suchte die sokra-
tisch-platonische Dialektik die Maoglichkeit wissenschaftlicher Er-
kenntnis sicherzustellen. Sokrafes wird zwar von den neueren For-
schern ¢ nicht mehr als der « Entdecker des Begriffes» und der
« Definition » gefeiert ; es bleibt aber sein unbestreitbares Verdienst,
die eigentliche Aufgabe der Logik klar herausgestellt zu haben. Aus
den unbestimmten und schwankenden Wortbedeutungen soll man,

so fordert er, zur Erfassung des allgemeinen Wesens (ci80s, ©f éoti)

1 E. Hoffmann, a. a. O. 8-15.

? Ebd. 15-27. Bemerkenswert ist, daB der Gegensatz zwischen gisee und
vépw weniger die Genesis der Sprache als die Richtigkeit bzw. NaturgemiGSheit
ihres Gehaltes betrifft, wie E. Hoffmann (ebd. 15 f. im AnschluB an H. Steinthal,
Gesghichte der Sprachwissenschaft bei den Griechen und Romern I, Berlin 1890,
75 ff.) hervorhebt; vgl. V. Thomsen, a. a. O. 7 {.

8 Vgl. 0. Willmann, a. a. O. 1, 355 ff.; 367 f.; J. Stenzel, Platon der
Erzieher, Leipzig 1928, 52; E. Hoffmann, a. a. O. 17 ff.; 41; W. Capelle, Die
Vorsokratiker, Leipzig 1935, 327 ff.; 333 f.; 343 f.; 350 ff.

Y Heinr. Maier, Sokrates, Tiibingen 1913; J. Stemzel, Art. « Logik» in:
Realenc. d. class. Altertumswiss. XIII, 1 (1926), Sp. 999 ff.; Ders., Studien zur
Entwicklung der platonischen Dialektik von Sokrates zu Aristoteles, Leipzig
und Berlin 1931 2, besonders S. 142-155 ; vgl. auch K. Praechter, in F. Uberwegs
Grundri der Geschichte der Philosophie des Altertums (= Uberweg-Praechter),
Berlin 192011, 147 ff.



200 Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin

vorzudringen versuchen, das dann in der widerspruchsfreien Definition
(Aéyos) zur logischen Darstellung kommen konne. Die Erfiillung dieser
Forderung blieb jedoch dem groBten aller Sokratiker, Platon, vor-
behalten, dem es freilich erst in seinen spiteren Dialogen (Sophistes,
Politikos, Philebos) gelungen ist, mit Hilfe der Diairesis den kunst-
gerecht definierten (Klassen-)Begriff herauszuarbeiten.

Hierin liegt eines der intimsten Anliegen der platonischen Dia-
lektik beschlossen, und der Ausgangspunkt konnte kein anderer als
die Sprache sein, zumal fiir den griechischen Geist Sprechen und
Denken im « Logos » eine lebendige Einheit bilden!. Darum widmete
er schon im Kratylos seine besondere Aufmerksamkeit der Frage
nach dem Ursprung und Erkenntniswert der Namen. Wiewohl er
zwischen dem veridnderlichen Laut (pwv7) und der dem Namen eigen-
tiimlichen Bedeutung unterscheidet (tb toU ovéparoc eidos 389 D ff.)
und die Namen als « Nachahmungen der Dinge im Laute » bezeichnet
(wpApate gwvi 422 C), ist das Ergebnis des Dialoges doch ein mehr
negatives : aus den Namen kénnen wir keine sichere Kunde iiber
das Wesen der Dinge vernehmen, da neben der natiirlichen Laut-
symbolik bes. bei den Stammwortern (424 D-427 C/D) auch die freie
Ubereinkunft (suv67x7) ihre Entstehung mitbestimmt (435 D-440 D).
So sucht Plato die Einseitigkeit sowohl der Sophisten als auch der
Herakliteer zu vermeiden. Letztere gaben ja vor, durch ihre oft
willkiirlichen Etymologien zur Wesenserkenntnis der Dinge gelangen
zu konnen 2.

Die Losung, die der Kratylos gab, hielt sich nur an der Ober-
fliche des Sprachproblems und konnte daher Platon nicht befriedigen.
Er wollte tiefer in das Geheimnis der Sprache eindringen und dessen
geistige Wesensgriinde aufdecken, was er vor allem in den Dialogen
der Altersjahre unternahm. Wenngleich hier das « Logische » mehr
in den Brennpunkt der Aufmerksamkeit riickt, so bleibt doch der
ontologische Dualismus zwischen den Ideen und den Erscheinungsdingen

1 E. Zeller, Die Philosophie der Griechen II, 1, Leipzig 1875 ®, 529 ; J. Stenzel,
Platon der Erzieher, 283 ; P. Friedlinder, Platon II, Leipzig-Berlin 1930, 523:
« Uberall (in Platons Schriften) ist die Besinnung auf die Sprache das Mittel zu
positiver Aufklirung ».

2 Uberweg-Praechter, 271 ff.; E. Cassiver, a. a. O. 1, 62 f.; J. Stenzel,
Philosophie der Sprache, in : Handbuch der Philosophie, hrg. von A. Baeumler
und M. Schriter IV A, Miinchen-Berlin 1934, 77; K. Biichner, Platons
Kratylos und die moderne Sprachphilosophie (Neue deutsche Forschungen,
Abt. Philos. 16), Berlin 1936.



Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin 201

stets im Hintergrund des platonischen Denkens bestehen !. Dieser
beherrscht auch die Welt des Sprachlichen. Wie wir sahen, stellt schon
der Kratylos den Gegensatz zwischen der idealen Bedeutung und der
kontingenten Lautmaterie heraus, der durch den piuyaic-Gedanken
iiberwunden werden soll. Nun aber greift Platon das Problem von
der gnoseologischen Seite an. Ist es doch der erkennende Mensch, der
zwischen jenen beiden Welten steht, da er einerseits durch die Schau
(suvedic) Anteil an den Ideen gewinnen kann, andererseits aber gezwungen
ist, zu den Dingen der Sinnenwelt Stellung zu nehmen. Nach den
fritheren Schriften konnte allein die vénsic bzw. 3wivorx, das « reine »
Denken, zur Anteilnahme an der idealen Wirklichkeit im Wissen
(¢mgrdun) fiihren; von ihr véllig getrennt, hatte sich die ungewisse
8¢te nur mit den Sinnendingen zu beschiftigen. Jetzt sucht Platon
die Ideenschau mit der empirischen Erfahrung zu verbinden, indem
er Suvora und 8¢a miteinander vergleicht 2.

An dieser Wende der platonischen Dialektik kommt dem Logos
eine entscheidende Bedeutung zu 3. Denken und Sprechen, die vordem
(vgl. bes. Krat. 397 C ff.; 435 D ff. ; Phaidr. 260 B ff.) in schroffem
Gegensatz gesehen wurden, treten nunmehr in nidhere Beziehung zu-
einander. Ja, nach dem Theastetos, der sich hauptsichlich mit dem
Problem des Wissens befa83t, ist sogar das Denken selbst (% 3ixvocisfar)
nichts anderes als

« ein Gespriach (Adyos), das die Seele mit sich selbst iiber den Gegenstand
ihres Forschens hilt. Eigentlich nicht wissend 4 teile ich dir dies mit.
So namlich erscheint sie (Seele) mir: wenn sie denkt (3:avoouumévy), tut
sie nichts anderes als sich unterreden (8ixAéyesfat), indem sie sich selbst
fragt und antwortet, bejahend und verneinend. Wann immer sie aber,
sei es langsamer oder schneller vorwirtsschreitend, etwas definiert hat
(6ploasa) und bereits ein und dasselbe behauptet (¢7) und nicht schwankt,

1 Uberweg-Praechter, 299; C. Ritter, Die Kerngedanken der platonischen
Philosophie, Miinchen 1931, 103 ff.; 235 ff.

* J. Stenzel, Studien, 19 ff.; 25 ff.; 71 fi.

3 P, Friedlinder (Platon II, 453) weist darauf hin, dal diese Frage schon
im Menon 97 B fi. und Symposion 202 A beriihrt wurde (vgl. U. v. Wilamowitz-
Moellendorf, Platon I, Berlin 1920 %, 281 ff.; II, 152 f). Auch sonst {ibernimmt
der Logos in fritheren Schriften die Funktion eines Kriteriums der Wahrheit
(vgl. O. Apelt, Platonische Aufsitze, Leipzig-Berlin 1912, 38 ff.).

¢ Zu dem py cidw¢ sei bemerkt, daB es nur den ersten Teil unseres Textes
angeht. So kann man mit C. Ritter (Kerngedanken, 236) die zitierten Worte
zu jenen « definitorischen Erklirungen » rechnen, die « nach Platons Sinn gewil
als endgiiltig hingenommen werden diirfen ».



202 Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin

dann sehen wir das als ihre Meinung (8¢fx) an. Wie ich das Meinen ein
Reden nenne, so auch die Meinung eine ausgesprochene Rede, jedoch
nicht zu einem anderen und nicht mit der Stimme, sondern schweigend
zu sich selbst» (189 E - 190 A)1,

An dieser Stelle gehen also 3¢%x und 3wivorx eine enge Verbindung
ein und zwar unter der Vermittlung des Jdyos. Allerdings ist dieser
Adyos, wie Platon ausdriicklich betont, nicht mit dem duBeren Sprechen
durch Stimmlaute zu verwechseln, obgleich auch er im wahrsten Sinne
als ein Gesprich bezeichnet werden muB. Er ist eben ein innerliches
Gesprich, das die Seele mit sich selbst ohne Laute fiihrt. Somit gilt
es ein zweifaches Sprechen zu unterscheiden : ein duBeres lauthaftes
und ein inneres stimmloses Sprechen, welch letzteres mit dem Meinen
und Denken identisch ist.

Diese Deutung legt auch der Zusammenhang nahe, in dem sich
die angefiihrte Stelle findet. Platon handelt von dem 3ofalerv als
einem Aéyew moog cawtdv oder 7 Juy? (190 C; vgl. 190 A ; 195 E f.).
Dagegen wird die duBere Sprache oder « Erklirung » nicht ohne Ironie
abgetan, da sie nur

«eine Kundgabe seines Gedankens (to tnv adtou Jwavoway Emwgavi moteiv)
durch die Stimme in Zeit- und Hauptwértern sei, als ob man seine
Meinung (86%a) in dem durch den Mund sich ergieBenden Strom wie in
einem Spiegel oder in Wasser abbilde» (206 D).

Platon spricht hier ohne Zweifel von einem anderen Logos als
vorher, da er ihn mit dem doch sonst nicht so geringgeschitzten Denken
identifizierte. Durch einen solchen #uBeren Logos als « Erklirung »
oder « Wortdefinition » 2 kann freilich das bloBe Meinen nicht zum
Wissen erginzt werden, da er dieses schon voraussetzt. Die auf-
gestellte Bestimmung des Wissens als pera 8¢Ens dhnfoic Aéyos (206 C)
bewegt sich demnach in einem circulus vitiosus, was auch dann
der Fall ist, wenn man den Jdyo; als beschreibende Aufzihlung der
Bestandteile (206 E ff.) oder als Wesensdefinition durch Angabe
des unterscheidenden Merkmals (208 C ff.) nimmt. So schlieBt der
Dialog mit einer Aporie: der Logos scheint als Mittler zwischen
der Doxa und der Dianoia zu versagen, er kann «auch in seiner

! Der SchluB des Textes lautet im Griechischen nach der Ausgabe von
I. Burnet (Oxonii 1930) : @wat’ Eywys to Gokdfewv Aéyery xade xal v 86%av Adyov
cipnuévay, oU pévior mpds dAhov oUBE Quvil, alla ouyd mpde altdv.

* 0. Apelt, Platon. Theitet, Leipzig 19234, 186 ff.



Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin 203

hochsten Form das Besondere des ‘Wissens’, der ‘Erkenntnis’ nicht
aufkliren » 1.

Auf die Frage nach dem Wesen des Wissens, die der Theaitetos offen
lieB, versucht Platon im Sophistes eine Antwort zu geben 2. Nachdem
er die Pridikabilitit der Begriffe in der xowwvia tév yevav begriindet
glaubt (251 A ff., bes. 253 D ff.), untersucht er die Moglichkeit des
Irrtums im Denken und Reden, die von den Sophisten geleugnet
wurde (260 B/C ff.). Zunichst legt er dar, wie der Satz {Adyoc) durch
seinen Wesensbezug auf ein sinngebendes Etwas (rpaypa), das er nicht
nur « nennt », sondern « meint » (ti megaiver) 3, wahr oder falsch sein
kann (262 D ff.). Bevor er sich nun zu beweisen anschickt, daB auch
wahre und falsche Gedanken, Meinungen und Anschauungen in der
Seele entstehen kénnen, glaubt er zeigen zu miissen, worin das Wesen
dieser Phinomene bestehe, und wodurch sie sich voneinander unter-
scheiden (263 D f.). Als Vergleichsobjekt, an dem er diese Unter-
scheidung dartun will, wihlt er den Logos (263 D-264 A), und aus
der Verwandtschaft mit diesem schlieBt er auf die Irrtumsmoglichkeit
bei jenen drei psychischen Vorgingen :

«Da also der Satz (Adyes) wahr und falsch sein konnte, von jenen
(Phinomenen) aber das Denken (3wivorx) als Zwiegesprich der Seele mit
sich selbst (adtis mpds cavtny Yuydc Sixhoyos) erschien, die Meinung (3¢5x)
hingegen als das Endergebnis des Denkens (3tavoias amoteledtnoi) und
das, was wir Anschauung nennen, als die Mischung von Wahrnehmung
und Meinung, so miissen notwendig einige von diesen Verwandten des
Logos manchmal falsch sein» (264 A/B)%.

So wird ganz offensichtlich das Denken als ein Gesprich der
Seele mit sich selbst aufgefaBt, und diese Gleichsetzung des inneren
Logos mit dem Denken dient als Grundlage fiir den beabsichtigten
Beweis.

1 P. Friedlander, Platon 11, 457 ; vgl. F. Michelis, Platons Theitet, Freiburg
1881, 101 ff.; U. v. Wilamowitz-Moellendorf, Platon I, 522 f.; II, 233 f.;
O. Apelt, a. a. O. 187 f.; J. Stenzel, Studien, 81 ; K. Hildebrandt, Platon, Berlin
1933, 305 ff.; 338.

2 Uber den innigen Zusammenhang der beiden Dialoge kann kaum ein
Zweifel bestehen ; vgl. C. Ritter, Kerngedanken, 134 f.; 236 f.; K. Hildebrandt,
Platon, 316 ff.; J. Stenzel, Studien, 40 ff.; 45 ff.; 81.

3 J. Stenzel, ebd. 89 f.; vgl. J. Deuschle, Die platonische Sprachphilosophie,
Marburg 1852, 23 f.

4 Da hier die 8¢ta als AbschluB der &iavoia betrachtet wird, kann man
diese Stelle als Parallele zum oben zitierten Text aus dem Theaitetos nehmen
(vgl. J. Stenzel, a. a. O. 40).



204 Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin

Schwieriger ist angesichts der Vieldeutigkeit des Wortes Jéyoc
die Interpretation der voraufgehenden Stelle 263 E, die zu mannig-
fachen MiBverstindnissen AnlaB gab. Zu Beginn des Abschnittes,
in dem der Unterschied jener drei Phinomene durch Vergleich mit
dem Logos herausgearbeitet werden soll, fragt der gesprichsfiihrende
Fremdling :

«Sind nicht 8tavote und Adyos dasselbe ? Indessen wird der Stxhoyos,
der im Innern der Seele zu ihr selbst ohne Stimme vor sich geht, von uns
Swtvora genannt. — Theaitetos : Allerdings. — Der Fremdling : Dagegen
heiBt der durch den Mund von ihr (der 3wivota) her sich ergieBende Laut-
strom Adyos» (263 E) 1L

Unzweifelhaft wird auch hier das Denken als ein innerseelisches
Zwiegesprich bezeichnet ; ebenso sicher darf man annehmen, da im
zweiten Abschnitt des Zitates vom duBeren Logos gesprochen wird
(vgl. Kontext!). Wollte man nun den ersten Satz der angefiihrten
Stelle etwa mit J. Stemzel* als eine Behauptung ansehen, in der
«einfach feststellend » 8wivex und iéyes « gleichgesetzt » werden, oder
auch als eine ebendieselbe Gleichheit aussagende These, die durch
das Folgende bewiesen werden soll, dann wiirde freilich dieser Text
die Annahme einer schlechthinnigen Gleichsetzung von innerem und
dulferem Logos bei Platon wahrscheinlich machen. In der Tat haben
neuerdings einige Forscher die Stelle in diesem Sinne zu verstehen
versucht 3.

Jedoch liegt hier weder eine «einfache Feststellung » noch ein
« Beweis » fiir die etwa aufgestellte These vor, daB &uivera und Adyoq
dasselbe seien. Schon das einleitende oixoiv ist keineswegs im Sinne
einer Folgerung zu nehmen, da keine Begriindung vorausgeht ; es

1 Nach der Ausgabe von I. Burnet lautet der Urtext : ZE. Ounolv Sidvora
pév xal Myog tavtév' mhiv 6 piv dvrde tic Yuyfic mpog adthy Siddoyos dvev quwvii
yiyvépevos ToUt’ alto fuiv imwvopdsbyn, Sidver ; — OEAL Ildvw piv olv. —
EE. To & vyan' &xeivng pedpa Sta tod grépatoq fov pera @béyyou xéxdnrar Adyo.

? Studien, 4o0.

3 So folgert z. B. E. Hoffmann im AnschluB an diese und die oben
besprochene Theaitetosstelle (189 E f.), die er iibrigens hdchst unvollkommen,
ja sinnwidrig wiedergibt, daB «gedachter und gesprochener Logos im Grunde
ihres Wesens dasselbe sind » (Archaische Logik, 35), wobei er unter « gesprochenéem
Logos » allem Anschein nach die duBlere lauthafte Rede versteht (vgl. ebd. 35 f. ;
37; 42; 43 ff.). Auch J. Stenzel scheint eine dhnliche Ansicht zu vertreten, indem
er die Sophistesstelle 263 E folgendermaBen kommentiert: « Zundchst wird
Stavora und )éyo; gleichgesetzt, wobei moglicherweise mit &idhoyoc und Bidvoa
etymologisch gespielt wird ; der Unterschied besteht nur im physischen Aus-
sprechen (263 E)» (Studien, 75; vgl. das Folgende, auch S. 40; 8o f.; 85 f).



Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin 205

kann also nur Fragepartikel sein. Es wird nédmlich die Frage aufge-
worfen : wie verhalten sich Denken und Sprechen? sind nicht Denken
und Sprechen dasselbe ? Damit soll das zur Diskussion stehende
Problem angezeigt werden, das dann sogleich durch eine Einschrinkung
(=)v!) ndher abgegrenzt und gewissermaBen erldutert wird. So will
Platon nur sagen, dal der innere 3tuiloyos wohl (év) von uns 3iivox
genannt wird, obschon (3¢ ye) sonst auch der duBere Lautstrom idyos
heiBt. Dieser Logos ist allerdings nicht mit dem Denken identisch,
sondern nur ein Lautstrom, der von ihm ausgeht (a=’éxsfvys ... idv
gibt deutlich die Trennung der beiden Phiénomene an!). Néherhin
besteht der Unterschied zwischen dem #duBern Logos und dem Denken
nicht nur darin, daB dieses einen inner-seelischen Logos darstellt,
wihrend der lauthafte Logos nach auBen hervortritt und an korper-
liche Organe gebunden ist; vielmehr ist er zugleich konstitutiver
Natur, insofern als der swloyos, wie iiberhaupt das « Dialektische »,
zum Bereich der émwstquyn gehort, wogegen sich der Adyoc als «Satz»
(Urteil) auf die Anschauung und Erfahrung bezieht (Soph. 260 A ff.;
262 D ff)L

Es kann sich demnach nicht um eine einfache Gleichsetzung von
«gedachtem und gesprochenem Logos» handeln, wenn mit diesem
das lauthafte Sprechen gemeint ist ; vielmehr werden beide Phinomene
scharf voneinander geschieden, damit das Verhiltnis des Logos zum
Denken im rechten Licht erscheine 2. Zwar liegt es dem griechischen
Philosophen durchaus fern, das duBere Sprechen voéllig vom Denken
trennen zu wollen ; deshalb weist er ja auf den genetischen Zusammen-
hang zwischen beiden Vorgingen hin. Doch allein zwischen dem
inneren Logos oder eigentlichen «Dia-logos» und der 3wvowx besteht
jene Identitit, auf die sich die gesamte Beweisfilhrung stiitzt, wie
am SchluB der Untersuchung nochmals betont wird (264 A). Der
Sophistes bestiitigt nicht nur die Darlegungen des Theaitetos, sondern
fiilhrt sie auch weiter. Die dort gegebene Definition des Wissens
scheiterte, weil der Logos nur als duBere « Erklirung » aufgefalt wurde
(201 E ff. ; 206 C ff.). Im Sophistes hingegen hat die 3¢5« als AbschluB
der B3wvoix «den innern Adyos in sich aufgenommen»?® und gerade

1 Vgl. O. Apelt, Platonische Aufsitze, 245 ff.; 271 f.; bes. 2721

? Ein indirektes Argument fiir unsere Deutung liegt darin, da8 die gegen-
teilige Auffassung mit der platonischen Lehre als Ganzheit in Widerspruch gerit,
insofern als eine Gleichsetzung mit der duBeren kontingenten Sprache notwendig
eine Unterwertung des Denkens bedeuten wiirde.

3 J. Stenzel, Studien, 8o.



206 Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin

hierdurch ihre Verwandtschaft mit der B&.ivoiz erwiesen, eben welil
nun innerer und duBerer Logos klar unterschieden wurden.

Worin besteht aber die Natur jenes inneren Logos? Unzweifel-
haft handelt es sich hier um ein echtes Sprachphinomen. Das Meinen
wird als ein Aéyoc eionuivos (Theait. 190 A) oder auch als ein 3ixhoyos
der Seele mit sich selbst bezeichnet, der in einem Wechselspiel von
Frage und Antwort besteht (ebd. 189 E ff.; 195 E f.). Damit soll
der dynamische oder «diskursive » Charakter des Denkens verdeut-
licht werden, und zwar geht es Platon, wie J. Stenzel! nachgewiesen
hat, vornehmlich um das einteilende Denken, um die 3wipesis, die
zu einem « Haben » (¥yew, &, vgl. Theait. 197 B ff.) des Gegenstandes
in der « Definition » fithren soll. Als AbschluB dieses definitorischen
Denkens wird die 3¢ta hingestellt, allerdings nicht jedwede 368,
sondern nur die mit dem Aéyos verwandte (Sophist. 264 A/B). Denn
die 3¢%a als solche erfalt nur den sinnlichen Gegenstand, der Xdyoq
aber dringt bis zum &i30¢ des Dinges vor 2. Er verleiht erst dem
Erkennen den eidetischen Charakter, er zeigt das Allgemeine (yévog)
im Besonderen auf, wihrend die 3¢z im Verein mit der gavrasia
diesem allgemeinen Begriff den anschaulichen Hintergrund verschafft 3.
Der Jéyes hat infolgedessen eine rein noetische Funktion und darf
keineswegs mit dem bloB vorgestellten Sprechen verwechselt werden?;
er steht fiir das «reine» Denken?® das in platonischer Auffassung
seinem innersten Wesen nach eine Bewegung zwischen Frage und
Antwort, zwischen Erscheinung und Meinung, also ein wirklicher
8wz — hoyos ist. Mit E. Zeller kann man sagen : fiir Plato ist «das
Logische darum wesentlich ein Dialogisches » 9.

Das Gesagte wird durch den nach dem Sophistes geschriebenen
Dialog Philebos bestitigt, worin Platon den gesamten Erkenntnis-

1 Studien, 45 ff.; 86 ff.; 104 ; vgl. O. Apelt, Platonische Aufsitze, 38 ff. -

2 J, Stenzel, Studien, 81 ff.; 85 fi.; 92 ff.; vgl. 94-105.

3 Ebd. 82 ff.; o1 fi.

4 Vgl. P. Natorp, Platos Ideenlehre, Leipzig 1902, 110; 112 f.; 295 f. Hin-
gegen scheint die Verwechslung der Phinomene des inneren geistigen mit dem
innerlich vorgestellten Sprechen, das man in neuerer Zeit als « inneres Sprechen »
einfachhin bezeichnet (vgl. etwa V. Egger, La parole intérieure, Paris 1881 [1904 2] ;
G. Ballet, Le langage intérieur et les diverses formes de l'aphasie, Paris 1886 ;
P. B. Ballard, Thought and Language, London 1034, 27 ff., u. a.), den eigent-
lichen AnlaB fiir das MiBverstehen Platons zu bilden.

5 P. Natorp, a. a. O. 110 ff.; H. Leisegang, Logos, Sp. 1055; J. Stenzel,
Studien, 40; 84 fi.

6 Philosophie der Griechen II, 1, 481.



Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin 207

vorgang an einem konkreten Beispiel auseinanderlegt (38 C ff.): es
sieht jemand in der Ferne unscharf einen Gegenstand und wiinscht
nun ein Urteil (xpiverv) dariiber zu gewinnen, indem er sich fragt, was
es wohl sei, und so mit sich selbst sprechend, eine richtige oder falsche
Antwort findet (38 C/D). « Und wenn jemand ihn begleitet, so wird
er das, was er zu sich selbst sprach, in die Stimme hineinspannen
(te Te mpde adtdv fnfévra Evrelvag eig gamw']v) und es seinem Begleiter
mitteilen, wodurch zum (4uBeren) Adyos geworden ist, was wir vordem
8¢t nannten » (38 E). Ist er aber allein, so wird er ebendasselbe bei
sich selbst iiberdenken (toito" tadtov mpbe «brdv Bavooiuevos ebd.).
Die Seele scheint dann einem Buche zu gleichen, in das «die mit
den Sinneswahrnehmungen zusammentreffende wvquy » gewissermaBen
Adéyoug hineinschreibt (38 E f.). AuBerdem ist noch ein Maler in der
Seele titig, «der nach dem Schreibkiinstler die Bilder jener Reden
in die Seele einzeichnet» (39 B). Platon unterscheidet hier unzwei-
deutig das innere Sprechen, das mit einer 3¢fax abschlieBt, und die
duBere Mitteilung durch die Stimme ; von diesen beiden Tétigkeiten
sondert er als mabfuxta die in das Gedichtnis geschriebenen Reden
bzw. Gedanken und deren Bilder oder Vorstellungen in der Einbil-
dungskraft ab?!.

Was nun das Verhiltnis des duBeren zum inneren Logos, d. h.
zum Denken betrifft, so wird man tiefgehende Verschiedenheiten
zwischen beiden Phinomenen nicht leugnen koénnen. Wie der greise
Philosoph im Timaios ausfithrt, soll gerade der innere Logos als
Suavora oder venai die Seele zur ¢émervun der ewig seienden Ideen empor-
filhren, sie aber zugleich auch durch die von ihm gezeugte 3d%a
mit den verdnderlichen Erscheinungen bekannt machen (37 B/C;
vgl. ebd. 27 E ff.; 36 D ff.; auch Staat 507 B ff.; 532 C ff.). Der
innerliche Logos ist also eine Zusammenfassung des Denkens und
Meinens, und sein eigentiimliches Erzeugnis ist das ¢i3o¢ (Wesensbegriff),
in dem sich Idee und Erscheinung begegnen. Der duBlere Logos hin-
gegen ist nur wie ein Bild des Gedankens im Laute (3tavoias év gwvi
womep eidwiov, Theait. 208 C), das zudem noch sehr unzuverldssig
und wandelbar ist, gleichwie ein Bild im Spiegel oder Wasser (ebd.
206 D). Schon im Kratylos hat ja Platon auf die Kontingenz und den
relativen Erkenntniswert der Lautsprache hingewiesen (394 E ff.;

1 Vgl. J. Stenzel, Studien, 77 ff.; P. Natorp, Platos Ideenlehre, 322 f.;
P. Friedldnder, Platon II, 582 f.



208 Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin

400 E ff.; 429 A ff.; 435 D ff.; vgl. auch die spiteren Schriften
Phaidr. 260 D ff. ; Brief VII 343 A ff.). Darum steht der gesprochene
Logos in der Stufenleiter der Dingerfassung weit ab vom hdchsten
« unsagbaren » Sein (Brief VII 342 A ff.)!. Andererseits bestehen enge
Beziehungen zwischen dem im Denken und im Laut gesprochenen
Logos ; belehrte uns doch der Kratylos (389 D ff.), daB eben jenes
Eidos, welches der innere Logos gezeugt hat, die eigentliche Bedeutung
der Namen ausmacht. Man kann daher mit J. Sfenzel den gedachten
Logos berechtigterweise als « den zentralen Vorgang des inneren Sinn-
gebens » betrachten 2. Er ist es, der dem &duBeren Sprechen den Inhalt
und zugleich die durch diesen bestimmte Gestalt (Lautsymbolik) ver-
leiht. So versteht man auch, warum Platon zwischen Satz und Ge-
danken (Urteil), also zwischen Rede- und Denkganzheit, eine inhalt-
liche Ubereinstimmung gelten 1Bt (Soph. 263 E f.; Phileb. 38 E)3;
denn schlieBlich ist auch die lautliche Sprache eine obzwar schwache,
so doch wahre péfefic am ewigen Sein 4.

Alle diese Bemiihungen um die Sprache sind ebenso wie die Ideen-
lehre selbst eigentlich nur Deutungsversuche jener tiefen Intuition
des geistigen Seins, die das treibende Grundmotiv, den fswg, alles
platonischen Forschens bildet. Letztlich endet deshalb auch die Lehre
vom Logos im &pgntev, die Philosophie der Sprache wird zu einem
wibos des unsagbaren Seins (vgl. Brief VII 343 B ff.) 5.

Es kann nach dem Gesagten wohl keinem Zweifel unterliegen,
daB Platon den inneren Logos scharf vom &uBeren scheidet, obgleich
er das nahe Verhiltnis zwischen diesen Vorgingen keineswegs in
Frage stellen will. Er steht eben noch im Bann der «archaischen
Logik », fiir die der « unlésbare Zusammenhang » von Denken und
duBerem Sprechen eine selbstverstindliche Voraussetzung darstellt 6.

1 Der « aus Haupt- und Zeitwdrtern zusammengesetzte » Myoc kann hier
nicht den « Begriff » im Sinne einer (logischen) Definition bedeuten, sondern nur
dessen iuBere sprachliche Darstellung, zumal er ja gleich darauf der 86« und
¢mathun gegeniibergestellt wird (342 B/C), durch die erst die « logische Definition »
zustande kommt (vgl. J. Stenzel, Platon der Erzieher, 311 ff.).

2 Philosophie der Sprache, 79.

3 J. Deuschle, Die platonische Sprachphilosophie, 21 ff.; E. Hoffmann,
Archaische Logik, 35 f.; J. Stemzel, Studien, 8o.

4 J. Deuschle, a. a. O. 27 f.; 70 ff.; H. Steinthal, Geschichte der Sprach-
wissenschaft I, 142 ff. ; E. Hoffmann, a. a. O. 41 fi.; J. Stenzel, Studien, 97 fi,

5 E. Hoffmann, a. a. O. 73 ff. ; P. Friedldnder, Platon I, Berlin 1928, 180 ff.,
bes. 196 ff.; vgl. 68 fi.

6 E. Hoffmann, a. a. O. 43.



Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin 209

Wir muBten bei diesen Erdrterungen linger verweilen, weil die durch
Platon versuchte neue, leider oft miBverstandene Losung des Problems
fir die nachfolgende Sprachphilosophie von ausschlaggebender Bedeu-
tung geworden ist. Als erster war es Platons groBter Schiiler, Aristo-
teles, der jene Unterscheidung iibernahm und weiterbildete ; aber
auch die Stoiker, die Neuplatoniker und nicht zuletzt die Kirchen-
viter sind durch sie bei ihren Logosspekulationen angeregt worden,
und durch ihre Vermittlung hat sie der hl. Thomas kennengelernt, in
dessen System sie eine hervorragende Rolle spielt.

Die Sprachlehre des Aristoteles, der fiir den hl. Thomas den
« Philosophus » xat’ éfoy+v darstellt, kann als eine Synthese aller vor-
hergehenden Versuche angesehen werden. Mehr empirisch von der
duBeren Erscheinung ausgehend, bestimmt er das Sprechen vorerst
als eine Gliederung (Artikulation) des Lautes durch die Zunge !
Swhextos 81 Tis gwvic éott TR yhotty duglpwsis (De animalibus
historiae IV, g, editio Berolin. p. 535 a 30 s.). Jedoch ist damit noch
nicht das eigentliche Wesensmoment der (menschlichen) Sprache
erfat. Nur der Laut, der zugleich Triger einer bestimmten Bedeu-
tung ist, kann als ein echtes Sprachgebilde betrachtet werden (Met. I, 4
p. 1005 b 35 ss. ; ib. K, 5 p. 1061 b 34 ss.). Der Sprachlaut ist ndmlich
ein suufolov, das fiir eine Sache steht (De interpret. 2 p. 16 a 27 ss.:
De Sophist. elench. 1 p. 161 a 7 ss.), ndherhin ein bedeutsamer
Laut auf Grund einer Ubereinkunft (gwv eqpavriey xate suvhixny, De
interpret. 2 p. 16 a 19 s.; 4 p. 16 b 26 ss.)). Durch das letztere
Moment ist schon der soziale Charakter angedeutet, der nach aristote-
lischer Auffassung zum Wesen des Sprachlichen gehért, insofern als
der Mensch gerade als {gov mohrixdv sprachbegabt ist (Polit. I, 1
p. 1253 a 7 ss.; cf. Problem. XI, 55 p. go5 a 20 ss.). Mit den Tieren
hat er zwar die Stimme gemein, aber nicht den 3wiiextos (De anima-
libus historiae IV, g p. 536 b 1 ss.). Dieser jedoch ist nach Wohnort
und Charakter der Menschen verschieden (ib. p. 536 b 8 ss.).

Trotz der empirisch-kritischen Einstellung war fiir den Griechen
Aristoteles der innige Zusammenhang zwischen Denken und Sprechen
eine selbstverstindliche Tatsache. Das zeigt sich schon in der
hiufigen Konsoziation von Bezeichnungen, die jenen beiden Phino-
menen zugeordnet sind, wie « Rede» (Aéyos), « Name» (ivopax) oder
« Aussagen » (xatnyopsichat) mit «logischer Erorterung» (Jixkéyesba)
oder « Beweis» (amddetic), ja sogar mit « Wahrsein », « Sich-bewahr-
heiten » (@dnbedety, &inbevesbar) und mit dem « Sein » selbst (eivar, Omap-

Diyvus Thomas. 14



210 Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin

zev) (Met. ' 4 p. 1006 a 13 ss.; ib. p. 1006 b 34 ss.; 7 p. 1012
az22ss.; K, 5p. 1061 b 34 ss.; 6 p. 1063 b 10 ss.; De interpret. 4
p- 17 a 3 ss.) 1. Es scheinen also nicht nur die grammatische und
logische, sondern auch die ontologische Ordnung in ein enges Ver-
hiltnis zueinander gebracht zu werden. Zudem ist es hdéchst wahr-
scheinlich, daB der Stagyrite bei der Grundlegung und bei dem Ausbau
der Logik, als deren «eigentlicher Vater » er gilt 2, seinen Ausgang
von der griechischen Sprache nimmt, was 4. Trendelenburg vornehm-
lich in bezug auf die Kategorienlehre betont hat 3. Nach W. Jaegers
Urteil schafft sich die dem aristotelischen Denken eigentiimliche
« begriffliche Analytik » zunidchst «eine von der Sprache ausgehende
Bedeutungslehre », auf deren Grundlage sich das philosophische For-
schen weiterentwickelt 4.

Es ist indessen vollig unberechtigt, die Logik des Aristoteles
einfach mit dem Schlagwort « Sprachlogik » abzutun, als ob sie von
der duBeren Sprache abhinge und mit dieser das Schicksal der Kon-
tingenz teile, wie J. B. Rieffert anzunehmen geneigt ist . Ebenso-
wenig kann man dem Stagyriten mit H. Steinthal vorwerfen, er habe
das Wesen der Sprache verkannt und die grammatische mit der
logischen Betrachtungsweise verwechselt . Vielmehr liegt gerade darin
sein Verdienst, dall er «zuerst die sprachlichen Gebilde scharf von
den parallelen logischen Gebilden geschieden hat», was neuerdings
J. Stenzel mit Recht hervorhob?. Die Sprache bildet freilich den

1 Vgl. H. Leisegang, Logos, Sp. 1040 f.

? W. Jaeger, Aristoteles, Grundlegung einer Geschichte seiner Entwicklung,
Berlin 1923, 45.

3 Historische Beitrige zur Philosophie I. Geschichte der Kategorienlehre,
Berlin 1846, 144 f.; ders., Logische Untersuchungen, Leipzig 18622 I, 371.
Vgl. M. Miiller, The Science of Thought, London 1887, 424 ff. H. Leisegang,
der sich Trendelenburgs Meinung anschlieBt, glaubt: « der ganze Aufbau des
Organon ist ohne das grammatische Schema nicht denkbar » (Logos, Sp. 1040 ;
vgl. 1040 f.).

L A a O 397

5 Logik, in: M. Dessoir, Lehrbuch der Philosophie 1I, Berlin 1925, 22 f.;
vgl. 286 ff.

6 Geschichte der Sprachwissenschaft I, 185 ff.; 195 ff.; ders., Psychologie
und Sprachwissenschaft, Berlin 1881, 44 ff. ; 65 ; dhnlich H. Glockner, Der Begriff
in Hegels Philosophie (Heidelberger Abhandlungen zur Philosophie und ihrer
Geschichte 2), Tibingen 1924 ; gegen Steinthal wendet sich 4. Marty, Unter-
suchungen zur Grundlegung der allg. Grammatik und Sprachphilosophie I,
Halle 1908, 66 ff.

7 Philosophie der Sprache, 109; vgl. C. Prantl, Geschichte der Logik im
Abendlande I, Leipzig 1855, 94 ff.; 98 ff.; 102 ff. ; E. Cassirer, Philosophie der



Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin 211

Ausgangspunkt, aber keineswegs das bestimmende Prinzip der Logik ;
eher kénnte man umgekehrt von einer Logifizierung der Grammatik
reden 1.

Ohne Zweifel besteht nach Aristoteles ein inniges Verhiltnis
zwischen Erkenntnis und Sprache. Dieses hat jedoch seinen Grund
nicht in einer unzuldssigen Verquickung der beiden Gebiete, sondern
in der schon bei Platon vorgebildeten Unterscheidung von #uBerem
((.0) und innerem (fsw) Logos, welch letzterer mit dem Denken
identisch ist. Ganz klar geht dies aus einer Stelle in den Analytica
posteriora (I, 10 p. 76 b 24-27) hervor:

« Nicht zum &duBeren Logos gehort der Beweis, sondern zu dem in der
Seele, da auch der Syllogismus nicht dazu gehért ; denn man kann immer

gegen den &dulleren ILogos Einwidnde erheben, aber gegen den inneren
Logos nicht immer » 2.

Es handelt sich hier, wie der Zusammenhang zeigt, um die ersten
unbeweisbaren Grundsitze der Wissenschaft, die weder bloBe An-
nahmen (imofégetc) noch Forderungen (aitvpata) sind, weil sie durch sich
selbst notwendig sind und aufgefaBt werden (ib. 23 s.). Bevor diese
Behauptung niher begriindet wird (ib. 27 ss.), soll das in ihr enthaltene
Problem durch die Unterscheidung des inneren und #duBeren Logos
scharf herausgestellt werden ; denn nicht auf die duBere sprachliche
Einkleidung jener Grundsitze kommt es an, sondern auf ihren inneren
« logischen » Gehalt. Dieser ist unmittelbar einsichtig, weshalb jene
Sitze mit Notwendigkeit angenommen werden miissen, sobald die
Bedeutung ihrer Termini erfaBt ist (ib. 76 a 31 ss.). Was dagegen ihre
duBere kontingente Sprachgestalt betrifft, so kann man gegen sie
immer Einwinde erheben ; -vermag doch ein jeder wenigstens mit
Worten zu leugnen, wovon er selbst innerlich iiberzeugt ist. Also kann
die #duBere Sprache falsch sein wie die 3¢ta und der loywpds (Uber-
legung), wihrend das echte Wissen, die émgr#un und der voig, stets
wahr sind (Anal. post. II, 19 p. 100 b 5-8 ; cf. Met. I', 5 p. 1009 a 19-22) 3,

symbolischen Formen I, 65 f.; H. v. Arnim, Die europiische Philosophie des
Altertums, in: Die Kultur der Gegenwart I, 5, Berlin und Leipzig 1909, 172 ;
J. Geyser, Die Erkenntnistheorie des Aristoteles, Miinster 1917, 103 ff.; 119 ff.;
E. Hoffmann, Archaische Logik, 77 fi.

1 J. Stenzel, Platon, der Erzieher, 169 f.; E. Hoffmann, a. a. O.

2 Der Text lautet nach der Ed. Berolin.: Ov yap mpoc tov &Ew Aéyov 1
amédetkic, alha mpog Tov &V t# Yuyd, émel oU8t gulloyiomés. 'Act yap fomiv dvetivar
mpog tov EEw Abyov, aldhd mpog tov fow Adyov oux aef.

3 J. Geyser, a. a. O. 141 f.; vgl. 144 f.



212 Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin

Demnach ist es die gleiche Gelegenheit, die den Stagyriten zur
Darlegung der Unterscheidung von innerem und duBerem Logos ver-
anlaBt, wie bei Platon, nimlich die Frage nach der Mdglichkeit und
den Grundlagen des Wissens. Aristoteles hat aber insofern Platons
Lehre weitergefithrt, als er nur das rein «logische» Denken unter
dem Terminus des « inneren Logos» begreift (cf. ex. gr. Met. I', 4
p. 1006 a 22 ss.), wihrend dessen Anwendung bei seinem Lehrer noch
ziemlich unbestimmt blieb. Fiir Aristoteles bestand ja nicht mehr
die Schwierigkeit, die éntordpn mit der 265« und der empirischen Er-
fahrung zu verbinden ; denn diese letztere war nach seiner Anschauung
der notwendige Ausgangspunkt alles Denkens und Erkennens, weil
die Denkobjekte in den sinnlichen Formen gegeben sind : &v tois ei8eat
tois alafnrois ta vomra fott (De Anima III, 8 p. 432 a 4 ss.). So ist
in der aristotelischen Philosophie die Ansicht von der sprachlichen
Natur des Denkens schon sehr abgeschwicht ; dafiir tritt dann das
spezifisch « Logische» umso klarer hervor, wie der Stagyrite iiber-
haupt dem inneren Logos als psychischem Phinomen, auch wo
man es erwarten sollte, etwa in Verbindung mit dem Wirken des
vouc morntixds und mit der Begriffsbildung, keinerlei Aufmerksamkeit
widmet . Jedoch ist nun eine saubere Scheidung der logischen und
sprachlichen Sphire angebahnt (cf. Met. I', 5 p. 1009 a 19 ss.), und
damit eine entscheidende Wendung in der Auffassung des Sprach-
problems schlechthin, die sich freilich erst im Mittelalter und in der
Neuzeit durchsetzen konnte, weil fiir den antiken Menschen der
«Logos » stets eine mehr oder minder deutlich gefaBte Einheit von
Erkennen und Sprechen darstellte.

Indessen blieb auch in der aristotelischen Lehre das Denken mit
der Sprache innerlich verbunden, und das duBlere Sprechen ist hier
nichts anderes als die « Erscheinungsform des logisch schlieBenden
Denkens » 2. Zunidchst gewinnt die Unterscheidung der vorsokra-
tischen Philosophen zwischen Jéyos und évépata bzw. inca einen neuen
Wert, indem der Logos (Satz), dessen Zeichen der Name ist, eine
Definition darstellt : & Adyos, o3 to Gvopa anueiov, dotapwds yiverar (Met. ',
7 p. 1012 a 23 s.). Die Verschiedenheit von Adyos und &vopa besteht
nun darin, daB der idyos den Gegenstand klar abgrenzt (3uwopi{er oder
Sunpei), wogegen der Name ihn nur unbestimmt bezeichnet (a3twoplatws

1 Vgl. F. Brentano, Die Psychologie des Aristoteles, 165 ff.
? H. Steinthal, Geschichte der Sprachwissenschaft I, 195.



Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin 213

snuaivet Phys. A, 1 p. 184 b 10 s.). Der Satz (Definition) « meint » also
stets einen bestimmten Sachverhalt, die Bedeutung der Worte ist an sich
noch unbestimmt und wird erst innerhalb der Satzganzheit festge-
legt 1. Die gegliederte und bedeutsame Rede (3ixhextog) ist dann das ¢idog
gwvic d. h. nicht eine Art (species) der Stimme, sondern die Form,
das gestaltende Prinzip derselben (Problemat. XI, 1 p. 898 b 30 s.);
denn die gwvs wird an anderer Stelle die Adyov Uhy genannt, kann also
nicht zugleich die iibergeordnete Art darstellen 2. Hier scheint die
platonische Lehre von der Bedeutung als dem ei8o¢c des Namens
nachzuklingen (s. oben S. 208) ; aber sie erhidlt nun eine metaphysische
Begriindung in der aristotelischen Akt-Potenzlehre: die Sprache ist
ihrem Wesen nach Akt (évépyewx), der die potentielle Jiq des Lautes
von innen her gestaltet oder «informiert ».

Auf den innigen Zusammenhang der aristotelischen Sprachphilo-
sophie mit der Metaphysik weist uns auch die Lehre von der Form-
ursache (ei8o¢ = ousfa oder évépyewr), die sowohl mit dem « logischen »
Begriff (Adyos) und dem « ontologischen » Sein (4v) aufs engste verkniipft
ist, da sie zugleich « Erkenntnis- und Realgrund » ist 3. Dennoch darf
man dem Stagyriten keine Verwechslung der Ordnungen des Seins
und des Denkens, bzw. der Sprache vorwerfen. Wie niamlich W. Jaeger
nachgewiesen hat, ist seine Logik von der Metaphysik nicht nur
methodisch, sondern auch entwicklungsgeschichtlich streng zu trennen 4.
Dann unterscheidet Aristoteles scharf zwischen dem «Bezeichnen »
(emumaiverv) und dem « Sich-bewahrheiten » (xAn0edesbai), wodurch das Wort
erst in Beziehung zum Sein (elvat) tritt (Met. K, 5 p. 1062 a 20 s.; cf. 13
ss.). Darum enthilt jeder Satz die begriffliche Zweiheit : das Ausgesagte
(o xatnyopovmevov) und das, von dem etwas ausgesagt wird (to xaf’ ol
xatnyopeitat) (Analyt. prior. I, T p. 24 b 16 s.); dieses bildet das
omoxefpevoy der Aussage (ib. 24 b 28 ff.). Es folgt hieraus die Spaltung
der Rede in Subjekt und Pridikat, in denkendes, bzw. redendes Ich
und « gemeinter » (intendierter) Gegenstindlichkeit 5. Gegen den MiB-

1 Vgl. H. Leisegang, Logos, Sp. 1041 {. ; E. Hoffmann, Archaische Logik, 70 f{.

2 E. Hoffmann, ebd. 78. H. hat die metaphysischen Grundlagen der aristo-
telischen Sprachlehre im zit. Werke S. 67 ff., besonders die Rolle der avaloyia
eingehend behandelt. :

3 W. Jaeger, Aristoteles, 395 f.; vgl. O. Willmann, Geschichte des Idealismus
12, 484 ff. ; 548 f.; Uberweg-Praechter, 389 f.; J. Geyser, a. a. O. 64 fi.

4 A a. 0. 45; 394 f.

5 Vgl. P. Matthes, Sprachform, Wort- und Bedeutungskategorie und Begriff,
in : Philosophie und Geisteswissenschaften 3, Halle 1926, 9 f.



214 Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin

brauch der Sprache durch die Sophisten kdmpfend, stellt Aristoteles
vor allem das Anderssein von Wort und Ding heraus und stiitzt seine
Beweisfiihrung auf die Tatsachen des Bedeutungswandels und der
Bedeutungsmannigfaltigkeit (De Sophist. elench. 1 p. 161 a 10 ss.).
Demnach hat er die Trennung der Seinsordnung von der Sprache streng
durchgefiihrt, ohne jedoch den naturgemédBen Zusammenhang zwischen
beiden Gebieten zu zerstéren.

Die aristotelische Lehre von der Sprache ist fiir die nachfolgende
Logik und Grammatik von weittragender Bedeutung geworden, zumal
sie nicht nur die metaphysische Begriindung einer Sprachphilosophie,
sondern auch den Ubergang von rein philosophischer Spekulation
zu fachwissenschaftlich philologischem Forschen darstellt!. War fiir
Aristoteles die Logik nur das « Organon », gewissermalBen eine « Propi-
deutik » der gesamten Philosophie gewesen, so entwickelte sie sich
schon bei den élteren Peripatetikern mehr und mehr zu einer Spezial-
wissenschaft, die oft mit erstaunlicher Virtuositit betrieben wurde 2.
Typisch ist fiir diese Denkrichtung die schirfere Trennung des Dialek-
tischen vom Apodeiktischen 3.

Die Stoiker hingegen, die Thomas von Aquin vornehmlich durch
die Vermittlung der Klassiker, wie Cicero, kennen lernte ¢, betrach-
teten die Logik als einen der drei Hauptteile der Philosophie und
stellten sie somit in eine Reihe mit der Physik und Ethik. Zugleich
ist der Bereich dieser Logik gegeniiber dem der aristotelischen er-
weitert, indem er auch die Rhetorik und Dialektik, ja sogar die
Grammatik umfaBt 5. Diese Gebietsbestimmung der Logik ist in der
stoischen Lehre von dem innigen Zusammenhang zwischen Denken und
Sprechen begriindet ; denn auch die Stoiker halten an der echt griechischen
Auffassung des Denkens als eines inneren Sprechens fest, ja sie gehen
noch einen Schritt weiter als ihre philosophischen Vorginger, insofern
als sie sogar die duBere Sprache in die Einheit des Logos mitein-
beziehen. Nach ihnen bleibt der menschliche Logos — ein Teil der
allgemeinen Weltvernunft — substantiell derselbe, ob er nun als

1 W. Jaeger, Aristoteles, 428-432.

2 C. Prantl, Geschichte der Logik I, 348 ff. Prantl vermutet hier den Ansatz
zur formalen Logik der spiteren Antike und des Mittelalters (349).

3 Ebd. 351 f.

4 vgl. A. Dyroff, Uber die Entwicklung und den Wert der Asthetik des
Thomas von Aquin, Archiv fiir systematische Philosophie und Soziologie XXXIII
(1929), 206 fi.

5 C. Prantl, a. a. O. 1, 409 ff.; H. Leisegang, Logos, Sp. 1042.



Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin 215

wdptov Bravomrixdy wie der Adyos évduifetos in der Seele verborgen ist,
oder ob er sich als pdpov gwvyrixdv im Aéyos wpogopxds mach aubBen
kundgibt !. Nach H. Leisegangs Deutung sind Gedanke und gespro-
chenes Wort allein durch die Erscheinungsform verschieden 2, ist doch
fir den Stoiker Chrysippos die 3uivorr die Quelle der Sprache (Adyou
nnyy vide Stobaeus Florileg. 3, 66 in: J. ab Arnim, Stoicorum veterum
Fragmenta. Lipsiae et Berolini 1923, II p. 840). Die lautliche Rede
ist nur der « Bote » (éfdyyehoc) Heraklit der Stoiker, Allg. Hom. 72
p. 142)® oder der «interpres» (Cicero, de leg. I, 10) des inneren
Gedankens. Auf Grund dieser Anschauungen nahmen die Stoiker
einen Parallelismus zwischen Denken und Sprechen an, den sie sogar
auf das Verhiltnis von Wort und Sache ausdehnten, da die Sprache
gioer entstanden sei und die Worte deshalb von Natur aus wahr
(¢rvpa) sein miiBten. Daraus ergab sich als eine wichtige Aufgabe der
Sprachwissenschaft die Etymologie, das Forschen nach den Wurzeln
oder besser nach dem wahren, sachgemiBen Kern der Namen, wie
es schon frither die Herakliteer betrieben hatten . Andererseits lag
darin unverkennbar die Tendenz zum Nominalismus verborgen, indem
man schon den einzelnen Namen als Nachahmungen der Dinge Wahr-
heitswert zuschrieb, wihrend man die Begriffe und Ideen als rein sub-
jektive évvorpara oder gavrdspara unserer Seele ansah®. Diese nomina-
listische Tendenz scheint mit der materialistisch-sensualistischen Er-
kenntnislehre zusammenzuhingen, und hierin ist die stoische Philosophie
mit der epikureischen verwandt, die jedoch das physiologische und
affektive Moment in der Sprache stirker hervorkehrt (Naturlaut-
theorie) 6. Im Gegensatz zum Stoizismus lehrte der Epikureer Philo-
demos von Gadara (um 60 v. Chr.) ausdriicklich, daB auch die Namen
nicht Abbilder der Dinge, sondern nur Zeichen fiir unsere Vorstellungen

1 Vgl. 0. Willmann, Geschichte des Idealismus I, 587 ; H. v. Arnim, Die
europiische Philosophie, 222 ; 224 ; H. Leisegang, a. a. O., Sp. 1057 f.

? a. a. O. Sp. 1058.

3 Zit. bei Leisegang, ebd. Durch die Vermittlung des Johannes Damascenus
(De fide orth. I, 13, P. G. 94, 857 A) scheint diese stoische Idee auf den
hl. Thomas {ibergegangen zu sein, der das « verbum vocis » unter Berufung auf
den genannten Kirchenvater als « angelus, idest nuntius intelligentiae » bezeichnet
(I Sent. d. 27 q. 2 a. 1¢c; 1 q. 34 a. 1¢c; s. oben S. 193.

4 V. Thomsen, Geschichte der Sprachwissenschaft, 14 f.

5 C. Prantl, Geschichte der Logik I, 417 f.; O. Willmann, Geschichte des
Idealismus I, 584 ff.; H. Leisegang, Logos, Sp. 1042.

6 C. Prantl, a. a. O. 1, 414 fi.; H. v. Arnim, Die europdische Philosophie,
203 ff.; Uberweg-Praechter, 471 fi.



216 Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin

seien (De Pietate, bei H. Diels, Doxographi Graeci, Berolini 1929 2,
549 b g ff.)*.

Jedoch gewannen gerade die Stoiker einen groBen EinfluB auf
die positive Sprachwissenschaft und die Grammatik des spiteren
hellenistischen Altertums. Im Verlauf der Entwicklung, den die Sprach-
wissenschaft damals nahm, entstand der Streit zwischen den Anoma-
listen (Krates von Mallos aus der pergamenischen Schule), die den
Gegensatz von Denken und Sprechen betonten, und den Amnalogisten
(Aristarch von Alexandrien), fiir die das beherrschende Prinzip der
Sprache in der Analogie (Gleichartigkeit) lag 2. Das Ergebnis dieser
Auseinandersetzung, die schlieBlich mit einem Ausgleich der Extreme
in der Lehre von der Gewohnheit (suvrbeia, consuetudo) beigelegt
wurde, war nicht nur eine «systematische Grammatik » (Dionysios
Thrax und spiter Apollonios Dyskolos), sondern auch eine niichternere
Auffassung des Verhiltnisses zwischen Erkennen und duBerer Sprache ;
man erkannte nun ohne aprioristischen Vorbehalt die Kontingenz der
Sprache an, die dann freilich von den Skeptikern durch die 6ése:-Lehre
iiberbetont wurde 3.

Durch die Vermittlung des Krates von Mallos fand das Studium
der Grammatik um 167 v. Chr. auch bei den Rémern Eingang. Auch
hier war zunichst der stoische EinfluB vorherrschend, insbesondere
auf die Klassiker und die lateinische Schulgrammatik. So prigten aus
ihrem Geiste Mdnner wie M. Terentius Varro (116-27 v. Chr.), M. Tullius
Cicero und M. Fabius Quintilianus (35-95 n. Chr.) die lateinische
Terminologie (« substantia », « genus», « forma », «notio», « definitio »
etc.), die dann mit der Grammatik' durch Donatus (um 350 n. Chr.)
und Priscianus (um 500) an das Mittelalter iiberliefert wurde und
fiir dieses maBgebend blieb 4. A. Trendelenburg sieht das Kennzeichen
dieser Grammatik in der « Herrschaft der Etymologie iiber die Syntax » ;
man erklirte die grammatischen Formen und Funktionen nicht mehr
aus der Ganzheit der Sitze, sondern durch Zusammensetzung aus
nur scheinbar bestehenden Wortern, was sich auch fiir die weitere

1 Vgl. auch W. Windelband, Lehrbuch der Geschichte der Philosophie (hrg.
von H. Heimsoeth), Tiibingen 1935, 169.

2 V. Thomsen, a. a. O. 17 fl.

3 Ebd. 14; 19 ff.; C. Prantl, a. a. O. 497 ff.

4 C. Prantl, ebd. 505 ff.; 511 ff.; V. Thomsen, a. a. O. 22; J. J. Baebler,
Beitrige zu einer Geschichte der lateinischen Grammatik im Mittelalter, Halle
1885, 2 ff.; 40 f.



Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin 217

Entwicklung der Logik nachteilig ausgewirkt hat!. Sogar die Peri-
patetiker, wie etwa Galenus, gerieten trotz der Bemiihungen eines
Alexander Aphrodisias um die «reine Logik » in das Fahrwasser der
Stoa, und in der fiir die mittelalterliche Philosophie duBlerst wichtigen
Eicaywys des Neuplatonikers Porphyrius iiberwiegen die stoischen
Elemente bei weitem das platonische und aristotelische Gedankengut 2.

War Aristoteles bestrebt, das mythisch-kosmische Moment in
der Logosspekulation nach Mdglichkeit auszuschalten und durch eine
mehr intellektualistische Umdeutung in den Nots-Gedanken zu ersetzen,
so trat es bei den Stoikern wieder stirker in Erscheinung. Vor allem
aber beschiftigte sich die Theologie und Volksfrommigkeit der helle-
nistischen Epoche eifrig mit dem Logos, der nun unter den ver-
schiedensten Abwandlungen bald als Helios oder Pan, bald als Iris
oder Hermes auftrat 3. Auch die Philosophen, besonders neupythago-
reischer Richtung, wie Numenios von Apameia (2. Jahrh. n. Chr.)
griffen jene Motive auf, und Plutarch gab dem Logosgedanken eine
theistische Note, indem er den Logos als die Weltidee im géttlichen
Geiste deutete (De Iside et Osiride, c. 45-67) . Unter dem Einflul
der orientalischen Religionen und Mythologien gelangte der helle-
nistische Synkretismus oft zu absonderlichen Theorien iiber die Rolle
des Logos im Werden und Aufbau der Welt. Daher bemiihten sich
vornehmlich Philon und Plotin dem chaotisch verworrenen Ideen-
komplex philosophisch durchsichtige Gestalt zu verleihen, ohne jedoch
die berechtigten Motive der zum Teil uralten Mythen preiszugeben .

Zunichst versuchte Philon von Alexandrien die alttestament-
liche Lehre von der « Memra » (Wort) und der « Chochma » bzw.
« Sophia » (Gottes) mit der hellenistischen Logosphilosophie in Einklang
zu bringen. Der gottliche Logos ist als Adyos évBiaferos mit der Weis-
heit Gottes identisch und zugleich der Ort (témos) der Ideen; als

1 Logische Untersuchungen I, 371 f.; vgl. C. Prantl, a. a. O. I, 578 ff. ;
644 ff.; 660 fi.

2 C. Prantl, ebd. 564 ; 626 ff.

3 E. Krebs, Logos (zit. oben S. 193), Sp. 629 f.; F. Dornseiff, Das Alphabet
in Mystik und Magie (Sfocheia 7), Leipzig-Berlin 1922, 118 ff.; J. Lebreton,
Histoire du dogme de la Trinité des origines au Concile de Nicée I, Paris 1927,
71 ff.; 75 ff.; H. Leisegang, Der Logos als Symbol, 298 ff.

& J. Lebreton, ebd. 78 ff.; G. Mensching, Das Heilige Wort, 24 ; 26 ff.

5 Obwohl diese Erdrterungen streng genommen nicht zu unserm Thema
gehoren, so diirfen wir sie doch nicht iibergehen, da sie die Trinitdtsspekulation
der Viter beeinfluBt hat, die wiederum eine Hauptquelle der thomistischen Lehre
vom « verbum » darstellt.



218 Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin

Adyos mpogopixds aber stellt er das Schépfungswort und somit das Binde-
glied zwischen Gott und der von ihm erschaffenen Welt dar (De opif.
mundi 20 ss. ed. L. Cohn et P. Wendland I, Berolini 1896, p. 6, 7 ss.).
Diesem zweifachen gottlichen Logos entspricht auch eine zweifache
Erscheinung sowohl im Menschen als im Kosmos. Im Menschen ist der
Aéyos évduifetoc das innerliche Vernunftprinzip, das im Adyos mpogopixds
lautliche Gestalt annimmt, und im Kosmos fungiert der Logos als
gestaltendes Prinzip der unsichtbaren Ideen (xdspos voyrtds) wie auch
der sichtbaren Dinge (xdspoc aislnrds), die eben Abbilder jener Ideen
sind (De vita Mosis II, 127, ed. L. Cohn et P. Wendland IV, Berolini
1902, p. 229, 2I ss.) L.

Eine dhnliche Rolle iibernimmt der Logos im System des Plotinos
als Mittler zwischen den einzelnen Stufen der Entfaltung aus dem
urspriinglichen Einen (iv) bis zu den materiellen Dingen herunter.
Er ist der erste Ausflu (amoppéov) des vous und hat als solcher sein
Dasein in der (Welt)-Seele (Enn. II, 2, 2; 3, 5)% In ihm haben die
Ideen ihren Ort ; sie werden selbst als Aéyo: bezeichnet und mit den
aéyor gmeppatixol der Stoiker in Verbindung gebracht (Enn. II, 7, 3;
IV,3,10;V,7,15s.;0,6ss.; VI, 7, 5)3 Doch in der neuplatonischen
Logoslehre durchdringen sich die kosmischen und psychischen Gesichts-
punkte. Wie nidmlich der duBere Logos im Laute als ef8wlov oder
wiunua den inneren Logos der Seele widerspiegelt, so ist diese selbst
ein Logos des Geistes (Adyos vou) und damit auch sein Abbild (Enn. I,
2,3; 10,3, 1;1IV,3,5;V,1,3; 6; 7% Esist nun ohne weiteres
einleuchtend, daB nach dieser Lehre Denken und Sprechen nicht nur
im gottlichen Geiste, sondern auch in der menschlichen Seele als
lebendige Einheit geschaut wurden. Der Logos ist ja zugleich das
metaphysische und das psychische Grundprinzip. Er steht deshalb
am Anfang alles Seins und Werdens : dpyn odv Adyos xai mivra Adyos
(Enn. III, 2, 15; cf. V, 1, 1-7), ein Anklang vielleicht an den Prolog
des Johannesevangeliums. (Fortsetzung folgt.)

1 Vgl. M. Heinze, Die Lehre vom Logos in der griechischen Philosophie,
Oldenburg 1872, 204-297, bes. 238 f.; O. Willmann, a. a. O. 1, 624 ff. ; Uberweg-
Praechter, 602 {.; J. Lebreton, a. a. O. 1, 209-251 ; H. Leisegang, Logos, Sp. 1073 ff.;
Der Logos als Symbol, 301 f.

2 Zitiert nach ed. R. Volkmann, Leipzig 1883.

3 H. Leisegang, Logos, Sp. 1059 ff.; Uberweg-Praechter, 630 ff., bes. 632 ;

O. Perler, Der Nus bei Plotin und das Verbum bei Augustinus als vorbildliche Ursache

der Welt (Studia Friburgensia), Freiburg i. Schw. 1931, 11 {.; 70 ff.; 74 ff.; 118.
4 0. Willmann, a. a. O. I, 661 ff.; O. Perler, a. a. O. 31; 121.



	Erkennen und Sprechen bei Thomas von Aquin : ein Deutungsversuch seiner Lehre auf ihrem geistesgeschichtlichen Hintergrund

