
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 15 (1937)

Artikel: Die Lehre der Frühscholastik von der knechtischen Furcht [Fortsetzung]

Autor: Landgraf, Artur

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762768

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762768
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Lehre der Frühscholastik

von der knechtischen Furcht.

Von Artur LANDGRAF, Bamberg.

(Fortsetzung.)

b) Erörterung der Frage im 12. Jahrhundert.

Das Gerippe des von der Anselmschule benützten Einteilungsschemas

sollte in der Folgezeit klassisch werden x. Doch wurde an
den Begriffen und den mit ihnen verknüpften Problemen mit Eifer
weitergebastelt. So wird schon von Hugo von St. Viktor bei der

Begriffsbestimmung der verschiedenen Furchtarten in entscheidender

1 Man vgl. z. B. die unter den Werken Hugos von St. Viktor abgedruckten
Miszellania lib. 6 tit. 32 (SSL 177, 830) ; die zum Bereich des Odo von Ourscamp
gehörigen Quästionen des Cod. lat. 964 (fol. 95V f.) der Bibliothek von Troyes usw.
Selbstverständlich hielt man sich nicht ständig in der Form ängstlich an das
Schema, daß man überall dort, wo man sich mit den verschiedenen Furchtarten
beschäftigte, ständig alle aufgezählt hätte. So erwähnt Garnerius Lingonensis
episcopus bloß den timor initialis (mixta cum pavore dilectio) und filialis (Sermo 16
in coena Domini — SSL 205, 678). Der unter den Werken Hugos von St. Viktor
abgedruckte Sermo 10 nennt bloß den timor filialis und servilis (SSL 177, 921) ;

Zacharias Chrysopolitanus teils nur zwei Arten (timor servilis und timor Domini
sanctus oder castus) [In unum ex quatuor lib. i c. 7 (SSL 186, 79), lib. 3 c. 131
(SSL 186, 415)], teils drei Arten (timor mundi, gehennae, castus) [In unum ex
quatuor lib. i c. 44 (SSL 186, 163)]. Der Abt Gilbert unterscheidet timor castus,
castus sed non permanens in saeculum saeculi, castus et permanens (In cantica,
sermo 20 — SSL 184, 100). — Thomas der Zisterzienser zählt bloß vier Arten
auf : naturalis, servilis (quo timetur poena et non amatur iustitia), initialis (quo
partim timetur poena, partim amatur iustitia), filialis (quo sie amatur iustitia,
ut non timeatur poena) [Comment, in Cant. Cant. lib. 3 (SSL 206, 193)].

Radulphus Ardens kennt neben dem timor naturalis, servilis, initialis und
filialis noch einen timor vitiosus : Vitiosus vero timor alius est intemperans,
alius malus, alius pusillanimus. Primus est vitiosus ex intemperantia, 2US ex
malitia, 3US ex pusillanimitate. Sane intemperans est timor, quando timor naturalis

superexcedit et contra Deum nos facere facit, ut Petrum timor mortis
Christum negare fecit. Timor malus est, ut quando timemus, quod timere malum
est, ut quando timemus, ne mala desideria nostra adimplere valeamus. Timor
pusillanimus est, ut quando timemus bonum incipere ex animi debilitate. Unde
Gregorius : Quidam, quia se peccatores esse considérant, iter virtutum arripere



158 Die Lehre der Frühscholastik von der knechtischen Furcht

Weise ihr Gegenstand in den Vordergrund gerückt h Ausdrücklich
wird nämlich als Gegenstand des timor servilis lediglich die Strafe
bezeichnet, die von Seiten des Menschen kommt. Zur Vermeidung
dieses Übels genügt es, sich der schlechten Tat zu enthalten ; denn um
Menschen zu gefallen, reicht eine Augendienerei hin und wird eine

Vermeidung der Gewissensschuld nicht nötig2. Der timor initialis
dagegen schneidet, um die Strafe zu vermeiden, mit der Tat auch den
schlechten Willen zurück ; denn er sieht ein, daß vor dem, der auch
das Herz sieht, es nicht genügt gut zu handeln, sondern daß vor ihm
auch der Gedanke des Herzens rein sein muß3. Es ist damit die
schon von der Anselmschule aufgestellte Terminologie spekulativ
untermauert.

trepidant, et tarnen iacere in suis iniquitatibus non formidant. De quibus dicitur :

Timuerunt, ubi non erat timor, et qui timet pruinam, irruet super eum nix.
(Speculum universale lib. 11 — Cod. Vat. lat. 1175 II fol. 254v). Prior Walter
von St. Viktor unterscheidet in einem Sermo (Cod. Paris. Nat. lat. 16461 fol. 3V)
zwischen timor pene, timor ruine und timor reverentie.

Alanus von Lille trennt timor humanus und mundanus. Während er den
humanus in der für den naturalis gewohnten Form erklärt, sagt er : Mundanus
vero timor est, quo quis timet facere bonum in tempore, id est bonum meritorium
vitae aeternae, ne amittat bonum temporale, id est vitam temporalem, sed non
timet, velle facere bonum. (Theologicae regulae, Reg. 96 — SSL 210, 672).
Petrus von Capua weist denn auch darauf hin, daß einige diese beiden Furchtarten

von einander unterscheiden (Summa, Cod. Vat. lat. 4304 fol. 47. — Man
vgl. hier auch die anonyme Summe des Cod. Vat. lat. 10754 fol. 57).

Nach Langton kann im weiteren Sinn jeder timor extra caritatem als servilis
bezeichnet werden (Quästionen — Cod. Vat. lat. 4297 fol. I2T und Cod. Paris.
Nat. lat. 14556 fol. 256V). Ebenso Gaufrid von Poitiers, Summe (Cod. Brug.
lat. 220 fol. 88).

In der anonymen, zum Teil porretanischen Sentenzenglosse des Cod. Paris.
Maz. lat. 758 (fol. 132) wird noch auf weitere Möglichkeiten hingewiesen : Aliquis
timet, ne alius sibi ius suum auferat vel minuat. Unde et dat ei pecuniam. Timor
ille sub nullo istorum continetur. Item aliquis putans se esse in caritate etiam
perfecta facit bonum, omittit intuitu Dei et non intuitu pene. Nec iste sub
aliquo istorum continetur. Vel forte in radice est servilis, in motu tarnen se
habet ad modum casti. Item aliquis existens in caritate initiali putat se habere
caritatem perfectam intuitu Dei et non intuitu pene, facit bonum et omittit
malum. Timor in radice est initialis, in motu se habet ad similitudinem casti.
Sed hoc attende, quod numquam perfectus in caritate timebit initialiter, id est
metu gehenne faciet bonum et omittet malum.

1 Summa de Sacramentis lib. 2 p. 13 c. 5 [Rothomagi (1648) 665. — Ein
nicht signierter Kodex (fol. 62T f.) in der Fritzlarer Pfarrbibliothek und heute
in der Fuldaer Seminarbibliothek].

2 A. a. O. 665 und fol. 63 : Servilis timor penam, que ab hominibus infer-
tur, metuit et idcirco ei sufficit cessare a malo opere, quia ad oculum famulatur
et reatum conscientiae non metuit hominibus placere volens.

3 Ebenda.



Die Lehre der Frühscholastik von der knechtischen Furcht 159

Hier macht nun die Summa Sententiarum einen Zusatz. Sie

definiert wohl im allgemeinen die Knechtsfurcht in der Form, wie
wir sie eben bei Hugo von St. Viktor sahen 1, fügt aber dann in das

Schema noch einen timor divinus ein 2, der da ist : Gott fürchten wegen
der Strafe und zwar sowohl wegen der gegenwärtigen als auch wegen
der Höllenstrafe. Fürchtet man nun Gott wegen der Strafe allein
ohne jede Liebe zum Guten, dann gehört dieser timor zum timor
servilis. Vermählt sich damit aber die Freude am Guten, dann ist der
timor initialis gegeben, weil hier der Mensch beginnt Geschmack an
Gott zu bekommen und hier Furcht und Hoffnung einander die Hand
reichen 3. Der timor initialis ist bereits mit einer Caritas inchoativa
verknüpft 4. Wenn die zum Bereich Abaelards gehörige Ysagoge in
theologiam auch sagt : servilis est, mali voluntate non deposita propter
penam a malo se cohibere, und auch das von der Summa Sententiarum
über den timor Gesagte untérdriickt, so betont sie doch gleich dieser :

Non est ergo initialis timor absque caritate, non dico perfecta, sed

inchoativa 5. Auch die hieher gehörige Summe des Clm 7972 schließt
sich der Summa Sententiarum insofern an, als sie den timor initialis

timere Deum et retrahi a malo propter penam vel presentem vel
gehennalem cum dilectione boni) mit einer Caritas inchoata zusammenbestehen

läßt. Doch definiert sie wieder abweichend davon : Servilis
timor est, quo timetur Deus et a malo retrahitur homo propter penam

1 Ebenso in wörtlicher Anlehnung an die Summa Sententiarum bei Wolbero
abbas S. Pantaleonis, Comment, in Cant. Cant. lib. i (SSL 195, 1098).

2 Hier wird somit timor divinus zum terminus technicus, während es z. B.
in den Enarrationes in Matthaeum c. 5 (SSL 162, 1284) ganz allgemein für
timor bonus gebraucht wird.

3 Summa Sententiarum tr. 3 c. 17 (Rothomagi 452). Ich zitiere den Text
nach dem Cod. Bamberg. Patr. 93 fol, 40V ; Servilis est cessare a malo pro pena
ab homine instante, retenta tarnen voluntate mali. Mundanus est cessare a bono
propter penam, que timetur ab homine, ut in Petro fuit. Est preterea timor
divinus timere Deum propter penam presentem vel gehennalem. Si tarnen
diligit Deum propter penam sine dilectione boni, angor est et pene tormentum
habet, quod scihcet malorum est et servihs est timor iste. Si autem timet adiuncta
iocunditate boni, initialis est et hic timor est initium sapientie, quando homo
incipit sapere et gustare Deum, ubi timor et spes se invicem comitantur. —
Man vgl. Florenz, Bibliotheca Medicea Laurenziana, S. Croce, Plut. XVIII dext.
Cod. 8 fol. 98V, sowie Oxford, Bibhoteca Bodleiana, Cod. Laud. Misc. 80 fol. iov.

4 Rothomagi 453 ; in den Handschriften a. a. O. — Von dieser Caritas
inchoata spricht auch Hugo von Amiens (Dialogorum hb. 2 n. 14 — SSL 192,
n62) : Inchoata namque Caritas et timor ille, qui dicitur initium sapientiae in
praesenti simul proficiunt.

5 A. Landgraf, Ecrits théologiques de l'Ecole d'Abélard, Louvain (1934) 2I7-



l6o Die Lehre der Fiühscholastik von der knechtischen Furcht

presentem vel iehennalem sine dilectione boni, retenta tarnen voluntate
mali : qui timor est malorum et pene tormentum 1. Sie bezeichnen
diese Furcht als von Gott verboten 2. All dieses findet sich wörtlich
auch in den ebenfalls zum Bereich der Summa Sententiarum gehörigen
Sentenzen des Cod. lat. 208 der Biblioteca Abbaziale in Montecassino 3.

Selbstverständlich können wir unsere heutigen Begriffe von Caritas
perfecta und imperfecta nicht auf diese Frühperiode der theologischen
Spekulation übertragen. Was unter dieser Caritas inchoativa jener Zeit
zu verstehen sei, darüber befragen wir am besten die Schule der Summa
Sententiarum selber, aus der ja der Begriff in die Theologie kam. Wir
finden denn auch in den Sentenzen des Cod. lat. 208 der Biblioteca Abbaziale

von Montecassino als Zitat aus des hl. Augustinus De natura et
gratia : Caritas inchoata inchoata iustitia est. Caritas magna magna
iustitia est. Caritas perfecta perfecta iustitia est. Set Caritas de corde

puro et conscientia bona et fide non ficta, que tunc est maxima in hac
vita, quando pro ilia ipsa contempnitur vita 4. Die Sentenzen des Cod.
Vat. lat. 1345 äußern sich noch deutlicher : Est enim quidam affectus,
qui inchoata Caritas solet appellari, qui etiam precedit caritatem, qui
etiam in reprobis est et de frequenter variatur, cum quo etiam mali
plerumque multa bona faciunt. Caritas autem est animi habitus immo-
bilis, et est Caritas quidam motus animi ad se et proximum et Deum dili-
gendum propter ipsum Deum 6. Wie nun dies bis ins Einzelne zu
verstehen ist, darüber fehlen in dieser Schule die weiteren Angaben. Doch
bringt der — übrigens wie die Summa Sententiarum — in Abaelards
Bereich stehende Robert von Melun in seiner Summe Ausführungen, die
sich wie eine Erklärung des Begriffes der Caritas inchoativa lesen :

Verum enim est caritatem in nullo esse, in quo culpa est dampna-
bilis ; nam ipsa in nullo est, qui Deum non diligat ex toto corde, tota
mente et totis viribus et proximum sicut seipsum. Que quamdiu ab aliquo
fiunt, Christum pro certo in fundamento habet, quod sibi superedificari
dampnationis non sinit culpam, quamquam lignum, fenum, stipulam ei
superedificari id est peccata venialia frequenter contingat. Hec enim
quamquam aliqua pena digna sint, cum fundamento esse possunt id est
cum fide opérante per dilectionem, quare in caritate. Unde certum est

1 Fol. 25V.
2 Ebenda : Servilem et mundanum prohibet Dominus dicens : nolite

timere eos, qui corpus occidunt tantum, anime vero non habent quod faciant.
3 Seite 160. — Die ebenfalls hieher gehörigen Sentenzen des Cod. Vat. lat.

1345 beschränken sich auf die Wiedergabe von auctoritates (fol. 27T-28T). In der
Summe des Cod. Vat. Barb. lat. 484 liest man (fol. 44) bloß : Modo queritur, si
habuerit [Christus] spiritum timoris. Dicit Ysaias : Et replevit eum spiritus
timoris Domini. Modo queritur, si habuerit timorem initialem. Jeronimus super
Ysaiam : Habuit timorem non ilium, quem Caritas foras mittit, sed ilium, qui
sanctus permanet in seculum seculi.

4 Seite 117. 5 Fol. 110.



Die Lehre der Frühscholastik von der knechtischen Furcht i6l

aliquem caritatem habentem huiusmodi cremabilia fundamento posse
superedificare. Quod quando quis facit, ex nullo caritatis affectu facit,
siquidem ex caritatis affectu illud facere cremabile non esset, sed remunera-
bile. Et ideo, quia tali affectu non fit, cremabile est et non remunerabile.
Quod nullatenus esset, nisi aflectus, cuius est effectus, culpabilis esset.
Nemo tarnen pro tali affectu, quamdiu cum caritate est, culpam dampna-
tionis habere iudicandus est. Ex hoc vero intelligi potest, immo manifes-
tissime probatur, non omnem bonum affectum caritatis posse vel debere
suscipere vocabulum, eo quod non quislibet malus potest nec debet
iniquitatis nominationi esse subiectus. Et iccirco, sicut non est impossibile,
sed tale possibile, quod frequenter actu existit, scilicet aliquem malum
affectum in eo esse, qui caritatem habet, ita nec est impossibile, sed tale
possibile, quod sepe actu contingit, aliquem bonum affectum etiam propter
Deum habitum in illo esse, qui culpe dampnabilis reatu tenetur. Opus
vero, quod tali fit affectu, malum esse non potest Scriptura testante, que
ait : affectus tuus operi tuo nomen imponit. Quia ergo ab aliquo, qui in
culpa dampnabili est, aliquid aliquo bono affectu fieri potest et ad debitum
finem referri, id est ad Deum, non est negandum aliquem, qui in culpa
dampnabili adhuc destinetur, aliquod opus facere posse, quod Deo fit
acceptum. Hoc vero fieri non posset, si omnino sine caritate factum esset.

Ex quo manifestum est affectum, ex quo tale procedit opus, aut caritatem
esse aut aliquid caritatis. Verum eum caritatem esse non sinit reatus
culpe dampnabilis, cum quo in eodem subsistit : eo quod, ut supra dictum
est, Caritas cum reatu culpe dampnabilis esse non potest.

Nec debet aliquis inde moveri, quod talem affectum caritatem esse

non dixi, et id, quod ea fit, sine caritate fieri non concessi. Multa namque
in usu loquendi hoc modo dicta repperiuntur, qui non pro falsitate repre-
henditur, sed tanquam verus et conveniens ab omnibus recipitur. Dici
enim solet et vere aliquem non sine scientia id facere, quod facit, licet
illam nondum habeat scientiam, sine qua id, quod facit, fieri non possit.
Sic sane dicere solemus versus non posse componi sine scientia versificandi.
Multi tarnen versus componunt, qui nondum scientiam habent versificandi,
sed solum aliquid eius. Nam si nichil eius haberent, versus componere
nescirent. Idipsum etiam dici solet de omnibus, qui aliquibus scientiarum
principiis ad ipsas scientias introducuntur, id est tarn de illis, qui ad trivii
eruditionem informantur, quam de illis, qui ad quadrivii Studium
préparante. Figurarum enim protractio et earum artificiosa compositio fieri
non potest ab eo, qui geometrice discipline [durch einen Strich im Text
und am Rand soll hier wohl eine Lücke angedeutet werden] qui aliquas novit
figuras protrahere. Neque disserendi scientiam dicendus est habere, qui
de quibusdam methodo novit disserere, licet absque scientia disserendi

hoc convenienter facere non possit, nam sine ipsa non fit, quod per
aliquid fit, quod de eius est doctrina. Nec tarnen verum est earn sciri,
quia id de ipsa scitur, per quod quedam themata sibi sub[iec]ta possunt
tractari. Scientia vero artis grammatice scientia est recte scribendi et
pronuntiandi, et ideo ab eo non habetur, qui harum unam tantum habet.
Sed non ideo verum est sine scientia artis grammatice aliquem posse

Divus Thomas. 11



IÔ2 Die Lehre der Frühscholastik von der knechtischen Furcht

recte scire scribere vel pronuntiare. Permulta huiusmodi exempla possunt
inveniri, quibus potest ostendi non in omni caritatem esse, qui sine caritate
quedam opera bona non facit. Nec solum in usu scripturarum hethnicarum
exempla huiusmodi inveniuntur, verum etiam in his sepe talia inveniri
possunt, que ad tradi{ci)tionem pertinent sacre scripture. Nemo enim sine fide
Deum credit trinum et unum : sed multi hunc habent articulum fidei,

0 '
quos tarnen ecclesia catholica fidem habere non concedit. Beatus etiam
Gregorius infidelem testatur sine fide non vivere, nec tarnen verum erit
infidelem fidem habere. Zelus quoque bonus in multis sepe est et fuit,
in quibus tarnen non semper est vel fuit comitanter Caritas. Attamen
eo, quando non cum caritate est, contingit aliqua opera fieri, que propter
Deum facienda sunt. Non enim credendum est Paulum solum opera mala,
ut lapidationem Stephani et alia huiusmodi, zelo fecisse, qui sine scientia
est, sed etiam aliqua, que propter Deum sunt facienda. Que quando tali
fiebant zelo, non potuerunt non fuisse bona neque absque omni merito
apud Deum iudicem iustum. Nam si mala tali zelo facta aliquid apud
Deum merentur, multo magis, que propter Deum facienda sunt, alicuius
erunt meriti apud Deum, si tali zelo fuerint facta L

Ohne Zweifel ist diese Lehre einigermaßen durch die Abaelardsche
Doktrin inspiriert, nach der auch im Sünder eine Caritas, wenn auch nicht
gerade als Tugend, sein kann '. Dies tut zur Evidenz ein als Brief Walters
von Mortagne bezeichnetes Bruchstück des Cod. Erlangen, lat. 238 des
Inhaltes dar : Très caritatis status secundum diversos modos loquendi
ab auctoribus designates breviter apperiamus : Est ergo primus status et
initialis caritatis, qui licet Caritas appellatur, non tarnen est ad salutem
sufficiens. Ideoque non frequentato usu scripturarum solet Caritas appellari.
Hunc autem caritatis statum quidam extra fidem positi recipiunt velut
Cornelius. Quidam etiam in fide positi, quamvis etiam aliquando labantur
in crimina, Deum tarnen diligunt et caritatem habent, licet imperfectam,
sicut liquet exemplum David regis, quem testatur Augustinus ad[huc]
quamdam retinuisse caritatem. Etiam tune ad tempus in crimine tenetur.
Secundus vero status caritatis perfectior est, in quo etiam a perseveranti
salus acquiritur. Sed a quibusdam ad tempus labitur et postea discedit
ab eis et dampnantur. Quod Dominus ad persecutionem loquens anti-
christi testatur dicens : Habitabit iniquitas Tertius vero status caritatis
est, qui, cum ceteris eminentior, non solum salutem parat homini, qui in
eo moritur ; qui semel cum adeptus est caritatem, postea non amittit '.

1 Brügge, Stadtbibliothek, Cod. lat. 191 fol. 233T.
2 Man vgl. Sententiae Hermanni c. 32 (SSL 178, 1749 BC) ; Sententie Pari-

sienses [A. Landgraf, Ecrits théologiques de l'Ecole d'Abélard, Louvain (1934)
50] ; Ysagoge in theologiam, hb. 1 (A. Landgraf, Ecrits théologiques de l'Ecole
d'Abélard, 89 f.) ; die Sentenzen des Cod. Vat. Reg. lat. 223 fol. 52v ; den
Cambridger Paulinenkommentar (Cambrige, Trinity College, Cod. B I 39 fol. 112) ;

Hugo von St. Viktor, Summa de sacramentis, hb. 2 p. 13 c. 11 und 12 (SSL 176,
539) die Sentenzen des Clm 7972 fol. 13V ; auch die Sentenzen des Alger von
Lüttich (Cod. Vat. lat. 4361 fol. 3oT).

3 Fol. 91T



Die Lehre der Frühscholastik von der knechtischen Furcht 163

Es sei nun gleich darauf hingewiesen, daß von Anfang an lediglich
der timor mundanus und servilis als schlecht bezeichnet wurden,
während man die übrigen Arten für gut hielt. So der Umkreis Anselms

von Laon, Abaelard, Bernhard und auch Hugo von St. ViktorI, der

pseudo-bernhardinische Tractatus de statu virtutum 2 oder auch die

frühen Sentenzen des Cod. British. Museum Royal 5 E II (XII. Jahrh.) 3.

Die zum Bereich der Summa Sententiarum gehörigen Sentenzen des

Cod. Vat. lat. 1345 betonen ausdrücklich, daß die aus bloßer Furcht
vor der Hölle geschehenden Werke, auch das Martyrium, in dem

Schismatiker, der die Caritas nicht besitzt, nicht schuldbar sind und,
wenn auch verdienstlos, insofern eine Minderung der Strafe erwirken,
als Sünden dadurch verhütet wurden 4. Diese Stelle, die Augustinus 5

entnommen ist, sollte auch im Decretum Gratians 6, beim Lombarden 7

und unter Bezugnahme auf diesen und Augustinus auch noch bei

Langton 8 auftreten. Als nicht gute Frucht nennen die frühen, am
Beginn des Cod. 106 (A 332) der Bibliothek von Rouen stehenden

Sentenzen, was aus Furcht ohne Liebe geschieht9. Etwas vorsichtiger
ist Robertus Pullus. Er hält sich von vorneherein nicht an das

Anselmische Schema, sondern erblickt bereits in der Furcht, die lediglich

das Werk, nicht aber den Willen zurückdämmt, den Beginn der
Weisheit10. Derjenige, der so fürchtet, ist schlechtu. Dies Letzte

1 Summa de sacramentis, lib. 2 p. 13 c. 5 (SSL 176, 528).
2 Pars 3 n. 31 (SSL 184, 807).
3 Fol. 116 : Timor unus est, sed ex adiuncto variatur. Adiunctus vitio

inordinatus est et malus et dicitur mundanus vel servilis (qui cohercet manum).
Adiunctus gratie ordinatus et bonus et dicitur initialis vel filialis.

4 Fol. in.
5 De patientia, c. 26 n. 23 (SSL 40, 623).
6 De poenitentia, dist. 3 c. 49 [Ae. Friedberg, Corpus Iuris Canonici, I,

Leipzig (1879) 1228].
7 Sententiae, 4 dist. 15 c. 7 (Quaracchi 835 n. 155).
8 Quästionen (Cod. Vat. lat. 4297 fol. 20 f.).
9 Fol. 2 : Nemo invitus bene faeit, etsi bonum est, quod facit, quia nihil

prodest timor, ubi non est Caritas. Non enim bonus fructus est, qui non pro-
cedit ex caritate.

10 Sententiarum, lib. 4 c. 8 (SSL 186, 815) : Et quoniam mala actu dimittimus,
mente amamus, initium sapientiae iam adest, sapientia ipsa adhuc abest ;

adveniet autem, cum male agere nolueris, quamvis impune liceret. — Man vgl.
lib. 5 c. 31 (SSL 186, 852 f.).

11 Sententiarum lib. 5 c. 31 (SSL 186, 852) : Sed poenitentiam plerumque
parit timor in illo, qui timet ardere, non peccare. Vir certe malus, quoniam vir
bonus plus horret culpam quam gehennam. Ille praevidens poenam reprimit
culpam ; si impune liceret, repressam exerceret. Nec potest bonus esse, quis-
quis illicita vellet, si auderet. Quodam enim modo id cuiusque voluntas afïectat,



164 Die Lehre der Frühscholastik von der knechtischen Furcht

sagte auch die Summa Sententiarum 1. Robertus Pullus selber geht
aber dem Ausdruck servilis aus dem Weg ; doch spricht er auch deutlich
von einer Furcht vor Gott wegen der ewigen und zeitlichen Strafen
und nennt dieselbe gut und von Gott gegeben 2.

A baelard beschäftigt sich nicht eingehender mit dem Problem 3.

Jedenfalls kann er die aus bloßer Furcht sich ergebenden Handlungen
auf Grund seiner Überzeugung von der Allnotwendigkeit der Liebe

zur Güte der Handlungen nicht als eigentlich gut anerkennen. Dies

bestätigt der von ihm abhängige Paulinenkommentar des Cod. B x 39
der Bibliothek des Trinity Colleges von Cambridge, da er betont, daß

es keine Sünde sei, die von Gott festgesetzten zeitlichen und ewigen
Strafen zu fürchten, wohl aber dieselben um ihretwillen zu fürchten
und darum Gott zu dienen. Denn man müsse die Strafen um Gottes
willen scheuen, damit in allem Gott als Ziel gesetzt werde 4. Umgekehrt

wird hier auch deutlich herausgestellt, wie die innere Bosheit
des Geistes durch eine Straffurcht, die lediglich die schlechten Werke
unterdrückt, nicht gewandelt wird, und diese Erwägung gerade im
System Abaelards besonderen Nachdruck erhält5.

quidquid solum ex necessitate récusât. Nam quod coactus facis, id te facere
verum est ; id te velle falsum est.

1 Tr. 3 c. 17 (Rothomagi 452).
2 Sententiae lib. 3 c. 11 (SSL 186, 776) : Timor ex Deo dictus est prodiisse.

Sed quis timor Utique non ille, quem Dominus prohibet dicens : « Nolite timere
eos, qui corpus occidunt » (Matth. 10, 28). Num ergo ille, quern subdit dicens:
« Ilium autem timete, qui corpus et animam potest mittere in gehennam » (ibid.).
Qui procul dubio donum Spiritus est ; unde illud : « Initium sapientiae timor
Domini» (Psal. no, 10), et illud: « Replebit eum spiritu timoris Domini», (Is.
11, 3). Timetur quoque Deus, quoniam et in hoc saeculo molestias potest irrogare.
Num et hic timor a Deo sed si Deus facit se timeri propter futuram afflictionem,
cur non pariter propter praesentem Non enim ideo indecens est timere Deum
propter huius saeculi mala, quoniam dedecus est timere hominem propter mundi
damna. Sicut nec quia nefas est timere diabolum, ne in infernum trahat, minus
bonum ob hoc est timere Deum, ne in gehennam mittat. Qui Satanam timet aut
malum hominem propter adversa, quae praemitti possunt, mortiferam quaerit
pacem, cum quo dissensio aptanda erat. Timor ergo foedus pacem parat foediorem.

3 Er erwähnt nur das donum illud servilis timoris, quo non a mala voluntate,
sed a mala compescimur actione formidine poenae. (Zu Rom. 8 — SSL 178, 902 D).

4 Fol. 113 : Et nota, quia peccatum non est timere penas, quas Deus statuit
vel temporales vel eternas, sed propter se timere et ideo Deo servire. Pene enim
propter Deum etiam timende sunt, ut in omnibus Deus statuatur finis.

6 Fol. I36T : Quia [lex] « posita » est, id est statuta est a Deo « propter
transgressionem », id est propter perversa opera illorum reprimenda, ut, quamvis
malitia mentis non extingueretur interius, prava tarnen opera exterius reprime-
ientur timore penarum. Transgressionem vocat philosophus [i. e. Abaelardus]
et in mente et in opere. In mente, cum contempnit quis, quod Deus precipit ;



Die Lehre der Frühscholastik von der knechtischen Furcht 165

Bekanntlich trat auch der hl. Bernhard von Clairvaux in seinen

mystischen Schriften für die ekstatische Betrachtungsweise der Liebe
ein 1. Wohl darum betont auch er, daß jede Furcht verkehrt ist, durch
die man etwas außer Gott oder nicht um Gottes willen fürchtet2.
In diesem Sinne nennen die unter den Werken Hugos von St. Viktor
abgedruckten Miszellania diejenigen, die fürchten und nicht lieben,
curvi 3.

Wir werden nun im Folgenden von der Definition und der Güte
der Furcht bei den späteren Autoren zugleich sprechen. Auf Grund
der Definitionen lassen sich aber mehrere Gruppen unterscheiden.

Die erste erblickt den timor servilis in der Höllenfurcht ohne

jegliche Caritas. Vielleicht ist sie auf die frühesten Porretaner
zurückzuführen. Wohl sucht man im Paulinenkommentar Gilberts de la
Porrée selber vergeblich nach einer eingehenden Behandlung des

Problems. Doch zählt Gilbert in seinem Psalmenkommentar drei
Furchtarten auf : Den timor humanus, mit dem man Gefahren für den

Körper oder auch den Verlust irdischer Güter scheut. Den timor
divinus — man sieht, daß hier Fäden zur Summa Sententiarum laufen—,
mit dem man die Hölle fürchtet, wenn auch nicht die Gerechtigkeit
liebt. Dieser ist nützlich, indem er einen von der Sünde abwendet
und an die Gerechtigkeit gewöhnt. Endlich den timor castus4

in opere, cum ex contemptu illo usque ad opus prorumpit. At vero ilia, que in
opere est nec nocet nec prodest, sicut nec alia opera. Ea vero sola, que in mente
est, punitur a Deo.

1 Man vgl. A. Landgraf, De necessaria relatione caritatis ad bonitatem
moralem actuum humanorum. [Bogoslovni Vestnik, IV. Lubljana (1924) 46].

2 In capite ieiunii, sermo 2 n. 3 (SSL 183, 172) : Convertatur proinde amor
tuus, ut nihil omnino diligas nisi ipsum aut certe propter ipsum. Convertatur
etiam ad ipsum timor tuus, quia perversus est timor omnis, quo metuis aliquid
prêter eum aut non propter eum.

3 Lib. 3 tit. 60 (SSL 177, 673).
4 Zu Psal. 127, i (Cod. Paris. Nat. lat. 12004 fol. i7öT) : «Beati omnes ».

Titulus : Canticum graduum. Huius cantici gradus est timor non humanus, quo
timemus pericula pati carnis vel perdere bona mundi, qui in primo primi cantici
gradu cum mundo dimittitur, sed divinus, qui comes est per omnes gradus.
Divinus timor est, cum timetur gehenna, etsi non amatur iustitia. Quo timore,
cum se quis continet a peccato, fit consuetudo iustitie et incipit, quod durum
erat, amari, adeo, ut iam vivat homo iuste, non quia timet penam, sed quia
amat eternitatem. Et sic ille timor excluditur a caritate et succedit timor castus.
Utroque Christus sponsus noster, qui modo est absens, timetur. Illo, ne veniat
iudicaturus, isto ne tardet ; quo etiam, cum venerit, timebitur, ne discedat.
Unde etiam dicitur permanere in seculum seculi, quod non ille. Quamvis utilis
in eo, quod dictum est, quod scilicet ex eius initio fit consuetudo iustitie. —
Der Anfang dieser Stelle tritt als Zitat aus Cassiodor zum Canticum graduum



l66 Die Lehre der Frühscholastik von der knechtischen Furcht

In den Quästionen des Clm 18918 fehlen in Betracht kommende
Äußerungen. Aber der ebenfalls zu den strengen Porretanern zählende,
hier mit demjenigen des Cod. Paris. Nat. lat. 686 identische Paulinen-
kommentar des Cod. Rom. Vallicellan. C 57, führt die Lehre Gilberts
weiter. Er unterscheidet von vorne herein wie dieser nur drei Furchtarten

: den timor mundanus vel humanus, den timor servilis vel
initialis und den timor castus vel filialis, die sich lediglich — und das

ist wiederum echt porretanisch — durch ihre Ziele unterscheiden h

Solange der Mensch seine Seligkeit nur in das Zeitliche verlegt,
fürchtet er lediglich dessen Verlust durch einen stärkeren Menschen.

Weil damit einzig ein Mensch gefürchtet wird, heißt dieser timor
humanus. Wenn der Mensch fürchtet, von Gott um der Sünde willen
ewige Strafe zu erfahren, dann ist diese Furcht ohne jegliche Caritas

ein timor servilis, mit einer beginnenden Caritas verknüpft, aber ein

timor initialis und so Beginn der Weisheit. Die letzte Art ist der
timor castus, der in der herkömmlichen Weise erklärt wird 2.

Es ist wohl zu beachten, daß hier beim timor servilis nicht mehr
davon gesprochen wird, ob er die sündhafte Tat zurückhält oder nicht.
Unser porretanischer Paulinenkommentar scheint diesen timor servilis
für gut zu halten, da er ihn auch in Christus zuläßt 3.

Während nun die weiteren Porretaner, wie Laborans 4, Radulphus
Ardenss, Alanus von Lille6 oder Simon von Tournai7, sich dieser

Definition des timor servilis nicht anschlössen, macht Petrus Lombardus
sich dieselbe irgendwie zu eigen und nennt diese Furchtart gut und
nützlich, wenn auch nicht zureichend. Durch diese Knechtsfurcht

Villi auf in den zum Bereich der Summa Sententiarum gehörigen Sentenzen
des Cod lat. 208 (Seite 161) der Biblioteca Abbaziale in Montecassino, sowie in
denjenigen des Cod. Vat. lat. 1345 (fol. 28T)

1 Man vgl. Simon von Tournai, Quästionen q. 75, 2 [Cod. Berolin. Philipp,
lat. 1997 fol. 76V ; /. Warichez, Les disputationes de Simon de Tournai. Spicile-
gium Sacrum Lovaniense. Fase. 12, Louvain (1932) 217].

2 Fol. i58t. Man vgl. den Text auch im Cod. Paris. Nat. lat. 686 fol. 45V.
3 Fol. I58T : Queritur autem, quem timorem Christus habuit, quia legitur,

quod spiritu timoris replevit eum Dominus. Ad quod dicitur, quoniam penas
etiam timuit. Qui timor, etsi in alio servilis dicatur, in eo tarnen servilis non
dicitur, quia necessitate ut servus non timuit, sed tanquam Dominus sola
voluntate.

4 De iustitia et iusto, I 33 [A. Landgraf, Laborantis Cardinalis opuscula,
Bonn (1932) 24].

5 Speculum universale, lib. 11 (Cod. Vat. lat. 1175 II fol. 254V).
6 Theologicae Regulae, Reg. 96 (SSL 210, 672).
7 Man vgl. seine Quästionen (Cod. Berolin. Phillipp. 1997 fol. 46""").



Die Lehre der Frühscholastik von der knechtischen Furcht 167

entsteht allmählich die Gewöhnung an die Gerechtigkeit1. Der
Lombarde beruft sich hiefür ausdrücklich auf Augustinus2, den3 er
übrigens auch für die Lehre namhaft macht 4, daß durch die Furcht
ohne die Liebe bonum fit, sed non bene. Der timor initialis ist bereits
mit einer Caritas inchoata, wenn auch nicht perfecta, verknüpft ®.

Aus seiner Definition des timor servilis zu schließen 6, besteht nach
dem Lombarden eine solche Verknüpfung desselben mit einer Caritas

inchoata nicht. Schon vor seinen Sentenzen 7 hat zudem der Lombarde
in seinem Paulinenkommentar eine auctoritas des hl. Augustinus8
in Erinnerung gebracht, in der betont wird, daß der timor servilis
(qui non est in caritate) wohl Gott, nicht aber an Gott glaubt, daß

durch ihn wohl ein bonum, dieses aber nicht bene geschehe, weil man

1 Sententiae, 3 dist. 34 c. 4 (Quaracchi, 701) : Humanus timor est, ut ait
Cassiodorus [In prologo super Ps. 127 — SSL 70, 931], quando timemus pati
pericula carnis vel perdere bona mundi, propter quod delinquimus. Hic timor
malus est, qui in primo gradu cum mundo deseritur, quem Dominus prohibet
in Evangelio dicens : « Nolite timere eos, qui occidunt corpus » etc. Timor
autem servilis est, ut ait Augustinus, cum per timorem gehennae continet se
homo a peccato, quo praesentiam iudicis et poenas metuit et timore facit, quid-
quid boni facit, non timore amittendi aeternum bonum, quod non amat, sed
timore patiendi malum, quod formidat. Non timet, ne perdat amplexus pul-
cherrimi sponsi ; sed timet, ne mittatur in gehennam. Bonus est iste timor et
utilis, licet insufficiens, per quem fit paulatim consuetudo iustitiae. — Man vgl.
auch des Petrus Lombardus Collectanea in epistolas D. Pauli. In epist. ad Rom.
c. 8 (SSL 191, 1440) ; die Sentenzenabbreviation des Cod. Paris. Nat. lat. 15747
fol. 79 ; Magister Bandinus, Sententiae, lib. 3 dist. 34 (SSL 192, 1086) ; Magister
Gandulphus, Sententiae lib. 3 §128 [/. de Walter, Magistri Gandulphi Bononiensis
Sententiarum libri quatuor. Vindobonae et Vratislaviae (1924) 368 f.] ; Huguccio,
Dekretglosse zu De poenitentia dist. 2 c. 17 (Cod. Bamberg. Can. 41 fol. 40517) ;

die kanonistische Summa Lipsiensis (Cod. Lips. lat. 986 fol. 216).
2 Super Psalm. 127, 1 n. 7 f. (SSL 37, 1680 ff.). — Ebenso Gandulphus,

Sententiae lib. 3 § 128 (368).
3 Augustinus, In evangelium Johannis tr. 85 n. 3 (SSL 35, 1849). Aus

Augustinus, De spiritu et littera c. 32 n. 56 (SSL 44, 236) stammt das beim
Lombarden als Begründung folgende : Nemo enim invitus bene facit, etiamsi
bonum est, quod facit.

4 Petrus Lombardus, Sententiae, 3 dist. 34 c. 4 (Quaracchi 702 n. 235).
Auch Odo von Ourscamp beruft sich für das Gleiche auf Augustinus. Man vgl.
/. B. Pitra, Analecta novissima Spicilegii Sacri Lovaniensis. Altera continuatio.
Tom. II. Parisiis (1888) in.

5 Sententiae, 3 dist. 34 c. 6 (Quaracchi 705 n. 239). Ebenso die
Sentenzenabbreviation des Cod. Paris. Nat. lat. 15747 79 • Magister Bandinus,
Sentenzen, lib. 3 dist. 34 (SSL 192, 1086).

6 Ebenda.
7 2 dist. 40 c. 1 (Quaracchi 519).
8 Super evang. Johannis, tr. 41 n. 10 (SSL 35, 1698).



l68 Die Lehre der Frühscholastik von der knechtischen Furcht

wider Willen, wenn auch Gutes, so doch niemals auf gute Weise tue 1.

Um dies verständlich zu machen, erwähnt er noch ausdrücklich eine

dahin gehende Erklärung : Hoc enim bonum dicit fieri, sed non bene

ab illo, qui caritatem non habet. Qui enim serviliter timet, caritate
vacuus est ; de quo tarnen hic dicit, quia bonum facit, sed non bene.

Das non bene ist ihm dabei so viel wie nicht verdienstlich 2.

Zur Furcht, die nur die Hand, nicht aber den Willen zurückhält,
äußert er sich nicht. Doch nennt der von ihm sonst abhängige Martin
von Leon dieselbe einen timor ex tumore und hochmütig, und scheint
sie mit der Furcht ohne Liebe gleichzusetzen 3.

1 Collectanea in epistolas D. Pauli. In epist. ad Rom. c. 8 (SSL 191, 1439) ;

man vgl. auch das Exzerpt in Florenz, Bibliotheca Medicea Laurenziana, S. Croce,
Plut. XVIII dext. cod. 8 fol. 134. — Wir sollen dem Gleichen fast wörtlich noch
bei Petrus Cantor begegnen.

2 Sententiae, 2 dist. 41 c. 1-2 (Quaracchi 524 f.).
3 Sermo 4, In natale Domini (SSL 208, 393) : Cum enim ex peccato praesens

poena metuitur et amissa faciès Dei non amatur, timor ex tumore, non ex humüi-
tate. Superbit quippe, qui peccatum, si liceat non punire, non deserat. — Diese
aus Gregorius, Moralium, hb. IV c. 27 n. 50 (SSL 75, 662) stammende Stelle,
wurde noch lange erörtert. Die zum Bereich Odos von Ourscamp gehörigen
Quästionen des Cod. Brit. Mus. Harley. 3855 (fol. 15) sagten dazu, daß die aucto-
ritas : Cum pena timetur et faciès Dei non amatur, tunc timor est ex tumore
non ex amore, lediglich für den timor mundanus, nicht aber für den servilis
Geltung habe. Ebenso die zum gleichen Bereich gehörige Quästionensammlung
des Cod. a VI 8 (fol. 32) der Stiftsbibliothek von St. Peter in Salzburg. Die
Summe des Cod. Bamberg. Patr. 136 sollte sagen : Expone : « ex tumore » id est
cum tumore, sive superbia. Non enim timor servilis est sine peccato superbie
vel carnis vel oculorum vel vite (fol. 26V). Ebenso bereits Praepositinus (Summe
— Cod. Erlangen, lat. 353 fol. 37V), die anonyme Summe des Cod. Vat. lat.
10754 (fol. 57V), Magister Martinas (Cod. Paris. Nat. lat. 14556 fol. 325) und
nachher Stephan Langton (Quästionen — Cod. Paris. Nat. lat. 14556 fol. 256)
und Gaufrid von Poitiers (Summe — Cod. Brug. lat. 220 fol. 87V). Die ersten
Quästionen des Cod. Erlangen, lat. 353 (fol. 6ov) sagen : Item ad illam auctori-
tatem : cum pena timetur et faciès Dei non amatur etc., sie respondemus : hec
propositio « ex » ibi ponitur pro hac prepositione « cum ». Est ergo talis timor
ex tumore id est cum tumore. Vel loquitur ibi de tumore quantum ad servili-
tatem, inquantum enim servilis, est ex tumore, quia servilitas est ex tumore.

Wilhelm von Auxerre wül nicht einfachhin zugeben, daß der timor servilis
immer cum tumore superbie sei : sed ut frequentius cum quadam superbia est,
scilicet cum indignatione et murmure, quod habet aliquis ex consideratione
penarum, quas vellet non esse [Summa aurea Lib. 3 tr. 8 — Paris, Pigouchet
(1500) fol. 185], und Herbert von Auxerre, Summe (Cod. Vat. lat. 2674 fol. 80).
Man vgl. auch Johannes von Treviso, Summe (Cod. Vat. lat. 1187 fol. 40). Ganz
aus seiner Stellungnahme zum timor servilis ist hier die Darstellung des hl.
Bonaventura geboren : Ad illud, quod obicitur, quod timere serviliter est ex tumore,
sicut dixit Gregorius, non ex amore ; dicendum, quod « ex » non dicit ibi causam,
sed concomitantiam ; et cum dicit concomitantiam in actu, tune déformât actum



Die Lehre der Frühscholastik von der knechtischen Furcht 169

Es würde den Tatsachen durchaus nicht entsprechen, wollte man
nun glauben, daß man nicht von Anfang an die Schwierigkeiten, die der
lediglich die Hand hemmende timor birgt, gesehen hätte. Zu deutlich liest
man schon in den anselmianischen Sentenzen des Cod. Vat. Reg. lat. 223 die
eindringlichen Worte des hl. Augustinus 1 : Mit Unrecht hält sich für einen
Sieger über die Sünde, wer aus Furcht vor Strafe nicht sündigt, da, wenn
auch nach außen hin das Werk der Begierde nicht erfüllt wird, diese selber
doch innen als Feind bleibt. Und wie wird vor Gott als unschuldig
befunden, wer das Geschehen des Verbotenen will, sobald der Gegenstand
der Furcht entfernt wird. Und so wird durch den Willen selber schuldig,
wer tun will, was nicht erlaubt ist, und nur deshalb es nicht tut, weil er
es nicht ausführen kann. Denn, soweit an ihm liegt, wäre ihm lieber,
die Gerechtigkeit bestünde nicht. Und wenn es ihm lieber wäre, es bestünde
die Gerechtigkeit nicht, wer zweifelt da noch, daß er sie aufhöbe, wenn
er nur vermöchte. Wie wäre ein solcher Feind der Gerechtigkeit gerecht
Feind der Gerechtigkeit ist also, wer aus Furcht vor Strafe nicht sündigt.
Ihr Freund aber wird sein, wer aus Liebe zu ihr nicht sündigt. Denn wer
die Hölle fürchtet, scheut nicht die Sünde, sondern das Brennen. Der
aber scheut das Sündigen, wer die Sünde wie die Hölle haßt 2.

Bei Robert von Melun sieht man zum ersten Mal, daß zur Verständ-
lichmachung des timor servilis, der die Hand, aber nicht den Willen
knebelt, auf die sensualitas zurückgegriffen wird. Robert kennt nämlich
eine doppelte Art von Zustimmung zum Begehren der sensualitas, eine
solche, die sich auf den Willen beschränkt, und eine solche, die sich auch
auf die Tat erstreckt. Denn manchmal wollen wir das, zu was uns die
sensualitas bewegt, ohne aber diesen Willen durch die Tat ergänzen zu
wollen wegen eines Hindernisses, sei es der Furcht, einer sonstigen
Schwierigkeit oder der Unmöglichkeit. Er erläutert dies an dem Beispiel
des Löwen und des Wolfes, das uns in der ersten Quästionensammlung
des Cod. Erlangen, lat. 353 wieder begegnen soll. Wolf und Löwe haben
das gleiche Begehren ; der Wolf fürchtet den Hund, nicht aber der Löwe.
Das Begehren ist im Wolf nicht weniger zur Tat bereit als im Löwen,
wiewohl er es aus Furcht vor dem Hund nicht in die Tat umzusetzen wagt 3.

timoris servilis ; cum dicit concomitantiam in habitu, non oportet, quod deformet,
sed tarnen facit ipsum deficere a meriti perfectione. [Zu 3 dist. 34 p. 2 a. 1 q. 2

ad 2. Quaracchi (1887) 758].
1 Epistolae, cl. III, 145, 4 (SSL 33, 593 f.).
2 Fol. 67V.
3 Summe (Innsbruck, Universitätsbibliothek, Cod. lat. 297 fol. 122) : De

differentia consensuum sensualitati succumbentium. — Verum iste consensus,
quo sensualitati cedimus, aliquando ad voluntatem fit et non ad opus, aliquando
et ad voluntatem et ad opus. Quandoque enim id volumus, ad quod sensualitate
movemur, licet voluntatem illam actu complere prorsus nolimus causa aliqua
resistente, id est timoré vel difficultate vel impossibilitate. Nam non sine causa
scriptum est : Timor servilis manus cohibet et non voluntatem. Nec absque
ratione dicitur, quod eque cupit lupus ut leo, ille tarnen timet canem, id est lupus,
sed iste non timet, id est leo. Sic ergo constat, quod timor manum cohibet et non



170 Die Lehre der Frühscholastik von der knechtischen Furcht

Erst Petrus von Capua sollte dann wieder das hier schlummernde
Problem aufgreifen. Denn, obwohl er dem servilis timor lediglich die
Eindämmung der Tat um der Strafe willen zuweist, glaubt er darauf
hinweisen zu sollen, daß ein Fall möglich wäre, wo dadurch auch der
Wille selber zurückgehalten würde. Er setzt nämlich den Fall eines
unterrichteten Theologen, der weiß, daß der Wille zu stehlen genau so
bestraft wird wie die Tat selber. Ein solcher würde sich um der bloßen
Strafe willen auch des Willens zu stehlen, die Ehe zu brechen usw.
enthalten. Doch läßt sich Petrus von Capua durch solche Erwägungen
nicht zu einer Korrektur seiner Definition des timor servilis bestimmen,
weil eben die knechtische Furcht nicht den Willen eindämmen kann,
dann den Willen zum Stehlen usw. zu haben, wenn keine Straffolgen
daraus entstünden. Und ein solcher Wille ist eben Sünde K

Vielleicht hat Petrus von Capua hier Autoren, wie denjenigen der
Summe des Cod. Bamberg. Patr. 136 im Auge, der durch den timor
servilis den Willen zur Sünde für so zurückgedämmt hält, daß dieser sich
in keiner Weise mehr geltend machen könne 2.

Mit besonderem Nachdruck sollte die zum Teil porretanische
Sentenzenglosse des Cod. Paris. Mazarin. lat. 758 als Motiv des timor servilis
die Hölle herausarbeiten ; denn sie betont, daß hier unter Hölle lediglich
die Höllenqualen und nicht der Verlust der Schauung Gottes zu ver-

voluntatem. Nam voluntas non minus parafa est ad nocendum in lupo quam
in leone, licet timore canis earn non audeat adimplere.

1 Summe (Cod. Vat. lat. 4304 fol. 47V) : Videtur tarnen, quod servilis timor
possit declinare ab omni malo. Esto enim, quod aliquis discretus theologus
sciens ita puniri voluntatem furandi sicut actum, abstinet etiam a voluntate
furandi, sed tantum propter penam, sic et a voluntate mechandi et sic in ceteris.
Servilis ergo timor cohibet in isto actum et voluntatem furandi, similiter
mechandi et sie de ceteris. Ergo cohibet in isto omne peccatum et ita déclinât ab
omni malo, cohibet etiam manum et animum, cum auetoritas dicat : servilis
timor cohibet manum et non animum. — Respondeo : Servilis timor cohibet
manum et quendam animum, set non omnem. Non enim potest cohibere hunc
animum, quin ipse habeat voluntatem furandi, si non sequeretur pena, et sie
in ceteris. Et talis voluntas peccatum est. Et ideo non déclinât ab omni
malo.

2 Fol. 26V : Quod autem servilis timor prohibeat animum, sie probatur :

Iste vult se cessare a peccato timore pene. Ergo vult se non peccare timore
pene. Ergo timor cohibet eius voluntatem. — Dicimus, quod revera cohibet
voluntatem, ut penitus non sit, sicut dicitur, quod Deus destruxit peccatum
in nobis, non ut non sit, sed ut non regnet. — Man vgl. auch Petrus Cantor,
Psalmenkommentar (Cod. Paris. Maz. lat. 176 fol. 60), der die Sentenz des Petrus
von Capua zu teilen Scheint : Pluvia etiam dicitur servilis timor, qui cohercet
hominem a malo et réfrénât, etsi non faciat perficere, faciat eum a malo cessare.
Et est quantumque gratia. Bene pluit Dominus in una parte civitatis, altera
eius parte relicta arida et incompleta. Si de eadem ecclesia intelligitur, patet,
quia in ea quidam mali quidam boni. Si de eadem anima, tunc Dominus alteram
partem eius compluit referendo scilicet earn ab aliquo malo, etsi non a quolibet,
et in aliquo permittit ruere.



Die Lehre der Frühscholastik von der knechtischen Furcht 171

stehen sei. Im Gegensatz dazu wäre die Höllenstrafe als Verlust der
Schauung einziges Motiv des timor initialis l.

Was nun den Lombarden angeht, so ist es nicht ganz sicher, ob

er unter dem timor servilis nicht doch denjenigen verstand, der den
Willen zum Bösen unangetastet läßt. Denn Petrus von Poitiers, der
sich der Sache nach ebenso wie Udo 2 oder Magister Achardus 3 an die

Einteilung und die Definition des Lombarden hält 4, sagt doch auch,
daß der timor servilis den Menschen nicht von jeder Sünde, d. i. auch
dem Willen zu sündigen, sondern bloß von der Tatsünde zurückhält 5.

Mit dem Lombarden stimmt er sodann darin überein, daß er den
timor servilis, wenn auch nicht verdienstlich, so doch insofern gut
nennt, als dieser durch die Hinführung zur Caritas, durch das Zurückhalten

von der Sünde 6 und das Bewahren vor Strafe 7 sich nützlich
erweist. Wie gesagt, betrachtet er den timor servilis als Vorbereitung

1 Zu 3 dist. 34 (fol. 132) : Timor servilis, quo per timorem gehenne
a peccato abstinemus. Sed hie sub gehenna continentur tormenta gehenne et
non carentia visionis Dei. Timor enim servilis Deo carere non timet ; immo
tantum gehenne tormenta formidat. Initialis : hie potest dici pena gehennalis
id est carentie visionis Dei tantum. Hic enim, etsi specialiter de preteritis
malis timeat, nichilominus potest dici timere de futuris, ne scilicet Dei careat
visione et est quasi preparatorius ad sequentem.

2 Summa (Cod. Bamberg. Patr. 127 fol. 62) : Mundanus timor est, ut ait
Ysidorus, quando timemus pati pericula carnis vel perdere bona mundi, propter
quod delinquimus. Hic timor malus est, quem prohibet Dominus dicens :

Nolite timere eos, qui corpus occidunt etc. Servilis autem timor est, cum
timore gehenne tantum se continet homo a peccato et timore facit, quicquid
boni facit, non timore amittendi eternum bonum, quod non amat, sed timore
patiendi malum, quod formidat. Et iste timor bonus et utilis est ; sed non est
sufficiens, quia non est cum caritate. Initialis autem timor est, qui partim
timore pene servit Deo, partim amore iustitie. Et iste timor semper est cum
caritate, licet imperfecta. Foras enim mittitur a perfecta caritate. Filialis autem
timor est ille, qui non puniri, sed separari timet et iste [fol. 62V] semper est cum
perfecta caritate.

3 Der mit « Ductus est Jhesus in desertum a Spiritu » beginnende Traktat
des Cod. Paris. Nat. lat. 15033 fol. i66v. Man vgl. die Stelle auch im Cod. Paris.
Nat. lat. 17282 fol. 121.

4 Sententiae, lib. 3 c. 17 (Erfurt, Bibliotheca Amploniana, Cod. Q 117 fol. 26
und Cod. Paris. Nat. lat. 3116 fol. 49). Lib. 3 c. 19 (Cod. Erfurt. Amplon.
Q 117 fol. 2öv und Cod. Paris. Nat. lat. 3116 fol. 49).

5 Lib. 3 c. 18 (Cod. Erfurt. Amplon. Q 117 fol. 26, Cod. Paris. Nat. lat.
3116 fol. 49) : Ad VHam dicimus, quod servilis timor facit hominem cessare
a peccato ; sed non ab omni peccato. Etsi enim cesset homo per timorem
servilem a malo opere, non tarnen a mala voluntate, que mortale peccatum est.
Voluntatem enim habet peccandi, sed cessât tantum propter penam.

6 Lib. 3 c. 18 (Cod. Ampi. Q 117 fol. 26 und Cod. Paris. Nat. lat. 3116 fol. 49).
7 Ebenda fol. 2öv bzw. fol. 49.



172 Die Lehre der Frühscholastik von der knechtischen Furcht

auf die Caritas 1. Doch scheint zu seiner Zeit schon der Streit um die
Güte des timor servilis und seines Gebrauches im Gang zu sein. Die
eine Gruppe betont nach des Kanzlers von Poitiers Bericht, daß der
Gebrauch der knechtischen Furcht gut und von Gott gegeben sei2.

Petrus selber scheint auf jeden Fall dafür zu stimmen, daß der timor
selber gut sei und es dahingestellt sein zu lassen, ob das serviliter
timere gut oder schlecht sei3. Jedenfalls ist sein Bericht von Interesse :

Licet tarnen dictum sit, quod serviliter timere est bonum, videtur
posse probari, quod sit mortale peccatum. Iste ex eo, quod serviliter
timet, actionem timendi déclinât a fine debito, id est a Deo, et refert
ad indebitum finem, scilicet qui est propter penam. Ergo ex serviliter
timendo peccat. Non ergo servilis timor est donum Dei. — Ad hoc

dicendum, quod non ex libero arbitrio inducitur ad timendum serviliter,

sed potius ex infirmitate nature. Postea tamen sequitur delibe-

ratio, quando considérât penam, et ideo non privatur debito fine ille
timor, et ideo non peccat 4. Sicut si aliquis ex deliberatione ieiunat,
ut postea esuriat, ut post melius comedat, esuries illa peccatum mortale
est. Si autem causaliter hoc faciat, nec bonum est ei in se nec malum.
Ita etiam ex libero arbitrio movetur aliquis ad fornicandum et ideo

peccat. Quodsi non ex libero arbitrio, non est peccatum. — Et est

bonus, id est utilis servilis timor, quia per ipsum vitamus incommodum,
id est penam eternam.

Item serviliter timere est de genere bonorum. Ergo potest fieri
ex caritate. Vel ita : Non est de illis, que ex se mala sunt, ut occidere,
adulterari. Ergo ex caritate potest fieri. Ideo dicunt quidam, quod
serviliter timere malum est, nec est usus servilis timoris serviliter

1 Ebenda: Sed si dicas «excludit» [caritatem], id est non préparât ad cari-
tatem habendam, falsum est.

2 Lib. 3 c. 18 (a. a. O. fol. 26 bzw. fol. 49) : Auf die Schwierigkeit : Item
servilis timor datus est homini a Deo ad aliquem usum. Sed non nisi ad
serviliter timendum. Sed serviliter timere malum est. Ergo datus est ei ad malum
usum. Ergo non est homini imputandum, si serviliter timet wird die
Antwort gegeben : Ad Vlam dicunt quidam, quod usus servilis timoris bonus
est et a Deo datus.

3 Lib. 3 c. 18 (a. a. O. fol. 26 f. bzw. fol. 49).
4 Darauf nimmt Magister Martinas Bezug, wenn er schreibt (Cod. Paris.

Nat. lat. 14556 fol. 325) : Item ille ex eo, quod serviliter timet, actione timendi
déclinât a debito fine, id est a Deo et refert ad [injdebitum finem, scilicet quod
est propter penam. Ergo ex serviliter timendo peccat ille. Ergo servilis timor
malus est. — Ad hoc dicunt quidam, quod ex libero arbitrio non inducatur quis
ad serviliter timere, sed potius ex infirmitate nature. Post tamen sequitur deli-
beratio, quando considérât quis penam, et ideo privatur debito fine actio timendi.



Die Lehre der Frühscholastik von der knechtischen Furcht 173

timere 1 — nam ille bonus est et hoc est malum — sed potius timere

penam et retrahere a peccato, quorum utrumque bonum est. Et est

servilis timor defectus non culpe, sed pene, qui tarnen non potuit esse

in Christo. Non enim omnes defectus nostros suscepit, nisi quos
oportuit2.

Man sieht also, daß diejenigen, die das serviliter timere für
schlecht hielten, seinen Akt solange retten wollten, als er unüberlegt
ist3, oder auch das schlechte serviliter timere gar nicht als Gebrauch
des guten timor servilis gelten lassen wollten 4. Maßgebend für die

Bestimmung des serviliter timere als malum ward aber die Nicht-
hinordnungsmöglichkeit desselben auf Gott und die Unmöglichkeit
desselben mit der Caritas zusammenzubestehen — das diligere Deum

cum timore gehenne galt ja schon als Sache des timor initialis 5.

Udo sieht sich im Wesentlichen den gleichen Schwierigkeiten
gegenüber, die er dann mit dem Mittel der Dialektik zu lösen versucht 6.

Auch Petrus Cantor hält sich, in seiner Summa Abel, an die von dieser

1 Man vgl. dies als die Meinung von alii in der anonymen Summe des Cod.
Vat. lat. 10754 fol. 57t : Alii dicunt, quod serviliter timere est peccatum nec est
usus servilis timoris, set abusus, qui surgit ex servilitate timoris, que mala est.
set annexa bono ; set timor servilitatis est bonius ; set eius usus est abstinere
a peccato propter penam ; set eius effectus est affici illo timore.

2 A. a. O. — Diese Ansicht wird auch erwähnt von Hugo a S. Charo, In
3 dist. 34 (Cod. Vat. lat. 1098 fol. 118V).

3 Erwägungen dieser Art waren Robert von Melun nicht unbekannt, der
das Sive ergo manducatis, sive bibitis, omnia in gloriam Dei facite dahin erklärt :

id est sic omnia in gloriam Dei, ut nulla contra Deum faciamus. Multa enim
naturaliter et absque meditatione faeimus, que non ideo faeimus, ut inde Deo
[fol. 118V] placeamus. Non tarnen contra Deum fiunt (Questiones de epistolis
Pauli. — Cod. Paris. Nat. lat. 1977 fol. 118 f.).

4 Man vgl. hier auch die Quaestiones super epistolas Pauli In ep. ad Rom.
c. 194 f. (SSL 175, 479) und den Pauünenkommentar des Cod. Paris. Ars. lat.
534 fol. 161V).

5 Petrus von Poitiers, Sententiae, üb. 3 c. 19 (Cod. Erfurt. Ampi. Q 117
fol. 26V).

6 Summe (Cod. Bamberg. Patr. 127 fol. 62v) : Item servilis timor numquam
potest esse cum caritate : ergo serviüs timor est peccatum. Non sequitur.
Instantia : Informis quaütas mentis huius mali, que credit que etiam credit
bonus, numquam est cum caritate. Ergo est peccatum. Non est verum. Item
aüa : Iste non potest habere animam subiectam peccato cum caritate. Ergo
habere animam, que est subiecta peccato, est peccatum. Item, quilibet tenetur
habere caritatem. Sed nemo potest habere caritatem simul et servilem timorem.
Ergo quilibet tenetur non habere servilem timorem, quia, si habet servilem
timorem, non habet caritatem. Igitur non est bonus. Instantia : Quilibet tenetur
habere fidem virtutem. Sed nemo potest simul habere fidem et visionein Dei.
Ergo non tenetur habere visionem Dei.



174 Die Lehre der Frühscholastik von der knechtischen Furcht

Gruppe gegebene Definition der Furchtarten : Der timor mundanus
sive humanus ist gegeben, wenn man zeitliche Güter zu verlieren
fürchtet und darum das Schlechte tut und das Gute aufgibt, oder

wenn man eine Gefahr für den Körper fürchtet. Diese Furcht ist eine

Sünde. Mit dem timor servilis hat man es zu tun, wenn man die

ewigen Schmerzen und die Nöte der Hölle fürchtet und einzig deshalb
sich des Schlechten enthält. Als Furcht ist dieser timor gut, wenn auch
nicht verdienstlich, und nützlich, weil er den timor initialis und
filialis bringt ; als knechtisch ist er aber schlecht und auch nicht
hinreichend. Der timor initialis enthält sich teils aus Furcht vor Strafe,
teils aus Liebe zur Gerechtigkeit des Schlechten. Dieser ist von Gott
und hinreichend x. Die Furcht vor der Hölle hält den Menschen beim
Guten fest 2 und bringt ihn dazu, vom Schlechten zu lassen 3. Dabei
ist dem Cantor die Hauptschwierigkeit durchaus nicht verborgen
geblieben, um derenwillen der timor servilis von einigen als schlecht
erklärt wird, nämlich das Nichtzusammenbestehenkönnen desselben

mit der Caritas 4. Was nun das Fürchten angeht, so versteht sich der
Cantor nur dazu : De servili Augustinus : In servili timoré fit bonum,
sed non bene, ut per « bonum » essentiam, per « bene » pravitatem
intelligas 5.

Prcepositinus kehrt sich bereits von der bisherigen Definition ab

und nennt servilis timor denjenigen, der, um der zeitlichen und ewigen
Strafe aus dem Wege zu gehen, die Tat, nicht aber den Willen hemmt8.
Wie er diesen dann doch für gut und als negative Vorbereitung für

1 Brügge, Stadtbibliothek, Cod. lat. 228 fol. 114V. — Man vgl. die Summe
de sacramentis et animae consiliis im Cod. lat. 61 der Stiftsbibliothek von Rein
fol. 152V. Ebenso vgl. man Psalmenkommentar (Cod. Paris. Mazarin. lat. 176
fol. 17). Daran ändert es nichts, wenn Petrus Cantor in seinem Philemon-
kommentar von jeder Furcht sagt, daß sie aliquid mali an sich habe, weil, was
aus ihr geschehe, wider Willen geschehe und so das Dienen aus Furcht schlecht
sei (Cod. Paris. Maz. lat. 176 fol. 23 iy). Wir sind ja ähnlichen Äußerungen bereits
begegnet. Der Cantor bedient sich auch des Ausdruckes timor divinus, doch in
einem anderen Sinn als Hugo von St. Viktor. Er sagt : Ecce habes, quod servilis
timor divinus est, quia ad Deum est et introducit caritatem (Psalmenkommentar :

Zu Ps. 127, 1 — Cod. Paris. Mazarin. lat. 176 fol. io8v).
2 Summa Abel (Cod. Brug. lat. 228 fol. 8gv).
3 Psalmenkommentar (Cod. Paris. Maz. lat. 176 fol. 60) : Pluvia etiam

dicitur servilis timor, qui cohercet hominem a malo et réfrénât, etsi non faciat
perficere, faciat eum a malo cessare.

4 Psalmenkommentar (Cod. Paris. Mazarin. 176 fol. ro8y).
5 Ecclesiasticuskommentar (Cod. Paris. Mazarin. lat. 176 fol. 138).
6 Summe (Cod. Erlangen, lat. 353 fol. 37y).



Die Lehre der Frühscholastik von der knechtischen Furcht 175

die Gnade betrachtet, werden wir weiter unten sehen. Uns interessiert
vorläufig nur, wie er sich mit den Einwänden gegen die Güte des

timor servilis auseinandersetzt :

Servilis timor bonum est. Ergo bonum est serviliter timere.

Ergo bonum est sine amore timere. Ergo bonum est timere et non
amare. — Item servilis timor bonum est isti. Ergo potest eo uti vel
frui. Frui non potest, quia non est Deus : ergo uti. Potest referre
ad id, quo fruendum est, quia dicit Augustinus : uti est id, quod in
usum venerit, referre ad id, quo fruendum est. Ergo potest haberi

cum caritate x.

Darauf nun die Antwort : Quod tertio obicitur : servilis timor
bonum est, utrum possit referri ad Deum, dicas, quod referri ad Deum
duobus modis dicitur : directive, ut scilicet per illud Deus obtineatur ;

oblique, ut ad habendum Deum ydoneus magis reddatur2. Iuxta
secundum potest instantiam habere in predicto. — Potest tarnen ad

hec duo argumenta responderi, quia ille idem timor, qui modo est

servilis, adveniente caritate efficitur initialis sive filialis, et secundum
hoc potest aliquis eo bene uti, non tarnen dum talis existit, sed refor-
matus 3. — Sed contra hoc videtur, quod dicit auctoritas super illum

1 Man findet den gleichen Einwand in der Summe des Gaufrid von Poitiers
(Cod. Brug. lat. 220 fol. 87V) : Dicimus, quod uti est amore inherere alicui rei
sive facere propter eterna. Sed serviliter timens nichil facit propter eterna et
ita non utitur servili timore. Unde exponimus : nemo bene utitur, id est meritorie.

2 Diese Unterscheidung kehrt wörtlich in der Sentenzenglosse des Cod.
lat. 1539 (fol. I75T) der Bibliothèque Royale in Brüssel, sowie in der anonymen
Summe des Cod. Vat. lat. 10754 (fol. 57T) wieder.

3 Ähnlich auch in der Summe des Petrus von Capua : Item servilis timor
est donum Dei. Ergo eo est utendum. Ergo referendus est ad optinendum Deum.
Ergo per servilem timorem potest quis optinere Deum. -— Responsio : Servili
timore utendum est et referendus est ad optinendum Deum, non ut per ipsum,
sed ut per caritatem eo introductam obtineatur Deus. Eo autem utendum est,
ut per eum introducatur Caritas. Aliter enim abutitur eo quis, sicut aliquis
abutitur disciplina, nisi per earn introducat scientiam. — Videtur tarnen, quod
nec sie debeat aliquis uti servili timore. Nam, si quis introducit caritatem, non
habet eam. Sed quilibet tenetur semper habere caritatem. Ergo tenetur num-
quam introducere caritatem. Ergo tenetur non uti servili timore. — Responsio :

Sed hoc falsum est : Si quis introducit caritatem, non habet eam ; immo si
Caritas introducitur, habetur. Nec ipsa introducitur servili timore, qui tunc sit,
sed qui fuerat ante. Sicut linum introducitur in foramen seta, non que tunc sit
ibi simul cum lino, sed que precesserat ante. (Clm 14508 fol. iT). — Man vgl.
bereits Petrus von Poitiers (Sententiae, lib. 3 c. 18 — Erfurt, Bibliotheca Amplo-
niana, Cod. Q 117 fol. 26; Cod. Paris. Nat. lat. 3116 fol. 49) und abhängig von
diesem Magister Martinas (Cod. Paris. Nat. lat. 14556 fol. 324V) : Quod autem
dicitur servilem timorem excludere caritatem, non est aeeipiendum indistincte,



176 Die Lehre der Frühscholastik von der knechtischen Furcht

locum : confige timore tuo. Ibi dicit, quod timor castus foras mittit
servilem timorem. — Ad hoc, quod Illlto obicitur, respondemus,

quod hoc duplicem habet sensum, scilicet serviliter timere, quod est

sine amore, est bonum, hoc est verum. Bonum est timere et non

amare, falsum est ; nam timere bonum est et non amare, malum est1.

sed sie intelligas : servilis timor excludit caritatem, id est non est cum caritate,
verum est ; si vero sie : servilis etc. id est non est introduetorius vel preparatorius
ad caritatem, non est verum. Ähnlich auch die anonyme Summe des Cod. Yat,
lat. 10754 fol. 57t, sowie die Glosse zur Summe des Präpositinus im Cod. lat. 159
(fol. 210V) der Bibliothek von Toulouse. Im Wesentlichen das Gleiche sagt auch
zu De poenitentia dist. 2 c. 17 [Ae. Friedberg, Corpus Iuris Canonici. I Leipzig
(1879) 1197] die Dekretglosse des Cod. Bamberg. Can. 13 fol. I22T: Sicut enim
seta introducit filum nec tarnen cum eo remanet, ita timor caritatem, cum ea
tarnen esse non potest. —- Man kann auch noch bei Wilhelm von Auxerre (Summa
aurea lib. 3 tr. 8 — fol. 184) lesen : Item sie obicitur : Augustinus dicit, quod
timor servilis est bonum, quo nemo bene utitur. Contra : timor servilis est bonus :

ergo eius usus est bonus. Ergo timore servili potest quis bene uti. — Solutio :

Uti dupliciter sumitur : large, secundum quod uti est assumere aliquid in facul-
tate voluntatis et secundum hoc verum est, quod usus timoris servilis est bonus,
scilicet preparatio ad caritatem per abstinentiam a malo, et hoc modo potest
quis bene uti timore servili. Stricte sumitur, secundum quod uti est usum rei
referre ad id, quo fruendum est ; et secundum hoc timore servili nullus potest
bene uti aut male, quia usus timoris, [qui] referatur ad Deum, quo fruendum
est, iam non est usus timoris servilis ; immo initialis vel filialis. Man vgl. auch
Johannes von Treviso O. P., Summe (Cod. Vat. lat. 1187 fol. 39T) und Herbert
von Auxerre, Summe (Cod. Vat. lat. 2674 fol. 80).

1 Summe (Cod. Erlangen, lat. 353 fol. 37T). — Praepositinus greift damit
nur auf, was sich auch in der vierten Quästionensammlung des Cod. Brit. Mus.
Royal 9 E XII (fol. 234) mit den Worten ausgesprochen findet : Ad hoc dieimus,
quod timor servilis habet duos usus sive duos effectus, scilicet timere penam,
quod est bonum, et non amare iustitiam, quod est malum. Dieselbe fügt auf
fol. 236 hinzu : Item, quamvis servilis timor bonus sit et donum Dei, non tarnen
serviliter timere bonum est nec aliquis bene uti potest servili timore. — Porre-
tanisch ist die Lösung einer im Wesentlichen gleichen Schwierigkeit bei Magister
Martinas (Cod. Paris. Nat. lat. 14556 fol. 234) : Item usus servilis timoris est
timere ; usus initialis et casti est timere. Ergo idem est usus trium timorum.
Usus initialis timoris vel casti meritorius est premii. Ergo et usus servilis timoris.
— Responsio : Motus sive usus idem genere est omnium timorum. Sed usus
servilis timoris non est meritorius, licet usus initialis vel casti sit meritorius.
Quo modo idem motus est genere in istis duobus, tarnen in uno est meritorius, in
alio non ; quoniam trahit inutilis causa. Alii dicunt ad maiorem cautelam haben-
dam in responsione IIIIor distinguenda esse circa servilem timorem, dum queritur,
an serviliter timere sit effectus servilis timoris vel timere sit effectus illius. Est
proprietas quedam et effectus illius proprietatis ; est usus et finis. Proprietas
est ipse timor, effectus illius proprietatis est timere ; usus est motus illius timoris ;

finis est suplicium. Cum ergo queritur, an serviliter timere sit effectus servilis
timoris, dicunt non esse, quia in hoc termino serviliter timere permisceretur
effectus et finis. — Auch Hugo a S. Charo erwähnt in durchaus nicht
ablehnendem Sinn die Meinung : Propter hoc dicunt quidam, quod sicut timor



Die Lehre der Frühscholastik von der knechtischen Furcht 177

In der Lösung dieser letzten Schwierigkeit steht dem Prseposi-
tinus die anonyme Summe des Cod. Vat. lat. 10754 nahe 1, die sich
denn auch nicht eindeutig auf die Höllenstrafe als Objekt des timor
servilis festlegt.

Auch Petrus von Capua sieht im timor servilis die Furcht, die

ganz allgemein lediglich um der Strafe willen bloß die schlechte Tat
hemmt 2. Auch er nennt denselben gut und nützlich, weil er die Caritas

einführt, wiewohl er nicht mit ihr zusammen bestehen kann, wie ja
auch die Seide — ein ständig auftretendes Beispiel — den Faden in
das Öhr einführt, ohne aber zusammen mit dem Faden darin zu
weilen 3. Doch hindert ihn dies nicht zu bemerken, daß trotz der Güte
der Knechtsfurcht ihr Besitz als schlecht bezeichnet werden könnte 4.

Dennoch hält er es für durchaus möglich zu sagen, daß wie der timor

servilis inquantum timor bonus et non inquantum servilis ; ita timere serviliter
bonum est, id est ipsum timere. — Auf andere Lösungsversuche der gleichen
Art werden wir noch im weiteren Verlauf unserer Untersuchung hinweisen.

1 Fol. 57t : Solutio : Quilibet tenetur non habere servilem timorem, non
propter ipsum timorem, set propter servilitatem. Timor autem est a Deo, set
servilitas ab homine. In eo enim, quod quis timoré pene cessât a peccato, non
peccat, set in eo, quod tantum timore pene, id est quia non amat.

2 Summe (Cod. Vat. lat. 4304 fol. 47T). Servilis, quo quis abstinet a peccato,
sed tantum timore pene ; initialis, quo quis abstinet a peccato, sed partim timore
pene, partim amore iustitie Cod. Vat. lat. 4296 fol. 48 : Servilis timor est,

quo quis timet tantum timore pene et abstinet a peccato et non amore iustitie ;

initialis timor, quo quis abstinet a peccato, sed partim timore pene, partim amore
iustitie.

3 Summe (Cod. Vat. lat. 4304 fol. 47T) : Constat ergo, quod servilis timor
non est malus, sed bonus et utilis, quia introductorius caritatis ; non tarnen
potest haberi cum caritate ; sicut seta introducit filum in foramen, non tarnen
est simul cum filo in foramine.

4 A. a. O. Mit dialektischen Mitteln werden hier im Folgenden die Schwierigkeiten

gelöst : Videtur tarnen, quod sit malus, quia quilibet tenetur non habere
servilem timorem ; quod sie ostenditur : Iste tenetur habere caritatem. Non
potest habere caritatem et servilem timorem. Ergo tenetur non habere servilem
timorem. Quidam sic volunt instare huic illationi : Iste tenetur scribere librum,
qui conductus est. Sed non potest scribere et aptare pennam. Ergo tenetur
non aptare pennam. Sed sofistica est, quia iste tenetur in hoc instanti habere
caritatem ; sed ille non tenetur in hoc instanti scribere, quia, si teneretur ad hoc,
non liceret ei aptare tunc pennam. Ideo concedimus, quod iste tenetur non
habere servilem timorem. Ergo ex habendo servilem timorem peccat, et ita
servilis timor est malus. — Responderi potest huic instanti : iste tenetur non
habere solam naturalem dilectionem. Ergo ex habendo solam naturalem dilec-
tionem peccat. Non provenit. Peccat quidem, si habet solam naturalem
dilectionem, sed non ex hoc. Vel potest concedi, quod iste peccat ex habendo
servilem timorem. Quamvis enim servilis timor sit bonus, eum habere est malum.
(Cod. Vat. lat. 4304 fol. 47T).

Divus Thomas. 12



178 Die Lehre der Frühscholastik von der knechtischen Furcht

servilis, so auch das serviliter timere gut, d. i. nützlich sei h Dasselbe

erscheint ihm nämlich als ein Gebrauch zugleich der Knechtlichkeit
und der Furcht. Was aus der Knechtlichkeit stammt, also das serviliter,
ist schlecht ; was aus der Furcht stammt, nämlich das timere, ist gut.
Weil nun dieses Fürchten eine solche schlechte Form besitzt, wie

z. B. auch das Almosengeben aus Ruhmsucht, ist das serviliter timere
schlecht. Der timor servilis aber bleibt gut, weil er nur eine Furcht
bezeichnet, die man zusammen mit der Knechtlichkeit hat. Die
Knechtlichkeit wird dabei zwar erwähnt, aber auf ihr liegt nicht der

Ton, und so wird sie damit auch nicht als gut bezeichnet2. So

verstanden, verteidigt er die Schlechtigkeit des serviliter timere und die

Güte des timor servilis mit den dialektischen Mitteln seiner Zeit3.
Sachlich ist bei ihm die Behandlung des Einwandes am lehrreichsten,
der beweisen will, daß das serviliter timere oder das bloße Fürchten

1 Summe (Cod. Vat. lat. 4304 fol. 47T).
2 Summe (a. a. O.) : Set cum serviliter timere sit usus alicuius, non est

assignare, cuius, nisi servüis timoris. — Respondeo : Serviliter timere non est
usus alicuius, sed plurium, scilicet servilitatis et timoris, et quod ibi est ex
servilitate, scilicet serviliter, malum est ; quod ex timore, id est timere, bonum.
Et ideo serviliter timere malum, quia illud timere determinatur tali forma, sicut
dare elemosynam ad iactantiam malum est. Tarnen servilis timor est bonus,
quia hic non fit sermo nisi de quodam timore, qui habetur cum servilitate.
Servilitas autem innuitur ; sed non fit de ea sermo ; et ideo non de ea dicitur,
quod sit bona.

3 Summe (Cod. Vat. lat. 4304 fol. 47T f.). Man lese z. B. : Item iste servili
timore tantum timet penam. Sed tantum timere penam est peccatum. Ergo
servilis timor est peccatum vel causa peccati. — Respondeo : Quidam dicunt,
quod, quamvis servilis timor sit donum Dei, tarnen aliquando est causa peccati
non efficiens, sed occasionalis, sicut etiam liberum arbitrium, licet sit a Deo,
est tarnen aliquando occasionalis causa peccati, ut cum quis abutitur eo. —
Nos dicimus hanc determinandam « servili timore tantum timet penam », sicut
et istam « grammatica facit istum scire tantum grammaticam ». Si enim sit
sensus : facit eum scire gramaticam et nil aliud, falsa est. Non enim est ex effectu
gramatice, ut non aliud sciât. Sed si est sensus : facit tantum scire gramaticam,
id est tantum hunc effectum habet, scilicet scire gramaticam, id est hune [fol. 48]
et non alium, vera est. In eodem sensu vera est ista : Servilis timor futuram
timet penam, id est servilis timor tantum hunc effectum habet in eo, scilicet
timere penam. In reliquo falsa est. Non enim ex servili timore est, quod iste
non amat iustitiam Item servilis timor est bonum. Tale timere est bonum
demonstrato eo timore, quod provenit ex servili timore. Ergo taliter timere est
bonum. — Respondeo : Potest concedi, quod tale timere est bonum, non tarnen
taliter timere est bonum. Non enim fit congrue processus a nomine ad adver-
bium. Potest etiam concedi : tale timere est malum vel etiam talis timor est
malus, habito scilicet respectu ad servilitatem ; et est bonus habito respectu ad
timorem, sicut si de aliquo malo diceretur : talis creatura est bona habito respectu
ad creationem, et item talis creatura est mala habito respectu ad eius culpam.



Die Lehre der Frühscholastik von der knechtischen Furcht 179

der Strafe keine Sünde sei und zwar, weil auch, wer Almosen aus
bloßem amor naturalis gibt, nicht sündigt. Scheint dies doch auch dem
Gerechten manchmal gestattet zu sein, nämlich Almosen zu geben
ohne Hinblick auf die Caritas. Somit wäre auch das bloße Fürchten
der Strafe, d. h. das Fürchten der Strafe und Nichtlieben der Gerechtigkeit

keine Sünde, da es in sich nicht schlecht ist, Strafe zu fürchten.
Darauf antwortet Petrus : Das bloße Fürchten der Strafe, d. i. Strafe
fürchten und nicht die Gerechtigkeit lieben, ist nicht schlecht. Aber
bloß die Strafe fürchten, d. i. die Strafe fürchten ohne die Liebe zur
Gerechtigkeit, d. i. dieses Fürchten der ihm gebührenden Form
entkleiden, und das ist eben in dem « ohne » (sine) enthalten, ist schlecht.
Genau so wie das Almosenspenden aus bloßer dilectio naturalis, d. i.

aus natürlicher Liebe ohne Caritas schlecht ist, weil dies das Spenden
der ihm gebührenden Form beraubt. Wer so tut, sündigt durch das

ohne Caritas erfolgende Spenden, nicht aber durch das nicht mit der
Caritas erfolgende. Das serviliter timere entspricht aber nicht einem
Fürchten und Nicht-die-Gerechtigkeit-lieben, sondern einem Fürchten
ohne Liebe zur Gerechtigkeit und ist so Sünde 1.

Daß aber Schwierigkeiten der genannten Art nicht bloß diejenigen
quälten, die durch den timor servilis nur die Tat zurückgedämmt
wissen, sondern auch diejenigen, die damit auch den Willen zum
Schlechten ausgeschaltet sehen wollten, kann man in der Summe des

Cod. Bamberg. Patr. 136 feststellen. Hier wird die Schlußkraft des

Arguments aus der Güte des timor servilis Furcht vor der Hölle)
für die Güte des serviliter timere nicht zugegeben, auch nicht in der
Form, daß das serviliter timere hinsichtlich des Gebrauches der Furcht,
der im Fürchten der Strafe bestehe, gut, hinsichtlich des andern, der
im Nichtlieben der Gerechtigkeit bestehe, schlecht sei. Der Autor
betont vielmehr, daß im serviliter timere ein Gutes und ein Schlechtes

zugleich sich finde und dann davon eben gelte : Modicum fermenti
totam massam corrumpit2. Der Verfasser gibt aber auch umgekehrt

1 Summe (Cod. Vat. lat. 4304 fol. 48).
2 Fol. 26t : Item servilis timor est bonus : ergo serviliter timere est bonum.

Ex hoc argumento varie formantur opiniones. Quidam enim concedunt con-
clusionem eo, quod serviliter timere est timere penam, quod est bonum. Alii
sic distingunt : si agas de illo usu, qui est timere penam, verum est ; si vero de
altero, qui est non diligere iustitiam, falsum est. Nos autem conclusionem tantum
negamus, quia in eo, quod est serviliter timere, intelligo duos simul usus,
scilicet bonum et malum. Sed modicum fermenti totam massam corrumpit. —
Dann ebenso etwas weiter unten hinsichtlich des serviliter timere : Item, hac



l8o Die Lehre der Frühscholastik von der knechtischen Furcht

nicht zu, daß man, so wie man wegen des guten Gebrauches den
servilis timor gut, so wegen des schlechten (des non diligere iustitiam)
ihn auch schlecht nennen könne. Er sagt dazu : Sed dicitur, quod
timere penam proprie et directe et proximo loco dicitur eius usus ;

non diligere autem minus proprie, ideo scilicet, quia sic est in rerum
natura, quicumque habet servilem timoiem, non diligit iustitiam,
et sie potius ratione concomitantie dicitur eius usus quam ratione
naturalis esse Den timor servilis hält er endlich für weder

vorgeschrieben noch verboten, noch de consilio, sondern höchstens für
erlaubt2.

Nicht ganz klar wird, ob die Quästionengruppe um Odo von
Ourscamp sich auf eine eindeutige Definition des timor servilis
festgelegt hat. Wenn auch einzelne Ausdrücke dies nahe legen möchten,
so steht doch nicht fest, ob Odo selber sich bloß für die Höllenstrafe
als Gegenstand der Knechtsfurcht entscheiden wollte, oder ob er als

solchen die Strafe ganz allgemein annimmt. Er kennt 5 Furchtarten :

initialis et castus, et hi boni ; servilis et mundanus et hoium neuter
fit bonus ; naturalis, de quo dictum est prius, quia neque bonus est

neque malus 3. Der timor initialis enthält sich des Schlechten keineswegs

aus Liebe, sondern nur aus Furcht vor Strafe ; er hemmt mehr
den Akt als den schlechten Willen, und er ist ein bonum, weil dieses

Sichabwenden vom Schlechten gut, wenn auch, da ohne die Caritas

geschehend, nicht gut mit Rücksicht auf das Heil ist4. An einer

oratione « servilis timor » hoc nomen « servilis » prédicat proprietatem, que bona
est in suo genere, et eadem predicatur hoc adverbio « serviliter » in hac oratione
« serviliter timere » : ergo servilis timor non est bonus vel serviliter timere est
bonum. — Sed huiusmodi adverbia dieimus nichil copulare, sed solum constituere
intellectum.

1 Fol. 27.
2 Fol. 2öt: Item servilis timor cohibet manum et non animum et est pre-

ceptum veteris vel nove legis. [Sed non nove legis] Ergo veteris. — Dieimus,
quod non est preeeptum. Si enim esset preeeptum, ergo tenetur quilibet habere
servilem timorem et transgressor esset, nisi haberet eum. Sed nec est prohibitus
huiusmodi timor, cum sit bonus. Nec in consilio videtur, cum non sit de maioribus
bonis. Potest dici, quod est in permissione, et ita aliquod bonum dicitur permitti
gratia adiuneti, id est mali usus, qui est non diligere iustitiam. Bonus autem
usus ipsius : timere gehennam.

3 J. B. Piira, Analecta novissima Spicilegii Solesmensis. Altera continuatio.
Tom. II Parisiis (1888) 112.

4 Cod. Brit. Mus. Harley. 1762 fol. in : Timor alius mundanus, alius
humanus, alius servilis, alius initialis, alius filialis. Mundanus, quo timemus
amittere, que habemus, vel non habere, que cupimus, qui peccatum est ; ex quo
et dimittimus quandoque agenda et agimus non agenda. Sicut Petrus, ne vitam



Die Lehre der Frühscholastik von der knechtischen Furcht i8l

anderen Stelle geht Odo, oder wer sonst als Verfasser in Betracht
kommt, noch einmal auf das Problem ein. Hier erblickt er den timor
servilis nicht in dem bloßen Fürchten der Strafe. Ein solches Fürchten
scheint ihm vielmehr ein rein natürlicher timor zu sein, da die
verderbte Natur des Menschen, wie auch das Tier, seit der ersten Sünde

Furcht vor der Strafe, d. i. dem Tod und ähnlichem hat. Diese Furcht
ist weder gut noch schlecht und war auch in Christus. Odo erblickt
den timor servilis hier vielmehr in dem Fürchten Gottes wegen der
Strafe — hier zeigt sich also Verwandtschaft mit Wilhelm von Cham-

peaux —, so daß der Fürchtende sich darum gewisser Sünden enthält.
Und dies erklärt Odo trotz der obigen Äußerung wiederum für gut,
weil derjenige, der Gott um der Hölle willen fürchtet, damit auch
Gottes Macht bekennt h Er vergißt auch nicht, darauf hinzuweisen,
daß die Knechtsfurcht aus ihrem Wesen heraus ein Gut sei, das nur
den Schlechten innewohnen könne, da nur der Schlechte für sie Raum
habe 2. Mit gewisser Vorsicht nennt er auch das serviliter timere gut.
Seine Worte lauten hier : Fatemur ergo secure, quia servilis timor
est bonus et quod eo uti est bonum et utile ad aliquid, non tarnen
ad salutem. Et quod alii nolunt, concedimus etiam bonum esse timere
serviliter. Hoc negant alii, quoniam modus adverbialis plus quam
nomen videtur significare. Cum enim dicitur « serviliter » videtur,
quod stet in eo ; quod quidem malum est. Sed quod stet aliquis in

amitteret, negavit. Humanus, quo omnes horremus mortem, ex quo Christus
ipsam horruit, qui licet bonum non sit, tarnen peccatum non est, quam etiam
horrent, qui propter Christum mori non timent. Servilis, qui etiam alicubi vocatur
nitium sapientie, sicut supra parabolas, quia nos préparât ad sapientiam.
Servilis, inquam, est, qui timoré pene abstinet a malo, nullatenus amore, qui
precipuus in lege fuit, ubi dicebatur : dentem pro dente etc. ; qui potius cohibet
actum quam voluntatem [et est bonum], quia declinare a malo bonum est, non
tarnen bonus est ad salutem, quia sine caritate. Initialis timor est, quia initium
et pars sapientie iam est, qui partim timoré, partim amore Deo servit, qui
bonus ad salutem, quia iam formatas caritate.

1 /. B. Pitra, a. a. O., 112: Non autem decipiamini : non dico servilem
timorem timere poenam ; hic enim timor fere naturalis est ; « naturalis », dico,
non ab initio naturae bene conditae, sed naturae vitiatae, quia a primo peccato
omnis caro timet poenam, id est horret, sicut etiam brutum animal mortem et
alia huiusmodi. Iste timor neque bonus neque malus ; is etiam in Christo fuit.
Unde in passione habetur: coepit Jesus timere et taedere (Marc. 14, 33). Sed
timor servilis est hoc totum : timere Deum propter poenam, ita quod abstineat,
qui timet, a quibusdam peccatis propter hoc. Et hoc est bonum. Cum enim
timet quis Deum propter gehennam, in hoc ipso confitetur eius potentiam.

2 J. B. Pitra, a. a. O. 170 : Nota, quod servilis timor bonum est, quod non
nisi malis inest, quia, si cui inest, ille malus est.



182 Die Lehre der Frühscholastik von der knechtischen Furcht

ipso, non ex illo timoré, sed ex stultitia timentis. Si etiam invenis

scriptum : male timet, qui serviliter timet, sic intelligendum est :

male, id est inutiliter quantum ad salutem ; non male, id est malo

timore ; sed bene secundum hoc, quia bono timoré timetL So wird
auch verständlich, wie Odo dann noch sagen kann : Wenn also jemand
sich vom Schlechten aus bloßer Furcht vor Strafe abkehrt, dann

ist das, was er so tut, gut ; aber schlecht ist, daß er es auf diese Weise

tut. Denn sich des Schlechten enthalten ist nicht schlecht, sondern

auf solche Weise sich enthalten, ist schlecht. Die schlechte Weise macht
das Ganze schlecht2. In dieser Linie liegt auch, daß er von seinem

Standpunkt aus, nach dem, wer ein Gebot Gottes erfüllt, aber nicht
für Gott, schwer sündigt3, hinzufügen muß, daß man aus Furcht
vor Strafe sich des Todschlages, nicht aber, daß man sich damit aus
bloßer Furcht auch des Schlechten enthalten kann 4.

Eine Quästion der zum Umkreis Odos gehörigen Sammlung des

Cod. lat. 964 der Bibliothek von Troyes statuiert als Motiv der Knechtsfurcht

eindeutig die Hölle und hält diesen timor wie auch das ihm
entsprechende timere für gut, wenn auch nicht verdienstlichs. Die

27. der ebenfalls hieher gehörigen Quästionen des Cod. Brit. Mus.

Harley. 3855 tritt ebenfalls für die Güte des serviliter timere ein,

1 J. B. Pitta, a. a. O. in f. — Oxford, Bilbiotheca Bodleiana, Cod. Laud,
lat. 105 fol. 205L

2 Cod. Brit. Mus. Harley. 1762 fol. 112V : Cum ergo aliquis déclinât a malo
solo timore pene, bonum est, quod facit ; sed malum est, quod sie facit. Abstinere
enim a malo non est malum ; sed sie abstinere est malum. Modus enim malus
totum facit malum.

3 /. B. Pitra, a. a. O. 170 : Solutio : Verum est, quod, qui adimplet aliquid
praeeeptum Dei et non pro Deo, graviter peccat et criminaliter.

4 Ebenda : Quare timore quidem poenae potest quis abstinere ab homi-
cidio, sed non potest esse verum aliquem abstinere a malo timore poenae tantum.
— Hieher gehört ein Torso in den zum Bereich des Odo von Ourscamp gehörigen
Quästionen des Cod. Paris. Nat. lat. 18108 fol. 84 : ita quod timore, non quia
servili timore déclinât mala omnia et facit bona. Peccat crimina[liter], quia
servili timore tantum hoc fecit, scilicet ideo, quia non retulit hoc ad caritatem.
Sed, qui timore pene et amore iustitie déclinât mala et facit bona, non servit
Deo. — Auch die Quästionen des Cod. Vat. Reg. lat. 411 sind hier zu nennen,
da sie sagen (fol. I9T) : Dicendum igitur, quod est actio interior, ut si per
aliquid intrinsecum impellatur ad malum et résistât. Et hec iustitie pars
[fol. 20] dummodo propter Deum, sicut et actio bona exterior. Vere autem
loquendo servus malum non omittit, quia non propter Deum, sed solum timore
pene.

5 Fol. 96 : Ecce iste habet servilem timorem, qui tantum timet Deum
timore gehenne ; et iste timor bonus est et usus huius timoris bonus est, sed
meritorius non est.



Die Lehre der Frühscholastik von der knechtischen Furcht 183

leider aber ohne eine Begriffsbestimmung zu geben 1. Auch die 48. Frage
dieser Sammlung enthält sich einer streng umschriebenen Definition des

timor servilis 2. Man kann jedoch aus ihren Ausführungen ersehen, daß
sie zwei Arten desselben unterscheidet, den einen, der auch den Willen
ziun Schlechten ausschließt, nicht mit der Caritas, sondern nur mit der
schweren Sünde zusammenbesteht, aber ein donum Spiritus Sancti ist ;

den andern, der den Willen zur Tat beharren läßt und auch kein
donum Spiritus Sancti ist. So knechtisch fürchten, ist eine Todsünde. 3

Die Quaestiones super epistolas Pauli fühlen deutlich die Wichtigkeit,

welche die Verschiedenheit der Definition des timor servilis für
die Beurteilung seiner Güte besitzt. Sie berichten denn, ohne sich

selber zu entscheiden, daß nach denjenigen, die den timor servilis

lediglich die Hand, aber nicht den schlechten Willen zurückhalten
lassen, dieser insofern gut sei, als er einen guten Effekt, nämlich die

Verhinderung des schlechten Werkes habe. Daß aber der schlechte
Wille zurückbleibe, stamme nicht aus dem timor servilis, sondern

aus dem Mangel des Menschen 4. Nach denjenigen aber, die den timor

1 Fol. 15 : Die Antwort auf die entsprechende, klassische Schwierigkeit
lautet hier : Secundum argumentum sic falsifica : Nichil bene fit sine caritate.
Ergo nichil fit sine caritate, quod non sit peccatum, Falsum est, quia aliquis
sine caritate meretur bonum temporale. — In der Frage 48 (fol. igv) heißt es zur
gleichen Schwierigkeit : Item timor servilis non potest haberi in aliquo gradu
caritatis : ergo [eo] uti tantum est malum. Instantia : Desiderium non habite
caritatis numquam habetur cum caritate : ergo eo uti tantum est malum.

2 Fol. 19V : Vide : Timor alius naturalis, quem quilibet homo habet, quem
etiam Christus habuit ; alius mundanus, quando homo timet pro amissione tem-
poralium ; alius humanus, quando homo proprie pelli<(s)> timet, ut Petrus timuit,
quando negavit Christum. Alius servilis, alius initialis, alius filialis. Duo
istorum, scilicet mundanus et humanus a diabolo sunt ; reliqui a Deo. — Die
Frage 127 (fol. 33) gibt endlich auch für den timor servilis eine Definition :

Timor quadrupliciter dicitur : mundanus, servilis, initialis, filialis [33*] •

Mundanus, cum quis timet mundana amittere, pro quo non dubitat facinus aliquod
perpetrare. Servilis est, cum, ne penam subeat, peccare quis timet, nulla tarnen
caritate timorem comitante. Initialis est, cum peccatum vitatur, ne Deus offen-
datur et pena peccatum condigna sequatur. Finalis veroj cum penam non
timemus, sed ne patrem pium offendamus, plurimum curamus.

3 Fol. 19V ; Aliquis dicitur serviliter timere, quando neque facit malum
nec vult facere, sed tarnen timet penam. Et dicitur serviliter timere, id est
timet et non habet caritatem et iste timor donum Spiritus Sancti est. Nec eo,
quod servüiter timet iste, mortaliter peccat ; etsi sit in mortali peccato. Alius
vult facere malum et timendo penam vitat, et iste non est donum Spiritus Sancti
et eo, quod timet serviliter, peccat mortaliter.

4 Dies verteidigt tatsächlich der zum Bereich Roberts von Melun gehörige
Paulinenkommentar des Cod. Paris. Ars. lat. 534 fol. i6iv : Timor servilis est,
ut dicunt, qui manum cohibet ab opere malo retenta tarnen voluntate mala.



184 Die Lehre der Frühscholastik von der knechtischen Furcht

servilis eine Höllenfurcht sein lassen — offenbar ist hier die vom
Lombarden vertretene Richtung gemeint — geschehe durch ihn ein

bonum, wenn auch nicht bene 1.

Bekanntlich gehen sonst die Quaestiones super epistolas Pauli
im Kielwasser Roberts von Melun. Hier scheinen sie nun von ihm
abzurücken, da sie sich nicht eindeutig für ihn erklären. Denn Robert

hält dafür, daß der timor servilis lediglich die Hand, nicht aber den

Willen knebelt 2. In seinem Paulinenkommentar äußert er sich
allerdings nicht über das Motiv dieser Knechtsfurcht, sondern unterscheidet

nur auf Grund der Auswirkungen. Kaum dürfte man allein daraus,
daß er vom timor initialis (qui introducit ad dilectionem Dei et proximi)
hier sagt : Hoc autem timore gehenna vitatur et Deo adheretur et
Caritas inchoatur 3, darauf schließen, daß die Hölle als Motiv für den

timor servilis nicht in Betracht komme. Immerhin ist zu betonen,
daß er in der Erklärung zum 2. Korintherbrief den timor gehennalis
vom servilis und vom initialis unterscheidet4. Tatsächlich setzt Robert
in seiner Summe als Motiv des timor initialis die Höllenstrafe, als

Motiv des timot servilis dagegen die zeitliche Strafe fest5.
Folgerichtig betont er denn auch hier, daß durch den timor servilis lediglich
die Hand, durch den timor initialis, der nach ihm noch nicht mit der
Caritas besteht, auch der Wille zurückgehalten werde 6. Hier schließt

Sed, si diligenter attendunt, quid timor in homine efficiat, non in diffinitione
sive quacumque asignatione huius timoris malam voluntaten apponerent. Non
enim malus est timor iste, sed bonus et donum Dei. Cuius effectus est cohibere
a malo opere timore pene, quod procul dubio bonum est penamque vitat, que
pro actu malo debetur. Quod autem mala retinetur voluntas, etsi manus ab
actu cohibeatur, non est ex timore, sed ex mentis perversitate.

1 In epistolam ad Romanos, c. 194 f. (SSL 175, 479). — Man vgl. auch
des gleichen Verfassers Allegoriae in Novum Testamentum lib. 6 (SSL 175, 890).

2 Summe (Innsbruck, Universitätsbibliothek, Cod. lat. 297 fol. 122) ; Ques-
tiones de epistolis Pauli (Cod. Paris. Nat. lat. 1977 fol. io6v). Er kennt hier vier
Arten in der Weise Anselms von Laon.

3 Questiones de epistolis Pauli (Cod. Paris, lat. Nat. 1977 fol. io6v).
4 Ebenda (Cod. Paris. Nat. lat. 1977 fol. 123) : « Timorem Domini » etc.

Timor in quinque dividitur species. Est enim timor servilis, est et gehennalis,
est et mundanus, est et initialis, est et castus vel filialis, de quibus in prece-
dentibus dictum est.

5 Cod. Brug. lat. 191 fol. 233 : Siquidem timore initiali mala dimittet metu
supplicii gehennalis. Hic enim eius effectus proprius est, ut nos a peccatis cessare
faciat terrore supplicii eterni, in quo differt tarn a servili timore quam a filiali,
quorum unus a malo cessare facit timore pene temporalis id est servilis, alter
vero mala dimittere facit, non quia timeat puniri, sed quia timet separari.

6 Cod. Brug. lat. 191 fol. 233 : Ex quo sciri potest eum caritatem non
habere, qui initiali timore malum dimittit. Quod fit non solum manus



Die Lehre der Frühscholastik von der knechtischen Furcht 185

sich Robert einigermaßen der zu seinen Trabanten zählende Paulinen-
kommentar des Cod. Paris. Ars. lat. 534 1 an.

Auch die späteren Porretaner, wie Alanus von Lille und Simon

von Tournai, nehmen als Gegenstand des timor servilis nur die poena
temporalis und lassen, so wie auch Laborans 2, durch ihn nur die Hand,
nicht aber den Willen gehemmt sein 3, denn die zeitliche Strafe berühre

ja auch den Willen nicht4. Dieser timor ist nach ihnen gut, insofern

er zur Vermeidung der Strafe dient, nicht aber insofern er verdienstlich
wäre5. Im Gegensatz zum timor servilis, so meinen sie, hält der

compressione, verum etiam voluntatis cohibitione ; in quo difïert a servili
timore.

1 Fol. 161V ; Timor servilis est, ut dicunt, qui manum cohibet ab opere
malo, retenta tarnen voluntate mala Fol. 162 : Servilis enim a malo cessât
timore temporalis pene. — Fol. 162 : Nobis autem videtur, quod timor initialis
quiddam commune habeat cum servili timore, quiddam cum filiali. Cohibet
enim manum a malo opere, quod commune habet cum servili, et animam a mala
voluntate, quod mutuat a filiali. Hoc tarnen facit timore pene gehennalis, in
quo differt ab utroque.

2 De iustitia et iusto, I 23 [A. Landgraf, Laborantis Cardinalis opuscula.
Bonn (1932) 24].

3 Alanus von Lille, Theologicae Regulae, Reg. 96 (SSL 210, 672) : Timor
autem servilis est, quo quis timet facere malum in tempore, id est peccatum, ne
incurrat malum temporale, id est poenam temporalem, ut fur, qui timet furari,
ne incurrat suspendium, habet servilem timorem ; qui ideo dicitur servilis, quia
servorum est ita timere, qui ideo abhorrent facere scelera, ne sentiant verbera
Qui taliter timent, timent facere malum, sed non timent velle facere malum,
quia servilis timor cohibet manum, non animum. — Simon von Tournai, Quäs-
tionen, q. 36 [Cod. Berolin. Phillipp. 1997 fol. 46? ; Cod. Brit. Mus. Harley.
3596 fol. 61 ; J. Warichez, Les disputationes de Simon de Tournai. Spicilegium
Sacrum Lovaniense. Fase. 12. Louvain (1932) 108] : Est enim primus timor,
quando quis timet facere malum opus propter temporale supplicium declinandum,
ut fur, qui licet velit, timet tarnen facere furtum, ne suspendatur. Ebenso q. 75
(Cod. Berolin. Phillipp. 1997 fol. 76; /. Warichez, Les disputationes, 215).
Ebenso Magister Martinus (Cod. Paris. Nat. lat. 14556 fol. 324) : Servilis timor
est, cum propter timorem gehenne ille continet se a peccato vel metu temporalis
pene, sicut fur continet facere malum ob cavendum temporale suplicium, sed

non continet velle.
4 Summe (Cod. Paris. Nat. lat. 14886 fol. 37) : Est autem ut fur, qui timet

facere malum ob cavendum supplicium temporale, sed non timet velle. Yult
enim. Suplicium enim temporale, ut corporis, non punit voluntatem. Is autem
timor dicitur servilis, quia servorum sie est timere, facere débita, ut caveant
supplicia. — Man vgl. auch Magister Martinus (Cod. Paris. Nat. lat. 14556 fol. 324).

5 Alanus von Lille, Theologicae Regulae, Reg. 96 (SSL 210, 672) : Talis
timor bonus est quantum ad fugam poenae, non quantum ad meritum. — Simon
von Tournai, Quaestiones, q. 75 (Cod. Berolin. Phillipp. 1997 fol. 76 ; Cod. Brit.
Mus. Harley. 3596 fol. 61 ; J. Warichez, Les disputationes, 216) : Servilis autem
et mundanus timor dicuntur boni ad fugam pene, quia eis declinatur pena, sed

non ad adeptionem premii ; cum non sint cum caritate, eis nemo meretur



l86 Die Lehre der Frühscholastik von der knechtischen Furcht

initialis den Menschen auch vom Wollen des Schlechten ab, um so

die ewige Strafe zu vermeiden. Weil aber derjenige, der die ewige
Strafe vermeiden will, nach dem ewigen Leben strebt, erfaßt er die
Liebe zum ewigen Leben und so ist die Furcht mit der Caritas verknüpft x.

Es besteht nämlich kein Mittelding, so daß derjenige, der die Hölle
flieht, notwendig auf Gott hinstrebt2. Hier wird auch der Wille
zurückgedämmt, weil die Höllenstrafe auch die Seele selber angeht 3.

Nebenbei bemerkt, untersucht Simon noch näher, ob nicht der
timor servilis doch irgendwie den Willen einschränkt. So

unterscheidet er einen Willen zum Verlangen, mit dem z. B. der Dieb den
Golddiebstahl begehrt, und einen wirksamen Willen. Der timor servilis
hemmt nun das Verlangen, daß es nicht wirksam werde. Doch ist
auch dieses Hemmen nicht verdienstlich, weil es nicht um Gottes

willen, sondern allein, um die Strafe zu vermeiden, geschieht 4.

premium. — In der Summe des Simon heißt es sogar, wohl in Abhängigkeit von
Petrus von Poitiers, hinsichtlich des timor humanus (qui timet facere bonum,
ut caveat temporale supplicium) und des timor servilis : Hii duo timorés, qui
sinistram habent originem — sunt enim ex infirmitate — nec constituunt sibi
debitum finem, id est Deum, ideo non sunt ad salutem. Tarnen quia finem
habent fugam supplied temporalis, aliquatenus vero expedit fugere suplicium
temporale, ideo dicuntur boni expedientes ad fugam pene, non meritorii palme.
(Cod. Paris. Nat. lat. 14886 fol. 37). — Man findet dies wörtlich auch bei
Magister Martinas im Cod. Paris. Nat. lat. 14556 fol. 324.

1 Alanus von Lille, Theologicae Regulae, Reg. 96 (SSL 210, 672) : Initialis
vero timor est, quo quis timet facere malum, ne ineurrat malum aeternum, id
est poenam aeternam, et ne amittat bonum aeternum, id est vitam aeternam ;

et ita partim consistit in timore poenae, partim in amore iustitiae. — Simon von
Tournai, Quaestiones q. 36 (Cod. Berolin. Phillipp. 1997 fol. 46V f.; Cod. Brit.
Mus. Harley 3596 fol. 61 ; J. Warichez, Les disputationes, 108) ; Ebenda, q. 75
(Cod. Berolin. Phillipp. 1997 fol. 76 ; J. Warichez, Les disputationes, 215) : Tertium
genus timoris vel timendi est, cum quis timet etiam velle facere malum vel nolle
facere bonum propter penam eternam declinandam Iste tertius [cohibet]
etiam animum propter declinandum [penam] eternam. Sed qui iam déclinât
eternum supplicium, iam hanelat ad eternum premium et sic subintrat amor
vite eterne. — Summe (Cod. Paris. Nat. lat. 14886 fol. 37) : Ubi autem quis
délibérât de cavenda [jehenna], subintrat amor beatitudinis eterne et sie initiatur
in amore Dei. — Man vgl. dies auch bei Magister Martinas (Cod. Paris. Nat. lat.
14556 fol. 324).

2 Simon, Summe (Cod. Paris. Nat. lat. 14886 fol. 37) : Dicet etiam quis :

solus Deus debitus est finis omnium ; non ergo fuga jehenne. Ad quod dieimus :

qui jehennam fugit, ad Deum tendit, quia nichil est medium.
3 Simon, Summe (Cod. Paris. Nat. lat. 14886 fol. 37) : Gehenna enim non

solum punit manum, sed etiam animum. Ebenso bei Magister Martinus (Cod.
Paris. Nat. lat. 14556 fol. 324).

4 Quästionen, q. 75 (Cod. Berolin. Phillipp. 1997 fol. 76V; J, Warichez, Les
disputationes, 217) : Item, timor servilis dicitur cohibere non solum manum,



Die Lehrè der Frühscholastik von der knechtischen Furcht 187

In der übrigens auch zum Bereich der Porretaner gehörigen

anonymen Summe des Cod. Vat. lat. 10754 wird diese Lösung, neben
der von uns noch zu behandelnden, aus der voluntas absoluta und
conditionata erwähnt. Doch wird auch darauf hingewiesen, daß
versucht wurde zu sagen, daß, wer aus bloßer Furcht vor Strafe die
Sünde unterläßt, wohl den Willen, aber nicht den Vorsatz zur Tat
habe 1.

Es scheint nun, als ob gerade eine Gruppe der Porretaner bei der
Definition der knechtischen Furcht das Gewicht auf den Sklavenstand
selber gelegt hätte. So sollte die schon bei Anselm von Laon
auftretende Begriffsbestimmung als Furcht, die lediglich die Hand, nicht
aber den Willen zurückdämmt, von Kardinal Laborans 2 angedeutet,

von Radulphus Ardens im Speculum universale in der Form wieder

aufgenommen werden : Servilis vero timor est, quando quis timet Deum

pro conscientie sue reatu nec tarnen deserit peccatum3. Man liebt
so Gott nicht, sondern fürchtet ihn nur und möchte, es wäre Gott
nicht, damit einem ein ungestraftes Sündigen freistünde 4. Als Motiv
scheint er dafür einzig die Höllenstrafe in Betracht zu ziehen. Als
initialis timor aber bestimmt er es, quando aliquis devitat peccare
tarn propter pene timorem tarn propter Dei amorem5. Wenn nun
Radulph in seinem Speculum universale von der Güte des timor
servilis spricht und distinguiert, dann distinguiert er nicht, wie dies

gewöhnlich und z. B. auch bei Alanus von Lille 6 geschieht, die Güte,
sondern mit Petrus von Capua den timor : Insofern er eine Furcht ist,

sed etiam voluntatem, ut ait auctoritas : « Non omnino voluit, qui, cum potuit,
non fecit ». Sed voluntas duplex : afïectionis, qua fur affectat aurum furari, et
voluntas effectionis, quando furatur. Timor autem cohibet affectionem, ne pro-
rumpat in effectionem. Sed cohibitio non est meritoria premii, quia non est
propter Deum ; sed declinatoria supplied, quia propter supplicium declinandum. —
Ebenso Magister Martinus (Cod. Paris. Nat. lat. 14556 fol. 324V.

1 Fol. 58 : Ad hoc dicunt, quod, qui abstinet tantum timore pene, habet
voluntatem faciendi illud, set non propositum. Alii, quod melius est, dicunt,
quod est duplex voluntas : absoluta et conditionalis. Timor servilis cohibet bona
voluntate absoluta, set non conditionali ; nam vellet hoc facere, si impune posset.
Alii sic distingunt : Est voluntas affectionis, ut ilia, qua quis vult esse litteratus,
set non vult ad hoc laborare ; et effectionis, qua quis laborat, quod vult efficere.
Sic ergo iste, qui cessât a peccato solo timore pene, vult furari voluntate
affectionis [Ms. hat effectionis], set non voluntate effectionis [Ms. hat affectionis].

2 De iustitia et iusto I 23 (a. a. O. 24).
3 Speculum universale, lib. 11 (Cod. Vat. lat. 1175 II fol. 254W
1 Ebenda.
5 Ebenda.
6 Theologicae Regulae, Reg. 96 (SSL 210, 672).



l88 Die Lehre der Frühscholastik von der knechtischen Furcht

ist er gut ; insofern er servilis ist, ist er schlecht1. Auch in seinen

Predigten hält sich Radulph an das Wesentliche der in seinem

Speculum gegebenen Definition, da er sagt : Porro serviliter timet
Deum, qui conscius peccatorum suorum non diligit Deum ut Patrem,
sed timet ut iudicem more servi iniqui, qui timet Dominum suum
nec diligit2. Auch hier erklärt er diese Furcht, insoweit sie servilis
ist, als schlecht, insoweit sie timor ist, als gut 3. Er umschreibt dann
weiter : Initialis vero timor est, quando aliquis se convertens ad Deum

incipit eum diligere, et tarnen, quia in conscientia sua nondum

securus est, eius iudicium timet *.

Ein Gemeinsames zeigen bei aller Verschiedenheit alle bisher

aufgeführten Autoren : Der timor servilis besteht nicht mit der Caritas

zusammen. Er ist aber trotzdem, wenigstens irgendwie oder unter
irgend einer Rücksicht, gut. Es verwirren sich aber die Stimmen,
sobald die Rede auf die Güte des serviliter timere kommt. Daß die
knechtische Furcht lediglich den Arm zurückhält, ist aber hiebei
nicht von besonderem Gewicht.

(Fortsetzung folgt.)

1 Speculum universale, a. a. O. : Queritur, utrum servilis timor sit bonus.
Et dicimus, quod, inquantum est timor, est bonus, inquantum servilis, est malus.

2 Homilie in epist. et evang. domin. II, 3 (SSL 155, 1954).
3 Ebenda.
4 Ebenda.


	Die Lehre der Frühscholastik von der knechtischen Furcht [Fortsetzung]

