
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 15 (1937)

Artikel: Genesis I 26 und Grundsätzliches zur trinitarschen Auslegung

Autor: Oudenrijn, M.A. van den

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762767

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762767
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Genesis I 26 und Grundsätzliches

zur trinitarischen Auslegung.

Von M. A. van den OUDENRIJN O. P., Freiburg.

Die drei Pluralformen nÜOT, i:mnT und unSï im ersten Teil

von Gen. i 26 haben in älterer und neuerer Zeit zu verschiedenen

Auslegungen Anlaß gegeben.

Exegeten, welche eine Abhängigkeit des biblischen Schöpfungsberichtes

von babylonischen Quellen annehmen, haben darin die Spur
einer ursprünglich polytheistischen Überlieferung gesehen. Im Enuma
elis kommt die Schöpfung der Menschen erst nach Rücksprache und
Vereinbarung zwischen den Obergöttern zustande. Der Götterkönig
Marduk eröffnet sein Vorhaben seinem Vater Ea. Dieser macht darauf
den Vorschlag, daß zur Bildung der ersten Menschen einer der Götter
selbst geopfert werde. Die Plenarversammlung der großen Götter
bestimmt näherhin, daß dieses Los den abtrünnigen Kingu treffen
soll. Er wird getötet, damit die ersten Menschen mit seinem Gottesblut

belebt werden können. Ein Nachklang aus diesem oder einem

ähnlichen Schöpfungsmythus, wo mehrere Götter sich beraten über
die Schöpfung der Menschen, würde in den auffallenden Pluralbildungen
von Gen. i 26 vorliegen. Es ist aber wohl kaum anzunehmen, daß der
Verfasser der biblischen Schöpfungsgeschichte, der es sonst so trefflich
verstanden hätte, seine « polytheistische Vorlage » überall zur
monotheistischen Erzählung, wie sie uns vorliegt, umzubiegen, sich gerade
in diesem wichtigen Abschnitt ein solches Versehen zu schulden hätte
kommen lassen. Daß er gerade hier, wo es sich um die Schöpfung
des Menschen handelt, seine sonst so sorgfältig durchgeführte
Ausmerzung aller polytheistischen Elemente aus der Erzählung so gründlich

außer Acht gelassen hätte, muß von vornherein unwahrscheinlich
erscheinen.

Hohen Alters und großen Ansehens erfreut sich eine andere

Erklärung, nach welcher der Herrgott Gen. i 26a seine Engel anredet,
wie er auch wohl sonst im AT seine Pläne und Absichten mit seinem

himmlischen Hofstaat bespricht, vgl. 1. Kön. xxii 19-23 ; Is. vi 8 ;

Job i 6-12, Ii 1-5. Gegen diese Auffassung dürfte aber der Umstand
Dipus Thomas. 10



146 Genesis I 26 und Grundsätzliches zur trinitarischen Auslegung

entscheidend sein, daß der Schöpfungsbericht Gen. 1 1-u 4« sich mit
den Engeln nicht beschäftigt. Die Schöpfungsgeschichte bildet
anerkanntermaßen eine streng geschlossene literarische Einheit. Und es

wäre recht sonderbar, wenn nun hier, mitten in dieser durchaus
einheitlichen Erzählung, und noch dazu ohne jedwelche Anrede, das

Gotteswort erginge an Wesen, von deren Existenz und Stellung man
in der ganzen Erzählung nicht das Geringste erfährt. Dabei hat es

u. E. keinen Zweck, sich auf die Gottesrede von in 22 als Analogon
zu berufen. Erstens weil es sich da nicht um ein Stück aus einer
fortlaufenden Erzählung handelt, sondern um einen Satz aus einer der
drei kurzen Notizen (111 20, 21 und 22-24), welche, allem Anschein
nach aus irgend einem anderen Zusammenhang herausgehoben, uns
als Nachträge zur größeren Paradiesesgeschichte (11 4&-111 19)
überliefert sind. Zweitens weil daselbst wenigstens im Kontext — wenn
auch erst nachträglich (vs. 24) — von « Keruben » die Rede ist, deren
Existenz also in dieser Notiz vorausgesetzt wird.

Eine dritte Auffassung sucht die Erklärung der Pluralformen
darin, daß das Wort DmSn selbst, seiner grammatikalischen Form

nach, ein Plurale ist und bleibt 1, wenn es auch in den weitaus meisten
Fällen zur Bezeichnung des einen wahren Gottes gebraucht wird.
Diesem tatsächlichen Gebrauch des Wortes 'a entspricht das Faktum,
daß Adjektiva, Pronominalsuffixe, Verbalformen und Appositionen,
welche sich auf ein so gebrauchtes dViSk beziehen, in Singularform
aufzutreten pflegen. Die hebräische Textüberlieferung des AT kennt
aber Ausnahmen : so z. B. Gen. xx 13 ; xxxv 7-; Exod. xxxn 4 ;

Deut, v 23 ; 2. Sam. vu 23 ; Ps. lviii 12 usw. Wenn nun aber
anderswo im AT das Wort 'n, auch da wo es den einzigen Gott
bezeichnet, doch, kraft seiner grammatikalischen Pluralform, mit
Pluralformen verbunden werden kann, so kann, sagt man, das Gleiche
auch Gen. 1 26a angenommen werden für die Verbalform iroys und
für die Suffixe von UoSx und Unin. Zu dieser Lösung ist zu bemerken,
daß sie mit der vorhergehenden einen Grundfehler gemein hat, indem
sie den Halbvers Gen. 1 26« zu viel für sich betrachtet : er muß aber
im Zusammenhang der Gesamterzählung erklärt werden. Wenn der
Terminus 'x sonst in der Schöpfungsgeschichte nicht vorkäme — und

1 So nach der gewöhnlichen Auöassung, welche allerdings von D. Nielsen
in Frage gestellt worden ist ; vgl. Handbuch der altarabischen Altertumskunde I,
Kopenhagen 1927, S. 221, Anm. 2 und neuerdings Ras Èamra Mythologie und
biblische Theologie, Leipzig 1936, S. 17-26.



Genesis I 26 und Grundsätzliches zur trinitarischen Auslegung

natürlich a fortiori : wenn er sonst in dieser Geschichte mit Pluralformen

verbunden aufträte — würde diese Lösung durchaus berechtigt
erscheinen. Das ist aber keineswegs der Fall. Das Wort DTlSx

kommt in den vorhergehenden Versen oft vor, und immer mit
Singularformen: dihSn n-q, 'n ignii, 'n nTI, 'n Nlp'l, 'n ©Vi usw.
Sogar am Anfang unseres Verses 26 lesen wir nicht 'n TiONil, sondern

'k lONi'l. Und unmittelbar nach 1 26 wird die Erzählung mit 'n N13.l1

wieder in derselben Weise weitergeführt bis zum Schluß. Bei diesem

Tatbestand wird auch dieser Erklärungsversuch für die drei in Frage
stehenden Plurale abgelehnt werden müssen.

Noch andere Exegeten sprechen von einem «Plurale delibera-
tivum ». Diese Erklärung geht von der kohortativen Auffassung
der Verbalform IW5M aus. Daß '3 hier als Kohortativ zu verstehen

sei, wird auch sonst — und zwar meistens stillschweigend —
angenommen. Man findet diese Auffassung schon in der lxx und sie wird
auch vom hl. Hieronymus vertreten, der « faciamus » übersetzt. Außer
Zweifel steht, daß diese Auffassung in sprachlicher Hinsicht durchaus

möglich ist. Bekanntlich haben die Verba n'b im Hebräischen keine

eigene Kohortativformen, oder jedenfalls ist doch die masoretische
Vokalisation für die Kohortativformen dieser Verba meistens1
dieselbe, welche sonst für gewöhnliche « Imperfektformen » zur
Verwendimg kommt. An und für sich steht also nichts im Wege, das

nwya von Gen. 1 26 ebenso kohortativ zu fassen wie z. B. HÙ7VN
v -:| - V v:iv

Gen. 11 18, oder rtNUiJ 2 Par. xxv 17. Die kohortativische

Auffassung der Verbalform stimmt auch recht gut zur Fassung der

sonstigen Schöpferworte, welche Jussivformen aufweisen: vs. 7:
yipi im 'n 1DN11, vs. 14: p-ind im 'n iqnii, vs. 20: un®i 'n ionii
Dion, vs. 24: yiN.n tonn 'n lotOI. Wir dürften also tatsächlich

berechtigt sein, die Verbalform niTVJ mit den alten Übersetzern

wiederzugeben als « Wir wollen machen » oder « Lasset uns
machen ».

Dennoch können wir aber mit der Bezeichnung «Plurale deli-
berativum» nicht ganz einverstanden sein. Nach unserer Meinung
darf nämlich das Gotteswort von Gen. i 26 nicht aufgefaßt werden

1 Es gibt nämlich Ausnahmen : Ps. lxxvii 4 : mOHN (Fr. Buhl in der
ta* y : iv

3. Ausgabe der Kittel-Bibel hat mOHN), Is. xli 23 : iiyjttOTl und vielleicht auch
T /:]*.• »>*:•:

(nach Qimhi allerdings nicht) Ps. cxix 117 : H"wX. Der Akzent im ersten Fall
ist 'Atnah, in den beiden anderen Fällen Tifhä, es dürfte mithin mit Pausa-
Einfluß zu rechnen sein.



148 Genesis I 26 und Grundsätzliches zur trinitarischen Auslegung

als vorangehende Beratung über einen nachträglich auszuführenden

Plan, dessen tatsächliche Verwirklichung erst im folgenden
Vers berichtet werde. Wir fassen vielmehr das Wort von vs. 26 als

ein wirkliches und in Instanti wirksames Schöpferwort, und
übersetzen dementsprechend den Anfang von vs. 27 DinSx NTl'H nicht
« und Gott schuf », sondern « Gott schuf nämlich » oder « Gott schuf
also », das heißt : eben durch sein vs. 26 mitgeteiltes Wort. Diese

Interpretation stützt sich exegetisch auf die Tatsache, daß wir in
den Parallelstellen (vs. 6+7 ; 14-15+16 ; 20+21 ; 24+25) immer diesen

gleichen Nexus wiederfinden zwischen den vorhergehenden Jussiven
und dem nachfolgenden «wayyiqtöl». Man hat nicht an zeitliche
Aufeinanderfolge, und nicht an zwei verschiedenen Betätigungen
Gottes zu denken, wo vs. 6 gesagt wird 'ai i!"|l 'n latOl und vs. 7

darauf folgen läßt 'x Wl, noch wo vs. 14 gesagt wird 'x mxil
'ai VP und vs. 16 darauf folgt 'x E72n, noch wo vs. 20 gesagt wird
'31 lanwi 'X "IDXP und vs. 21 darauf folgt 'x X13.il, noch wo vs. 24

gesagt wird 'ai xxin 'x mxil und vs. 25 darauf folgt 'x «yil. Und
so auch nicht wo vs. 26 gesagt wird 'ai 'x mxil und vs. 27

darauf folgt 'x X13P. Durch das Gotteswort selbst von i 26 tritt
der Mensch ins Dasein wie vs. 6 das Himmelsgewölbe, vs. 13 Sonne,

Mond und Sterne, vs. 20 Wasser- und Flugtiere, vs. 24 die Landtiere.
Und das « wayyiqtöl » am Anfang von vs. 27 bedeutet ebensowenig
ein zeitliches Aufeinanderfolgen als dieses am Anfang der Verse 7,

16, 21 und 25 der Fall ist, oder Ii 1, wo der hl. Hieronymus das

iSsil des Textes trefflich wiedergibt mit « igitur perfecti sunt ».

Die Würde des Menschen und seine Sonderstellung unter den

Geschöpfen Gottes, welche die Erde bevölkern, bekundet sich Gen.

i 26 nicht dadurch, daß diesem Schöpfungsakt eine besondere

« Deliberatio » Gottes vorangegangen wäre. Das hätte im Rahmen
dieser Erzählung nicht gepaßt. Übrigens sind nach Ps. cxlviii 5 sogar
die Engel, ganz wie die übrigen Geschöpfe, durch ein einfaches Wort
ins Dasein getreten, 1X1331 illX Hin. Die Sonderstellung des Menschen

wird Gen. i 26-27 auf andere Weise hervorgehoben. Erstens dadurch,
daß zur Verbalform rtE?X3 jedenfalls Gott selbst als Subjekt gedacht
ist. Schon dadurch hebt sich diese Gottesrede bedeutungsvoll ab von
den übrigen Schöpfungsworten mit ihren Jussivformen, und wird
-— wenn auch nicht in der stark anthropomorphischen Form von
Kap. 2 — eine irgendwie besondere persönliche Betätigung Gottes
bei der Hervorbringung des Menschen untermalt. Zweitens dadurch,



Genesis I 26 und Grundsätzliches zur trinitarischen Auslegung

daß der Mensch nach Gottes Bild geschaffen wird. Drittens dadurch,
daß ihm von Anfang an eine Herrscherstellung überwiesen wird.
Viertens wird die oben erwähnte besondere oder persönliche Betätigung
Gottes auch noch hervorgehoben durch den Gebrauch des Verbums niz 1.

Wenn vs. 26 nach Absicht und Meinung des Erzählers nicht von
einer « Deliberatio » verstanden werden soll, wird man auch nicht gut
von einem «Plurale deliberativum » reden können. Vielleicht wäre
der etwas allgemeinere Ausdruck « psychologischer Plural » eher
zutreffend. Das « Plurale deliberativum » verhält sich zu dem, was wir
« Plurale psychologicum » nennen möchten, etwa wie Spezies und Genus.

Wenn man mit sich selbst zu Rate geht, Gründe für und gegen etwas
bei sich selbst erwägt, dann spaltet sich sozusagen die Einzelperson
des erwägenden Subjekts in mehrere « Persönlichkeiten », welche
verschiedene Ansichten vertreten, und verschiedene Möglichkeiten
vorbringen. Auf Grund dieser psychologischen Vielheit kann man dann
das Schlußergebnis seiner Überlegungen etwa in dieser Form
aussprechen : «jetzt also werden wir das oder jenes tun ». Wo es zur Tat
kommen soll, rafft man der Außenwelt gegenüber seine Vielheit wieder

zur Einheit zusammen. Aber die vorhergegangene psychologische
Spaltung findet dabei noch einen leisen Nachklang im unbetonten
« wir » des gefaßten Entschlusses. Der psychologische Grund dieses

« wir » in solchen Aussprüchen dürfte als bekannt vorausgesetzt werden.

Und dabei bleiben die Exegeten, welche in Gen. 1 26 eine nach Menschenart

geschilderte, der Tat vorhergehende, « Deliberatio » erblicken,
stehen. Zu beachten ist aber, daß man auch einfache
Willensentschlüsse in durchaus gleicher Form zur Äußerung bringt. Es gibt
ja Redensarten wie z. B. «Jetzt wollen wir zu unserem zweiten
Punkt übergehen», oder «Jetzt wollen wir mit unserer Arbeit
Schluß machen » usw. Redeweisen solcher Art dürften in letzter
Instanz wohl auch auf die psychologische Vielfältigkeit, welche bei
einer Selbstberatung auftritt, zurückzuführen sein. Man wird aber

trotzdem schwerlich von « Deliberativplurale » reden können, weil
dabei an irgendeine Selbstberatung durchaus nicht mehr gedacht
wird. Wir möchten die Plurale von Gen. 1 26 (vgl. auch Gen. xi 7)

1 Namentlich wenn am Anfang von vs. 21 die Worte DJlJpn 'N N"Q11

Znicht zum ursprünglichen Textbestand gehören sollten, für welche
Vermutung sich mehrere Erwägungen beibringen lassen. Das Verbum x"Q wird im
Sprachgebrauch des AT ausschließlich zur Bezeichnung von Handlungen Gottes
verwendet.



150 Genesis I 26 und Grundsätzliches zur trinitarischen Auslegung

zunächst in diesem Sinne auffassen: als «psychologische Plurale»,
welche einen gleichzeitig wirksamen Willensentschluß bekunden, ohne

daß dabei an vorhergegangener Selbstberatung gedacht wäre.
* **

Die katholischen Exegeten, namentlich die der früheren Zeit,
haben Gen. 1 26 nicht selten in trinitarischem Sinn gedeutet. Die

Schöpfung des Menschen ist als « Wirkung nach außen » nicht ein

Werk einer einzelnen göttlichen Person, sondern der gesamten Heiligen
Dreifaltigkeit. Die Gottesrede wird aber gedeutet als eine «Wirkung
nach innen ». Man denkt sich dabei den Vorgang so, daß Gott Vater

spricht, entweder zum Sohn oder zum Sohn und zum Heiligen Geist.

Sehr beliebt ist in der alten Zeit die Auslegung der Worte als Anrede
des Vaters an den Sohn. Sie findet sich schon im sogenannten
Barnabasbrief v 5 und vi 12. Der hl. Epiphanius, Adv. Haer.,

xxiii 5, Migne, PG xli 304, bezeichnet diese Auffassung als die unter
Christen gewöhnliche, will aber persönlich auch den Heiligen Geist

in der Anrede mit eingeschlossen wissen. Im ersten Glaubensbekenntnis

von Sirmium wird sogar die Exkommunikation ausgesprochen, « si

quis hoc dictum : Faciamus hominem non Patrem ad Filium, sed Deum

secum loqui affirmet » 1. Vgl. weiter die pseudo-Ignatianische Epistola
ad Antiochenses, 11 2, S. Irenaeus, Adv. Haer., iv 20, 1, PG vu
1032, Pseudo-Basilius de Hominis structura, 1 3, PG xxx 13,

S. Joannes Chrysostomus, In Genesitn Horn, viii 2-3, PG liii
71-72, Theodoretus, Quaest in Gen. cap. 1, PG lxxx 100-101,

Procopius v. Gaza, Comm. in Gen. (ad Gen. 1 26), PG lxxxvii
113-116, unter den Lateinern z. B. S. Hilarius, De Trinitate, iv 17-18,

Migne, PL x 110-112, und wiederholt S. Augustinus, De Genesi

ad litt., in 19 (« ad insinuandam, ut ita dicam, pluralitatem personarum »)

PL xxxiv 291-292, CSEL xxvm 85, De Genesi ad litt, imperfectus liber,

n. 60 («ait Filio»), PL xxxiv 244, CSEL xxvm 501-502, De civitate

Dei xvi 6 (« recte intelligitur pluralitas Trinitatis ») PL xli 484, CSEL

XL 136. Im Mittelalter und bis in die Neuzeit hinein, findet sich diese

« trinitarische » Auslegung von Gen. 1 26 immer und immer wieder.

Zuletzt freilich in der nichtkatholischen christlichen Exegese nur
mehr sporadisch2. In den letzten Dezennien zeigen sich auch die

katholischen Exegeten mehr und mehr zurückhaltend. Bis schließlich

1 Mansi, 111 258. Etwas abweichende Fassung, daselbst 260.
2 Z. B. noch bei G. Ch. Aalders, De goddelijke openbaring in de drie

eerste hoofdstukken von Genesis, Kampen 1932, S. 300.



Genesis I 26 und Grundsätzliches zur trinitarischen Auslegung 151

Paul Heinisch in seinem Genesiskommentar zur Stelle die früher
so verbreitete Auffassung mit den einfachen Worten abtun zu können
vermeint : « Wer die Stelle von der Trinität versteht, der vergißt, daß

Gen. 1 ein Stück des Alten Testamentes ist ».

Man hat vom verdienten Professor Heinisch nicht ganz zu
Unrecht gesagt, er stehe « noch zu sehr in der Auffassung und Methode,
die man wohl als Vorkriegsexegese zu bezeichnen pflegt»1. In der

heutigen Zeit, wo der Ruf nach « theologischer Exegese » des Alten
Testamentes auch außerhalb unserer Kirche immer und immer wieder
laut wird, dürften einige grundsätzliche Bemerkungen zur durchaus
« theologischen » Auffassung, welche in den Pluralen von Gen. 1 26

einen Hinweis auf die Trinität erblickt, vielleicht zeitgemäß erscheinen.

Um es gleich vorweg zu nehmen ; wir halten die in der katholischen
Kirche seit altersher überlieferte « trinitarische » Auffassung der Stelle
auch heutzutage noch für durchaus möglich. Fragt man, ob dann
anzunehmen sei, daß der Verfasser des Schöpfungsberichtes oder seine

hebräischen Leser das Mysterium der Heiligen Dreifaltigkeit gekannt
haben, dann muß diese Frage allerdings verneinend beantwortet
werden. Die Dreifaltigkeitslehre ist ein charakteristisch christliches
Dogma, dessen waren sich auch die alten Kirchenlehrer klar bewußt ;

vgl. z. B. S. Hilarius, De Trinitate v 27, PL x 147 oder S. Basilius,
Adversus Eunomium 11 22, PG xxix 620. Auch bei den scholastischen

Theologen finden wir das gleiche. Nach der Lehre des hl. Thomas
von Aquin z.B. war das Geheimnis der Trinität im AT noch unbekannt
und ist erst später, nämlich erst in der neutestamentlichen Offenbarung
der Menschheit mitgeteilt worden : « postmodum tempore gratiae,
ab ipso Filio Dei revelatum est mysterium Trinitatis »2. Trotzdem
sind aber gerade nach der Auffassung dieser älteren Theologen ziemlich
viele Stellen des Alten Testamentes in trinitarischem Sinne zu
verstehen, so z. B. außer Gen. 1 26 auch Gen. xi 7 und xvin 2, weiter
Is. vi 3, Ps. xxxiii 6 ; lxvii 7-8, und noch viele andere mehr. Auf
die Frage nach der objektiven Berechtigung oder Nichtberechtigung
dieser Interpretation für die einzelnen Texte können wir hier nicht
näher eingehen. Aber man fragt sich : wie denn diese trinitarische
Auffassung so mancher Stellen aus dem AT sich reimt mit der
Überzeugung, daß die unter dem AT lebenden Hebräer das Trinitätsdogma
nicht gekannt haben. Und dann besteht die Antwort hierin : diese

1 A. Bea, in der Zeitschrift Biblica, 1935 (xvi), S. 457.
2 Summa Theol., II-Iiae, Q. 174, Art. 6.



152 Genesis I 26 und Grundsätzliches zur trinitarischen Auslegung

Exegeten unterscheiden zwischen dem, was in einem gegebenen
alttestamentlichen Text in Wirklichkeit enthalten ist, und dem was
die zur Zeit der AT Offenbarung lebenden Hebräer davon verstanden
haben. Nach ihrer Auffassung gibt es eben im AT Texte, deren

Totalsinn erst im Lichte der neutestamentlichen Offenbarung voll
verstanden werde : namentlich gelte dies für solche Texte, welche
sich z. B. auf die Person Christi oder auf das Mysterium der Heiligen
Dreifaltigkeit beziehen1. Und diese Auffassung ist nicht nur bei den

katholischen, sondern auch bei den älteren protestantischen Exegeten
verschiedenster Konfession noch lange geläufig geblieben. Erst seit
der Aufklärungsperiode ringen sich allmählich andere Auffassungen
durch. Man kommt dann allmählich zur Ansicht, daß diese früher
unter christlichen Theologen allgemein übliche Interpretationen vor
dem Forum der wirklichen Wissenschaft nicht zu verantworten seien.

Und bald sieht man die Aufgabe der biblischen Exegese nur noch
hierin : herauszubringen, was der menschliche Verfasser eines
bestimmten Textes unter seinen Worten verstanden habe. « Es ist die
Aufgabe aller Exegese, nicht nur der theologischen » — sagt z. B.
noch in neuester Zeit A. Weiser in seinem sehr beachtenswerten
Aufsatz : «Die theologische Aufgabe der alttestamentlichen Wissenschaft »2

— « die Literatur der Vergangenheit in der Gegenwart so zum Reden

zu bringen, wie sie von ihren Autoren gemeint, und von ihren ursprünglichen

Lesern verstanden wurde, oder, noch besser, verstanden werden
sollte ». Zur Formulierung dieser hermeneutischen Grundregel ist zu
bemerken, daß sie bei der Interpretation der Bibel und namentlich
des Alten Testamentes doch leicht auf Irrwege führen kann, indem
man bei den « Autoren » ausschließlich an die menschlichen Verfasser
der Heiligen Schriften denkt. Und was die « ursprünglichen Leser »

betrifft, erscheint es uns durchaus nicht so einleuchtend, daß gerade
diese vorzugsweise in der Lage gewesen wären, die volle Bedeutung
eines beliebigen Schriftwortes besser zu verstehen als spätere Leser.
Der Fall ist nämlich durchaus nicht undenkbar, daß die Zeitgenossen
eines inspirierten Autors dessen schriftlich niedergelegten Aussprüche

1 Vgl. z. B. S. Gregor. Nazianzen., Oratio xxxi Oratio theologica
v 26, PG xxxvi 161 ; S. Epiphanius, Ancoratus 73, PG xrni 153; S. Joannes
Chrysostomus, De incomprehensibili, hom. v 1, PG xlviii 740 ; S. Gregorius
Magnus, Horn, in Ezech., Lib. 11, hom. 4, PL lxxvi, 979-980.

2 Werden und Wesen des Alten Testamentes, Beiheft 66 zur Zeitschrift für
die AT Wissenschaft, Berlin 1936, S. 208.



Genesis I 26 und Grundsätzliches zur trinitarischen Auslegung 153

nicht ganz und voll verstanden haben, und sogar, daß der Hagiograph
selbst sie nicht ganz und voll verstanden hat in einem Sinn, den die
Worte doch wirklich objektiv besitzen und der somit als wahrer
Sinn dieser Worte anerkannt werden muß.

Nach der thomistischen Lehre läßt sich diese Bemerkung folgendermaßen

begründen. Der Prophet und der inspirierte Schriftsteller
weisen weitgehende Übereinstimmung ihres Wesens auf. Beide sind

Werkzeuge, und zwar menschliche Werkzeuge Gottes, deren Gott
sich bedient, den Menschen etwas bekannt zu geben. Ihre spezifisch
menschliche Fakultäten, vor allem Verstand und Wille, spielen
dabei eine bedeutende Rolle. • Nun ist aber der Geist eines jeglichen
Menschen in Bezug auf die übernatürliche Wirkung Gottes, notwendigerweise

ein unvollkommenes Werkzeug. Und daraus folgert der

hl. Thomas die Möglichkeit, daß auch ein wahrer Prophet nicht
notwendigerweise alles versteht, was der hl. Geist durch seine Vermittlung
zum Ausdruck bringen will1. Dabei ist auch noch zu erwägen, daß

die Prophétie zu den « gratiae gratis datae » gehört. Der Prophet
empfängt die göttliche Mitteilung nicht an erster Stelle zu seiner persönlichen

Belehrung, sondern zum Nutzen einer Gemeinschaft2. Und
dabei ist nicht notwendigerweise an erster Stelle an den lokal und
zeitlich bedingten Bruchteil der Gemeinschaft zu denken, welcher

vom Propheten direkt angeredet wird. Es bleibt durchaus möglich,
daß ein Prophetenwort, und namentlich eine Weissagung über

Zukünftiges, hauptsächlich zum Nutzen von zukünftigen Geschlechtern

gegeben wird. Ein solches Prophetenwort kann nach Gottes Ratschluß
bestimmt sein, erst nach Jahrhunderten seine Vollwirkung auszuüben.

Zukünftige Geschlechter können ein solches Prophetenwort, das
vielleicht von der unmittelbaren Umgebung des Propheten, ja vom
Propheten selbst, nur unvollständig erfaßt wurde, später tiefer und besser

und voller verstehen, sei es nun durch Vergleichung mit späteren
Prophetenworten, welche den gleichen Gegenstand berühren, sei es

aus historischen Ereignissen, welche erst später eintreten, und bisher
dunkle Worte erstrahlen lassen in vollerem Licht. Daß es sich mit
einer bestimmten Kategorie von alttestamentlichen Prophetenworten,
nämlich mit den Vorhersagungen über das Heil der Heidenvölker,
tatsächlich so verhalten hat, wird ausdrücklich bezeugt im Ephesier-
brief m 5-6.

1 Vgl. Summa Theol., II-IIae, Q. 173, Art. 4.
2 Vgl. De Veritate, Q. 12, Art. 13 ad 4m.



154 Genesis I 26 und Grundsätzliches zur trinitarischen Auslegung

Der Instrumentalcharakter, welcher dem Propheten eigen ist,
bedingt also nach der Lehre des Aquinaten nicht notwendigerweise,
daß der Prophet selbst alles dasjenige, was Gott durch seinen Mund
kundzutun beabsichtigt, vollständig und restlos verstehe. Und er

bedingt auch nicht, daß der Prophet selbst seine eigene Weissagung
besser und klarer verstehe als alle anderen gegenwärtigen oder

zukünftigen Menschen. Das gleiche gilt aber nach der Auffassung des

hl. Thomas auch vom geschriebenen Wort der inspirierten Schriftsteller.

Wie der Prophet in seinem Prophetenamt, so ist auch der
Verfasser eines göttlich inspirierten Buches in seinem Schriftstelleramt
ein Werkzeug, dessen Gott sich bedient zur Belehrung. Und zwar
zur Belehrung der Gesamtheit, nicht an erster Stelle zur persönlichen
Belehrung dieses Schreibers. Wie der Prophet, so ist auch der inspirierte
Schriftsteller ein menschliches Werkzeug. Es wäre mit der Eigenart
eines solchen menschlichen Werkzeuges gewiß nicht zu vereinbaren,
daß der Prophet oder der Hagiograph nichts von dem, was Gott
durch seine Vermittlung der Menschheit kundgibt, verstehen sollte.
Aber anderseits: wie der Prophet ein unvollkommenes Werkzeug
ist unter der Wirkung des offenbarenden Gottes, so auch der Hagiograph
unter der Wirkung des inspirierenden Gottes. Und deshalb verstehen
beide nicht notwendigerweise den objektiven Totalsinn des von ihnen
vermittelten Gotteswortes. Wenn sie aber nicht notwendigerweise
den Vollsinn ihrer Gottesworte verstehen, so ist damit auch die
Möglichkeit gegeben, daß andere Menschen dieselben Worte tiefer und
voller erfassen werden als sie selbst. Und so können beide — Prophet
und Hagiograph — unter der übernatürlichen Einwirkung Gottes etwas

zum Ausdruck bringen, was erst Jahrhunderte später in vollem Ausmaß
verstanden werden wird von denjenigen, denen es von Gott bestimmt ist.

Was den Hagiographen betrifft, berührt der hl. Thomas diesen

Fall, wo er die Möglichkeit eines mehrfachen Literalsinns in einer
Schriftstelle lehrt. Mehrere Literalsinne können nach seiner Auffassung
in einem Schriftwort vorhanden sein, nicht nur dann, wenn der Hagiograph

selbst in seinen Worten mehrere Sinne erkannt und beabsichtigt
hat. Sondern es ist auch möglich, daß eine Schriftstelle objektiv
wirklich einen Sinn enthält, den der Hagiograph selbst nicht erkannt
hat L Fragt man nun, wieso denn etwas Literalsinn einer Schriftstelle
sein könne, was doch der inspirierte Schriftsteller in seinen eigenen

1 De Potentia Dei, Q. 4, Art. 1.



Genesis I 26 und Grundsätzliches zur trinitarischen Auslegung 155

Worten nicht einmal erkannt, und mithin mit seinen Worten auch

nicht auszudrücken beabsichtigt hat, so beruft sich Thomas auf den

inspirierenden Gott: «non est dubium quin Spiritus Sanctus
intellexerit, qui est auctor principalis Sacrae Scripturae » h Der
Instrumentalcharakter des menschlichen Werkzeuges wird genügend

gewahrt, wenn Hagiograph oder Prophet nur etwas verstanden haben

von dem, was Gott durch ihre Vermittlung der Gesamtheit kundzutun
beabsichtigte. Verständnis des vollen Sinnes — welcher aber in den

Worten objektiv vorhanden ist — kann anderen Menschen, auch

später lebenden, vorbehalten bleiben. Nach thomistischer Auffassung
ist es somit verfehlt, wenn man, um den Vollsinn einer Schriftstelle
festzustellen, einzig und allein in Erwägung zieht, was irgendein Hagiograph,

der in dieser oder jener bestimmten Zeitperiode gelebt hat,
dieser oder jener bestimmten Bildungsschicht angehörte, persönlich
so oder so eingestellt war, usw. unter diesem bestimmten Wortlaut
verstanden und gemeint haben könne, oder was seine unmittelbare
Umwelt unter diesen gegebenen Worten verstanden haben könne.
Denn die Möglichkeit bleibt bestehen, daß wir bei einer nach dieser

Methode operierenden Bibelexegese einen Sinn nicht herausbringen
würden, der in den Schriftworten doch wirklich enthalten ist, und
den nach der Absicht Gottes diese Worte uns, die wir jetzt unter der

Fülle der Offenbarung leben, auch wirklich vermitteln sollten. Für
die Interpretation verschiedener Bibelstellen und namentlich
verschiedener messianischen Prophezeiungen aus dem Alten Testament
wird der christliche Theologe diese Möglichkeit, mit der man bei der

Interpretation profaner Schriften nicht zu rechnen hat, durchweg
berücksichtigen müssen. Die Heilige Schrift ist eben ein Buch für sich,
und ein Exeget, der wirklich Theologe ist, muß sich dieser Wahrheit
stets bewußt bleiben. Wer diese Wahrheit nicht anerkennt, für den

wird das Alte Testament zur « althebräischen Literatur » und die alt-
testamentliche Exegese zur reinen Profanwissenschaft.

* **

Bei der Anwendung des vorhin Ausgeführten auf die
Interpretation von Gen. 1 26 im besonderen, können wir jetzt wohl kurz

1 Daselbst. Zu vergleichen ist auch Summa Theol., I, Q. 1, Art. 10, wo
die Möglichkeit mehrerer Literalsinne einer und derselben Schriftstelle ebenfalls
abgeleitet wird aus dem Lehrsatz : « auctor Sacrae Scripturae est Deus, qui
omnia simul suo intellectu comprehendit ».



Genesis I 26 und Grundsätzliches zur trinitarischen Auslegung

sein. Sehr viele christliche Theologen, namentlich aus älterer Zeit,
haben in den drei Pluralformen dieser Stelle einen Hinweis auf die

Trinität erblickt. Nach unserer Überzeugung ist diese Deutung durchaus

möglich. Sie setzt nicht notwendigerweise voraus, daß der inspirierte

Schriftsteller oder seine unmittelbare Umwelt die Stelle bereits
in diesem Sinn verstanden haben müßten : der Wortlaut einer Bibelstelle

kann wirklich objektiv mehr enthalten, als die zunächst gegebene
Umwelt des Hagiographen und sogar als der Hagiograph selbst
verstehen konnte. Volleres Verständnis des Sinnes könnte nach der
Absicht des inspirierenden Gottes den später lebenden Generationen
der christlichen Zeit vorbehalten gewesen sein. Wer diese Möglichkeit
außer acht läßt, der vergißt, daß Gen. 1 und das gesamte AT nicht
an letzter Stelle geschrieben sind zum Nutzen der Kirche Christi,
welche sich der Fülle der neutestamentlichen Offenbarung bereits erfreut.

Weiter ließe sich die oben ausgeführte Auffassung der Plurale
in Gen. 1 26 als « psychologische Plurale » unschwer mit der trinitarischen

Auffassung verbinden. Der « psychologische Plural », sofern

er im rein menschlichen Sprachgebrauch zur Anwendung kommt,
beruht letzten Endes auf einer Spaltung des menschlichen Subjekts
in mehrere « Persönlichkeiten », welche nicht in Wirklichkeit
verschieden sind, sondern bloß als verschieden gedacht werden. Der
« psychologische Plural », wo er Gen. 1 26 vom Schöpfergott verwendet

wird, würde aber in einer objektiven Realität begründet sein, nämlich
im tatsächlich vorhandenen wirklichen Unterschied der Personen in
der Heiligen Dreifaltigkeit.

Freilich ist damit bloß die Möglichkeit der trinitarischen
Auslegung unserer Stelle begründet. Um endgültig festzustellen, daß
dieser Möglichkeit eine Wirklichkeit entspricht — und mithin : daß

die Plurale von Gen. 1 26 in trinitarischem Sinn verstanden werden

müssen — wäre es erforderlich, erst einwandfrei darzulegen, daß die
trinitarische Auslegung dieser Stelle bei den Heiligen Vätern und den

späteren Theologen wirklich so konstant auftritt, daß man eine für
den katholischen Exegeten verbindliche « Interpretation der Mutterkirche

» heraushören könnte, « cuius est iudicare de vero sensu et inter-

pretatione Scripturarum sanctarum » x.

1 Concü. Trident. Sess. iv (8. Apr. 1546), Decretum de editione et usu
sacrorum librorum.


	Genesis I 26 und Grundsätzliches zur trinitarschen Auslegung

