
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 15 (1937)

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Literarische Besprechungen.

Philosophie.

M. T.-L. Penido : La Conscience religieuse. — Essai systématique suivi
d'Illustrations. — Dans la collection : Cours et Documents. —- Paris,
Pierre Téqui. 1936.

Nous craignons que le titre de ce volume ne soit trompeur. Il s'agit
en réalité d'études choisies se rattachant à la psychologie religieuse.
L'auteur nous apprend qu'elles reproduisent une série de leçons faites
à l'université de Fribourg. Nous constatons avec plaisir que les
inconvénients de ces sortes de publications ont complètement disparu, et que
nous avons ici une série d'études que même les plus experts en psychologie

religieuse liront avec plaisir et profit.
Le premier chapitre traite de la nature et de la méthode de la

psychologie religieuse. La religion est un phénomène si complexe qu'il
relève à la fois de la psychologie empirique, de la philosophie et de la
théologie. On a dit beaucoup de choses absurdes à ce sujet. Le « behaviourism

» ne révèle jamais mieux son impuissance que sur le terrain
religieux ; et il est à peu près inutile de s'y arrêter. La psychologie religieuse
empirique doit nécessairement s'adresser à la « conscience religieuse » ;

et l'on voit immédiatement que le psychologue irréligieux se trouvera
dans un singulier embarras. — On a prétendu que toute psychologie
empirique de la religion est une impossibilité. Pour l'établir, Scheler, par
exemple, fait valoir son essentielle « intentionalité » qui nous fait
nécessairement sortir du sujet. Le savant et habile auteur n'a pas de peine
à détruire ces difficultés illusoires. — La psychologie religieuse est
nécessairement condamnée, dit-on, à réduire les phénomènes religieux aux
lois de la psychologie générale, et à faire disparaître ainsi le caractère

propre de la religion. Tel est, en effet, le procédé de toute recherche
scientifique en face d'un phénomène complexe. Il correspond à la tendance
à l'unité, que toute méthodologie souligne vigoureusement. La psychologie

religieuse le fera, comme la psychologie de l'art ou de la science.
Mais ce ne sera là que la partie analytique, qui appelle impérieusement
une synthèse. M. Penido n'hésite pas à reconnaître qu'elle ne se construira
que par un appel à la philosophie et à la théologie. Mais parce que la
psychologie empirique de la religion ne peut pas donner tout, il est
déraisonnable de mépriser ou de négliger les fruits précieux qu'elle peut
cueillir sur son domaine. Même la théologie y trouvera grand profit.

Tout ce chapitre nous paraît excellent. Il nous paraît décisif. Nous
estimons que personne n'a mieux déterminé la portée de la psychologie



92 Literarische Besprechungen

religieuse que M. Penido. Il en résulte que celle-ci, malgré son incontestable
utilité, est incapable de nous donner par elle-même une notion suffisante
de la conscience religieuse. Nous n'y arriverons que par les efforts unis
et hiérarchisés de la psychologie, de la philosophie et de la théologie.

L'auteur s'est proposé d'étudier le début et le sommet de la vie
religieuse en soumettant à une analyse méthodique la conversion et la mystique.
Entre les deux il insère, comme phénomène intermédiaire, une étude sur
Yascétisme.

La « conversion », si l'on veut embrasser toutes les formes concrètes
qu'elle peut revêtir, n'entre pas dans une définition rigide. Il y a cependant

une analogie entre toutes les conversions vraies. Chacune d'entre
elles est : une relation personnelle, resserrée ou établie, à la suite d'une crise,
avec l'Au-delà. Cette formule exclut évidemment certaines « conversions »

fausses, qui ne sont qu'un retour au « moi », celui-ci devenant le centre
et la mesure des préoccupations religieuses.

La « typologie » de la conversion s'établit au point de vue génétique
et au point de vue structural. Envisagée psychologiquement, l'origine de
la conversion peut être — ou exogène, et .nous trouvons ainsi les conversions

grégaires, celles qui se produisent à la suite de cataclysmes, et celles

qui sont le résultat de la suggestion, — ou endogène ; et à ce point de vue
M. Penido étudie, en psychologue, les conversions lentes et les conversions
brusques, ainsi que celles qui sont l'aboutissant d'une renaissance ou
d'une substitution de complexes. — Il y a là un cadre utile pour la
classification des conversions au point de vue génétique. Nous aurions
mis ensemble les conversions grégaires et celles qui résultent de la
suggestion. Nous croyons, en effet, que tous les phénomènes psychiques qui
se produisent dans une foule, formellement constituée, relèvent de la
suggestion. Il est vrai qu'il faudrait au préalable s'entendre sur la notion
de suggestion.

Au point de vue de la structure, il y a des conversions manifestement

pathologiques ; ce sont celles qui se produisent par besoin de
compensation : les malades cherchent dans la religion une compensation pour
les malheurs et les difficultés de la vie. Pareil état mental — l'expérience
le prouve — ne peut être qu'une circonstance occasionnelle de la
conversion. S'il est la cause déterminante, le converti va généralement au-
devant de nouvelles déceptions. — Parmi les conversions normales, il
importe de distinguer une typologie objective et une typologie subjective.
La première nous donne, en gros, les conversions dogmatiques, les
conversions morales, et les conversions mixtes. La seconde nous met en contact

avec les conversions intégratives, les intuitives, les volitives, les
affectives et les intellectuelles. M. Penido étudie, en outre, pour faire face
aux psychanalystes, le transfert et la sublimation.

Dans une matière aussi complexe, il est difficile d'aboutir à une
classification de tout point satisfaisante. Nous croyons que toutes les
distinctions de M. Penido sont opportunes. Remarquons cependant que
bien des catégories, concernant la structure, pourraient se rattacher aussi
bien à la « genèse » de la conversion.



Literarische Besprechungen 93

Le troisième chapitre ne donne pas une doctrine psychologique
achevée de l'ascétisme. L'auteur se contente de s'en prendre aux «théories
pathologiques » de Pierre Janet et de K. Schjelderup. On y voit surtout
à quel point des esprits distingués peuvent battre la campagne lorsqu'ils
prétendent théoriser sur ce qu'ils ignorent.

Le quatrième chapitre est constitué par une étude qui s'impose à
tous ceux qui veulent aborder les phénomènes très délicats de la mystique.
Celle-ci livrant — au dire des grands mystiques — une connaissance
expérimentale de Dieu, il importe de savoir ce qui, au point de vue
psychologique, est impliqué dans « l'intuition naturelle de Dieu », dont parlent
certains philosophes, certains hommes pieux, et aussi certains poètes.
M. Penido soumet cette intuition naturelle de Dieu à une analyse serrée,
et la réduit à sa portée réelle. — Nous admettons sans hésitation la
conclusion à laquelle il arrive ; mais il nous semble qu'un élément du débat
reste trop dans l'ombre. L'immanence réelle de Dieu dans les créatures,
et notamment dans l'âme sainte, dépasse en intimité toute union que
nous pouvons concevoir directement. Une fois ce fait constaté, il en
résulte un « sentiment de présence » qui mène naturellement à une illusoire
intuition de Dieu. Le sujet concède assez facilement ne pas voir Dieu,
mais il prétend toujours le sentir. Il y a là une modalité du phénomène
qui nous paraît devoir fixer l'attention.

Enfin, M. Penido intitule son dernier chapitre : Autour de Marie de

l'Incarnation, religieuse ursuline du dix-septième siècle (1599-1672). Belle
monographie sur une mystique intéressante et très sympathique. Cette
étude ne se résume pas. Se plaçant au point de vue psychologique, le
savant auteur adresse quelques critiques à Pierre Janet, Leuba, Delacroix
et autres psychologues, qui au sujet de la mystique sont tombés dans
les erreurs les plus grossières, et se pei-mettent des rapprochements nettement

démentis par les faits.
L'excellent livre de M. Penido contient des études assez indépendantes

les unes des autres. Nous n'y trouvons aucun chapitre sur la nature
générale de la religion. Entre la conversion et la vie mystique, une étude
de la prière trouverait sa place naturelle au même titre que celle de
l'ascétisme. Et le chapitre sur Marie de l'Incarnation, malgré son intérêt
exceptionnel, ne nous renseigne sur la mystique que comme un fait particulier

qui attend son insertion dans une induction plus compréhensive.
Un « essai systématique sur la conscience religieuse » devrait contenir tout
cela. C'est pourquoi le titre du livre ne nous paraît pas heureux. — Mais
nous nous en réjouirons s'il détermine beaucoup de lecteurs à étudier
l'ouvrage de M. Penido. Sur les sujets qu'il examine, nous ne connaissons
rien de plus solide, de plus vraiment scientifique. Nous croyons que tous
ceux qui voudront reprendre ces études trouveront un guide sûr chez
M. Penido ; aucune « psychologie religieuse » ne pourra négliger ses
ingénieuses analyses et ses fermes conclusions.

Fribourg. M. de Munnynck O. P.



94 Literarische Besprechungen

M. Fatta : Cosmologia. — Milano. Società éditrice « Vita e Pensiero ».

1935-

M. Fatta s'est essayé à son tour de construire une cosmologie à
tendance nettement scolastique, tenant largement compte des idées et des
théories les plus récentes des physiciens. L'auteur est très bien renseigné,
et sur les publications philosophiques qui se rattachent à son école, et
sur les ouvrages nombreux et intéressants où les savants ont essayé de

marquer le point dans l'évolution de leurs hypothèses et de leurs conceptions

nouvelles.
Il est manifestement impossible de signaler dans une courte recension

toutes les idées solides, à mon sens définitives, que M. Fatta nous expose
et établit dans son travail. Malgré le contact avec les idées les plus récentes,
peut-être à cause de ce contact, le savant auteur maintient toutes les
doctrines essentielles du thomisme. Il ne manque pas de mettre au jour leur
fécondité, car on s'aperçoit qu'elles rendent compte de ce que —
légitimement d'ailleurs — les physiciens négligent.

Il nous paraît plus opportun de noter l'une ou l'autre réflexion qui
se présente à l'esprit, et que nous livrons à la méditation de M. Fatta.

Avant tout, avons-nous bien, dans cet ouvrage, une « Cosmologie »

L'auteur n'étudie que la « corporéité ». Evidemment, chacun détermine
le sujet de ses recherches, et nous devons être reconnaissants de ce que
M. Fatta nous donne ; mais la « corporéité » seule ne nous donne pas le
« cosmos ». Celui-ci implique ordre et par conséquent unité. Il embrasse
non seulement le corps comme tel, mais encore la vie organique et même
la vie psychique. M. Fatta attribue ces terrains d'exploration à d'autres
disciplines, à la « biologie philosophique », aux considérations philosophiques

que l'on peut faire sur la vie psychique, etc. Mais alors, c'est
lorsque tout cela aura été fait, comme travaux d'approche ou parties
intégrantes, qu'on pourra construire une « cosmologie » proprement dite.
Celle-ci, après l'analyse, est évidemment synthétique. Elle détermine
l'unité du monde, entre les deux écueils d'un pluralisme et d'un monisme
également inintelligibles. Elle recherche la cause efficiente du cosmos, et
s'articule par là à ce qu'on appelle la théologie naturelle. Elle tâche de
surprendre la ligne directive de l'évolution cosmique à travers le temps.
Elle s'efforce de jeter quelque lumière sur la fin intrinsèque et extrinsèque
de l'univers ; et elle prend contact, en raison de l'activité libre de l'homme
dans le cours des événements, avec la morale, qui doit couronner toute
philosophie humaine. — Disons donc que M. Fatta nous a donné un
chapitre, très ample et très fondamental de la cosmologie, et espérons que
ses études ultérieures nous permettront de posséder toutè sa « cosmologie ».

Nous croyons qu'il aurait mieux valu de n'aborder l'étude de la
féconde doctrine hylémorphique qu'après celle de la quantité. C'est le
fait fondamental de la quantité qui nous mène à la composition hylémorphique

des corps. Une fois celle-ci acquise, on échappe à certaines
difficultés qui surgissent de l'idée de « mutation », du « ens mobile ». Dans quel
sens faut-il comprendre la nécessité d'un sujet commun dans une muta-



Literarische Besprechungen 95

tion substantielle Les théologiens, lorsqu'ils s'efforcent d'éclairer la
« transsubstantiation » disent des choses profondes et purement philosophiques

à ce sujet.
Notons encore que dans l'étude du « temps », la distinction entre la

durée temporelle que considère le philosophe, et la détermination
humainement possible du temps, qui seule concerne le physicien, — cette
distinction essentielle, qui nous épargne d'interminables et stériles discussions,

n'est pas suffisamment mise en lumière. M. Fatta la donne, dans
un bon texte de M. Maritain, mais elle n'a guère d'influence sur ses
analyses. Le temps est la durée existentielle des choses temporaires, et celles-ci
sont précisément les êtres qui dans la nature même impliquent cette
« potentia pura » qui les rend quantitatifs, et que nous appelons la matière
première. Le temps n'est que le devenir continu de l'existence. Il en résulte
une nécessité de « conservation divine » en connexion avec la création.

Nous ne voudrions pas que ces remarques jettent la moindre ombre
sur l'estime très sincère que nous avons pour cet ouvrage. M. Fatta s'est
livré à un labeur considérable et éminemment utile. En raison des

renseignements multiples qu'on y trouve, nous recommandons le livre à tous
ceux qui veulent réfléchir en philosophes sur nos connaissances actuelles
au sujet de la « corporéité ».

Fribourg. M. de Munnynck O. P.

E. Peillaube : Caractère et Personnalité. — (Collection : Cours et
Documents de Philosophie.) — Paris, Téqui. 1935.

Le regretté P. Peillaube a laissé le manuscrit de cet ouvrage, que
le professeur Ch. Eyselé a jugé digne de la publication. Le livre paraît
incomplet ; l'auteur aurait voulu y ajouter deux chapitres, dont l'un au
moins aurait pris une allure nettement théologique. Mais tel qu'il est

l'ouvrage est intéressant ; il contient de nombreux renseignements dont
l'union systématique épargnera au lecteur bien des recherches.

Le P. Peillaube était essentiellement psychologue, la partie philosophique
du livre semble un peu négligée. La personnalité empirique est trop fusionnée
avec la personnalité métaphysique et la personnalité morale. La base réelle,
métaphysique, du libre-arbitre n'est guère mise en lumière. La partie
psychologique ne contient pas d'observations originales ; mais nous y
trouvons une synthèse des connaissances acquises sur ce terrain. Nous
sommes certains que les étudiants, et même le grand public cultivé,
trouveront grand profit à s'assimiler ces vérités éminemment pratiques.

Le savant auteur distingue le tempérament, le caractère et la personnalité.

Il énumère « les bases physiques du caractère », et les forces qui
concourent à sa formation : l'hérédité, l'habitude, les influences extérieures.
Cette partie de l'ouvrage se termine par un chapitre sur « la plasticité du
caractère », très solide, très pratique et très encourageant. •

La deuxième partie est consacrée à « la Personnalité ». L'auteur
examine les différentes théories qui ont été énoncées à ce sujet ; celles



Literarische Besprechungen

de James et de Bergson fixent particulièrement son attention. — Le
chapitre sur « la volonté libre » résume tout ce qu'on a dit de plus solide sur
la « conscience » de la liberté. — Les deux derniers chapitres, qu'on aurait
pu fusionner en un seul, montrent « comment on apprend à vouloir » ;

l'auteur insiste justement sur « la souveraineté de la volonté par l'image
et l'idée ».

Le livre marque une étape. Son étude sera utile à ceux qui veulent
se rendre compte de ce qui est acquis à ce sujet, et dans quelle direction
les recherches ultérieures pourront être efficaces.

Fribourg. M. de Munnynck O. P.

P. L. Landsberg : Essai sur l'Expérience de la Mort. — Paris, Desclée
de Brouwer.

L'idée de la mort exerce une véritable fascination sur l'esprit de
plusieurs philosophes contemporains. M. Landsberg nous livre ses méditations
personnelles sur ce grave sujet qui met en pleine lumière le vrai sens de la
vie. Ce petit livre n'est pas une étude méthodique ; l'auteur y consigne
plutôt l'attitude qu'il prend devant l'expérience de la mort. On est heureux
de contaster qu'il se dégage des obsessions pessimistes de Heidegger. Sans
s'attarder aux preuves traditionnelles de l'immortalité, M. Landsberg
insinue, d'une manière frappante, que la mort n'emprunte sa signification
qu'à la vie définitive qu'elle nous fait espérer.

Fribourg. M. de Munnynck O. P.

M. de Corte : Aristote et Plotin. — Dans la collection « Bibliothèque
française de Philosophie ». — Paris, Desclée de Brouwer. 1935.

M. Marcel de Corte, armé d'un solide appareil philologique, étudie
les philosophes grecs d'une manière approfondie et aboutit à des résultats
précieux. Ses tendances personnelles, aristotéliciennes et thomistes, se
révèlent dans ses réflexions ; mais son but principal est de nous faire
saisir la pensée parfois obscure, peut-être contradictoire parfois, des
auteurs qu'il soumet à son examen.

Le volume contient quatre études. — La première semble avoir été
provoquée par un travail du R. P. Bremond, qui croit qu'Aristote s'est
engagé à plusieurs reprises dans une impasse, parce qu'il s'est posé trop
résolument en adversaire de Platon. M. de Corte ne dissimule pas la
différence entre les deux philisophes les plus vivaces de l'antiquité ; mais
il démontre d'une manière décisive que les « dilemmes » du R. P. Bremond
sont souvent illusoires.

Le deuxième chapitre reprend l'éternelle question du « premier
moteur » dans la philosophie aristotélicienne. Le livre A de la Métaphysique
et le livre ® de la Physique nous placent, sinon devant un des dilemmes,
du moins devant un fossé qu'Aristote ne semble pas avoir comblé. Cependant

la cause finale de la Métaphysique n'exclut pas la cause motrice,



Literarische Besprechungen 97

certainement spirituelle, de la Physique. On peut même se demander si l'on ne
voit pas poindre celle-ci au bout du raisonnement qu'Aristote n'a pas achevé.

Suit une troisième étude très intéressante sur la « Purification ploti-
nienne ». La différence entre cette « purification », par laquelle l'âme se
soustrait à ce qui n'est pas elle, et l'ascétisme traditionnel des mystiques,
lutte de l'âme pour sa perfection interne, est très frappante. Espérons
qu'elle empêchera à l'avenir des rapprochements qui ne sont guère justifiés.

Enfin, nous avons l'examen minutieux de « la dialectique de Plotin ».

Celui-ci n'y a consacré explicitement qu'un court traité (Enn. 1-3) ; mais
M. de Corte en souligne l'importance exceptionnelle. Il y voit la ligne
directrice de toute la ténébreuse philosophie plotinicienne.

Ces courtes annotations ne peuvent guère faire deviner les fines
analyses et les judicieuses observations dont le savant auteur a rempli son
volume. Nous espérons cependant qu'elles indiqueront suffisamment
l'intérêt de ce travail et le grand mérite de M. de Corte. Nous sommes
convaincus que ces études prendront une place définitive parmi les sources
indispensables à l'étude sérieuse d'Aristote et de Plotin.

Fribourg. M. de Munnynck O. P.

P. Descoqs S. J. : Praelectiones theologiae naturalis. Cours de théodicée,

t. II, De Dei cognoscibilitate. II. Paris, Beauchesne, 1935, 926 pages.

J'ai rendu compte ici même (Divus Thomas, mars 1934, P- 125-128)
du premier volume de ce Cours. Ce compte rendu a souverainement déplu
à l'auteur, qui consacre, sous le titre : « Apologia pro tomo I », cinq pages
serrées de son second volume (p. 872-876) à répondre à ma critique. C'est
faire trop d'honneur à celle-ci, un honneur, il est vrai, chèrement payé,
voici, en effet, ce qu'on insinue à mon sujet, au cours de ces pages : perroquet,
fossile, immobiliste, interprète littéraliste et fermé, fossoyeur de l'Aquinate,
thomiste rigide et sectaire... j'en ai pour mon compte Ce qu'il y a de plus
plaisant, c'est qu'ayant reproché ailleurs au Révérend Père son manque
de sérénité, je me vois invité à méditer sur la paille et la poutre (p. 804,
note). Sans doute suis-je atteint d'une terrible amnésie, mais je ne me
souviens vraiment pas d'avoir traité mes adversaires comme le Révérend
Père Descoqs traite les siens, encore moins d'avoir usé d'injures plus
grossières, comme l'indique la disproportion entre la paille et la poutre ;

aussi ne puis-je me ranger parmi les hypocrites, comme le Révérend Père

m'y invite. Mais laissons ces enfantillages, plutôt déplaisants entre prêtres.
De quoi donc se plaint le R. P. Descoqs J'avais regretté qu'il fût si prolixe
et incidemment j'avais évoqué la concision de Cajetan. Cela indigne le
Révérend Père : « La brièveté de Cajetan c'est un comble » ; preuve évidente
que M. Penido « n'a jamais dû manier de première main les œuvres du
grand homme », et le révérend Père a la bonté de m'apprendre que Cajetan
a publié de nombreux in-folio. Je puis assurer le R. P. Descoqs que chez les
thomistes, la concision de Cajetan est devenue un très banal lieu commun.
J'étais encore étudiant que j'entendais de vieux « cajétanistes » y faire
souvent allusion, et moi-même ayant fréquenté le « grand homme » avec

Divus Thomas. 7



98 Literarische Besprechungen

assiduité, j'ai pu vérifier que s'il avait effectivement beaucoup écrit, il n'en
avait pas moins exprimé sa pensée en le moins de mots possible, et c'est
en quoi consiste proprement la concision. Un simple article de journal
peut être prolixe ; les in-folio de saint Thomas ou de Scot ne le sont pas ;

ceux de Cajetan non plus. J'avais ensuite regretté que le R. P. Descoqs
gâchât beaucoup de papier à citer et à discuter des auteurs fort secondaires,
et qu'il en négligeât d'importants comme Scheler, Brentano, Gentile, Hocking,
Royce, etc. Le Révérend Père me répond : i° que je suis inconséquent puisque
je lui reproche d'être à la fois trop et trop peu abondant dans ses citations ;

2° que j'aurais voulu être moi-même cité ; 30 que je parle de livres que je
ne connais pas ; 40 qu'une théodicée n'est pas « une histoire critique de la
pensée depuis Adam jusqu'à l'an de grâce 1934 and atter "• Je réplique :

ad im : il n'y a aucune inconséquence, puisque l'affirmation et la négation
ne sont pas de eodem : l'une concerne les auteurs secondaires, l'autre, les
auteurs importants ; ad 2m : même si j'avais l'outrecuidance de me ranger
parmi les auteurs importants, je n'aurais pu m'étonner d'être omis, n'ayant
rien écrit sur les preuves de l'existence de Dieu, du moins à l'époque ; et
d'ailleurs un confrère du Révérend Père Descoqs m'ayant aimablement
averti que celui-ci s'apprêtait à me répondre copieusement sur l'analogie,
au tome II, je n'avais donc qu'à prendre patience ; ad jm et 4"' ; je crois
savoir qu'une théodicée n'est pas un livre d'histoire ; aussi bien n'était-ce
pas ce que je réclamais, mais simplement une substitution d'auteurs, c'est-à-
dire qu'au lieu de consacrer tant d'espace à des travaux qu'on aura bientôt
oubliés, le Révérend Père Descoqs s'occupe de ceux qui ont chance de rester.
Je m'explique par un exemple : G. Gentile a publié une très intéressante
étude intitulée « Di una nuova demonstrazione dell'esistenza di Dio ». Je
puis assurer le Révérend Père Descoqs que je connais cette étude ; je lui ai
même consacré quelques pages dans La Vie intellectuelle ; eh bien j'aurais
voulu qu'au lieu de batailler si longuement avec un perroquet et un fossile
tels que moi, le Révérend Père eût consacré ce même espace à nous dire ce

qu'il pense de la « nouvelle démonstration » du génial Sicilien. Le Révérend
Père prétend, il est vrai, qu'une discussion avec Gentile est hors de place
en théodicée : c'est en critériologie qu'il la faut placer, dans la réfutation de
l'idéalisme. Mais alors pourquoi le R. P. Descoqs discute-t-il, en théodicée,
avec l'idéaliste Le Roy L'Américain Fulton Sheen, en deux excellents
volumes (que je connais) : God and modem intelligence et Religion without
God, a montré que, sur le problème de Dieu, un scolastique pouvait dialoguer
d'une façon intéressante avec les philosophes du jour. De même, M. Jolivet,
dans Le problème de Dieu dans la philosophie contemporaine (que je connais).
Puisque le R. P. Descoqs est si soucieux de moderniser la scolastique, il
aurait trouvé là un excellent prétexte. Je me plais d'ailleurs à reconnaître
qu'en son deuxième volume le Révérend Père a répondu, en partie, à mon
vœu, en examinant les doctrines de Blondel, de Bergson, de Le Roy.

Enfin, j'avais regretté l'antithomisme du R. P. Descoqs et j'avais
risqué le mot « régression ». On s'indigne de nouveau et fortement. En plus
des aménités déjà citées, on m'assène un texte du P. Sertillanges ; on insiste
sur la nécessité de rénover le thomisme. Je puis assurer le R. P. Descoqs



Literarische Besprechungen 99

qu'il se trompe d'adresse ; je suis aussi convaincu que quiconque de cette
nécessité ; toute la question est de savoir dans quel sens il faut opérer la
rénovation : doit-on progresser contre saint Thomas ou avec saint Thomas
De nouveau je m'explique par un exemple : Roland-Gosselin, Maréchal,
Maritain, ne sont certes pas des perroquets thomistes, ni des fossiles, ni
des immobilistes, le R. P. Descoqs le concédera sans peine. Ils sont à la
fois disciples de saint Thomas et soucieux de progrès. — Mais loin de faire
progresser le thomisme, ils l'ont fait dévier dira sans doute le Révérend
Père. — C'est une tout autre question, et qui n'a pas à être examinée ici.
Ce qui importe, c'est de dégager l'esprit dans lequel ont été conduites leurs
tentatives de rénovation. Personne ne peut contester que jamais aucun
d'eux n'a contredit, de propos délibéré, une doctrine de saint Thomas.
Ils n'ont pas abordé le grand Docteur avec une mentalité défiante et hyper-
critique, toujours prête à le trouver en défaut ; ils n'ont pas regardé le
thomisme du dehors ; ils ne l'ont pas pris de très haut avec lui ; bien au
contraire, saint Thomas a été pour eux un maître dans toute l'acception
du mot ; ils se sont insérés dans sa pensée, non seulement avec sympathie,
mais avec docilité et même avec un grand amour. Tout leur effort a visé
à un approfondissement des principes thomistes, non à leur ruine ; ils ont
voulu trouver une solution thomiste aux nombreux problèmes que pose
le monde contemporain et non pas arracher à saint Thomas quelques
lambeaux de vérité, pour constituer un nouvel amalgame qui n'a pas droit
au nom de « thomisme », mais à celui, très vague, de « scolastique ». Une
scolastique que plusieurs trouveront décadente.

Venons-en, maintenant, au tome II de ce Cours de théodicée. Les
caractéristiques générales et les divisions ayant été indiquées en ma précédente

recension, il est inutile d'y revenir. L'auteur continue l'examen des

preuves de Dieu qu'il estime insuffisantes ou plus ou moins entachées
d'erreur. Parmi les premières se trouve la 4a via qui est déclarée valide
si on la réduit directement à la troisième, mais qui, comme argument
distinct, tiré de la causalité formelle exemplaire, ne prouve pas efficacement
l'existence de Dieu, comme Etre premier. Sont critiqués ensuite la preuve
par les vérités éternelles et l'argument tiré du désir du bonheur. A noter
(p. 97 sv.) une intéressante discussion, sur le thème : « Tout jugement
implique-t-il une relation à l'Absolu ?» A propos de l'athéisme, on réfute
Billot sur le salut des infidèles et l'on nous donne de précieux renseignements
sur les organisations athées aux Etats-Unis, en Russie et dans le reste de

l'Europe. Vient alors le traité : « De Cognoscibilitate essentiae Dei » avec
ses deux sections : la perfection divine (identité être-essence ; infinité ;

simplicité) ; la connaissance par analogie (en bon suarézien, le Révérend Père
insiste sur l'attribution intrinsèque aux dépens de la proportionnalité).
C'est ici que se trouve, évidemment, la copieuse réponse que l'on m'avait
annoncée. Il va sans dire que je me garderai bien de répliquer ici, non
seulement faute d'espace, mais parce que la discussion ne mènerait à rien.
Je me contenterai de présenter un tout petit échantillon de la manière
du R. P. Descoqs. Comme il avait avoué, en ses Institutiones metaphysicae
generalis, avoir cherché en vain, chez saint Thomas, la proportionnalité



100 Literarische Besprechungen

dans l'être, je lui avais opposé ce texte bien connu du De Pot., q. 7, a. 7 :

« Diversa habitudo ad esse impedit univocam praedicationem entis ; Deus
autem alio modo se habet ad esse quam aliqua creatura ». Détachons ces

lignes essentielles de l'interminable réponse du Révérend Père : « La
proportionnalité analogique, selon toute l'Ecole et selon vous-même, implique une
similitude de proportion. Or, dans le texte que vous m'opposez, saint Thomas
n'invoque pas, ne suppose pas, une similitude de proportion, mais tout
au contraire une dissimilitude, une opposition de rapports : « Diversa
habitudo ad esse » ; « Deus alio modo se habet ad esse, quam aliqua alia
creatura ». Aussi bien, à cet endroit, le Docteur Angélique ne veut pas
prouver la ressemblance, l'analogie, mais uniquement la dissemblance et
qu'entre Dieu et la créature, il n'y a pas d'univocité » (p. 801). Ou je me
trompe fort, ou cela s'appelle répondre à côté de la question. L'analogie,
telle qu'on l'emploie en théodicée, comprend essentiellement trois éléments :

i° L'existence des rapports : Dieu : son Etre ; créature : son être ; 2° la
dissimilitude fondamentale de ces rapports ; 30 leur relative similitude. Ce qui est
capital, pour l'interprétation du saint Thomas « historique », est le premier
élément ; car il est clair qu'une fois admise la réalité de ces deux rapports,
il suit — dans la perspective thomiste — qu'ils sont dissemblables (puisque
saint Thomas rejette l'univocité) et cependant semblables (puisque
saint Thomas rejette la pure équivocité). Le R. P. Descoqs l'avait, tout le
premier, si bien compris, qu'il avait concentré le feu de ses batteries sur
le premier point, allant jusqu'à soutenir que le rapport Dieu: son Etre,
était purement fictif. Je devais donc établir que tel n'était point l'avis de
saint Thomas, et c'est pourquoi j'ai cité le texte : « Diversa habitudo, etc. »

Il est de toute évidence qu'ici le saint Docteur affirme : i° l'existence des
deux rapports ; 20 leur diversité. — Mais il se tait sur leur similitude
insiste le R. P. Descoqs. — Cela n'a aucune importance pour le cas présent,
puisque cette similitude, saint Thomas l'affirmera contre Maimonide. Ce

qui importe ici c'est de montrer que, d'après saint Thomas, la proportion
n'est pas fictive, comme le veut le R. P. Descoqs. Le fait même que le
texte insiste sur la dissemblance des rapports confirme la réalité de ceux-ci :

on ne peut parler de la dissemblance de choses inexistantes. Et c'est tout
ce que j'avais voulu prouver.

Le R. P. Descoqs a voulu terminer sa véhémente « Apologia », sur
une note plus irénique, en recommandant la lecture d'un de mes livres.
Je puis lui rendre la pareille sans aucune arrière-pensée. Son ouvrage plaira
beaucoup aux scolastiques non thomistes ; quant aux thomistes, ils ne
pourront ne pas rendre hommage à l'effort considérable que suppose la
composition d'un cours de cette envergure ; ils trouveront aussi un large
profit à le lire, non seulement à cause de la masse de renseignements intéressants,

mais surtout à cause des critiques antithomistes : ils auront assez
de sagesse pour faire abstraction de leur amertume, afin de ne voir que les

grands services qu'elles peuvent leur rendre, en les forçant à préciser et à

approfondir leurs positions. C'est donc avec sérénité et avec intérêt que nous
attendons le volume final de ce cours de théodicée.

M. T.-L. Penido.



Literarische Besprechungen 101

F. Märker. Typen. Grundlagen der Charakterkunde. Erlenbach-Zürich
und Leipzig, Eugen Rentsch Verlag. 122 SS.

Leib und Seele des Menschen bilden zusammen ein Ganzes. Daher
muß zwischen ihnen ein enges Wechselverhältnis bestehen. In der
Philosophie wird gefragt, ob dieses Verhältnis ein ursächliches sei, und wenn
ja, welche Art von Ursächlichkeit Leib und Seele aufeinander ausüben.
Die moderne Charakterologie hat eine andere Fragestellung. Ihr Problem
ist, ob und inwieweit die Seele auch ihren Charakter durch den mit ihr
zu einer Wesenseinheit verbundenen Körper offenbare. Nach thomistischer
Lehre ist die menschliche Seele dem Körper, in den sie von Gott
hineinerschaffen wird, genau angepaßt. Deshalb erkennt ein höheres Wesen,
das den aus den Eltern in das Kind übergehenden Stoff bis in seine
letzten Bestimmtheiten durchschaut, damit zugleich alle angeborenen
Charaktereigenschaften der Kindesseele. Uns Menschen ist eine so
umfassende Kenntnis der Körperformen niemals erreichbar. Darum werden
auch alle von diesen ausgehenden Charakterstudien immer Stückwerk
bleiben. Daß man in der Charakterologie die Menschen in « Typen »

zusammenfaßt, enthält schon ein Bekenntnis der UnVollkommenheit dieser
neuen Wissenschaft. Denn jeder Charakter ist etwas Einmaliges. Ein
Typus liegt zwischen Wesenheit und Individuum. Mit der Wesenheit
kommt er darin überein, daß auch er in vielen Einzeldingen verwirklicht
sein kann. Aber während die Dinge mit der gleichen Wesenheit ein Merkmal

aufweisen, das sich in keinem Ding mit einer anderen Wesenheit
findet, fehlt dem Typus ein solches besonderes Merkmal. Innerhalb
derselben Art von Dingen unterscheidet sich ein Typus von dem anderen
lediglich durch den Grad, in dem die eine und die andere Eigenschaft zur
Physiognomie des Ganzen beiträgt. So unterscheiden sich alle Menschen

vom Tier wesentlich durch das eine Merkmal der Vernunft ; nehmen wir
dagegen z. B. die beiden Typen des abstrakten und des konkreten Denkers,
so finden wir in dem ersten keine Eigenschaft, von der nicht auch der
andere etwas hätte. In den meisten Fällen wird die sichere Eingliederung
eines konkreten Einzelmenschen in einen bestimmten Typus dadurch in
Frage gestellt, daß in ihm eigentlich nichts besonders ausgeprägt erscheint,
oder aber, daß er « Typisches » aus entgegengesetzten Typen in sich
vereinigt. Nichtsdestoweniger wird man gerade vom Standpunkte der thomi-
stischen Philosophie aus jeden ernsten Versuch, das Verhältnis zwischen
Leib und Seele auch nach der charakterologischen Seite zu erforschen,
nur begrüßen, weil ihre Lehre, daß der Leib das Werkzeug der Seele sei,
durch derartige Untersuchungen immer wieder neu beleuchtet und
inhaltlich bereichert wird. Einen solchen, sehr wertvollen Beitrag liefert
auch Märker in seinem Buche « Typen ». Er unterscheidet im menschlichen
Charakter drei Grundkräfte, nämlich x. den Lebenserhaltungstrieb oder
Körpersinn, 2. die Ahnung oder Seele und 3. das Bewußtsein, das er in
Verstand und « Bewußtsein an sich » einteilt. Die Typen kommen dadurch
zustande, daß je nach dem Ausmaß, in dem diese drei Grundkräfte
vorhanden sind, bestimmte Eigenschaften und Begabungen besonders in den
Vordergrund treten. Das Ausmaß aber, in dem ein Mensch dieselben hat,



I02 Literarische Besprechungen

sucht M. aus den Formen des Vorder-, Mittel- und Hinterhauptes erkennbar
zu machen. Wichtig erscheint ihm besonders die hohe bzw. tiefe Lage
des Ohrloches sowie dessen Entfernung von der Peripherie des
Hinterhauptes und der Stirne. Am offensichtlichsten scheint ihm der Charakter
in der Stirne und der Nase zu Tage zu treten. Daher gibt er für deren
Beurteilung die eingehendsten Anweisungen. Hier zeigt M. eine
ungewöhnlich feine Beobachtungsgabe. Von den vielen, zum Teil sehr gut
herausgearbeiteten Unterscheidungen, die er hier macht, seien nur folgende
angeführt : Aktivität und Reaktivität oder angreifen und sich schützen,
Selbstbewußtsein und Objektbewußtsein, Empfänglichkeit für Eindrücke,
Gabe der Beobachtung und Fähigkeit die Eindrücke zu verarbeiten, analytische

und synthetische, abstrakte und konkrete Denkweise. Indem der
Verfasser diese Unterscheidungen an nicht weniger als 95 Abbildungen
veranschaulicht, regt er auch den zum Nachdenken an, der eine Zurück-
führung aller Charaktereigenschaften auf bloße Grundkräfte nicht für
genügend hält. Denn diese Unterscheidungen lassen sich alle ohne
Ausnahme ebenso gut machen, wenn man den Charakter nicht nur aus Kräften
zusammengesetzt sein läßt, sondern für diese Grundkräfte auch einen
substantiellen Träger annimmt. Erst dann erhält man eine befriedigende
Erklärung für die wundervolle Verbindung des Statischen und Dynamischen
im menschlichen Charakter.

Rom (S. Anselmo). Matthias Thiel O.S.B.

A. Wilmsen: Zur Kritik des logischen Transzendentalismus. (Forschungen
zur neueren Philosophie und ihrer Geschichte. Herausgegeben von Hans
Meyer. Band VI.) Paderborn 1935. 249 SS.

In dieser seiner Münchener Inauguraldissertation formuliert Wilmsen
das Problem des logischen Transzendentalismus (5) « in der Doppelfrage

: Wird der Urteilsgedanke, der zeitunbezogene, ideelle, logische
Sinn vom Urteilsakt, dem zeitlichen, realen, psychischen Vorgang gebildet
und gesetzt, oder wird der Urteilsgedanke vom Urteilsakt als ein irgendwie

vorhandenes und für sich bestehendes, aber nicht näher zu
bestimmendes logisches Etwas intendiert und erfaßt # Die Aufgabe, die sich
W. gestellt hat, besteht also darin, das Verhältnis zwischen UrteilsaAf
und Urteilsgedanke möglichst genau zu bestimmen. Aus der Form der
Fragestellung ist schon hinreichend klar ersichtlich, daß der Verfasser
zwischen Urteilsakt und Urteilsgedanken einen sachlichen Unterschied
annimmt. Der Urteilsgedanke ist dasselbe, was Bolzano in seiner
Wissenschaftslehre « Satz an sich » nennt. Deshalb setzt sich W. an erster Stelle
mit dieser « Satz-an-sich-Theorie » Bolzanos auseinander. Er betrachtet
sie zuerst in sich, sodann vergleicht er sie mit den Ansichten Akos von
Paulers und Rickerts über den Urteilsgedanken oder den Satz an sich,
und drittens stellt er sie der cogitatio possibilis bei Leibniz gegenüber.
Dieses erste Kapitel, das mit dem Nachweis schließt, daß Bolzano wirklich

einen logischen Transzendentalismus gelehrt hat, das will sagen eine
uneingeschränkte Selbständigkeit des Urteilsgedankens gegenüber dem



Literarische Besprechungen 103

Urteilsakt, ist wohl das beste in der ganzen Untersuchung. Es legt nicht
nur Zeugnis ab von dem tiefen wissenschaftlichen Ernst seines Verfassers,
sondern es befriedigt auch am meisten durch seinen Inhalt.

Gegen den logischen Transzendentalismus vertritt W. im zweiten
Kapitel eine Abhängigkeit des Urteilsgedankens vom Urteilsakt in der
Weise, daß dabei nicht bloß an eine logische Relation von Grund und
Folge zu denken ist, sondern an eine ontologische von Ursache und
Wirkung (51). Denn « der Urteilsakt ist das principium existendi und das
principium essendi des Urteilsgedankens oder der Urteilsgedanke ist
seinem Dasein und seinem Sosein nach vom Urteilsakt abhängig » (73).
Bei Gott ist diese Abhängigkeit des Gedankens vom Denkakt eine absolute,
beim Menschen dagegen nur eine begrenzte. W. spricht nur vom menschlichen

Erkennen. Deshalb ist das dritte Kapitel seiner Untersuchung,
das von der Unabhängigkeit des Urteilsgedankens gegenüber dem Urteilsakt

handelt, die notwendige Ergänzung des zweiten. « Der Urteilsgedanke
ist von einem urteilenden realen seelischen Subjekt [nur] abhängig,
sofern er Ausdruck eines behauptende Akte setzenden realen seelischen
Subjektes ist. Und damit soll gesagt sein, daß das behauptende reale
Subjekt zwar eine notwendige, aber nicht auch eine hinreichende Bedingung
für die Bildung eines Urteilgedankens ist. Der Urteilsgedanke ist
von einem realen seelischen Subjekt unabhängig sofern er vermöge
und auf Grund seines logischen Gehalts einen intentionalen Sachverhalt
setzt und entwirft » (89). Auch in diesen beiden Kapiteln äußert W.
manchen wertvollen Gedanken. Wenn er sein Ziel noch nicht ganz erreicht
hat, und auch in seiner eigenen Lösung des Problems noch Fragen
unbeantwortet bleiben, so ist das leicht begreiflich. Hier handelt es sich um
eine Lebensaufgabe. In seiner Darlegung des Verhältnisses zwischen
Urteilsgedanken und Urteilsakt vermißt man eine klare Unterscheidung
der Ursachen. Denn dieses Abhängigkeitsverhältnis ist bei einer
Wirkursache ein ganz anderes als bei einer Formalursache. Sobald man daher
von einer ontologischen Abhängigkeit spricht, genügt es nicht zu sagen,
diese Abhängigkeit sei « eine ganz einzigartige » (51). Hier muß weiter
geforscht werden, worin diese Einzigartigkeit liege. Einen zweiten Punkt,
der nicht ganz befriedigt, bildet Wilmsens Bestimmung des Logischen.
Er bezeichnet mit seinem Lehrer Alexander Pfänder die menschlichen
Gedanken als das besondere Gegenstandsgebiet der Logik. Das kann man
sagen, aber es bedarf einer genaueren Bestimmung, wie die menschlichen
Gedanken Gegenstand der Logik sind. Wilmsen selbst unterscheidet in
den Gedanken eine doppelte Beziehung : auf Grund der ersten sind sie
auf den Urteilsakt hingeordnet, und auf Grund der anderen bleiben sie
in stetiger Verbindung mit ihrem Gegenstand. Außer diesen zweien
spricht aber Pfänder in seiner Logik (Halle 1929 2, 14 f.) noch von einer
dritten Beziehung der Gedanken, nämlich zueinander. Daher muß genauer
bestimmt werden, nach welcher dieser drei Beziehungen die Gedanken
eigentlicher Gegenstand der Logik sind. Die Beziehung der Gedanken
zu den sie denkenden Akten ist von vorneherein ausgeschaltet, da sonst
die Logik nur ein Teil der Psychologie wäre. Auch die Beziehung der



104 Literarische Besprechungen

Gedanken auf ihren Gegenstand kann nicht der eigentliche Gegenstand
der Logik sein, da diese das Forschungsgebiet der Kriteriologie ist. Es
bleiben also nur die Beziehungen der Gedanken untereinander als Gegenstand

der Logik. Da indessen die Gedanken wesentlich auf einen Gegenstand

hingerichtet sind, kann auch ihre Beziehung zueinander unmöglich
frei sein von jeder Abhängigkeit von der Ordnung ihrer Gegenstände.
Man muß allerdings wohl unterscheiden zwischen dem unmittelbaren
und dem mittelbaren Gegenstand eines Gedankens. So ist der unmittelbare

Gegenstand des Gedankens « Mensch » nicht ein bestimmtes
Individuum, sondern der Mensch im allgemeinen. Wenn ich daher daran
denke, daß Titus ein Mensch ist, so denke ich beim Gedanken « Mensch »

nur mittelbar an einen bestimmten Einzelmenschen. Die Ordnung der
Gedanken untereinander ist wesentlich abhängig von der Ordnung ihrer
unmittelbaren Gegenstände. Deshalb werden diese in der traditionellen
Philosophie geradezu « objektive » Gedanken benannt. In der Ordnung
dieser objektiven Gedanken sieht die thomistische Schule das eigentliche
und unmittelbare Gegenstandsgebiet der Logik. So erst wird die
Unabhängigkeit auch des subjektiven Urteilsgedanken vom Urteilsakt recht
verständlich.

Im letzten Kapitel zeigt W., wie der logische Transzendentalismus
seine Wurzeln in der Transzendentallogik Kants hat. Deshalb schließt
er seine Arbeit mit einer eingehenden Prüfung der Urteilstheorie Kants,
deren Grundirrtümer er wieder mit viel Scharfsinn aufdeckt.

Alles zusammenfassend, scheint uns Wilmsens Dissertation wert,
jedem, der sich für das Problem des logischen Transzendentalismus interessiert,

warm empfohlen zu werden. Unsere kritischen Bemerkungen zu
seinem eigenen Lösungsversuch des Problems sollen das Vertrauen auf
seine Zuverlässigkeit in der Darstellung fremder Ansichten in keiner Weise
herabsetzen. Seine Kritik ist zwar hie und da etwas jugendlich
temperamentvoll, aber das tut seiner Objektivität keinen wesentlichen Eintrag.

Rom (S. Anselmo). Matthias Thiel O. S. B.

Dogmatik.

C. Dillenschneider, C. SS. R. : La Mariologie de S. Alphonse de

Liguori. I. Vol. : Son influence sur le renouveau des doctrines Mariales
et de la piété catholique, après la tourmente du Protestantisme et du
Jansénisme (xvu-406 pp.). II. Vol. : Sources et synthèse doctrinale (vin-
308 pp.). Fribourg (Suisse), Studia Friburgensia. 1931-1934.

Dem Werke, das uns in zwei Bänden unter einem einheitlichen Titel
vorhegt, scheint bei Abfassung des ersten Bandes noch nicht der ganze,
jetzt ausgeführte Plan zu Grunde gelegen zu haben, denn im ersten Band
deutet weder der Titel noch die Vorrede an, daß dem geschichtlichen ein
systematischer Teil über die Mariologie des hl. Alphons folgen solle. Das
mag auch der Grund sein, daß einige Wiederholungen und Unebenheiten



Literarische Besprechungen 105

in der Anordnung des Stoßes, die sonst hätten vermieden werden können,
eingetreten sind. Wir beeilen uns aber beizufügen, daß wir die Erweiterung

des ursprünglichen Planes dennoch dankbarst begrüßen. Ist doch
auf diese Weise der katholischen Wissenschaft eine gründliche und
zuverlässige Kenntnis der Bedeutung des hl. Alphons für die Mariologie
sehr erleichtert worden. Bessere Kenntnis aber bedeutet in diesem Falle
höhere Wertschätzung.

Der erste Band zeigt uns, welche Stellung der hl. Alphons einnimmt
in der Entwicklung der katholischen Mariologie und der Marienverehrung
nach den Stürmen der Glaubensspaltung und des Jansenismus. Es ist eine
Schlüsselstellung : der heilige Lehrer bildet für die Mariologie (für die
katholische Moralwissenschaft dürfte ja Ähnliches zu sagen sein) den
Abschluß einer Bewegung der Geister seit dem XVI. Jahrhundert und den
Ausgangspunkt einer neuen Entwicklung, die noch heute nicht
abgeschlossen ist, die aber ihrem Sachgehalt nach nur die treue Fortsetzung
der kirchlichen Überlieferung ist.

Der erste Band beschäftigt sich in der Hauptsache mit der Bewegung
bis auf Alphons. Ein erster Teil schildert die Gegner der aus dem Mittelalter

herkömmlichen Marienverehrung : Erasmus, Luther, Calvin, die
Jansenisten. Die Letzteren bedienten sich in ihrem heimtückischen Kampf
besonders des Werkes eines deutschen Convertiten Adam Widenfeldt :

Monita salutaria B. Mariae V. ad cultores suos indiscretos (1673). Auch
der gelehrte, aber theologisch zu wenig bewanderte Muratori trat als
Gegner der Verehrung der unbefleckt Empfangenen und ihrer allgemeinen
Mittlerschaft auf. Die verderblichen Wirkungen dieser Tendenzen werden
für Deutschland, Frankreich, Italien, Belgien, Holland, England eingehend
nachgewiesen.

Aber die Wächter Sions schliefen nicht. Der zweite Teil führt eine

große Schar von eifrigen Verteidigern der Verehrung der Gottesmutter
vor Augen, Controversisten wie Petrus Canisius, Bellarmin, Abelly, Crasset,
Boudon, Bossuet, Bourdaloue, Van Ketwigh ; Theologen wie Suarez, Novato,
Petavius, Raynaud, Vega, Rhodes, Contenson etc. Die geistlichen Schriftsteller

werden in drei Gruppen vorgeführt : jene, die in der Weise der
mittelalterlichen Überlieferung sich mehr an das Gefühl und die Einbildungskraft

wenden — an ihrer Spitze steht, alle überragend, der hl. Franz von
Sales — ; jene, die zwar in der hergebrachten Gedankenwelt sich bewegten,
aber sich mehr an den Verstand wenden — ihre berühmtesten Vertreter
sind die hl. Laurentius von Brindisi und Paul Segneri S. J. —; endlich jene
der mystischen Schule des Oratoriums, Berulle, Olier, der hl. Eudes und
der sei. Grignon von Montfort. Die Darstellung der Gesinnung all dieser
Männer bietet ein Bild blühenden Geisteslebens von hoher Schönheit.

Der dritte Teil des Werkes zeigt nun eingehend, wie der hl. Alphons
als Controversist, als Theologe und eminenter Geistesmann alle die
genannten Richtungen in sich vereinigte und ihr Bestes in dem goldenen
Buche Le Glorie di Maria niederlegte. Zuerst wird seine Entstehung und
außerordentlich schnelle Verbreitung in Italien, Frankreich, Deutschland,
Belgien, Holland und England geschildert. Es charakterisiert sich sodann



io6 Literarische Besprechungen

gegenüber Muratori als eine Verteidigung der unbefleckten Empfängnis
Maria und ihrer allgemeinen Mittlerschaft in der Austeilung der Gnaden.
Die Lehre von der unbefleckten Empfängnis sieht Alphonsus besonders
begründet durch die allgemeine Überzeugung der Gläubigen, den sensus
fidelium, und durch die vorgeschriebene Festfeier in der Gesamtkirche.
In der Beurteilung der nota theologica, der theologischen Sicherheit dieser
Lehre, zeigt der hl. Alphons eine stets zunehmende Zuversicht : sententia
pia et communis, moraliter certa et proxime definibilis, catholica doctrina,
schließlich : « bene de fide tenere possumus, praeservationem esse de
fide » (S. 299 f.).

In der Begründung der allgemeinen Gnadenvermittlung Mariä stützt
sich Alphons, ohne den consensus fidelium zu übersehen, vorzüglich auf
die Mitwirkung Mariä beim Werk der Erlösung, ihr Mitopfern beim
Erlösungsopfer Christi. Die Lehre selbst gilt dem hl. Kirchenlehrer als
communis inter theologos, communissime inter catholicos, als doctrina
vera et catholica (S. 327).

Gegenüber der übertriebenen Strenge der Jansenisten ist die Mario-
logie des hl. Alphons ein heilsames Gegenmittel geworden. Besonders
die Glorie di Maria wurden ein Trostbuch für die Gläubigen, eine
Aufmunterung zum rechten Gebet, dem großen Mittel des Heiles. Hier stellt
der Verfasser auch das Verhältnis des Gebetes zur Gnadenlehre beim
hl. Alphons dar (S. 347 ff.). Trotz der Auktorität P. Marfn-Solas (S. 349,
Anm.) ist die gratia sufficiens orationis, die ohne weitere Hilfe Gottes
wirksam und schließlich entscheidend für die Seligkeit wird, mir
unverstanden geblieben. Die wohlgeordnete Marienverehrung verlangt nach
dem hl. Alphons Anrufung und Nachahmung : welches ist die entsprechende

Stellung der beiden Arten der Verehrung Erasmus, Luther,
die Jansenisten, selbst auch Muratori in gewissem Sinn, antworten : zuerst
Nachahmung, an zweiter Stelle Anrufung ; Alphons : die Nachahmung
ist freilich das an sich Vollkommenere, die Anrufung aber das Notwendigere,
um zur Nachahmung zu gelangen.

Das Angeführte genügt freilich nicht, um einen vollen Einblick in
den reichen Inhalt dieses I. Bandes zu geben. Er ist ein bedeutender
Ausschnitt aus der Geschichte der Mariologie seit dem XVI. Jahrhundert.
Ein Ausschnitt: der Verfasser blickte eben auf das, was für die
Vorgeschichte der alphonsischen Mariologie bedeutungsvoll war ; da kam in
erster Linie Frankreich und Italien in Betracht. Eine allgemeine Geschichte
dieses Traktates dürfte auch z. B. die Schweiz nicht ganz übergehen, wo
Männer wie die Äbte Coelestin Sfondrati von St. Gallen und Augustin
Reding von Einsiedeln auch als Controversisten eifrig für die Ehre der
Gottesmutter eintraten. Vgl. z. B. die solide Abhandlung Redings über
die katholische Lehre von der unbefleckten Empfängnis Mariä gegen den
Zürcher Prädikanten Heidegger in seinem Werk : Oecumenici Tridentini
Concilii veritas inextincta, Einsidl. 1676, t. III p. 231-298. Was aber in
den Rahmen seines Planes gehörte, hat der Auktor mit reicher
Quellenbenutzung und Quellenangabe, mit besonnenem, wahrheitstreuem Urteil
dargeboten und so das Beste getan, um seinem verehrten Stifter die



Literarische Besprechungen 107

Anerkennung zu sichern, die ihm gebührt, der einflußreichste und
zuverlässigste Mariologe der neueren Zeiten zu sein.

Der zweite Band ist dazu angetan, diesen Eindruck zu bestärken.
Sein Untertitel : Sources et Synthèse Doctrinale, bezeichnet die zwei Teile :

die Quellen der Mariologie des Heiligen und das Lehrsystem derselben.
Als Quellen der « Herrlichkeiten Mariä » erscheinen : die Heilige Schrift

und die Überlieferung, wie sie sich darbietet in der Lehre der Väter und
Theologen, der lex orandi und dem consensus fidelium. Was über die
Benützung dieser Quellen durch den heiligen Kirchenlehrer gesagt ist,
offenbart ein so abgeklärtes, ruhiges und bei aller gebührenden Ehrfurcht
doch kritisches Urteil, daß es unwillkürlich Zustimmung erzwingt. Wer
unvoreingenommen die 50 Seiten liest, die dieser Frage gewidmet sind,
wird von dem Mißtrauen gegen die Glorie di Maria geheilt sein, dem
man auch bei Katholiken begegnen kann, als sei das Werk unkritisch,
unzuverlässig. Auch an den Privatoffenbarungen und Wundererzählungen
wird er sich nicht stoßen, denn sie bilden für den heiligen Kirchenlehrer
nicht die Grundlage seiner dogmatischen Lehre, sondern mehr ein erbauliches

Ornament. Besonders sei in diesem Abschnitt hingewiesen auf die
Ausführungen über den christlichen Sinn (S. 32-38).

Der zweite Teil stellt ein System der alphonsischen Mariologie dar.
Der heilige Lehrer hatte in erster Linie nicht Wissenschaft, sondern
Seelsorge im Auge bei der Herausgabe seiner « Herrlichkeiten Mariä », darum
wählte er auch nicht eine systematische, sondern eine volkstümliche
Einteilung im Anschluß an das Salve Regina, die lauretanische Litanei, die
Marienfeste des Kirchenjahres. Es zeigte sich aber, daß unter dieser Form,
unter Beiziehung anderer kleinerer Abhandlungen, der Stoff eines recht
vollständigen, systematischen Traktates vorlag, der nur der wissenschaftlichen

Einordnung bedurfte.
Das vom Verfasser bevorzugte System ist nun kurz gefaßt folgendes :

ein Abschnitt A behandelt die erhabene Sendung Mariä 1. als Mutter Gottes
und 2. als Mittlerin des Menschengeschlechts ; der Abschnitt B schildert
dann die Gnadenausstattung Mariä, nämlich 1. die Privilegien ihrer Seele
und 2. ihres Leibes ; ein kurzer Abschnitt C bespricht dann zum Schluß
noch die Lehre des hl. Alphons über unsern schuldigen Kult gegenüber
der Gottesmutter,

Vielleicht ließe sich über Einzelheiten in dieser Systematisierung
rechten. So scheint mir die Aufstellung zweier Fundamentalprinzipien
(S. 56-61) für die Einheit der Synthese gefährlich zu sein ; warum nicht
ein einziges Prinzip : die Sendung Marias war, Mutter Jesu, d. h. des

Erlösergottes zu sein Aber im Ganzen ist der gewählte Rahmen gewiß
passend für die Einordnung aller Lehren der Mariologie. Wie viele Fragen
ordnen sich z. B. sinngemäß dem Abschnitt von den Privilegien der Seele

Marias unter : die unbefleckte Empfängnis, die Freiheit von der Begier-
lichkeit, die Anfangsgnade, die Frage über Marias Vernunftgebrauch von
der ersten Heiligung an, vom geistlichen Fortschritt und dem Höhepunkt
der Vollendung in der Gnade. Überall ist genau die Fragestellung des
hl. Alphons bestimmt, sind die Beweise untersucht, die er für seine Ent-



io8 Literarische Besprechungen

Scheidungen anführte, ihre Beweiskraft und der Grad der Sicherheit, den
er den einzelnen Lehren beilegte. Bei der wahrheitstreuen, echt
wissenschaftlichen Arbeitsweise P. Dillenschneiders haben wir also in seinem
Werk einen vollständigen mariologischen Traktat, dessen Seele und Inhalt
die Lehre des hl. Alphons ist. Ja, wir haben noch mehr ; denn diese Lehre
erscheint nicht als isolierte Größe, sondern die einzelnen Probleme und
Thesen sind in Zusammenhang gebracht mit der voraufgehenden
katholischen Überlieferung, aber auch mit den nachfolgenden Zeiten und ihren
Fragestellungen bis auf die Gegenwart. So ist das Werk wie aus dem
Gesichtspunkt ernster Wissenschaftlichkeit, so auch aus dem der Aktualität,

allen Dankes und bester Empfehlung wert.

Stift Einsiedeln. P. Meinrad Benz O. S. B.

B. Poschmann : «Mysteriengegenwart» im Licht des hl. Thomas.
Sonderabdruck aus der Theologischen Quartalschrift 1935, S. 53-1x6.

Die Frage der « Mysteriengegenwart » hat durch die neuere liturgische
Bewegung in weiten Kreisen großes Interesse gefunden. Auch im « Divus
Thomas » sind darüber schon wiederholt Artikel erschienen, so besonders
die scharfsinnigen und vielbeachteten Abhandlungen des hochw. Kanonikus
Dr. G. Rohner : « Meßopfer — Kreuzesopfer » im Jahrgang 1930, S. 3-17
und 144-174. Die Frage ist aber immer noch im Fluß, und so dürfte ein
kurzer Bericht über die Stellungnahme Dr. Poschmanns im oben genannten
Artikel der Theol. Quartalschrift nicht unwillkommen sein.

Poschmann beschränkt sich darin im Wesentlichen auf die Frage,
welches die Lehre des hl. Thomas dem Problem gegenüber sei. Er
anerkennt unumwunden, daß der Heilige in seiner Summe den Sakramenten
eine physische, nicht bloß moralische Instrumentalursächlichkeit zuschreibt.
Und zwar sind die Sakramente (und das hl. Meßopfer) instrumenta separata,
die Menschheit Christi aber mit all ihren Heilstaten, besonders ihrem Leiden,
ist instrumentum coniunctum divinitatis. Aber nun erhebt sich die Frage :

« Wie wird der räumlich-zeitliche Abstand überbrückt, wenn die vor
1900 Jahren erfolgte Opfertat auf Golgatha sich heute irgendwo auf der
Erde beim Vollzug eines Sakraments physisch (per efficientiam)
auswirken soll » (S. 61). Da scheiden sich nun die Geister. P. Odo Case!,
Rohner und andere antworten mit der Mysteriumgegenwart, was besagen
will, « daß in dem Mysterium wesensmäßig Heilstatsachen, die geschichtlich

der Vergangenheit angehören, durch den Vollzug des heiligen Ritus
nicht nur symbolisch dargestellt, sondern wieder wirkliche Gegenwart
werden » (S. 52). Die physische Wirksamkeit des instrumentum separatum,
des Sakramentes, setzt voraus die physische Wirksamkeit des instrumentum
coniunctum, der Menschheit oder des Leidens Christi ; diese aber kann
nicht physisch wirken ohne ihre Gegenwart. Im letzten Satz nun sieht
Poschmann einen Hauptirrtum in der ganzen Frage. Die Sakramente
wirken nach dem hl. Thomas physisch als instrumenta separata der
Menschheit Christi ; das setzt die Wirksamkeit des instrumentum coniunc-



Literarische Besprechungen 109

tum voraus, aber keineswegs seine zeitliche Gegenwart. Denn die Menschheit

Jesu Christi wirkt als instrumentum divinitatis « per contactum
divinae virtutis über Zeit und Raum hinweg » (S. 70). « Die virtus divina
ist das Medium, das die räumliche und zeitliche Entfernung des Sakraments
von der Menschheit Christi als seiner Wirkursache überbrückt. Der
Gedanke, daß die Heilstaten Christi selber irgendwie in mystischer Weise,
aber wahrhaft gegenwärtig werden müßten, liegt dem hl. Thomas
vollkommen fern » (S. 64). Poschmann beruft sich besonders auf S. Th. III
q. 56 a. x ad 3, wo der hl. Thomas dem Einwurf entgegentritt, die
Auferstehung Christi könne nicht die (instrumentale) Wirkursache der
allgemeinen Auferstehung sein, weil der nötige körperliche Kontakt fehle.
Thomas antwortet darauf : « Humanitas Christi, secundum quam resur-
rexit, est quodammodo instrumentum divinitatis ipsius et operatur in
virtute eius. Et ideo sicut alia quae Christus in sua humanitate fecit et
passus est, ex virtute divinitatis eius sunt nobis salutaria, ita et resurrectio
Christi est causa efliciens nostrae resurrectionis virtute divina, cuius
proprium est mortuos vivificare ; quae quidem virtus praesentialiter attingit
omnia loca et tempora ; et talis contactus virtualis suflicit ad rationem
huius efficientiae ». Zu den andern Heiligungsmitteln, die Christus in seiner
Menschheit durch sein Tun und Leiden uns bereitet, gehören ohne Zweifel
die Sakramente. Poschmann verweist auf III 62. 4, 5 ; 66. 1, 2 ; 78. 5.
So kennt also der hl. Thomas, nach Poschmann, nur eine virtuelle Gegenwart

der Menschheit Christi in den Sakramenten. Die Sakramente ver-
sinnbilden und bewirken werkzeuglich die Heiligung, sie versinnbilden
aber bloß deren Ursache, das Leiden Christi. « Die Aufgabe der Sakramente
kann also nur sein, die Ursache der Heiligung zu versinnbilden, nicht zu
bewirken. Wohl aber ist es der Zweck des Sakraments, den Effekt der
Heiligung zu bewirken » (S. 70).

Damit ist der Grund gelegt für das richtige Verständnis der Lehre
des Aquinaten von der Messe als repraesentatio passionis Christi. Casel
und Poschmann stimmen mit Vonier darin überein, daß nach Thomas
die Messe « ein sakramentales Opfer » sei, das Kreuzopfer in sakramentaler
Darbringung. Aber Casel versteht das so, daß Christi Passion in geheimnisvoller

Weise in der Messe wirklich gegenwärtig werde. Poschmann sieht
bei Thomas in der Messe eine sakramentale Versinnbildlichung des Kreuzopfers

mit Austeilung von dessen Früchten. In diesem Abschnitt untersucht

der Breslauer Theologe den Sinn des repraesentare Christum passum,
repraesentatio passionis und dgl. Casel hat darunter seine Mysteriengegenwart,

die wirkliche Gegenwärtigsetzung des Leidens Christi
verstanden, Poschmann sieht darin nur eine sinnbildliche Darstellung,
Bezeichnung, sakramentale Erinnerung an das einmalige und vergangene
Kreuzesleiden. « Das 'immolari in sacramento' besteht eben darin, daß
von der Passion Christi, der 'vera eius immolatio' in der sakramentalen
Feier eine 'imago' oder ein 'exemplum' geboten wird, das die Wirkung
des Leidens Christi dem Menschen zuführt» (S. 75 f.). «Dies Sakrament
ist ein Zeichen der Passion Christi und nicht die Passion selbst » ; 4. Sent.,
dist. 12 q. 1 a. 3 q. 1 ad 2.



110 Literarische Besprechungen

« Die repraesentatio (passionis Christi) besteht darin, daß vi sacramenti
der wahre Leib und das wahre Blut Christi getrennt von einander real
vergegenwärtigt werden und dadurch Christi Passion in denkbar höchster
Weise bildlich darstellen ». Wo ist aber dann die zum wahren Opfer
erforderte Destruktion Nach Casel ist sie gegeben, indem die Passion
«ebenso real praesens wie der Leib Christi» ist (S. 89). Eine neue
Opferhandlung Christi sei mit der Einheit des christlichen Opfers unverträglich
und darum könne nur die reale Gegenwärtigsetzung der historischen
Opfertat die Eucharistie zum wahren und eigentlichen Opfer machen.
Mit dieser Erklärung stimmt die Auffassung der thomistischen Lehre von
Seiten Poschmanns insofern überein, als auch er, im Gegensatz zur fast
allgemeinen Ansicht der neueren Theologen, leugnet, « daß Christus in
jeder Messe nicht nur remote, sondern auch proxime, unmittelbar, also
in seinem jetzigen verklärten Zustand einen Opferakt setzt» (S. 89 f.).
Nein, Christus wirkt zwar in jeder Messe als agens principalis durch den
Priester als agens instrumentalis die Konsekration, aber nicht durch einen
neuen Akt, nicht durch Vergegenwärtigung des Kreuzesleidens, sondern
durch jenen Akt, durch den Christus bei der Einsetzung der Eucharistie
den Priestern und ihren Konsekrationsworten für alle Zeit die instrumentale

Kraft verliehen hat, den Leib und das Blut des Herrn ex vi sacramenti
getrennt gegenwärtig zu setzen und so sakramental das Kreuzopfer
darzubringen. « Es ist ein Opfer « in sacramento », nicht in natura » (S. 32).
Es « hat in der Messe die sakramentale Versinnbildung des Opfers Christi
die Kraft dieses Opfers ». Die « sakramentale Schlachtung » auf dem Altar
hat die Kraft der wirklichen Schlachtung auf Golgatha, ist die von der
göttlichen Weisheit und Liebe geschaffene Form, in der der Herr das ein
für allemal in natura vollzogene Opfer seines Fleisches und Blutes immer
wieder für unsere täglichen Bedürfnisse dem Vater darbringt» (S. 98).

So ist die Messe ein und dasselbe Opfer mit dem Kreuzesopfer der
Opfergäbe, nicht aber der Opferhandlung nach. Als sakramentales Opfer
ist es kein selbständiger Heilsakt, sondern « Abbildung » des geschichtlichen

Opfers. « Die Opîeihandlung vollzieht sich nicht in der wirklichen,
sondern in der sakramental versinnbildeten oder repräsentierten Trennung
von Leib und Blut des Herrn », fällt also keineswegs mit der
Opferhandlung am Kreuze zusammen.

Das sakramentale Opfer ist aber nicht bloß Abbild, sondern auch
Anteilnahme, participatio am Kreuzesopfer, an den Früchten der Gnaden,
der Sühne, der latreutischen Kraft, für den Priester und für das Volk,
das zwar im äußern Opfern nicht tätig mitwirkt, wohl aber am innern
Opfer und an der Opferspeise. « Wir machen uns in der Messe je nach
dem Maße unserer Devotion die Anbetung, Sühne und Bitte zu eigen,
die Christus am Kreuz für alle geleistet hat, und empfangen entsprechend
die Frucht seines blutigen Opfers» (S. no).

S. in f. faßt Poschmann den Unterschied und die Verwandtschaft
seiner Auffassung von der Casels in die Worte zusammen : « Das Mysterium
vergegenwärtigt durch das Symbol nicht die Heilstat an sich, wohl aber
in ihrer Wirkkraft. Aber auch so bleibt ihm ungeschmälert die ganze



Literarische Besprechungen III
Bedeutung für Liturgie und Leben, die Casel ihm beilegt ». So könne er,
unter genannter Korrektur, Casels « Mysterienlehre » weithin seine
Zustimmung geben und anerkenne durchaus ihr großes Verdienst um ein
vertieftes Verständnis der Liturgie und besonders des Meßopfers.

Dieses Verdienst ist auch Poschmann in seiner vorliegenden Abhandlung

zuzuerkennen. Gewiß ist in einer so vielumstrittenen Frage damit
noch nicht das letzte Wort gesprochen. Namentlich jene Theologen,
welche die physische Wirksamkeit der Sakramente in Abrede stellen,
werden Poschmann ihre Zustimmung versagen. Für jene aber, die mit
Thomas die physische Wirksamkeit festhalten, bedeuten seine Ausführungen

doch wohl einen Schritt vorwärts im Verständnis des hl. Thomas
in seiner Lehre von den Sakramenten und besonders eine Vertiefung
seiner Lehre vom heiligen Meßopfer. Diese Überzeugung ist der Grund
vorliegender ausführlicher Berichterstattung.

Stift Einsiedeln. P. Meinrad Benz O. S. B.

1. Matthias Joseph Scheeben, 1835-1935. Festschrift des Collegium
Germanico-Hungaricum. Rom 1935. 109 S.

2. Matthias Joseph Scheeben, der Erneuerer katholischer
Glaubenswissenschaft. Herausgegeben vom Katholischen Akademikerverband. Mainz
1935. 141 S.

1. Bei Gelegenheit der Hundertjahrfeier der Geburt eines seiner
berühmtesten Alumnen gibt das Collegium Germanicum eine handliche,
von jetzigen Alumnen verfaßte Gedenkschrift heraus. Sie enthält drei
Beiträge : eine allgemeine Darstellung und Würdigung von Scheebens
Leben und Schaffen, in lateinischer Sprache, von Dr. Franz B. König ;

eine Abhandlung von Dr. Heribert Schauf über die Lehre von der Ein-
wohnung des Heiligen Geistes, bei Karl Passaglia und Klemens Schräder;
eine weitere von Dr. Alfred Eröß über die Herrlichkeiten der göttlichen
Gnade (Scheebens Gnadenlehre in ihrer ersten Fassung). Dr. Franz B.
König gibt zuerst eine gedrängte Skizze des Lebenslaufes des Gefeierten,
fügt eine chronologische Übersicht seiner hauptsächlichen Schriften und
Werke bei und geht nach einigen kurzen Bemerkungen über den Stand
der katholischen Dogmatik zu Scheebens Zeiten an die Darlegung des
besondern Charakters der Methode und Leistung des letzteren heran.
Eine eingehendere Würdigung wird den « Mysterien des Christentums »

sowie dem « Handbuch der katholischen Dogmatik » zuteil. Den Schluß
bildet ein Abschnitt über die Größe der Persönlichkeit Scheebens als Sohn
der Kirche und Priester. Das Ganze atmet eine warme Begeisterung für
den berühmten Theologen, dessen Eigenart und Stärke gut erfaßt werden.
Schade, daß so manches Gute in arg schwerfälligem, unbeholfenem Latein
und mit der Belastung zahlreicher Druckfehler gesagt ist.

Die Abhandlung von Heribert Schauf stellt einen wichtigen Beitrag
zu einer Art Quellenkunde für die Ideen Scheebens dar. Bekanntlich
zählt zu den hauptsächlichen Sonderlehren des großen Dogmatikers von



112 Literarische Besprechungen

Köln seine Auffassung über die Einwohnung des Heiligen Geistes in der
Seele des Gerechten. Scheeben sieht darin mehr als eine bloße sog.
Appropriation, er will dem Heiligen Geist eine Einwohnung zugeschrieben
wissen, die real verschieden wäre von jener der zwei ersten göttlichen
Personen. Hier wird nun gezeigt, wie diese Ansicht von Passaglia und
Schräder, deren Hörer Scheeben am Collegium Romanum war, vertreten
wurde. Besonders wertvoll ist die Arbeit durch die sorgfältigen und
ausführlichen Belege für Passaglia aus einem bloß lithographisch vorhandenen
Werk über die Gnade. Auch in der Analyse und Zusammenfassung sind
dieser Abhandlung hohe Qualitäten eigen. Die Absicht des Verf., in einer
weiteren Arbeit « das mehr oder minder unbekannte Schaffen Passaglias
und Schräders, das Verhältnis der beiden Theologen zu Franzelin, Cercià,
Kleutgen ...» zu beleuchten, muß lebhaft begrüßt werden. S. 47, Z. 2

ist statt « übernatürliche » wohl « natürliche » zu lesen.

Der Aufsatz von Alfred Eröß hat sich die Darlegung von Scheebens
Gnadenlehre in ihrer ersten Fassung an Hand des Buches « Die Herrlichkeiten

der göttlichen Gnade » zum Ziele gesteckt. Dabei soll auch das
Verhältnis zu den Hauptquellen aufgewiesen werden. Es ist zuerst die
Rede vom Sinn der Gnade, darauf von ihrem Wesen, in einem dritten
Abschnitt von der Gnade und den Geheimnissen, sodann von der uner-
schaffenen Gnade, zum Schluß von der wirklichen Gnade. Gründlich,
gewandt, bietet der Verf. eine Synthese und Beurteilung dieser
hochstehenden Jugendarbeit Scheebens, bei der durch ein, man möchte sagen
glückliches, Mißgeschick statt der zuerst beabsichtigten Ubersetzung des
Buches Nierembergs über die Gnade ein im großen Ganzen selbständiges
Werk erwuchs, das durch und durch den Stempel des Genius Scheebens

trägt. Treffend wird hier unter anderm die besondere Auffassung des

Kölner Professors vom Wesen und von den Wirkungen der heiligmachenden
Gnade herausgestellt. Man sieht, zu welcher Vertiefung unseres Denkens
über die Gnadenwirklichkeit und zu welch lebendiger Wertschätzung
derselben Scheeben führen kann.

2. Die zweite Festschrift enthält, außer einer Einführung von F. X.
Münch, einem Nekrolog auf Scheeben aus « Kölner Volkszeitung » vom
28. Juli 1888 und einem Nachwort, in teilweiser Erweiterung die drei
Vorträge, die bei der Scheebengedenkfeier zu Köln am 10. und 11. März 1935
gehalten wurden. Die Feier veranstaltete der katholische Akademikerverband,

die Vorträge stammen von anerkannten Fachgelehrten : den
Professoren Dr. M. Schmaus, Prälat Dr. M. Grabmann, Dr. Karl Feckes.

Schmaus spricht über die Stellung Scheebens in der Theologie des

19. Jahrhunderts. Die Bedeutung Scheebens als wahren Erneuerers auf
theologischem Gebiet wird hier deutlich durch die Darlegung des Standes
der heiligen Wissenschaft nach dem Einbruch der rationalistischen
Aufklärung bis auf ihn. In kurzen, markanten Strichen charakterisiert Schmaus
einzelne Gestalten und deren Ideen. Das Erbe der Aufklärung lastete
noch so stark selbst auf katholischer Theologie, daß Scheebens
realistischeigenständige Fassung der übernatürlichen Wirklichkeit im eigenen Lager



Literarische Besprechungen 113

gelegentlich auf verständnislose Ablehnung stieß. In einer Synthese von
klarer Geschlossenheit und wuchtiger Prägnanz stellt Verf. diese Leistung
des verewigten Baumeisters der Lehre vom übernatürlichen Sein und
Leben vor Augen. Dessen Gedanken werden hier umgegossen in modernere
Form, schneidig, geschliffen, unter Vermeidung allzu langatmiger, komplizierter

Sätze. Der Nachdruck liegt darauf, daß die Gnade einen neuen,
höheren Seiwsstand bedeutet als Eingliederung des Menschen in Christus.
Auf die Rolle und Eigenart der Kirche fällt von da aus das rechte
Licht, ebenso auf die übernatürliche Betätigung, darin Scheebens Glaubensbegriff

eingehendere Würdigung erfährt. Abschließend hebt Schmaus den
Gegenwartswert solcher Theologie heraus.

Grabmann behandelt Matthias Joseph Scheebens Auffassung vom
Wesen und Wert der theologischen Wissenschaft, vorzugsweise auf Grund
des Schlußabschnitts der « Mysterien des Christentums ». Wir gewahren,
wie Scheeben sowohl den Wissenschaftscharakter der Theologie als ihre
Selbständigkeit von der Subjekt- und Objektseite her begründet. Darauf
untersucht er die der Theologie eigentümliche Gewißheit und das durch
sie angestrebte bzw. erreichbare Verständnis der ihr als Wirklichkeit
gegebenen Objekte. Er zeigt ferner ihre besondern Möglichkeiten, durch
Aufspürung von Zusammenhängen Gottes Pläne in etwa nachzudenken.
Grabmann verweilt zunächst bei dem, was Scheebens Hauptanliegen in der
Frage ist, nämlich der Erforschung des gegenseitigen Verhältnisses von
Verstehen und Glauben bei der theologischen Arbeit, nach dem
programmatischen Wort von der fides quaerens intellectum. Der Nutzen sog.
Beschauung kommt hier zur Sprache. Anschließend erörtert er seine

Stellungnahme zum Satz, die Philosophie sei ancilla der Theologie und
sein Urteil über die Beziehung zwischen Vernunft und Glauben, wofür
Scheeben die Analogie von Braut und Bräutigam bevorzugt, nicht ohne
als Typus Maria, die ancilla und Braut des Heiligen Geistes, ja Christi
menschliche Natur gegenüber der göttlichen heranzuholen. Eigens gelangt
alsdann die systematische Einheit und Geschlossenheit der theologischen
Wissenschaft zur Behandlung, ihre überragende Stellung als Weisheit,
weitgehendes Abbild der persönlichen Weisheit Gottes. Der letzte Teil
der ausführlichen Abhandlung Grabmanns knüpft besonders die
Verbindungsfäden von Scheeben zur katholischen Theologie der Vorzeit. « Ich
kenne keinen Theologen der neueren Zeit, der eine solche tiefe Kenntnis
der ganzen theologischen Tradition gehabt hätte, wie Scheeben ».

Hellsichtig und aufgeschlossen für alles Wertvolle, blieb er gleichwohl eine
stark selbständige wissenschaftliche Persönlichkeit, in der Originalität
seines Genius aufnehmend um weiterzuführen.

Der Beitrag von Feckes beschäftigt sich mit der Stellung der Gottesmutter

Maria in der Theologie Matthias Joseph Scheebens. Als echt katholischer

Theologe hat Scheeben in seiner Dogmatik nicht bloß stiefmütterlich
kurz bei Maria verweilt. Bei allem Reichtum der Gedanken, die er gerade
über sie und ihre Vorzüge entwickelt, zeigt sich hier besonders stark auch
sein Drang nach der theologischen Synthese, indem er nach einer Wahrheit

forscht, die als Grundidee der gesamten Mariologie betrachtet werden

Divus Thomas. 8



ii4 Literarische Besprechungen

könne. Diesem Versuch widmet Feckes den Kern seiner Abhandlung.
Insofern berührt sich dieser Vortrag mit dem, was er in einem Artikel
der Festschrift für Kardinal Schulte, « Scientia Sacra », ausführt. Die
gestellte Frage lautet : « Kann die dogmatische Wissenschaft aus all den
von der Kirche vorgelegten Einzellehren und aus all den verschiedenen
Gnadenprivilegien Mariens ein Prinzip herausholen, das Grund- und
Eckstein, Motiv und Zielpunkt aller ist Oder — dasselbe anders ausgedrückt :

— Wie lautet die große Idee, welche Gott für die Erschaffung und
Ausstattung, für den irdischen Lebensweg und die himmlische Tätigkeit
Mariens gewählt und nach der er die Verwirklichung gestaltet hat Welcher
Schlüssel ermöglicht den sicheren Zutritt zu allen Einzellehren » Scheeben,
und Feckes mit ihm, bezeichnet als den Schlüssel « die bräutliche
Gottesmutterschaft ». Die Idee der Gottesmutterschaft an und für sich ermögliche

keine logisch notwendige Ableitung aller Gnadenvorzüge Mariens,
die der Gottesbrautschaft sei beizugesellen, aus beiden gelange man dann
« mit notwendiger Konsequenz » zur Annahme aller Einzelgnaden und
Einzellehren über Maria, die die Kirche uns zu glauben vorlegt. Diese
Spekulation scheint uns auf einer unbewiesenen Voraussetzung zu beruhen,
nämlich daß Gott bei der Ausstattung der Mutter Christi sich an eine
notwendige logische Verkettung gebunden habe bzw. daß Maria
demzufolge nur solche Vorzüge besitze, die sich logisch stringent aus einer
Wurzel ableiten lassen, nicht weniger, aber auch nicht mehr. Wir sind
der Überzeugung, daß dies an sich keineswegs der Fall zu sein braucht,
sonst nehmen wir für die freien Verfügungen Gottes nichts anderes an
als was wir bei Menschen psychologischen Determinismus nennen würden.
Möglicherweise gibt es in der Mariologie keine einheitliche Grundidee von
solcher Bedeutung, wie der Verf. sie finden will. Halten wir diese
Möglichkeit offen, so werden wir vor Überbewertung systematischer Versuche
geschützt sein. Wir haben den Eindruck, daß die Idee der Gottesbrautschaft

Mariens, der Eva des Neuen Bundes, wenigstens soweit sie aus den
Offenbarungsquellen gesichert ist, jene stringent logische Tragweite nicht
besitzt, die hier für sie beansprucht wird. Scheeben faßt freilich die
Gottesbrautschaft in einem so absoluten, so engen Sinn für Maria, daß
wir es schon als seine eigene Lehre auf sein eigenes Wagnis hin bezeichnen
müssen, und es ist ihm das hier auch bewußt, denn er gebraucht
abschwächende Wendungen. Nur ein Beispiel (Dogmatik, 3. Bd. ,n. 1610) :

« Als ein solches Gleichnis Christi erscheint sie zwar schon dann, wenn sie
ihrerseits vom göttlichen Logos in und mit seiner menschlichen Natur
in Besitz genommen und von seiner Gottheit erfüllt betrachtet wird.
Indeß unter diesem Gesichtspunkt kommt der Charakter der Braut als
einer selbständigen, der Person des Bräutigams ähnlichen und zugleich
dessen Wesen in einem besonderen Typus darstellenden Person nicht
vollkommen zum Ausdruck. Dagegen tritt dieser Charakter der Braut
Christi deutlich und lebendig hervor, wenn der Personalcharakter Mariens
unmittelbar und formell gesucht wird in ihrer Eigenschaft als lebendige
und persönliche Trägerin und Repräsentantin, d. h. Wohnung, Gefäß, Organ,
Kleid und Bild, m. e. W. als Heiligtum der vom Logos ausgehenden Person



Literarische Besprechungen 115

des Heiligen Geistes, oder darin, daß sie in ebenso spezieller, wenn auch
entfernt nicht gleich vollkommener Weise mit der sie gleichsam von mir
gesperrt) informierenden und beseelenden Person des Heiligen Geistes
Eine Person bildet, wie die menschliche Natur Christi mit dem Logos
Eine Person ausmacht. Denn unter diesem Gesichtspunkt erscheint Maria
sofort nicht nur als eine eigene Person neben Christus, sondern auch
gerade in dieser Stellung als eine ähnlich konstituierte und gleichwohl
einen besonderen übernatürlichen Typus darstellende Person, weil der
Heilige Geist gegenüber dem Logos nach derselben Richtung hin die göttliche

Natur repräsentiert, wie das Weib neben dem Manne die menschliche,
und eben diese beiden Typen in Maria als dem vom Heiligen Geiste
beseelten Weibe sich ähnlich zum übernatürlichen Typus der himmlischen
und geistlichen Eva verbinden, wie in Christus der Typus des Logos und
des Mannes zum Typus des himmlischen und geistlichen Adam ». Wer
wird leugnen, daß das Spekulation auf eigene Verantwortung ist, bei der
der Gedankengang so weit über die Gegebenheiten der Offenbarungsquellen
hinausgeschritten ist unter Verabsolutierung bildlicher Terminologie, daß
von Gewißheit aus dem Glauben nicht mehr die Rede sein kann Zudem
bleibt es selbst auf dieser Grundlage für abzuleitende Vorzüge Mariens
vielfach bei Konvenienzgründen ohne evidente Inkonvenienz des Gegenteils,

so etwa für die stete Jungfrauschaft. Diese ist von den Protestanten
nicht darum « von ihrer Sicht aus mit Recht » verworfen worden, weil
sie nur das Kind-Mutter-Verhältnis zulassen, wie Feckes meint, sondern
entscheidend darum, weil sie die Heilige Schrift allein als Glaubensquelle
anerkennen. Als richtigen und überaus glücklichen Gedanken schätzen
wir den, mit dem Feckes abschließt : daß wir in Maria « das Meisterwerk
und Glanzstück der Erlösung Jesu Christi » zu sehen haben. Kann nicht
gerade diese Idee auch die tiefere Grundlage einer ganzen Mariologie
abgeben, haben wir von da aus nicht eine unmittelbare Anknüpfung an die
Erlösungslehre und eine Parallele in der Übernatur zur Entstehung Evas
aus der Seite Adams

Mögen die beiden Festschriften beitragen zur Förderung des
Interesses am Studium eines zwar nicht immer leichtlesbaren, dafür aber stets
so bereichernden Theologen, wie Scheeben es war und durch seine unsterblichen

Werke bleibt.
Schöneck. C. Zimara, S. M. B.

E. Drinkwelder 0. S. B. : Vollendung in Christus. Paderborn, Schöningh.
*934-

Das Neue des Buches liegt darin, daß es von der vergleichenden
Religionswissenschaft her dieses Thema behandelt. Nicht beweisend, sondern
« wertend » (vgl. d. Vorwort) will es den absoluten Charakter der
Vollendung des religiösen Lebens in und durch Christus aufzeigen. Dies hat
seine Schwierigkeiten. Denn wir befinden uns wegen des wesentlichen
Unterschiedes von Natur und Übernatur schon von vornherein nicht
auf derselben Ebene. Entweder wird dieser Unterschied ausdrücklich



ii6 Literarische Besprechungen

an die Spitze gestellt und dann sind die außerchristlichen Religionen
von vornherein gerichtet und jedes Vergleichen ziemlich müßig. Oder
man läßt diesen Unterschied beiseite, betrachtet also die Religionen
beim Vergleichen mehr « in confuso, prout abstrahunt a naturali et super-
naturali #, dann besteht die Gefahr des Naturalismus, zumindest läßt
sich aber so der absolute Charakter des Christentums nicht dartun.
Diesem Dilemma ist der Verf. geschickt ausgewichen, indem er das
Christentum samt seines übernatürlichen Charakters einfach als gegebenes
Objekt der Untersuchung und des Vergleiches, als gegebene Tatsache
ebenso hinnimmt wie die anderen Religionen. Er beruft sich in seinen
Gedankengängen nirgends auf das Übernatürliche, verfällt also nicht
einer apriorischen Beurteilung, er sieht aber das christliche Leben auch
nicht rein religionsgeschichtlich und so naturalistisch, sondern so wie es

sich aus Lehre und Leben selber verstanden wissen will. So liegen aber
auch die letzten grundsätzlichen apologetischen Fragen außerhalb der
Betrachtungsweise des Verf. Er nimmt jenen, in jüngster Zeit oft gegenüber

der apologetischen Methode verfochtenen Standpunkt ein, es müsse
schließlich die lebendige Lehre durch sich selber wirken. Demgemäß ist
seine Methode nicht so sehr eine scholastische, sondern vielmehr eine
phänomenologische, deren Wert und Berechtigung wir aber nicht bestreiten wollen.

Besonders sei auch hervorgehoben, daß der Verf. das Wesen, « den
Zentralakt » des religiösen Lebens in der Selbsthingabe als Opfer sieht.
Da Christus das denkbar vollendetste Opfer darbrachte und der Mensch
in der Vereinigung mit diesem Opfer selber zum vollendetsten Opfer
gelangt, ergibt sich dem Verf. daraus die absolute Vollendung des
religiösen Lebens in und durch Christus. Da drängt sich uns die Frage auf,
wie diese Anschauung sich mit der Lehre, daß die Vollendung in der
Charitas liege, vereinigt. Man muß sich vor Augen halten, daß diese

Vollendung in und durch Christus eine positive Wahrheit ist, bedingt
durch die gegenwärtige Heilsökonomie Gottes, daß sie letzten Endes doch
durch die Sünde und die Erlösung bedingt ist, sofern man die thomistische
These, daß Christus, wenn Adam nicht gesündigt hätte, nicht Mensch
geworden wäre, festhalten will. Deshalb läßt sich die Art der Vollendung
in und durch Christus nicht apriori als wesentliche Vollendung ansprechen,
sondern die Sache ist folgende : die Vollendung in der Charitas ist die
Vollendung schlechthin in der übernatürlichen Ordnung, nach dem Sündenfall

und durch die Erlösung erhält sie nun die Form in und durch
Christus. Es hätte also die Vollendung in der Charitas als der Form des
christlichen Lebens mehr hervorgehoben werden können.

Die Darstellung der außerchristlichen Religionen entspricht den neuen
Forschungen und will auch dem Guten an ihnen gerecht werden.
Vielleicht sind doch einige Urteile zu exklusiv, so wenn der Verf. sagt, es gebe
kein echtes religiöses Leben außer durch Christus (s. 167), oder in denen,
die außer Christus stehen, sei ein religiöses Leben ganz unmöglich (a. a. O.) ;
vielleicht wäre es doch besser den Ausdruck « übernatürlich » hinzuzufügen,
um auch der Religionspsychologie gerecht zu werden.

Graz. A.Weil. O.P.



Literarische Besprechungen 117

E. J. Scheller : Das Priestertum Christi im Anschluß an den hl. Thomas
von Aquin. Schöningh, Paderborn. 1934.

Dieses dem hl. Albert gewidmete, von Prof. Dr. Grabmann angeregte
Werk bedeutet eine umfassende Arbeit über das Priestertum Christi.
Ümfassend deshalb, weil der Verfasser die dogmatische Lehre : Christus
ist Priester, mit der gesamten Heilsökonomie in Zusammenhang bringt
und zugleich auch die religionsphilosophischen Ergebnisse unter kritischer
Einbeziehung alles dessen, was die jüngste Vergangenheit und Gegenwart
darüber zu sagen hatte, berücksichtigt. So erweist sich die Arbeit als eine
vorzügliche im Sinne der Aufgaben und Methoden der Neuscholastik.

Im ersten Hauptteil, der die ideengeschichtliche Grundlegung des
Themas gibt, wird besonders der aristotelische Begriff der Mitte und des

Mittels, und der platonische der Anteilnahme untersucht und dargestellt.
Der zweite Hauptteil gibt die dogmengeschichtliche Entfaltung ;

ausgehend vom lebendigen Lehramt der Kirche wendet er sich dann der
Heiligen Schrift und den Theologen zu. Unter ihnen nimmt Thomas
den Hauptplatz ein. Alle einschlägigen Thomastexte werden gebracht
und besprochen, die 22. quaestio der III. pars, die ja ex professo über
das Thema handelt, wird gänzlich in Übersetzung wiedergegeben und
eingehend besprochen, ebenso die 26. quaestio von der Mittlerschaft
Christi. Daran reiht sich eine « Textgenese », ein Versuch, die Quellen
der Lehre des hl. Thomas anzugeben, schließlich wird noch die Stellung
der Lehre über das Priestertum Christi im Gesamtbau der Summa
behandelt. Sodann folgen Schriften und Lehrmeinungen über das Thema
aus der Zeit nach Thomas.

Der dritte Hauptteil bringt die Ergebnisse der Forschung in
systematischer Darstellung. Durch die Vorarbeit, die in den beiden ersten
Teilen vorliegt, ist die Rechenschaft über die Ergebnisse gegeben.

Den Schluß bildet eine Wertung der Lehre vom Priestertum Christi,
wieder im Anschluß an Thomas. Der Verf. weist auf das Buch von
O. Kanders hin : « Geschichte der psychischen Hygiene » und zeigt, wie
die Lehre vom Priestertum Christi in übernatürlicher Hinsicht zu hoher
geistiger Gesundheit und geistlicher Vollkommenheit wirksam ist. In
guter Zusammenfassung der Lehre des hl. Thomas wird das Mittler- und
Opfer-Priestertum als sozial-pädagogischer, das Erlöser-Priestertum als

ethisch-liturgischer und das Melchisedech-Priestertum als metaphysischreligiöser

Wert erkannt und entwickelt.
Graz. A.Well O. P.

W. Verwiebe : Welt und Zeit bei Augustin. Forschungen zur Geschichte
der Philosophie und der Pädagogik. Bd. V, Heft 3. Leipzig, F. Meiner. 1933.
xv-88 SS.

F. Cayré A. A. : Les sources de l'amour divin. La divine présence d'après
saint Augustin. Paris, Desclée De Brower. 1933. vin-271 SS.

G. Combès : La charité d'après saint Augustin. Paris, Desclée De
Brower. 1934. XIv-323 SS.



ii8 Literarische Besprechungen

R. Jolivet : Dieu soleil des esprits ou la doctrine augustinienne de

l'illumination. Paris, Desclée De Brower. xi-220 SS.

Verwiebes kleine, in ihrem Thema eng umgrenzte, aber sehr gut
gearbeitete Studie setzt sich zum Ziel, von der Zeitspekulation des
hl. Augustinus her zum Verständnis seines Gottes- und Weltbegriffes
vorzudringen. Das weltliche Sein ist wesentlich « mutabile ». Mutabilität und
Zeit bedingen einander. « Ohne Mutabilität des Seienden gibt es keine
Zeit ; und die Mutabilität des Seienden ist in dem In-der-Zeit-sein des
Seienden begründet» (S. 36). Kein weltliches Sein hat seine Existenz
in eins gefaßt. « Die Weltlichkeit der Welt ist ihre pure Zeitverhaftetheit,
ihre Mutabilität, die sie keinen Augenblick ihres Existierens verbergen
kann. Der Gesamtheit der Jetzte korrespondiert die Gesamtentfaltung der
Welt, sodaß jeder Zeitstelle ein bestimmter Zeitinhalt entspricht, denn
wie die Zeit die reine Jetztfolge ist, so ist kein Moment der Faktizität der
Welt wiederholbar. Deshalb können Zeitstelle und Zeitinhalt nicht rein
voneinander geschieden werden» (S. 39). Die Mutabilität ist zugleich
das Zeichen, daß die Welt dem Nichts entstammt, daß sie geschaffen ist.
Dementsprechend sind Zeitlosigkeit (Ewigkeit) und Unveränderlichkeit der
direkte Ausdruck für das Anderssein Gottes allem Weltlichen gegenüber ;

beide besagen das wahre Sein und die Seinsfülle Gottes, der beständig das
weltliche wandelbare Sein vor dem Versinken in das Nichtsein rettet.

So können wirklich Welt und Mensch vom Begriff der Zeitlichkeit her
in ihrem Verhältnis zu Gott verstanden werden. Für die Bedeutung des

Zeitbegriffs in der Anthropologie Augustins siehe nun auch E. Dinkier,
Die Anthropologie Augustins (1934), S. 239. Besonderes Interesse können
Verwiebes Ausführungen über den Gottesbegriff Augustins für das Verständnis

der mittelalterlichen Theologie beanspruchen : immutabilitas, aeternitas,
vere und maxime esse bestimmen z. B. auch das Gottesbild Anselms von
Canterbury (vgl. sein Proslogion).

Cayré eröffnet mit seiner Studie eine unter seiner Leitung
herausgegebene Bibliothèque augustinienne, zu der auch die folgenden Arbeiten
gehören. Die neue Serie will an Hand von Studien und Texten die Grundzüge

des Augustinismus besonders in seiner Beziehung zum Leben für weitere
Kreise darlegen. Der erste Band unterrichtet zunächst in längeren
Darlegungen über Augustinismus im allgemeinen, Augustins Philosophie und
seine geistige Entwicklung. Besondere Beachtung dürfen dabei die
Vergleiche zwischen Augustinismus und Thomismus finden. In 4 Kapiteln
stellt dann C. die Hauptpunkte der Theologie Augustins als « Quellen der
Gottesliebe » zusammen : die Allgegenwart Gottes, seine Einwohnung in der
Seele des Geheiligten, die Gottebenbildlichkeit des Menschen, Erlösung und
Heiligung durch Christus und seine Gnade. Das Erwägen dieser mit großer
Klarheit und umfassender Sachkenntnis dargelegten Lehren muß notwendig
in einem von der Liebe geleiteten Gottsuchen enden. Bei der gedrängten
Behandlung so wichtiger Punkte der Theologie Augustins war es natürlich nicht
immer möglich, die Auslegung des augustinischen Gedankengutes
vollständig zu entfalten und anderen Auffassungen gegenüber zu rechtfertigen.



Literarische Besprechungen 119

Combès stellt den augustinischen Begriff der Liebe in den Mittelpunkt.
Er schildert zunächst mit Augustin das beständige Verlangen des Menschen
nach Glück, das nur in Gott sein eigentliches Objekt und in der christlichen
Tugend der Liebe seinen vollendeten Ausdruck findet. Diese Liebe wird
in den folgenden Kapiteln in ihrer dreifachen Entfaltung in Gottes-, Selbst-
und Nächstenliebe dargestellt. Gott ist wesenhaft Liebe ; das Innenleben
der drei göttlichen Personen, ihr Heilswirken, alles das ist Ausfluß ihrer
wesenhaften Liebe. Die Liebe muß darum auch das Wesentliche und
Normgebende im christlichen Leben sein, insofern es nach Gottähnlichkeit
strebt. Selbst Gewaltanwendung steht im christlichen Leben unter dem
Gesetz der Liebe, so wenn die Kirche den staatlichen Beistand anfleht,
um den außenstehenden Brüdern die Gemeinschaft und Segnungen des
Gottesreiches zu verschaffen (compellite intrare). Die Augustinustexte zur
Erläuterung der zentralen Stellung der Liebe im christlichen Leben sind
geschickt ausgewählt. Im Anhang finden sich kurze Auseinandersetzungen
mit dem Bajanismus (über den Wert der Tugenden der Ungläubigen)
Jansenismus (delectatio victrix) und Quietismus (castus amor). In der
Darstellung der Lehre Augustins hätte eine eingehendere Berücksichtigung
der geistigen Entwicklung Augustins den Blick gelegentlich schärfen können.
Daß die Bedeutung der Caritas für den Kirchenbegriff nicht eigens behandelt
wurde (C. redet nur von der Liebe des Katholiken zum Häretiker), darf
man wohl als Mangel bezeichnen, wenn man bedenkt, welche Rolle für
Augustin die Liebe in der Auseinandersetzung mit den Donatisten spielte,
die zwar Glaube und Hoffnung besaßen, aber die Liebe nicht.

Jolivet bietet die bereits vor einigen Jahren (1930) in der Revue de

philosophie entwickelten Ausführungen über die Illuminationstheorie
Augustins. Die einzelnen Interpretationen dieser Lehre werden sorgfältig
geprüft. Mit Recht betont J., daß für Augustin das Schwergewicht auf
der Tatsache der ständigen Erleuchtung ruhte ; er wollte damit das ständige
Angewiesensein des Menschen auf Gottes Hilfe ausdrücken. Äußerst
lesenswert sind J.s Ausführungen über den «abstrakten » Charakter der
augustinischen Philosophie. Bei Augustin gibt es nämlich kein für sich
stehendes philosophisches System, sondern nur in sein theologisches und
mystisches Denken hineinverwobene Wahrheiten, die wir « abstrahieren »,

um so eine augustinische Philosophie zusammenzustellen. Auch dieser
Band besitzt wie die vorhergehenden nicht geringen Wert durch die ständige
Verbindung, in die er den Leser mit dem Text des hl. Augustin selbst hält.

Rom (S. Anselmo). P. Anselm Stolz O. S. B.

Geschichte.

0. Bauhofer: Das Geheimnis der Zeiten. Christliche Sinndeutung der
Geschichte. München, Kösel-Pustet. 1935. r68 SS.

Die Frage nach dem Wesen der Geschichte, nach ihrem Sinn, findet
heute viele Beantworter und ein aufmerksames Publikum. J. Bernhart
eröffnet mit seiner Abhandlung « Sinn der Geschichte » die eindrucksvolle



120 Literarische Besprechungen

Reihe der Bände der « Geschichte der führenden Völker » (Freiburg, Herder).
Es sei u. a. erinnert an J. Engert, Der Begriff der Geschichte als Wissen
schaft (Jahresbericht der Görres-Gesellschaft 1932-33, S. 63 *-95 *), an
die Ausführungen von H. Finke über « Wandlungen des geschichtlichen
Denkens in jüngster Zeit » auf der Generalversammlung der Görres-
Gesellschaft zu Breslau 1929 (Jahresbericht 1928-29, S. 106 ff.).

Bauhofer will kein System geben, sondern geistvolle Essays über
den Sinn der Geschichte, in denen vor allem die Person Christi als das
Zentrum der Geschichte betont wird. Das hängt zusammen mit der
Entstehung des Buches. Es sind drei Gruppen zusammengefaßt : der Text
von Vorlesungen von der Heidelberger Tagung des Kathol. Akademikerverbandes

(August 1934), ein Vortragszyklus von der Oberschlesischen
Tagung desselben Vereines (Dezember 1934) und ein in verschiedenen
Ortsgruppen des Vereines Januar 1935 gehaltener Vortrag. So gliedert
sich das Buch in drei Abschnitte : 1. der Sinn der Geschichte, mit den
Abteilungen Imago Dei, Der Status der Geschichtlichkeit, Der Tod,
Christus und die Geschichte, Corpus Christi mysticum. Als Probe möge
dienen : « Die Frage nach dem Sinn der Geschichte ist unablösbar von
der Frage nach dem Wesen des Menschen» (S. 19). «Die moderne
Geschichtswissenschaft und das geschichtliche Bewußtsein, das der
Geschichtswissenschaft weltanschauungsmäßig zugrundeliegt und auch wieder
ein Niederschlag derselben ist, sieht den geschichtlichen Menschen und
den Raum geschichtlichen Lebens völlig ametaphysisch in reiner
geschlossener Diesseitigkeit » (S. 27). Diese « geschlossene Diesseitigkeit des

geschichtlichen Raumes und des geschichtlichen Menschen ist eine
metaphysische Fiktion » (S. 29). Der zweite Abschnitt behandelt Jesus Christus.
Der dritte ist betitelt « Held und Heiliger ». Den Unterschied von Held
und Heiligem schildert Bauhofer so (S. 154) : « Die Leistung oder das Werk
— und das Durchformtsein von den Gnadenkräften des mystisch
gegenwärtigen Christus und des einwohnenden Heiligen Geistes oder kurz das
neue Sein : — Leistung und Sein, das ist der erste und grundlegende
Unterschied zwischen dem Heldischen und dem Heiligen ».

Freiburg (Schw). P. Gabriel M. Lohr O. P.

A.-M. Jacquin 0. P. : Histoire de l'Eglise. Tome II. Le Haut Moyen Age.
Paris, Desclée. 1936. 683 SS.

Der zweite Band von Jacquins großangelegter Kirchengeschichte
umfaßt die Zeit vom Schluß des Konzils von Chalcedon (451) bis zum
Regierungsantritt Karls d. Gr. (768), also eine relativ kurze Zeit. In groben
Umrissen gesehen, befaßt sich die eine Hälfte mit den orientalischen
Irrlehren und ihren Auswirkungen, die andere mit den neuen germanischen
Völkern. Damit ist auch am besten der Charakter der behandelten Zeit
gezeichnet : sie ist eine Übergangszeit. Einerseits lebt und kämpft noch
die Antike, anderseits ringen sich neue Völker und mit ihnen eine neue
Zeit durch. So wächst sich diese Kirchengeschichte zu einer umfang-



Literarische Besprechungen 121

reichen Darstellung aus. Das ist nur zu begrüßen, da wir an ausführlichen,
dabei aber streng wissenschaftlichen Darstellungen keinen Überfluß haben.
Unsere ausführlichste deutsche Darstellung (von J. P. Kirsch) behandelt
z. B. die Kirche Afrikas unter den Vandalen und die Folgezeit bis zur
arabischen Eroberung auf zwei Seiten (619-20), Jacquin auf 30 Ähnlich
ist Spanien geschildert. Besonders ausführlich kommt die Kirche Galliens
unter den Merowingern zu Wort (S. 308-379). Die Darstellung liest sich
leicht, angenehm, nicht wie ein trockenes Lehr- und Lernbuch. Das ist
gerade das, was der Verfasser beabsichtigte und auch im zweiten Bande
glücklich erreicht hat. Kleinere Ausstellungen oder Ergänzungen zur
Literatur zu machen, hat keinen Zweck, da die Absicht des Verf. ja nicht
darauf ausging, ganz vollständig zu sein. Jacquin behandelt bei den
einzelnen Landeskirchen auch das kirchliche Leben. Aber wäre nicht ein
eigenes Kapitel über die Volksfrömmigkeit, die Liebestätigkeit am Platze,
vor allem mit Rücksicht auf den Leserkreis dieses Buches Ausführliche
Indices und Tabellen erleichtern die Benutzung des Buches, dessen
Ausstattung einen vorzüglichen Eindruck macht. Wir wünschen auch diesem
Bande viele aufmerksame Leser.

Freiburg. P. Gabriel M. Lohr O. P.

E. Tomek: Kirchengeschichte Österreichs. I. Teil: Altertum und
Mittelalter. Innsbruck, Tyrolia-Verlag. 1935. 389 SS.

Der Wiener Kirchenhistoriker schenkt uns mit vorliegendem Werk
den ersten Band einer Kirchengeschichte Österreichs. Das Buch präsentiert
sich vornehm, die Ausstattung ist so, wie man sie sich nicht besser wünschen
kann. Ein gewaltiger Stoff ist hier verarbeitet, aufgebaut auf einer reichen
Spezialliteratur, wie sie eben nur ein Fachmann, der lange auf diesem
Gebiete gearbeitet hat, heranziehen kann.

Der vorliegende Band behandelt Altertum und Mittelalter. Das
Altertum ist entsprechend der geringen Bedeutung, die damals das behandelte
Gebiet besaß, kurz beschrieben in zwei Abschnitten : Vor und nach dem
Mailänder Toleranzedikt. Das Mittelalter (Die christlich-germanische
Kultur Österreichs) ist chronologisch in 5 Abschnitte geteilt : Das frühe
Mittelalter, Karolingerkultur an der Donau, Die Kirche Österreichs unter
den Babenbergern, Das Interregnum, Die Kirche Österreichs unter den
Habsburgern. Als letzter Abschnitt : Verfassung und Leben der Kirche
in Österreich im hohen und späten Mittelalter.

Die Abgrenzung des Gebietes ist gegeben mit dem Umfang der heutigen
Republik Österreich, kirchlich mit der Kirchenprovinz Salzburg, die sich
freilich weiter erstreckte. Ob man aber mit dieser Begrenzung der ganzen
Bedeutung der deutschsprechenden Alpenländer gerecht wird, dem Einfluß
auf Böhmen, Mähren, Ungarn dem Einfluß, der besonders von der
Universität Wien ausging Für das Mittelalter wird das noch möglich sein,
aber auch für die Neuzeit

Die Vorliebe des Verfassers gehört anscheinend dem Frühmittelalter
und dem 12. Jahrhundert mit den großen Stiften der Benediktiner, Zister-



122 Literarische Besprechungen

zienser und Augustinerchorherrn. Das zeigt sich schon an der
Raumverteilung : die Zeit bis Rudolf von Habsburg nimmt 237 von im ganzen
364 Seiten in Anspruch, obwohl wir von da bis zum Ausgang des Mittelalters

bedeutend mehr Nachrichten haben.
Die Ausführungen über die Entwicklung der Pfarreien in

Niederösterreich, wenigstens S. 318-340, fallen doch aus dem Rahmen des Ganzen
heraus, zumal ihre Entstehung meistens ins 17. und 18. Jahrhundert fällt.
Da müßte es doch auch möglich sein, auf einigen Seiten der Bedeutung
der Mendikanten im 13.-14. Jahrhundert gerecht zu werden in Bezug auf
Seelsorge, Predigt, Wissenschaft, Volksfrömmigkeit, namentlich in den
aufblühenden Städten. Dieses Thema ist eigentlich übergangen, so daß
man keinen rechten Begriff bekommt für die Bedeutung des 13.
Jahrhunderts. Auch die Universität Wien im Lauf des spätem 15. Jahrhunderts
verdiente eine Schilderung ; sie war doch das geistige Zentrum des Landes.
Femer die energische Reformtätigkeit der Mendikanten im 15. Jahrhundert,
die dahin führte, daß z. B. die sämtlichen Dominikanerklöster, ausgenommen
Friesach, nach Mitte des Jahrhunderts reformiert sind. Für beides sei
eine Stelle angeführt aus einem Briefe des Wiener Dominikaners Leonhard
Huntpichler von Brixental, Professors an der Universität und Führers
der Observanten : « Sub anno illo, quo obiit dive memorie rex Ladislaus
(1457), vidi habitudinem statuum spiritualium in celeberrima civitate
Parisiensi et in magna parte Francie et Burgundie, Flandrie, Brabantie,
et revera tot et tanta cenobia bene ordinata non vidi, quot et quanta sunt
Dei gracia in Austria et Stiria. Constat autem, quod hoc plurimum est
propter Universitatem et originaliter propter sincerissimas probitates
fundatorum dive memorie principum Austrie... » (an Erzherzog Albrecht VI)1.

Wir sehen der Fortsetzung des Werkes mit großem Interesse entgegen.

Freiburg. P. Gabriel M. Lohr O. P.

M. Grabmann: Mittelalterliches Geistesleben. Band II : Abhandlungen
zur Geschichte der Scholastik und Mystik. München, Hueber. 1936.
ix-649 SS.

1935 erschien zum 60. Geburtstag M. Grabmanns eine umfangreiche
Festschrift in zwei Bänden, die an dieser Stelle besprochen wurde
(Jahrg. 1935, S. 477-80). Zahlreiche Freunde und Schüler hatten sich
zusammengefunden, um ihm ihre Ehrung darzubringen. Nun hat fast
gleichzeitig der Jubilar selber, ich möchte sagen, eine Festschrift
herausgegeben, die er feinsinnig einem andern großen Erforscher des Mittelalters
gewidmet hat, der sich freilich mehr auf dem Gebiet der Kirchenpolitik,
aber auch der geistigen Strömungen des Mittelalters betätigt hat : Heinrich
Finke, zum 80. Geburtstag.

Grabmann hat eine Reihe früher gedruckter Abhandlungen, jetzt
überarbeitet und erweitert, mit einigen noch ungedruckten zu einem statt-

1 Zitiert bei A. Mortier, Histoire des Maîtres Généraux, IV (1909) 474.



Literarische Besprechungen 123

liehen Bande vereinigt und als zweiten Band des « Mittelalterlichen Geisteslebens

» herausgegeben ; Band I war 1926 erschienen.
Unser Dank sei dem Verf. abgestattet, daß er nun die an verschiedenen

Orten zerstreut erschienenen Arbeiten bequem zugänglich gemacht hat.
Jeder dieser Aufsätze bringt, wie man es bei Grabmann gewohnt ist, reiches
Material aus ungedruckten Quellen, neue Aufschlüsse und Anregungen
und eine vollständige Literaturangabe. Sie bedeuten also eine Erweiterung
und Bereicherung unserer Kenntnis der geistigen Welt des Mittelalters.

Die umfangreichste Einzel-Abhandlung (XV) beschreibt den Einfluß
Alberts d. Gr. auf das mittelalterliche Geistesleben. Zuerst 1928 in der
Zeitschrift für katholische Theologie erschienen, trägt sie jetzt den
bedeutungsvollen Untertitel : Das deutsche Element in der mittelalterlichen
Scholastik und Mystik. Die Leser des Divus Thomas werden besonders
interessieren die früher in dieser Zeitschrift erschienenen Artikel : Die Lehre
des hl. Albertus M. vom Grunde der Vielheit der Dinge und der lateinische
Averroismus (XIII) ; Hilfsmittel des Thomasstudiums aus alter Zeit (XVII) ;

Einzelgestalten (7) aus der mittelalterlichen Dominikaner- und Thomisten-
schule, von denen 5 im Divus Thomas erschienen sind, die beiden letzten
(Jakob von Lilienstein und Kardinal Cajetan) an anderer Stelle. Als
Ergänzung zu der Abhandlung über Lilienstein sei die Notiz gebracht aus dem
sog. Monachus Pirnensis, Joh. Lindner O. P. : « Jacobus von Lilienstein,
ein vorsumpter Doctor Prediger Ordens aus Österreich, machte einen
meisterlichen tractat wider die Waldenser ketzir, starb bey Egra 1505
am behmischen gebirge » (J. B. Menkenius, SS. rerum Germanicarum II,
1516).

Von den andern Artikeln behandelt N. I : Der Einfluß des hl. Augustinus

auf die Verwertung und Bewertung der Antike im Mittelalter (neu).
II : Des hl. Augustinus Quaestio de Ideis in ihrer inhaltlichen Bedeutung
und mittelalterlichen Weiterwirkung. III : Augustins Lehre vom Glauben
und Wissen und ihr Einfluß auf das mittelalterliche Denken. IV : Aristoteles
im Werturteil des Mittelalters (neu). Zu S. 80-81 über die vielfach recht
zurückhaltende Stellung der ältern Theologie des Dominikanerordens ist
zu ergänzen, daß nach den Forschungen von P. E. Filthaut, Roland von
Cremona O. P. (Vechta 1936), Roland von Cremona den Aristoteles
außerordentlich oft zitiert und als Aristoteliker zu betrachten ist. V : Kaiser
Friedrich II. und sein Verhältnis zur aristotelischen und arabischen
Philosophie. Besonders wertvoll darin der Nachweis, daß in der vielgerühmten
und vielbekämpften Biographie Friedrichs II. von E. Kantorowicz der
Abschnitt über die Stellung Friedrichs II. zur Wissenschaft « eine solche
Fülle von tatsächlichen Unrichtigkeiten und von unbegründeten Urteilen
aufweist, daß eine erneute Behandlung des Gegenstandes nicht als
überflüssig erscheinen dürfte » (S. 105). VI : Die Aristoteleskommentatoren
Adam von Bocfeld und Adam von Bouchermefort (neu). VII : Eine für
Examinazwecke abgefaßte Quaestionensammlung der Pariser Artistenfakultät

aus der ersten Hälfte des 13. Jahrhunderts. VIII : Die Opuscula
de Summo bono sive de Vita philosophi und de Sompniis des Boëtius
von Dacien. IX : Mitteilungen aus Münchener Handschriften über bisher



124 Literarische Besprechungen

unbekannte Philosophen der Artistenfakultät. X : Studien über den Aver-
roisten Taddeo da Parma. XI : Der Bologneser Averroist Angelo d'Arezzo
(neu). XII : Ein spätmittelalterlicher Pariser Kommentar zur Verurteilung
des lateinischen Averroismus durch Bischof Stephan Tempier von Paris
(1277) und zu anderen Irrtumslisten (neu). XIV : Die Stuttgarter
Handschrift des ungedruckten Ethikkommentars Alberts d. Gr. XVI : Die
Proklosübersetzungen des Wilhelm von Moerbeke und ihre Verwertung in der
lateinischen Literatur des Mittelalters. XVIII : Die Lehre des Jakob
von Viterbo (f 1308) von der Wirklichkeit des göttlichen Seins. Beitrag
zum Streit über das Sein Gottes zur Zeit Meister Eckharts.

Freiburg. P. Gabriel M. Lohr O. P.

A. Muschg: Die Mystik in der Schweiz 1200-1500. Frauenfeld-Leipzig,
Huber Cie. 1935. 455 SS.

« Eine herrliche religiöse Erscheinung ist die deutsche Mystik, wie sie

um die Wende des 13. zum 14. Jahrhundert emporblühte. Sie hat die
Frömmigkeit aus den Äußerlichkeiten herausgeführt, belebt und vertieft.
Sie hat sie innerlicher und selbständiger werden lassen ; sie hat befreiend
gewirkt und der Seele Nahrung zu freudigem Wachstum gegeben ». So

Adolf von Harnack, Erforschtes und Erlebtes (1923), 105. Es ist freilich
nicht leicht, eine Geschichte der Mystik, sei es als Ganzes, sei es auf einem

engern Gebiete, zu schreiben. Heinrich Denifle O. P. hat s. Z., als er die
Geschichte der deutschen Mystik von Wilhelm Preger in den Aufsehen
erregenden Artikeln der Historisch-politischen Blätter 1875 besprach,
darauf aufmerksam gemacht, daß der Darsteller der deutschen Mystik
im Mittelalter zugleich Historiker, Germanist und Theologe sein müsse ;

sonst laufe er Gefahr, ein Zerrbild zu zeichnen (M. Grabmann, P. Heinrich
Denifle. Eine Würdigung seiner Forschungsarbeit. Mainz 1905, S. 8).

Muschg hat ein Teilgebiet der mittelalterlichen Mystik gewählt, die
Mystik in der Schweiz 1200-1500. Ob das möglich ist Kann man die
Schweiz im Mittelalter in dieser Hinsicht getrennt behandeln Tatsächlich
fragt man sich beim Durchlesen des Buches immer wieder : was hat das
mit der Schweiz zu tun oder : wie hängt das zusammen mit der Zeit von
1200-1500 Das gilt z. B. von den ersten 80 Seiten, dann von S. 138-83.
Wenn man alles streichen wollte, was nicht direkt zu dem angegebenen
Thema gehört, so würde das Buch wohl auf die Hälfte
zusammenschrumpfen. Da der Dominikanerorden in unserer Frage von besonderer
Bedeutung ist, so wäre darauf hinzuweisen, daß für die Klöster auf
Schweizer Boden eine andere Einteilung in Betracht kommt, die
Zugehörigkeit zu einer bestimmten natio : Zürich, Bern, Basel mit den abhängigen
Frauenklöstern gehören zur natio Alsatia, Chur (und Konstanz) zur Suevia.
Ein anderes Bedenken : Gibt es in den Frauenklöstern des 15. Jahrhunderts
noch eine Mystik, die sich mit der des 14. vergleichen läßt Die
Geisteshaltung des 14. und 15. Jahrhunderts, soweit sie hier entscheidend ist,
ist durchaus verschieden. Der Germanist Franz Jostes hat diesen Unterschied

gut hervorgehoben : « Wenn man die Geistesprodukte der letztern



Literarische Besprechungen 125

(Nider, Herolt, Mülberg) mit denen ihrer eigenen Ordensgenossen des

14. Jahrhunderts vergleicht, so begreift man kaum, wie eine und dieselbe
Ordensgeneration (in St. Katharina in Nürnberg) beide gleich vortrefflich
und erbaulich finden konnte. Nider, z. B., war gewiß ein in seinen Kreisen
hervorragender Mann, und an kulturgeschichtlichem Wert übertreffen
seine Schriften vielleicht die gesamte mystische Literatur des 14. Jahrh.,
aber was den Idealismus anbelangt, wird er auch von jedem
minderbedeutenden Mystiker des vorhergehenden Jahrhunderts übertroffen : der
Geist ist dahin, der Drang in die Höhen ist verschwunden, man hält sich
am Boden und begnügt sich bei der Seelenleitung mit dem praktisch
Erreichbaren. Daher wird die Literatur nüchterner, aber für den
Durchschnittschristen verständlicher und brauchbarer, sie erhält einen stark
katechetischen Charakter ...» (Fr. Jostes, Meister Eckhart und seine

Jünger. Coll. Friburgensia IV. 1895, S. xxv).
Muschg hat sein Buch in folgende A bschnitte eingeteilt : Ursprünge,

Frühgotischer Stil, Gottesminne, Die Bettelorden, Meister Eckhart, Die
Frauenklöster, Mystische Poesie, Basel, Der Engelberger Prediger, Die
Klosterreform, Mystik des Buches, Mystik der Laien. Anmerkungen,
Register. Am meisten Anstoß wird wohl der erste Abschnitt erregen.
Es war wirklich nicht nötig, hier über Religion als Urerfahrung zu sprechen;
ja, man muß gestehen : damit hat M. sich die Behandlung des eigentlichen
Themas unnötig erschwert und sich das volle Verständnis für diese katholische

Mystik unmöglich gemacht. Wenn er aber darüber handeln wollte,
mußte er freilich die Sache ganz anders und zwar gründlicher anpacken.
Die angegebene Literatur ist wirklich dürftig. Katholische Autoren werden
nicht genannt : Poulain und Garrigou-Lagrange werden nur für eine Frage
zweiter Ordnung zitiert. Und doch, wenn man über die katholische Mystik
des Mittelalters schreiben will, kommt man nicht daran vorbei, sich auch
bei katholischen Autoritäten darüber gründlich zu unterrichten. Hier
hätte, da es sich um eine geschichtliche Darstellung handelt, ein Mann
wie Wilhelm Schmidt zitiert werden müssen, etwa sein Handbuch der
vergleichenden Religionsgeschichte : Ursprung und Werden der Religion.
Münster i. W. 1930. Immer und immer wieder spricht M. von der Magie,
häufig in Wendungen, die für einen Katholiken verletzend sind. Hier
hätte wiederum Schmidt als sicherer Führer dienen können, der in einem
eigenen Abschnitt (S. 114-58) Magismus und Dynamismus mit sämtlichen
Deutungen bespricht und würdigt.

« Die Ekstase ist das Element aller Mystik » (S. 19). Wir erhalten aber
weder von der Ekstase noch von der Mystik eine klare und eindeutige
Beschreibung ; die Darstellung etwa S. 27 und S. 41 ist zu merkwürdig.
Es gibt nach M. keinen Unterschied zwischen christlicher und heidnischer
Mystik ; so versteht man auch den Satz : die Kirche « ließ mit den Taten
ihrer Heiligen und Märtyrer auch den Gnadenschatz der heidnischen Kulte
in ihre Behälter rinnen » (S. 22, von mir gesperrt).

Wiederum muß darauf hingewiesen werden, daß M. katholische Autoren
nicht zitiert und benützt. Es wäre doch ein leichtes gewesen, die einfachen,
klaren Auseinandersetzungen von E. Krebs, Grundfragen der kirchlichen



126 Literarische Besprechungen

Mystik (1921) und von M. Grabmann, Wesen und Grundlagen der
katholischen Mystik (1923) zu lesen ; sie hätten ihm Verständnis für katholische
Mystik erschlossen. Oder die ausführliche Darstellung von J. Zahn,
Einführung in die christliche Mystik (1922), der S. 612 das Wort von H. Denifie
anführt : Solange man nicht die ganze Geschichte der Mystik als eine

Krankheitsgeschichte betrachten darf, bleibt es auch verwehrt, alle Visionen
für Erzeugnisse einer krankhaften Phantasie und für Illusion anzusehen.
Auf jeder Seite dieses einleitenden Kapitels, aber auch später, hält man
inne und macht seine Vorbehalte, ja, wird zu scharfem Widerspruche
gereizt. Ich will nur ein paar Anstöße besonders hervorheben.

S. 21 : « Das fremdartigste Altertum ging damals in die Kirche ein
und fand eine willige Erbin an ihr. Kaum eines der Symbole und
Sakramente, in die sie ihre Erlösungs- und Unsterblichkeitslehre kleidete, wurde
von ihr geschaffen ». S. 22 : « Die christliche Mystik ist das Fortleben
des antiken harmonikalen Denkens im Christentum ». S. 23 ff. : Über die
Gnosis hätten andere Forscher zu Worte kommen müssen, etwa A. Ehrhard
und J. P. Steffes. S. 30: «Alle große Mystik ist mit Blut befleckt. Es
ist das Zeichen ihrer Herkunft aus der heidnischen Welt ». S. 34-35 :

Über das Irische Christentum hätte die glänzende Abhandlung des
protestantischen Kirchenhistorikers K. Müller, Der hl. Patrik (1931) zugrunde
gelegt werden müssen. S. 41 : Soll diese Predigt Columbans wirklich
mystisch sein S. 43 : Was M. über den hl. Gallus bringt, ist legendarisch.
S. 50 : « Erlösung aus der Verdammnis ». S. 58 : Franz von Assisi wird
charakterisiert als « ein Christ in heidnischer Verzückung, ein geistlicher
Frühlingsgott mit den Wundmalen des Welterlösers ». S. 66 : Warum
hat M. nicht für die Bedeutung und Erklärung der Scholastik das
monumentale Werk des protestantischen Kirchenhistorikers A. Hauck,
Kirchengeschichte Deutschlands, Bd. IV, benutzt S. 87 : Die Sequenz Laetabundus
ist nicht vom hl. Bernhard. S. 102-03 : Warum bringt M. den unglücklichen
Brief Schillers über den hl. Bernhard in extenso S. 125 : « Die
Bettelmönche müssen auf deutschem Boden schon sehr früh deutsch gepredigt
haben ». Ja, haben sie denn jemals lateinisch zum Volke gepredigt S. 127 :

M. nennt die Dominikaner die « weißen Mönche ». Mittelalterlich werden
sie als die « Schwarzen Brüder » bezeichnet. Uber die Zahlen, die M. für
den Dominikanerorden angibt (S. 127, 141), kann ich nicht mit ihm
rechten. S. 138 : Das Provinzialkapitel der O. P. « tagte gewöhnlich im
Chor der örtlichen Predigerkirche, wo die Brüder ihre Plätze in festgelegter

Reihenfolge einnahmen » Den Satz M. über den hl. Thomas muß
ich vollständig bringen. S. 146 : « Thomas zitiert den Rätselhaften (Ps.
Dionysius) häufig und erweist sich etwa in der Abhandlung *De veritate' als
ein autoritativer Führer in die Mysterien der unmittelbaren
Gotteserfahrung. Die Summa theologiae, das Fundament der hochmittelalterlichen

Dogmatik, enthält in der Abhandlung über die Gaben des Heiligen
Geistes eine Theorie der Kontemplation und viele andere auf das mystische
Leben bezogene Erörterungen. Ihr Gebäude ist nur scheinbar ein Labyrinth
von Vernunftschlüssen. Es ist von einem ungeheuren Wissen um Gott
erbaut. Tntellecto quid significet hoc nomen Deus, statim habetur quod



Literarische Besprechungen 127

Deus est', spricht dieser Lehrer Es ist das Grundwort seiner
Philosophie ». Thomas von Aquin also Vertreter des ontologischen
Gottesbeweises und der unmittelbaren Gottesschau M. hat eine Objektion
als Beweis des Aquinaten aufgefaßt. S. 185 : Heinrich von Egwint ist
kein Schweizer, sondern Bayer, Prior in Regensburg (und Würzburg).
Bruder Arnolt der Rote wird wohl identisch sein mit dem « rode prior »

der Kölner Klosterpredigten (ed. Ph. Strauch, 1911). S. 206: «Eine
Eigentümlichkeit der Predigerklöster war vor allem noch die Matutin
oder Mette, der nächtliche Chor vor dem Morgengrauen ». Durchaus
nicht, sondern eine allgemeine Sitte der Mönche und der Mendikanten.
S. 343 : «Man pflegte (in den Dominikanerinnenklöstern des 15. Jahrhunderts)
die Andacht zum Altarssakrament, das häufig gespendet wurde ». Nämlich
15 mal im Jahre; vgl. meinen Aufsatz im Archivum Fratrum Praedica-
torum I, S. 95. S. 382 : « Die quietistische Mystik der "Nachfolge Christi',
Ruysbroecks, der hl. Therese, des Johannes vom Kreuz ». Das möge
an Einzelheiten genügen. Als Lapsus calami seien noch erwähnt : das
Zisterzienserinnenkloster Helfta in Mecklenburg (S. 109), statt in Sachsen
bei Eisleben, der Heimat Luthers. S. 158 : « Der Predigerorden verlor
allein in der deutschen Provinz 124 000 Mitglieder » (durch den Schwarzen
Tod). Schwer denkbar, da im deutschen Sprachgebiet nur etwa 100 Klöster
bestanden.

Da die Mystik in den Dominikanerinnenklöstern vielleicht den
wichtigsten Teil auch der Mystik in der Schweiz ausmacht, so ist es eine wichtige
Frage, den Ursprung dieser Mystik festzustellen. Heinrich Denifle hat
auf die Instruktion des Provinzials Hermann von Minden O. P.
hingewiesen und in ihr das entscheidende Moment gesehen. M. scheint anderer
Meinung zu sein ; er erwähnt Denifle (S. 411), nimmt aber weiter auf
dessen Darlegungen keine Rücksicht. Warum findet sich aber nur in den
Dominikanerinnenklöstern der deutschen Provinz, und nicht in andern
Provinzen, diese spekulative Mystik warum nicht im selben Grade in
den Frauenklöstern anderer Orden Vgl. dazu Jostes a. a. O., S. xx f.
M. hat seine eigentliche Ansicht über die Mystik wohl in folgenden Stellen
ausgesprochen : « Hier wird noch einmal die strenge Höhe des reinen
Gottdenkens aufgesucht. Die Bedeutung der Sakramente, das Leiden und
Sterben Christi, die Fragen nach Sünde, Tugend, Werkheiligung und
Erlösung sind kaum berührt » (S. 355). « Auch was in den Klöstern an
Verzückungen und Offenbarungen noch weiter lebte, war bestenfalls ein
ergreifender Anachronismus » (S. 383). Hier rächt es sich, daß M. die
Instruktion Hermanns v. M. nicht benutzt hat ; die Sermones sollten nur
eine Ergänzung, Vorbereitung zum Sakramentenempfang sein ; Eckhart
wollte wahrhaftig nicht den Sakramentenempfang zurücksetzen.

Wie die Schilderung, die M. von den Mystikern im einzelnen gibt,
zu beurteilen ist, muß ich Berufenen überlassen. Maßgebend ist für ihn
Meister Eckhart. Neben ihm Mechtild von Magdeburg. Aber was hat
Mechtild mit der Schweiz zu tun, auch wenn die Übersetzung des
« Fließenden Lichtes der Gottheit » in der Schweiz entstanden ist Eckhart
ist das eine oder andere Mal in der Schweiz gewesen, aber sein Haupt-



128 Literarische Besprechungen

wirken spielt sich anderswo ab. Tauler darf man «nicht an Eckhart
messen» (S. 282). «Er weiß nichts von der denkerischen Leidenschaft
des toten Meisters » (S. 283). Wie kann übrigens M. die längst
überwundene Ansicht von der Kirchenfeindlichkeit Taulers noch vortragen
(S. 289). Er hat den Sinn von Taulers Ausführungen ganz mißverstanden.
Die Ötenbacher Nonnen meinten etwas ganz anderes : « Da der Orden
und die Kutte nicht selig mache, sondern vielmehr zu einer Trennung im
Glauben und im Heil der Seligkeit führe ». Das würde Tauler nie gesagt
haben. Vollends Seuses « Gestalt, wie wir sie kennen, ist ein einziger Verrat
an allen entscheidenden Aussagen des Meisters ...» (S. 243). « Kein
Strahl Eckhart'schen Erkennens fällt in diese Wildnis hinein » (S. 264).
Ja, ist denn Eckhart das Maß aller Dinge Zu der Frage nach der Echtheit

der Schriften Seuses hätte M. auch die Arbeit von P. Dominikus
Planzer O. P. im Divus Thomas 1934-35 erwähnen müssen. Über Heinrich
v. Nördlingen ergießt sich die Schale seines Spottes. Margareta Ebner
kommt nicht besser weg. Da hat doch der protestantische
Kirchenhistoriker K. Müller ein anderes Urteil (Kirchengeschichte II, 1, 38),
Man braucht nicht alles gutzuheißen, was uns in den Viten der Schwestern
erzählt wird, allein das Bild, das M. entwirft, ist wirklich nicht geeignet,
Sympathie für die deutsche Mystik zu erwecken. Kompetente katholische
Forscher haben diese Frage längst erörtert, aber neben dem Absonderlichen

auch das Ideale und Erhebende hervorgehoben ; ich verweise auf
E. Krebs, den M. selber nennt (S. 418) und H. Wilms O. P., Das Beten
der Mystikerinnen (1916).

In der Vorrede entschuldigt sich der Verf. (S. 10) : « Versehen, die
sich im Einzelnen finden mögen, sind bei der Vielschichtigkeit des
Gegenstandes, vollends bei einem dem Katholizismus fernstehenden Autor,
vielleicht entschuldbar ». Leider handelt es sich hier nicht nur um Ver-r
sehen im Einzelnen, sondern auch um die Auffassung und Wertung des
Ganzen.

Freiburg. P. Gabriel M. Lohr O. P.

Frei bürg, Schweiz. — Paulusdruckerei. — 37.


	Literarische Besprechungen

