Zeitschrift: Divus Thomas
Band: 15 (1937)

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Literarische Besprechungen.

Philosophie.
M. T.-L. Penido : La Conscience religieuse. — Essai systématique suivi
d’Illustrations. — Dans la collection : Cours et Documents. — Paris,

Pierre Téqui. 1936.

Nous craignons que le titre de ce volume he soit trompeur. Il s’agit
en réalité d’études choisies se rattachant a la psychologie religieuse.
L’auteur nous apprend qu’elles reproduisent une série de legons faites
a l'université de Fribourg. Nous constatons avec plaisir que les incon-
vénients de ces sortes de publications ont complétement disparu, et que
nous avons ici une série d’études que méme les plus experts en psycho-
logie religieuse liront avec plaisir et profit.

Le premier chapitre traite de la nature et de la méthode de la
psychologie religieuse. La religion est un phénoméne si complexe qu’il
releve a la fois de la psychologie empirique, de la philosophie et de la
théologie. On a dit beaucoup de choses absurdes a ce sujet. Le « behavi-
ourism » ne réveéle jamais mieux son impuissance que sur le terrain reli-
gieux ; et il est a peu prés inutile de s’y arréter. La psychologie religieuse
empirique doit nécessairement s’adresser a la «conscience religieuse » ;
et l'on voit immédiatement que le psychologue irréligieux se trouvera
dans un singulier embarras. — On a prétendu que toute psychologie
empirique de la religion est une impossibilité. Pour 1'établir, Scheler, par
exemple, fait valoir son essentielle «intentionalité » qui nous fait néces-
sairement sortir du sujet. Le savant et habile auteur n’a pas de peine
a détruire ces difficultés illusoires. — La psychologie religieuse est néces-
sairement condamnée, dit-on, a réduire les phénomeénes religieux aux
lois de la psychologie générale, et a faire disparaitre ainsi le caractére
propre de la religion. Tel est, en effet, le procédé de toute recherche scien-
tifique en face d’un phénomeéne complexe. Il correspond a la tendance
a l'unité, que toute méthodologie souligne vigoureusement. La psycho-
logie religieuse le fera, comme la psychologie de l'art ou de la science.
Mais ce ne sera la que la partie analytique, qui appelle impérieusement
une synthése. M. Penido n’hésite pas a reconnaitre qu’elle ne se construira
que par un appel 4 la philosophie et a la théologie. Mais parce que la
psychologie empirique de la religion ne peut pas donner tout, il est
déraisonnable de mépriser ou de négliger les fruits précieux qu’elle peut
cueillir sur son domaine. Méme la théologie y trouvera grand profit.

Tout ce chapitre nous parait excellent. Il nous parait décisif. Nous
estimons que personne n’a mieux déterminé la portée de la psychologie



092 Literarische Besprechungen

religieuse que M. Penido. Il en résulte que celle-ci, malgré son incontestable
utilité, est incapable de nous donner par elle-méme une notion suffisante
de la conscience religieuse. Nous n'y. arriverons que par les efforts unis
et hiérarchisés de la psychologie, de la philosophie et de la théologie.

L’auteur s’est proposé d’étudier le début et le sommet de la vie reli-
gieuse en soumettant & une analyse méthodique la conversion et la mystique.
Entre les deux il insére, comme phénomeéne intermédiaire, une étude sur
I'ascétisme.

La «conversion », si I'on veut embrasser toutes les formes concrétes
qu’elle peut revétir, n’entre pas dans une définition rigide. Il y a cepen-
dant une analogie entre toutes les conversions vraies. Chacune d’entre
elles est : une relation personnelle, vesservée ou établie, & la suite d’une crise,
avec I’ Au-dela. Cette formule exclut évidemment certaines « conversions »
fausses, qui ne sont qu’'un retour au «moi», celui-ci devenant le centre
et la mesure des préoccupations religieuses.

La «typologie » de la conversion s’établit au point de vue génétique
et au point de vue structural. Envisagée psychologiquement, 1'origine de
la conversion peut étre — ou exogéne, et nous trouvons ainsi les conver-
sions grégaires, celles qui se produisent & la suite de cataclysmes, et celles
qui sont le résultat de la suggestion, — ou endogéne; et 4 ce point de vue
M. Penido étudie, en psychologue, les conversions lentes et les conversions
brusques, ainsi que celles qui sont l'aboutissant d’une renaissance ou
d’une substitution de complexes. — Il y a la un cadre utile pour la
classification des conversions au point de vue génétique. Nous aurions
mis ensemble les conversions grégaires et celles qui résultent de la sug-
gestion. Nous croyons, en effet, que tous les phénomenes psychiques qui
se produisent dans une foule, formellement constituée, relévent de la
suggestion. Il est vrai qu'il faudrait au préalable s’entendre sur la notion
de suggestion.

Au point de vue de la structure, il y a des conversions manifeste-
ment pathologiques ; ce sont celles qui se produisent par besoin de com-
pensation : les malades cherchent dans la religion une compensation pour
les malheurs et les difficultés de la vie. Pareil état mental — 1'expérience
le prouve — ne peut étre qu'une circonstance occasionnelle de la con-
version. S’il est la cause déterminante, le converti va généralement au-
devant de nouvelles déceptions. — Parmi les conversions normales, il
importe de distinguer une typologie objective et une typologie subjective.
La premiére nous donne, en gros, les conversions dogmatiques, les con-
versions morales, et les conversions mixtes. La seconde nous met en con-
tact avec les conversions intégratives, les intuitives, les volitives, les
affectives et les intellectuelles. M. Penido étudie, en outre, pour faire face
aux psychanalystes, le transfert et la sublimation.

Dans une matiére aussi complexe, il est difficile d’aboutir A une
classification de tout point satisfaisante. Nous croyons que toutes les
distinctions de M. Penido sont opportunes. Remarquons cependant que
bien des catégories, concernant la structure, pourraient se rattacher aussi
bien a la «genése » de la conversion.



Literarische Besprechungen 03

Le troisitme chapitre ne donne pas une doctrine psychologique
achevée de l'ascétisme. L’auteur se contente de s’en prendre aux «théories
pathologiques » de Pierre Janet et de K. Schjelderup. On y voit surtout
a quel point des esprits distingués peuvent battre la campagne lorsqu’ils
prétendent théoriser sur ce qu'ils ignorent.

Le quatriéme chapitre est constitué par une étnde qui s’impose &
tous ceux qui veulent aborder les phénomenes trés délicats de la mystique.
Celle-ci livrant — au dire des grands mystiques — une connaissance
expérimentale de Dieu, il importe de savoir ce qui, au point de vue psycho-
logique, est impliqué dans «/’intuition naturelle de Diew», dont parlent
certains philosophes, certains hommes pieux, et aussi certains poétes.
M. Penido soumet cette intuition naturelle de Dieu a une analyse serrée,
et la réduit a sa portée réelle. — Nous admettons sans hésitation la con-
clusion a laquelle il arrive ; mais il nous semble qu'un élément du débat
reste trop dans 'ombre. L’immanence réelle de Dieu dans les créatures,
et notamment dans 1'dme sainte, dépasse en intimité toute union que
nous pouvons concevoir directement. Une fois ce fait constaté, il en
résulte un « sentiment de présence » qui méne naturellement & une illusoire
intuition de Dieu. Le sujet concéde assez facilement ne pas wvoir Dieu,
mais il prétend toujours le sentir. Il y a la une modalité du phénomene
qui nous parait devoir fixer l'attention.

Enfin, M. Penido intitule son dernier chapitre : Aufour de Marie de
I'Incarnation, religieuse ursuline du dix-septiéme siécle (1599-1672). Belle
monographie sur une mystique intéressante et trés sympathique. Cette
étude ne se résume pas. Se plagant au point de vue psychologique, le
savant auteur adresse quelques critiques a Pierre Janet, Leuba, Delacroix
et autres psychologues, qui au sujet de la mystique sont tombés dans
les erreurs les plus grossiéres, et se permettent des rapprochements nette-
ment démentis par les faits.

L’excellent livre de M. Penido contient des études assez indépendantes
les unes des autres. Nous n'y trouvons aucun chapitre sur la nature
générale de la religion. Entre la conversion et la vie mystique, une étude
de la priére trouverait sa place naturelle au méme titre que celle de
I’ascétisme. Et le chapitre sur Marie de I'Incarnation, malgré son intérét
exceptionnel, ne nous renseigne sur la mystique que comme un fait parti-
culier qui attend son insertion dans une induction plus compréhensive.
Un «essai systématique sur la conscience religieuse » devrait contenir tout
cela. C’est pourquoi le titre du livre ne nous parait pas heureux. — Mais
nous nous en réjouirons s'il détermine beaucoup de lecteurs a étudier
I'ouvrage de M. Penido. Sur les sujets qu’il examine, nous ne connaissons
rien de plus solide, de plus vraiment scientifique. Nous croyons que tous
ceux qui voudront reprendre ces études trouveront un guide str chez
M. Penido ; aucune « psychologie religieuse » ne pourra négliger ses ingé-
nieuses analyses et ses fermes conclusions.

Fribourg. M. de Munnynck O. P.



04 Literarische Besprechungen

M. Fatta : Cosmologia. — Milano. Societi editrice « Vita e Pensiero ».
1935.

M. Fatta s’est essayé a son tour de construire une cosmologie a ten-
dance nettement scolastique, tenant largement compte des idées et des
théories les plus récentes des physiciens. L’auteur est trés bien renseigné,
et sur les publications philosophiques qui se rattachent a son école, et
sur les ouvrages nombreux et intéressants ol les savants ont essayé de
marquer le point dans I'évolution de leurs hypothéses et de leurs concep-
tions nouvelles.

Il est manifestement impossible de signaler dans une courte recension
toutes les idées solides, & mon sens définitives, que M. Fatta nous expose
et établit dans son travail. Malgré le contact avec les idées les plus récentes,
peut-étre a cause de ce contact, le savant auteur maintient toutes les doc-
trines essentielles du thomisme. Il ne manque pas de mettre au jour leur
fécondité, car on s’apergoit qu’elles rendent compte de ce que — légiti-
mement d’ailleurs — les physiciens négligent.

Il nous parait plus opportun de noter 1'une ou l'autre réflexion qui
se présente a l'esprit, et que nous livrons 4 la méditation de M. Fatta.

Avant tout, avons-nous bien, dans cet ouvrage, une « Cosmologie » ?
L’auteur n’étudie que la « corporéité ». Evidemment, chacun détermine
le sujet de ses recherches, et nous devons étre reconnaissants de ce que
M. Fatta nous donne ; mais la « corporéité » seule ne nous donne pas le
« cosmos ». Celui-ci implique ordre et par conséquent unité. Il embrasse
non seulement le corps comme tel, mais encore la vie organique et méme
la vie psychique. M. Fatta attribue ces terrains d’exploration a d’autres
disciplines, a la « biologie philosophique », aux considérations philoso-
phiques que l'on peut faire sur la vie psychique, etc. Mais alors, c’est
lorsque tout cela aura été fait, comme travaux d’approche ou parties
intégrantes, qu’on pourra construire une « cosmologie » proprement dite.
Celle-ci, aprés l'analyse, est évidemment synthétique. Elle détermine
I'unité du monde, entre les deux écueils d’un pluralisme et d’un monisme
également inintelligibles. Elle recherche la cause efficiente du cosmos, et
s'articule par la a ce qu'on appelle la théologie naturelle. Elle tiche de
surprendre la ligne directive de l'évolution cosmique a travers le temps.
Elle s’efforce de jeter quelque lumiére sur la fin intrinséque et extrinséque
de l'univers ; et elle prend contact, en raison de I’activité libre de ’homme
dans le cours des événements, avec la morale, qui doit couronner toute
philosophie humaine. — Disons donc que M. Fatta nous a donné un cha-
pitre, trés ample et trés fondamental de la cosmologie, et espérons que
ses études ultérieures nous permettront de posséder toute sa « cosmologie ».

Nous croyons qu'’il aurait mieux valu de n’aborder I'étude de la
féconde doctrine hylémorphique qu'aprés celle de la quantité. C’est le
fait fondamental de la quantité qui nous méne a la composition hylémor-
phique des corps. Une fois celle-ci acquise, on échappe a certaines diffi-
cultés qui surgissent de 1'idée de « mutation », du « ens mobile », Dans quel
sens faut-il comprendre la nécessité d’un sujet commun dans une muta-



Literarische Besprechungen 95

tion substantielle ? Les théologiens, lorsqu’ils s’efforcent d’éclairer la
« transsubstantiation » disent des choses profondes et purement philoso-
phiques a ce sujet.

Notons encore que dans 1'étude du « temps » la distinction entre la
durée temporelle que considére le philosophe, et la détermination humai-
nement possible du temps, qui seule concerne le physicien, — cette dis-
tinction essentielle, qui nous épargne d’interminables et stériles discus-
sions, n'est pas suffisamment mise en lumiére. M. Fatta la donne, dans
un bon texte de M. Maritain, mais elle n’a guére d’influence sur ses ana-
lyses. Le temps est la durée existentielle des choses temporaires, et celles-ci
sont précisément les étres qui dans la nature méme impliquent cette
« potentia pura » qui les rend quantitatifs, et que nous appelons la matiére
premiére. Le temps n’est que le devenir continu de l’existence. Il en résulte
une nécessité de « conservation divine » en connexion avec la création.

Nous ne voudrions pas que ces remarques jettent la moindre ombre
sur l’estime trés sincére que nous avons pour cet ouvrage. M. Fatta s’est
livré a un labeur considérable et éminemment utile. En raison des rensei-
gnements multiples qu’on y trouve, nous recommandons le livre a tous
ceux qui veulent réfléchir en philosophes sur nos connaissances actuelles
au sujet de la « corporéité ».

Fribourg. M. de Munnynck O. P.

E. Peillaube : Caractére et Personnalité. — (Collection : Cours et
Documents de Philosophie.) — Paris, Téqui. 1935.

Le regretté P. Peillaube a laissé le manuscrit de cet ouvrage, que
le professeur Ch. Eyselé a jugé digne de la publication. Le livre parait
incomplet ; l'auteur aurait voulu y ajouter deux chapitres, dont 'un au
moins aurait pris une allure nettement théologique. Mais tel qu'il est
I'ouvrage est intéressant; il contient de nombreux renseignements dont
I'union systématique épargnera au lecteur bien des recherches.

Le P. Peillaube était essentiellement psychologue, la partie philosophique
du livre semble un peu négligée. La personnalité empirique est trop fusionnée
avec la personnalité métaphysique et la personnalité morale. L.a base réelle,
métaphysique, du libre-arbitre n’est guére mise en lumiére. La partie
psychologique ne contient pas d’observations originales; mais nous y
trouvons une synthése des connaissances acquises sur ce terrain. Nous
sommes certains que les étudiants, et méme le grand public cultivé,
trouveront grand profit a s’assimiler ces vérités éminemment pratiques.

Le savant auteur distingue le tempérament, le caractére et la person-
nalité. Il énumeére « les bases physiques du caractére », et les forces qui
concourent & sa formation : I’hérédité, I’habitude, les influences extérieures.
Cette partie de I'ouvrage se termine par un chapitre sur « la plasticité du
caractére », trés solide, trés pratique et trés encourageant.

La deuxiéme partie est consacrée a « la Personnalité ». L’auteur
examine les différentes théories qui ont été énoncées a ce sujet; celles



66 Literarische Besprechungen

de James et de Bergson fixent particuliérement son attention. — Le cha-
pitre sur « la volonté libre » résume tout ce qu’on a dit de plus solide sur
la « conscience » de la liberté. — Les deux derniers chapitres, qu’'on aurait
pu fusionner en un seul, montrent « comment on apprend a vouloir »;
I'auteur insiste justement sur « la souveraineté de la volonté par I'image
et l'idée ».

Le livre marque une étape. Son étude sera utile & ceux qui veulent
se rendre compte de ce qui est acquis a ce sujet, et dans quelle direction
les recherches ultérieures pourront étre efficaces.

Fribourg . M. de Munnynck O. P.

P. L. Landsberg : Essai sur 1’Expérience de la Mort. — Paris, Desclée
de Brouwer.

L’idée de la mort exerce une véritable fascination sur l'esprit de plu-
sieurs philosophes contemporains. M. Landsberg nous livre ses méditations
personnelles sur ce grave sujet qui met en pleine lumiére le vrai sens de la
vie. Ce petit livre n’est pas une étude méthodique ; l'auteur y consigne
plutdt I'attitude qu’il prend devant I'expérience de la mort. On est heureux
de contaster qu’il se dégage des obsessions pessimistes de Heidegger. Sans
s’attarder aux preuves traditionnelles de l'immortalité, M. Landsberg
insinue, d’'une maniére frappante, que la mort n’emprunte sa signification
qu’a la vie définitive qu’elle nous fait espérer.

Fribourg. M. de Munnynck O. P.

M. de Corte : Aristote et Plotin. — Dans la collection « Bibliothéque
frangaise de Philosophie ». — Paris, Desclée de Brouwer. 1935.

M. Marcel de Corte, armé d’un solide appareil philologique, étudie
les philosophes grecs d’une maniére approfondie et aboutit a des résultats
précieux. Ses tendances personnelles, aristotéliciennes et thomistes, se
révelent dans ses réflexions; mais son but principal est de nous faire
saisir la pensée parfois obscure, peut-étre contradictoire parfois, des
auteurs qu’il soumet a son examen.

Le volume contient quatre études. -—— La premiére semble avoir été
provoquée par un travail du R. P. Bremond, qui croit qu’Aristote s’est
engagé a plusieurs reprises dans une impasse, parce qu’il s’est posé trop
résolument en adversaire de Platon. M. de Corte ne dissimule pas la dif-
férence entre les deux philisophes les plus vivaces de I'antiquité ; mais
il démontre d'une maniére décisive que les « dilemmes » du R. P. Bremond
sont souvent illusoires.

Le deuxiéme chapitre reprend 1'éternelle question du « premier
moteur » dans la philosophie aristotélicienne. Le livre A de la Métaphysique
et le livre ® de la Physique nous placent, sinon devant un des dilemmes,
du moins devant un fossé qu’Aristote ne semble pas avoir comblé. Cepen-
dant la cause finale de la Métaphysique n’exclut pas la cause motrice,



Literarische Besprechungen 97

certainement spirituelle, de la Physique. On peut méme se demander si 'on ne
voit pas poindre celle-ci au bout du raisonnement qu’Aristote n’a pas achevé.

Suit une troisiéme étude trés intéressante sur la « Purification ploti-
nienne » La différence entre cette « purification », par laquelle 'dme se
soustrait a ce qui n’est pas elle, et I'ascétisme traditionnel des mystiques,
lutte de I'dme pour sa perfection interne, est treés frappante. Espérons
qu’elle empéchera a l'avenir des rapprochements qui ne sont guére justifiés.

Enfin, nous avons I’examen minutieux de « la dialectique de Plotin ».
Celui-ci n’y a consacré explicitement qu’un court traité (Enn. 1-3); mais
M. de Corte en souligne l'importance exceptionnelle. Il y voit la ligne
directrice de toute la ténébreuse philosophie plotinicienne.

Ces courtes annotations ne peuvent guére faire deviner les fines ana-
lyses et les judicieuses observations dont le savant auteur a rempli son
volume. Nous espérons cependant qu’elles indiqueront suffisamment
I'intérét de ce travail et le grand mérite de M. de Corte. Nous sommes
convaincus que ces études prendront une place définitive parmi les sources
indispensables a l'étude sérieuse d’Aristote et de Plotin.

Fribourg. M. de Munnynck O. P.

P. Descogs 8. J. : Praelectiones theologiae naturalis. Cours de théodicée,
t. 11, De Dei cognoscibilitate. IT. Paris, Beauchesne, 1935, 926 pages.

J’ai rendu compte ici méme (Divus Thomas, mars 1934, p. 125-128)
du premier volume de ce Cours. Ce compte rendu a souverainement déplu
A l'auteur, qui consacre, sous le titre : « Apologia pro tomo I », cinq pages
serrées de son second volume (p. 872-876) A répondre & ma critique. C’est
faire trop d’honneur a celle-ci, un honneur, il est vrai, chérement payé,
voici, en effet, ce qu’on insinue a mon sujet, au cours de ces pages : perroquet,
fossile, immobiliste, interprete littéraliste et fermé, fossoyeur de I’ Aquinate,
thomiste rigide et sectaire... j’en ai pour mon compte ! Ce qu’il y a de plus
plaisant, c’est qu’ayant reproché ailleurs au Révérend Pére son manque
de sérénité, je me vois invité a méditer sur la paille et la poutre (p. 804,
note). Sans doute suis-je atteint d’une terrible amnésie, mais je ne me
souviens vraiment pas d'avoir traité mes adversaires comme le Révérend
Peére Descoqs traite les siens, encore moins d’avoir usé d’injures plus
grossieres, comme l'indique la disproportion entre la paille et la poutre ;
aussi ne puis-je me ranger parmi les hypocrites, comme le Révérend Pere
m'’y invite. Mais laissons ces enfantillages, plutdt déplaisants entre prétres.
De quoi donc se plaint le R. P. Descogs ? J'avais regretté qu'il fat si prolixe
et incidemment j'avais évoqué la concision de Cajetan. Cela indigne le
Révérend Pere : « La briéveté de Cajetan c’est un comble ! »; preuve évidente
que M. Penido « n’a jamais dii manier de premiére main les ceuvres du
grand homme », et le révérend Pére a la bonté de m’apprendre que Cajetan
a publié de nombreux in-folio. Je puis assurer le R. P. Descogs que chez les
thomistes, la concision de Cajetan est devenue un trés banal lieu commun.
J'étais encore étudiant que j’entendais de vieux « cajétanistes » y faire
souvent allusion, et moi-méme ayant fréquenté le « grand homme » avec

Divus Thomas. 4



98 Literarische Besprechungen

assiduité, j'ai pu vérifier que s'il avait effectivement beaucoup écrit, il n'en
avait pas moins exprimé sa pensée en le moins de mots possible, et c’est
en quoi consiste proprement la concision. Un simple article de journal
peut étre prolixe ; les in-folio de saint Thomas ou de Scot ne le sont pas ;
ceux de Cajetan non plus. J'avais ensuite regretté que le R. P. Descoqs
gachat beaucoup de papier a citer et & discuter des auteurs fort secondaires,
et qu’il en négligedt d’'importants comme Scheler, Brentano, Gentile, Hocking,
Royece, etc. Le Révérend Pére me répond: 1° que je suis inconséquent puisque
je lui reproche d’étre a la fois trop et trop peu abondant dans ses citations ;
20 que j’aurais voulu étre moi-méme cité ; 3° que je parle de livres que je
ne connais pas; 4° qu'une théodicée n’est pas « une histoire critique de la
pensée depuis Adam jusqu'd I'an de grice 1934 and atter ». Je réplique :
ad 1™ : il n'y a aucune inconséquence, puisque l'affirmation et la négation
ne sont pas de eodem :@ 'une concerne les auteurs secondaires, 'autre, les
auteurs importants ; ad 2™ : méme si j'avais l'outrecuidance de me ranger
parmi les auteurs importants, je n’aurais pu m’étonner d’étre omis, n’ayant
rien écrit sur les preuves de l'existence de Dieu, du moins a l'époque ; et
d’ailleurs un confrére du Révérend Pére Descoqs m’ayant aimablement
averti que celui-ci s’apprétait & me répondre copieusement sur ’analogie,
au tome II, je n’avais donc qu’'a prendre patience ; ad 3™ et 4m: je crois
savoir qu'une théodicée n’est pas un livre d’histoire ; aussi bien n’était-ce
pas ce que je réclamais, mais simplement une substitution d’auteurs, c’est-a-
dire qu’au lieu de consacrer tant d’espace a des travaux qu’on aura bientot
oubliés, le Révérend Pére Descoqs s’occupe de ceux qui ont chance de rester.
Je m’explique par un exemple : G. Gentile a publié une trés intéressante
étude intitulée « Di una nuova demonstrazione dell’esistenza di Dio ». Je
puis assurer le Révérend Pére Descoqs que je connais cette étude ; je lui ai
méme consacré quelques pages dans La Vie intellectuelle ; eh bien | j'aurais
voulu qu’au lieu de batailler si longuement avec un perroquet et un fossile
tels que moi, le Révérend Peére efit consacré ce méme espace a nous dire ce
qu’il pense de la « nouvelle démonstration » du génial Sicilien. Le Révérend
Pere prétend, il est vrai, qu'une discussion avec Gentile est hors de place
en théodicée : c’est en critériologie qu'’il la faut placer, dans la réfutation de
I'idéalisme. Mais alors pourquoi le R. P. Descoqs discute-t-il, en théodicée,
avec l'idéaliste Le Roy ? L’Américain Fulton Sheen, en deux excellents
volumes (que je connais) : God and modern intelligence et Religion without
God, a montré que, sur le probléme de Dieu, un scolastique pouvait dialoguer
d’une fagon intéressante avec les philosophes du jour. De méme, M. Jolivet,
dans Le probléme de Dieu dans la philosophie contemporaine (que je connais).
Puisque le R. P. Descoqs est si soucieux de moderniser la scolastique, il
aurait trouvé 13 un excellent prétexte. Je me plais d’ailleurs & reconnaitre
qu’en son deuxiéme volume le Révérend Pére a répondu, en partie, & mon
veeu, en examinant les doctrines de Blondel, de Bergson, de Le Roy.
Enfin, j'avais regretté l'antithomisme du R. P. Descoqs et j’avais
risqué le mot « régression ». On s’indigne de nouveau et fortement. En plus
des aménités déja citées, on m’assene un texte du P. Sertillanges ; on insiste
sur la nécessité de rénover le thomisme. Je puis assurer le R. P. Descogs



Literarische Besprechungen 99

qu’il se trompe d’adresse ; je suis aussi convaincu que quiconque de cette
nécessité ; toute la question est de savoir dans quel sens il faut opérer la
rénovation : doit-on progresser contre saint Thomas ou avec saint Thomas ?
De nouveau je m’explique par un exemple : Roland-Gosselin, Maréchal,
Maritain, ne sont certes pas des perroquets thomistes, ni des fossiles, ni
des immobilistes, le R. P. Descoqs le concédera sans peine. Ils sont a la
fois disciples de saint Thomas et soucieux de progreés. — Mais loin de faire
progresser le thomisme, ils 'ont fait dévier ! dira sans doute le Révérend
Peére. — C’est une tout autre question, et qui n’a pas a étre examinée ici.
Ce qui importe, c’est de dégager l'esprit dans lequel ont été conduites leurs
tentatives de rénovation. Personne ne peut contester que jamais aucun
d’eux n’a contredit, de propos délibéré, une doctrine de saint Thomas.
Ils n’ont pas abordé le grand Docteur avec une mentalité défiante et hyper-
critique, toujours préte a le trouver en défaut; ils n’ont pas regardé le
thomisme du dehors ; ils ne 'ont pas pris de trés haut avec lui; bien au
contraire, saint Thomas a été pour eux un maitre dans toute 1'acception
du mot ; ils se sont insérés dans sa pensée, non seulement avec sympathie,
mais avec docilité et méme avec un grand amour. Tout leur effort a visé
a un approfondissement des principes thomistes, non a leur ruine ; ils ont
voulu trouver une solution thomiste aux nombreux problemes que pose
le monde contemporain et non pas arracher a saint Thomas quelques
lambeaux de vérité, pour constituer un nouvel amalgame qui n’a pas droit
au nom de « thomisme », mais & celui, trés vague, de « scolastique ». Une
scolastique que plusieurs trouveront décadente.

Venons-en, maintenant, au tome II de ce Cours de théodicée. Les
caractéristiques générales et les divisions ayant été indiquées en ma précé-
dente recension, il est inutile d’y revenir. L’auteur continue I'examen des
preuves de Dieu qu’il estime insuffisantes ou plus ou moins entachées
d’erreur. Parmi les premiéres se trouve la 4* via qui est déclarée valide
si on la réduit directement a la troisiéme, mais qui, comme argument
distinct, tiré de la causalité formelle exemplaire, ne prouve pas efficacement
I'existence de Dieu, comme Etre premier. Sont critiqués ensuite la preuve
par les vérités éternelles et I'argument tiré du désir du bonheur. A noter
(p. 97 sv.) une intéressante discussion, sur le théme : « Tout jugement
implique-t-il une relation a I’Absolu ? » A propos de l'athéisme, on réfute
Billot sur le salut des infideles et 1’'on nous donne de précieux renseignements
sur les organisations athées aux Etats-Unis, en Russie et dans le reste de
I'Europe. Vient alors le traité : « De Cognoscibilitate essentiae Dei » avec
ses deux sections : la perfection divine (identité étre-essence ; infinité ;
simplicité) ; la connaissance par analogie (en bon suarézien, le Révérend Pére
insiste sur l’attribution intrinséque aux dépens de la proportionnalité).
C’est ici que se trouve, évidemment, la copieuse réponse que l'on m’avait
annoncée. Il va sans dire que je me garderai bien de répliquer ici, non
seulement faute d’espace, mais parce que la discussion ne meénerait a rien.
Je me contenterai de présenter un tout petit échantillon de la maniére
du R. P. Descogs. Comme il avait avoué, en ses Institutiones metaphysicae
generalis, avoir cherché en vain, chez saint Thomas, la proportionnalité



100 Literarische Besprechungen

dans I'étre, je lui avais opposé ce texte bien connu du De Pot., q. 7, a. 7:
« Diversa habitudo ad esse impedit univocam praedicationem entis ; Deus
autem alio modo se habet ad esse quam aliqua creatura ». Détachons ces
lignes essentielles de l'interminable réponse du Révérend Pére : « La propor-
tionnalité analogique, selon toute I’Ecole et selon vous-méme, implique une
similitude de proportion. Or, dans le texte que vous m’opposez, saint Thomas
n’invoque pas, ne suppose pas, une similitude de proportion, mais tout
au contraire une dissimilitude, une opposition de rapports : « Diversa
habitudo ad esse » ; « Deus alio modo se habet ad esse, quam aliqua alia
creatura ». Aussi bien, a cet endroit, le Docteur Angélique ne veut pas
prouver la ressemblance, 1’analogie, mais uniquement la dissemblance et
qu’entre Dieu et la créature, il n’y a pas d’univocité » (p. 8o1). Ou je me
trompe fort, ou cela s’appelle répondre a coté de la question. L’analogie,
telle qu’on ’emploie en théodicée, comprend essentiellement trois éléments :
10 L’existence des rapports : Dieu : son Etre ; cvéature : son étre ; 20 la dissi-
militude fondamentale de ces rapports ; 3° leur relative similitude. Ce qui est
capital, pour l'interprétation du saint Thomas « historique », est le premier
¢lément ; car il est clair qu'une fois admise la réalité de ces deux rapports,
il suit — dans la perspective thomiste — qu'’ils sont dissemblables (puisque
saint Thomas rejette l’'univocité) et cependant semblables (puisque
saint Thomas rejette la pure équivocité). Le R. P. Descoqs l'avait, tout le
premier, si bien compris, qu’il avait concentré le feu de ses batteries sur
le premier point, allant jusqu’a soutenir que le rapport Dieu : son Etre,
était purement fictif. Je devais donc établir que tel n’était point l'avis de
saint Thomas, et c’est pourquoi j'ai cité le texte : « Diversa habitudo, etc. »
11 est de toute évidence qu’ici le saint Docteur affirme : 1° 'existence des
deux rapports ; 2° leur diversité. — Mais il se tait sur leur similitude !
insiste le R. P. Descogs. — Cela n’a aucune importance pour le cas présent,
puisque cette similitude, saint Thomas l’affirmera contre Maimonide. Ce
qui importe ici c’est de montrer que, d’aprés saint Thomas, la proportion
n’est pas fictive, comme le veut le R. P. Descogs. Le fait méme que le
texte insiste sur la dissemblance des rapports confirme la réalité de ceux-ci :
on ne peut parler de la dissemblance de choses inexistantes. Et c’est tout
ce que j’avais voulu prouver.

Le R. P. Descogs a voulu terminer sa véhémente « Apologia », sur
une note plus irénique, en recommandant la lecture d’'un de mes livres.
Je puis lui rendre la pareille sans aucune arriere-pensée. Son ouvrage plaira
beaucoup aux scolastiques non thomistes; quant aux thomistes, ils ne
pourront ne pas rendre hommage 2 l'effort considérable que suppose la
composition d’un cours de cette envergure ; ils trouveront aussi un large
profit & le lire, non seulement & cause de la masse de renseignements intéres-
sants, mais surtout & cause des critiques antithomistes : ils auront assez
de sagesse pour faire abstraction de leur amertume, afin de ne voir que les
grands services qu’elles peuvent leur rendre, en les for¢ant a préciser et a
approfondir leurs positions. C’est donc avec sérénité et avec intérét que nous

attendons le volume final de ce cours de théodicée.
M. T.-L. Penido.



Literarische Besprechungen I0I

F. Mirker. Typen. Grundlagen der Charakterkunde. Erlenbach-Ziirich
und Leipzig, Eugen Rentsch Verlag. 122 SS.

Leib und Seele des Menschen bilden zusammen ein Ganzes. Daher
muB zwischen ihnen ein enges Wechselverhiltnis bestehen. In der Philo-
sophie wird gefragt, ob dieses Verhiltnis ein ursidchliches sei, und wenn
ja, welche Art von Ursichlichkeit Leib und Seele aufeinander ausiiben.
Die moderne Charakterologie hat eine andere Fragestellung. Thr Problem
ist, ob und inwieweit die Seele auch ihren Charakter durch den mit ihr
zu einer Wesenseinheit verbundenen Korper offenbare. Nach thomistischer
Lehre ist die menschliche Seele dem Kérper, in den sie von Gott hinein-
erschaffen wird, genau angepafB3t. Deshalb erkennt ein hoéheres Wesen,
das den aus den Eltern in das Kind iibergehenden Stoff bis in seine
letzten Bestimmtheiten durchschaut, damit zugleich alle angeborenen
Charaktereigenschaften der Kindesseele. Uns Menschen ist eine so um-
fassende Kenntnis der Kérperformen niemals erreichbar. Darum werden
auch alle von diesen ausgehenden Charakterstudien immer Stiickwerk
bleiben. DaB3 man in der Charakterologie die Menschen in « Typen» zu-
sammenfaBt, enthilt schon ein Bekenntnis der Unvollkommenheit dieser
neuen Wissenschaft. Denn jeder Charakter ist etwas Einmaliges. Ein
Typus liegt zwischen Wesenheit und Individuum. Mit der Wesenheit
kommt er darin iiberein, daBl auch er in vielen Einzeldingen verwirklicht
sein kann. Aber wihrend die Dinge mit der gleichen Wesenheit ein Merk-
mal aufweisen, das sich in keinem Ding mit einer anderen Wesenheit
findet, fehlt dem Typus ein solches besonderes Merkmal. Innerhalb der-
selben Art von Dingen unterscheidet sich ein Typus von dem anderen
lediglich durch den Grad, in dem die eine und die andere Eigenschaft zur
Physiognomie des Ganzen beitragt. So unterscheiden sich alle Menschen
vom Tier wesentlich durch das eine Merkmal der Vernunft ; nehmen wir
dagegen z. B. die beiden Typen des abstrakten und des konkreten Denkers,
so finden wir in dem ersten keine Eigenschaft, von der nicht auch der
andere etwas hitte. In den meisten Fillen wird die sichere Eingliederung
eines konkreten Einzelmenschen in einen bestimmten Typus dadurch in
Frage gestellt, da3 in ihm eigentlich nichts besonders ausgeprigt erscheint,
oder aber, daB er « Typisches » aus entgegengesetzten Typen in sich ver-
einigt. Nichtsdestoweniger wird man gerade vom Standpunkte der thomi-
stischen Philosophie aus jeden ernsten Versuch, das Verhdltnis zwischen
Leib und Seele auch nach der charakterologischen Seite zu erforschen,
nur begriiBen, weil ihre Lehre, daB der Leib das Werkzeug der Seele sei,
durch derartige Untersuchungen immer wieder neu beleuchtet und in-
haltlich bereichert wird. Einen solchen, sehr wertvollen Beitrag liefert
auch Mirker in seinem Buche « Typen ». Er unterscheidet im menschlichen
Charakter drei Grundkrifte, ndmlich 1. den Lebenserhaltungstrieb oder
Koérpersinn, 2. die Ahnung oder Seele und 3. das BewufBtsein, das er in
Verstand und « BewuBtsein an sich » einteilt. Die Typen kommen dadurch
zustande, daB je nach dem AusmaB, in dem diese drei Grundkrifte vor-
handen sind, bestimmte Eigenschaften und Begabungen besonders in den
Vordergrund treten. Das Ausmal aber, in dem ein Mensch dieselben hat,



102 Literarische Besprechungen

sucht M. aus den Formen des Vorder-, Mittel- und Hinterhauptes erkennbar
zu machen. Wichtig erscheint ihm besonders die hohe bzw. tiefe Lage
des Ohrloches sowie dessen Entfernung von der Peripherie des Hinter-
hauptes und der Stirne. Am offensichtlichsten scheint ihm der Charakter
in der Stirne und der Nase zu Tage zu treten. Daher gibt er fiir deren
Beurteilung die eingehendsten Anweisungen. Hier zeigt M. eine unge-
wohnlich feine Beobachtungsgabe. Von den vielen, zum Teil sehr gut
herausgearbeiteten Unterscheidungen, die er hier macht, seien nur folgende
angefiihrt : Aktivitit und Reaktivitit oder angreifen und sich schiitzen,
SelbstbewuBtsein und ObjektbewuBtsein, Empfanglichkeit fiir Eindriicke,
Gabe der Beobachtung und Fahigkeit die Eindriicke zu verarbeiten, analy-
tische und synthetische, abstrakte und konkrete Denkweise. Indem der
Verfasser diese Unterscheidungen an nicht weniger als 95 Abbildungen
veranschaulicht, regt er auch den zum Nachdenken an, der eine Zuriick-
fihrung aller Charaktereigenschaften auf bloBe Grundkrdfte nicht fiir
geniigend hilt. Denn diese Unterscheidungen lassen sich alle ohne Aus-
nahme ebenso gut machen, wenn man den Charakter nicht nur aus Kraften
zusammengesetzt sein liBt, sondern fiir diese Grundkriafte auch einen
substantiellen Triger annimmt. Erst dann erhilt man eine befriedigende
Erklarung fiir die wundervolle Verbindung des Statischen und Dynamischen
im menschlichen Charakter.

Rom (S. Anselmo). Matthias Thiel O.S. B.

A. Wilmsen: Zur Kritik des logischen Transzendentalismus. (Forschungen
zur neueren Philosophie und ihrer Geschichte. Herausgegeben von Hans
Meyer. Band VI.) Paderborn 1935. 249 SS.

In dieser seiner Miinchener Inauguraldissertation formuliert Wilmsen
das Problem des logischen Transzendentalismus (5) « in der Doppel-
frage: Wird der Urteilsgedanke, der zeitunbezogene, ideelle, logische
Sinn vom Urteilsakt, dem zeitlichen, realen, psychischen Vorgang gebildet
und gesetzt, oder wird der Urteilsgedanke vom Urteilsakt als ein irgend-
wie vorhandenes und fiir sich bestehendes, aber nicht niher zu bestim-
mendes logisches Etwas intendiert und erfat ?» Die Aufgabe, die sich
W. gestellt hat, besteht also darin, das Verhiltnis zwischen Urteilsak?
und Urteilsgedanke moglichst genau zu bestimmen. Aus der Form der
Fragestellung ist schon hinreichend klar ersichtlich, da8 der Verfasser
zwischen Urteilsakt und Urteilsgedanken einen sachlichen Unterschied
annimmt. Der Urteilsgedanke ist dasselbe, was Bolzano in seiner Wissen-
schaftslehre « Satz an sich » nennt. Deshalb setzt sich W. an erster Stelle
mit dieser « Satz-an-sich-Theorie » Bolzanos auseinander. Er betrachtet
sie zuerst in sich, sodann vergleicht er sie mit den Ansichten Akos von
Paulers und Rickerts iiber den Urteilsgedanken oder den Satz an sich,
und drittens stellt er sie der cogitatio possibilis bei Leibniz gegeniiber.
Dieses erste Kapitel, das mit dem Nachweis schlieBt, dall Bolzano wirk-
lich einen logischen Transzendentalismus gelehrt hat, das will sagen eine
uneingeschrinkte Selbstindigkeit des Urteilsgedankens gegeniiber dem



Literarische Besprechungen 103

Urteilsakt, ist wohl das beste in der ganzen Untersuchung. Es legt nicht
nur Zeugnis ab von dem tiefen wissenschaftlichen Ernst seines Verfassers,
sondern es befriedigt auch am meisten durch seinen Inhalt.

Gegen den logischen Transzendentalismus vertritt W. im zweiten
Kapitel eine Abhingigkeit des Urteilsgedankens vom Urteilsakt in der
Weise, daB3 dabei nicht bloB an eine logische Relation von Grund und
Folge zu denken ist, sondern an eine ontologische von Ursache und Wir-
kung (51). Denn «der Urteilsakt ist das principium existendi und das
principium essendi des Urteilsgedankens oder der Urteilsgedanke ist
seinem Dagsein und seinem Sosein nach vom Urteilsakt abhdngig» (73).
Bei Gott ist diese Abhdngigkeit des Gedankens vom Denkakt eine absolute,
beim Menschen dagegen nur eine begrenzte. W. spricht nur vom mensch-
lichen Erkennen. Deshalb ist das dritte Kapitel seiner Untersuchung,
das von der Unabhdngigkeit des Urteilsgedankens gegeniiber dem Urteils-
akt handelt, die notwendige Erganzung des zweiten. « Der Urteilsgedanke
ist von einem urteilenden realen seelischen Subjekt [nur] abhingig, ...
sofern er Ausdruck eines behauptende Akte setzenden realen seelischen
Subjektes ist. Und damit soll gesagt sein, daB das behauptende reale
Subjekt zwar eine notwendige, aber nicht auch eine hinreichende Bedingung
fiir die Bildung eines Urteilgedankens ist. ... Der Urteilsgedanke ist
von einem realen seelischen Subjekt unabhidngig ..., sofern er vermoge
und auf Grund seines logischen Gehalts einen intentionalen Sachverhalt
setzt und entwirft» (89). Auch in diesen beiden Kapiteln auBert W.
manchen wertvollen Gedanken. Wenn er sein Ziel noch nicht ganz erreicht
hat, und auch in seiner eigenen Loésung des Problems noch Fragen unbe-
antwortet bleiben, so ist das leicht begreiflich. Hier handelt es sich um
eine Lebensaufgabe. In seiner Darlegung des Verhiltnisses zwischen
Urteilsgedanken und Urteilsakt vermifft man eine klare Unterscheidung
der Ursachen. Denn dieses Abhangigkeitsverhdltnis ist bei einer Wirk-
ursache ein ganz anderes als bei einer Formalursache. Sobald man daher
von einer ontologischen Abhidngigkeit spricht, geniigt es nicht zu sagen,
diese Abhangigkeit sei «eine ganz einzigartige» (51). Hier muBl weiter
geforscht werden, worin diese Einzigartigkeit liege. Einen zweiten Punkt,
der nicht ganz befriedigt, bildet Wilmsens Bestimmung des Logischen.
Er bezeichnet mit seinem Lehrer Alexander Pfiander die menschlichen
Gedanken als das besondere Gegenstandsgebiet der Logik. Das kann man
sagen, aber es bedarf einer genaueren Bestimmung, wie die menschlichen
Gedanken Gegenstand der Logik sind. Wilmsen selbst unterscheidet in
den Gedanken eine doppelte Beziehung: auf Grund der ersten sind sie
auf den Urteilsakt hingeordnet, und auf Grund der anderen bleiben sie
in stetiger Verbindung mit ihrem Gegenstand. AuBer diesen zweien
spricht aber Pfinder in seiner Logik (Halle 1929 2, 14 f.) noch von einer
dritten Beziehung der Gedanken, namlich zueinander. Daher mufB3 genauer
bestimmt werden, nach welcher dieser drei Beziehungen die Gedanken
eigentlicher Gegenstand der Logik sind. Die Beziehung der Gedanken
zu den sie denkenden Akten ist von vorneherein ausgeschaltet, da sonst
die Logik nur ein Teil der Psychologie ware. Auch die Beziehung der



104 Literarische Besprechungen

Gedanken auf ihren Gegenstand kann nicht der eigentliche Gegenstand
der Logik sein, da diese das Forschungsgebiet der Kriteriologie ist. Es
bleiben also nur die Beziehungen der Gedanken untereinander als Gegen-
stand der Logik. Da indessen die Gedanken wesentlich auf einen Gegen-
stand hingerichtet sind, kann auch ihre Beziehung zueinander unméglich
frei sein von jeder Abhidngigkeit von der Ordnung ihrer Gegenstinde.
Man mufl allerdings wohl unterscheiden zwischen dem unmittelbaren
und dem mittelbaren Gegenstand eines Gedankens. So ist der unmittel-
bare Gegenstand des Gedankens « Mensch » nicht ein bestimmtes Indi-
viduum, sondern der Mensch im allgemeinen. Wenn ich daher daran
denke, daB Titus ein Mensch ist, so denke ich beim Gedanken « Mensch »
nur mittelbar an einen bestimmten Einzelmenschen. Die Ordnung der
Gedanken untereinander ist wesentlich abhingig von der Ordnung ihrer
unmittelbaren Gegenstinde. Deshalb werden diese in der traditionellen
Philosophie geradezu «objektive» Gedanken benannt. In der Ordnung
dieser objektiven Gedanken sieht die thomistische Schule das eigentliche
und unmittelbare Gegenstandsgebiet der Logik. So erst wird die Unab-
hangigkeit auch des subjektiven Urteilsgedanken vom Urteilsakt recht
verstindlich.

Im letzten Kapitel zeigt W., wie der logische Transzendentalismus
seine Wurzeln in der Transzendentallogik Kants hat. Deshalb schlieBt
er seine Arbeit mit einer eingehenden Priifung der Urteilstheorie Kants,
deren Grundirrtiimer er wieder mit viel Scharfsinn aufdeckt.

Alles zusammenfassend, scheint uns Wilmsens Dissertation wert,
jedem, der sich fiir das Problem des logischen Transzendentalismus interes-
siert, warm empfohlen zu werden. Unsere kritischen Bemerkungen zu
seinem eigenen Losungsversuch des Problems sollen das Vertrauen auf
seine Zuverldssigkeit in der Darstellung fremder Ansichten in keiner Weise
herabsetzen. Seine Kritik ist zwar hie und da etwas jugendlich tempera-
mentvoll, aber das tut seiner Objektivitit keinen wesentlichen Eintrag.

Rom (S. Anselmo). Matthias Thiel O. S. B.

Dogmatik.

C. Dillenschneider, C. SS. R. : La Mariologie de S. Alphonse de
Liguori. I. Vol. : Son influence sur le renouveau des doctrines Mariales
et de la piété catholique, aprés la tourmente du Protestantisme et du
Jansénisme (xvii-406 pp.). II. Vol.: Sources et synthése doctrinale (viii-
308 pp.). Fribourg (Suisse), Studia Friburgensia. 1931-1934.

Dem Werke, das uns in zwei Bianden unter einem einheitlichen Titel
vorliegt, scheint bei Abfassung des ersten Bandes noch nicht der ganze,
jetzt ausgefiihrte Plan zu Grunde gelegen zu haben, denn im ersten Band
deutet weder der Titel noch die Vorrede an, da dem geschichtlichen ein
systematischer Teil iiber die Mariologie des hl. Alphons folgen solle. Das
mag auch der Grund sein, daB3 einige Wiederholungen und Unebenheiten



Literarische Besprechungen 105

in der Anordnung des Stoffes, die sonst hitten vermieden werden kénnen,
eingetreten sind. Wir beeilen uns aber beizufiigen, dal wir die Erweite-
rung des urspriinglichen Planes dennoch dankbarst begriiBen. Ist doch
auf diese Weise der katholischen Wissenschaft eine griindliche und zu-
verlassige Kenntnis der Bedeutung des hl. Alphons fiir die Mariologie
sehr erleichtert worden. Bessere Kenntnis aber bedeutet in diesem Falle
hohere Wertschidtzung.

Der erste Band zeigt uns, welche Stellung der hl. Alphons einnimmt
in der Entwicklung der katholischen Mariologie und der Marienverehrung
nach den Stiirmen der Glaubensspaltung und des Jansenismus. Es ist eine
Schliisselstellung : der heilige Lehrer bildet fiir die Mariologie (fiir die
katholische Moralwissenschaft diirfte ja Ahnliches zu sagen sein) den Ab-
schluB einer Bewegung der Geister seit dem XVI. Jahrhundert und den
Ausgangspunkt einer neuen Entwicklung, die noch heute nicht abge-
schlossen ist, die aber ihrem Sachgehalt nach nur die treue Fortsetzung
der kirchlichen Uberlieferung ist.

Der erste Band beschiftigt sich in der Hauptsache mit der Bewegung
bis auf Alphons. Ein erster Teil schildert die Gegner der aus dem Mittel-
alter herkémmlichen Marienverehrung : Erasmus, Luther, Calvin, die
Jansenisten. Die Letzteren bedienten sich in ihrem heimtiickischen Kampf
besonders des Werkes eines deutschen Convertiten Adam Widenfeldt :
Monita salutaria B. Mariae V. ad cultores suos indiscretos (1673). Auch
der gelehrte, aber theologisch zu wenig bewanderte Muratori trat als
Gegner der Verehrung der unbefleckt Empfangenen und ihrer allgemeinen
Mittlerschaft auf. Die verderblichen Wirkungen dieser Tendenzen werden
fiir Deutschland, Frankreich, Italien, Belgien, Holland, England eingehend
nachgewiesen.

Aber die Wichter Sions schliefen nicht. Der zweite Teil fiihrt eine
groBe Schar von eifrigen Verteidigern der Verehrung der Gottesmutter
vor Augen, Controversisten wie Petrus Canisius, Bellarmin, Abelly, Crasset,
Boudon, Bossuet, Bourdaloue, Van Ketwigh ; Theologen wie Suarez, Novato,
Petavius, Raynaud, Vega, Rhodes, Contenson etc. Die geistlichen Schrift-
steller werden in drei Gruppen vorgefiihrt : jene, die in der Weise der mittel-
alterlichen Uberlieferung sich mehr an das Gefiihl und die Einbildungs-
kraft wenden — an ihrer Spitze steht, alle iiberragend, der hl. Franz von
Sales — ;‘ jene, die zwar in der hergebrachten Gedankenwelt sich bewegten,
aber sich mehr an den Verstand wenden — ihre beriihmtesten Vertreter
sind die hl. Laurentius von Brindisi und Paul Segneri S. J. —; endlich jene
der mystischen Schule des Oratoriums, Berulle, Olier, der hl. Eudes und
der sel. Grignon von Montfort. Die Darstellung der Gesinnung all dieser
Mianner bietet ein Bild blihenden Geisteslebens von hoher Schénheit.

Der dritte Teil des Werkes zeigt nun eingehend, wie der hl. Alphons
als Controversist, als Theologe und eminenter Geistesmann alle die
genannten Richtungen in sich vereinigte und ihr Bestes in dem goldenen
Buche Le Glorie di Maria niederlegte. Zuerst wird seine Entstehung und
auBerordentlich schnelle Verbreitung in Italien, Frankreich, Deutschland,
Belgien, Holland und England geschildert. Es charakterisiert sich sodann



106 : Literarische Besprechungen

gegeniiber Muratori als eine Verteidigung der unbefleckten Empfingnis
Marid und ihrer allgemeinen Mittlerschaft in der Austeilung der Gnaden.
Die Lehre von der unbefleckten Empfingnis sieht Alphonsus besonders
begriindet durch die allgemeine Uberzeugung der Glaubigen, den sensus
fidelium, und durch die vorgeschriebene Festfeier in der Gesamtkirche.
In der Beurteilung der nota theologica, der theologischen Sicherheit dieser
Lehre, zeigt der hl. Alphons eine stets zunehmende Zuversicht: sententia
pia et communis, moraliter certa et proxime definibilis, catholica doctrina,
schlieBlich : «bene de fide tenere possumus, praeservationem esse de
fide» (S. 299 f.).

In der Begriindung der allgemeinen Gnadenvermittlung Marid stiitzt
sich Alphons, ohne den consensus fidelium zu iibersehen, vorziiglich auf
die Mitwirkung Marid beim Werk der Erlésung, ihr Mitopfern beim
Erlésungsopfer Christi. Die Lehre selbst gilt dem hl. Kirchenlehrer als
communis inter theologos, communissime inter catholicos, als doctrina
vera et catholica (S. 327).

Gegeniiber der iibertriebenen Strenge der Jansenisten ist die Mario-
logie des hl. Alphons ein heilsames Gegenmittel geworden. Besonders
die Glorie di Maria wurden ein Trostbuch fiir die Gliubigen, eine Auf-
munterung zum rechten Gebet, dem groflen Mittel des Heiles. Hier stellt
der Verfasser auch das Verhiltnis des Gebetes zur Gnadenlehre beim
hl. Alphons dar (S. 347 ff.). Trotz der Auktoritit P. Marin-Solas (S. 349,
Anm.) ist die gratia sufficiens orationis, die ohne weitere Hilfe Gottes
wirksam und schlieBlich entscheidend fiir die Seligkeit wird, mir unver-
standen geblieben. Die wohlgeordnete Marienverehrung verlangt nach
dem hl. Alphons Anrufung und Nachahmung: welches ist die entspre-
chende Stellung der beiden Arten der Verehrung ? Erasmus, Luther,
die Jansenisten, selbst auch Muratori in gewissem Sinn, antworten : zuerst
Nachahmung, an zweiter Stelle Anrufung; Alphons: die Nachahmung
ist freilich das an sich Vollkommenere, die Anrufung aber das Notwendigere,
um zur Nachahmung zu gelangen.

Das Angefiihrte geniigt freilich nicht, um einen vollen Einblick in
den reichen Inhalt dieses I. Bandes zu geben. Er ist ein bedeutender
Ausschnitt aus der Geschichte der Mariologie seit dem XVI. Jahrhundert.
Ein Awusschnitt: der Verfasser blickte eben auf das, was fiir die Vor-
geschichte der alphonsischen Mariologie bedeutungsvoll war ; da kam in
erster Linie Frankreich und Italien in Betracht. Eine allgemeine Geschichte
dieses Traktates diirfte auch z. B. die Schweiz nicht ganz iibergehen, wo
Minner wie die Abte Coelestin Sfondrati von St. Gallen und Augustin
Reding von Einsiedeln auch als Controversisten eifrig fiir die Ehre der
Gottesmutter eintraten. Vgl. z. B. die solide Abhandlung Redings iiber
die katholische Lehre von der unbefleckten Empfingnis Marid gegen den
Ziircher Priadikanten Heidegger in seinem Werk : Oecumenici Tridentini
Concilii veritas inextincta, Einsidl. 1676, t. III p. 231-298. Was aber in
den Rahmen seines Planes gehérte, hat der Auktor mit reicher Quellen-
benutzung und Quellenangabe, mit besonnenem, wahrheitstrenem Urteil
dargeboten und so das Beste getan, um seinem verehrten Stifter die



Literarische Besprechungen 107

Anerkennung zu sichern, die ihm gebiihrt, der einfluBreichste und zuver-
lissigste Mariologe der neueren Zeiten zu sein.

Der zweite Band ist dazu angetan, diesen Eindruck zu bestirken.
Sein Untertitel : Sources et Synthése Doctrinale, bezeichnet die zwei Teile :
die Quellen der Mariologie des Heiligen und das Lehrsystem derselben.

Als Quellen der « Herrlichkeiten Marid » erscheinen : die Heilige Schrift
und die Uberlieferung, wie sie sich darbietet in der Lehre der Viter und
Theologen, der lex orandi und dem consensus fidelium. Was iiber die
Beniitzung dieser Quellen durch den heiligen Kirchenlehrer gesagt ist,
offenbart ein so abgeklirtes, ruhiges und bei aller gebiihrenden Ehrfurcht
doch kritisches Urteil, da3 es unwillkiirlich Zustimmung erzwingt. Wer
unvoreingenommen die 50 Seiten liest, die dieser Frage gewidmet sind,
wird von dem Miltrauen gegen die Glorie di Maria geheilt sein, dem
man auch bei Katholiken begegnen kann, als sei das Werk unkritisch,
unzuverldassig. Auch an den Privatoffenbarungen und Wundererzihlungen
wird er sich nicht stoBen, denn sie bilden fiir den heiligen Kirchenlehrer
nicht die Grundlage seiner dogmatischen Lehre, sondern mehr ein erbau-
liches Ornament. Besonders sei in diesem Abschnitt hingewiesen auf die
Ausfithrungen iiber den christlichen Sinn (S. 32-38).

Der zweite Teil stellt ein System der alphonsischen Mariologie dar.
Der heilige Lehrer hatte in erster Linie nicht Wissenschaft, sondern Seel-
sorge im Auge bei der Herausgabe seiner « Herrlichkeiten Marid », darum
wihlte er auch nicht eine systematische, sondern eine volkstiimliche Ein-
teilung im AnschluB an das Salve Regina, die lauretanische Litanei, die
Marienfeste des Kirchenjahres. Es zeigte sich aber, daB unter dieser Form,
unter Beiziehung anderer kleinerer Abhandlungen, der Stoff eines recht
vollstindigen, systematischen Traktates vorlag, der nur der wissenschaft-
lichen Einordnung bedurfte.

Das vom Verfasser bevorzugte System ist nun kurz gefaBt folgendes :
ein Abschnitt A behandelt die erhabene Sendung Marii 1. als Mutter Gottes
und 2. als Mittlerin des Menschengeschlechts ; der Abschnitt B schildert
dann die Gnadenausstattung Marid, ndmlich 1. die Privilegien ihrer Seele
und 2. ihres Leibes; ein kurzer Abschnitt C bespricht dann zum SchluB
noch die Lehre des hl. Alphons iiber unsern schuldigen Kult gegeniiber
der Gottesmutter.

Vielleicht lieBe sich iiber Einzelheiten in dieser Systematisierung
rechten. So scheint mir die Aufstellung zweier Fundamentalprinzipien
(S. 56-61) fiir die Einheit der Synthese gefihrlich zu sein ; warum nicht
ein einziges Prinzip : die Sendung Marias war, Mutter Jesu, d. h. des
Erlésergottes zu sein ? Aber im Ganzen ist der gewdhlte Rahmen gewiB
passend fiir die Einordnung aller Lehren der Mariologie. Wie viele Fragen
ordnen sich z. B. sinngemidB dem Abschnitt von den Privilegien der Seele
Marias unter : die unbefleckte Empfiangnis, die Freiheit von der Begier-
lichkeit, die Anfangsgnade, die Frage iiber Marias Vernunftgebrauch von
der ersten Heiligung an, vom geistlichen Fortschritt und dem Hohepunkt
der Vollendung in der Gnade. Uberall ist genau die Fragestellung des
hl. Alphons bestimmt, sind die Beweise untersucht, die er fiir seine Ent-



108 Literarische Besprechungen

scheidungen anfiihrte, ihre Beweiskraft und der Grad der Sicherheit, den
er den einzelnen Lehren beilegte. Bei der wahrheitstreuen, echt wissen-
schaftlichen Arbeitsweise P. Dillenschneiders haben wir also in seinem
Werk einen vollstindigen mariologischen Traktat, dessen Seele und Inhalt
die Lehre des hl. Alphons ist. Ja, wir haben noch mehr ; denn diese Lehre
erscheint nicht als isolierte Grof3e, sondern die einzelnen Probleme und
Thesen sind in Zusammenhang gebracht mit der voraufgehenden katho-
lischen Uberlieferung, aber auch mit den nachfolgenden Zeiten und ihren
Fragestellungen bis auf die Gegenwart. So ist das Werk wie aus dem
Gesichtspunkt ernster Wissenschaftlichkeit, so auch aus dem der Aktua-
litit, allen Dankes und bester Empfehlung wert.

Stift Einsiedeln. P. Meinrad Benz O. S. B.

B. Poschmann : « Mysteriengegenwart» im Licht des hl. Thomas. Sonder-
abdruck aus der Theologischen Quartalschrift 1935, S. 53-116.

Die Frage der « Mysteriengegenwart » hat durch die neuere liturgische
Bewegung in weiten Kreisen groBes Interesse gefunden. Auch im « Divus
Thomas » sind dariiber schon wiederholt Artikel erschienen, so besonders
die scharfsinnigen und vielbeachteten Abhandlungen des hochw. Kanonikus
Dr. G. Rohner : « MeBopfer — Kreuzesopfer » im Jahrgang 1930, S. 3-17
und 144-174. Die Frage ist aber immer noch im FluB, und so diirfte ein
kurzer Bericht iiber die Stellungnahme Dr. Poschmanns im oben genannten
Artikel der Theol. Quartalschrift nicht unwillkommen sein.

Poschmann beschriankt sich darin im Wesentlichen auf die Frage,
welches die Lehre des hl. Thomas dem Problem gegeniiber sei. Er aner-
kennt unumwunden, daB3 der Heilige in seiner Summe den Sakramenten
eine physische, nicht bloB moralische Instrumentalursichlichkeit zuschreibt.
Und zwar sind die Sakramente (und das hl. MeBopfer) instrumenta separata,
die Menschheit Christi aber mit all ihren Heilstaten, besonders ihrem Leiden,
ist instrumentum coniunctum divinitatis. Aber nun erhebt sich die Frage :
« Wie wird der rdumlich-zeitliche Abstand iiberbriickt, wenn die vor
1900 Jahren erfolgte Opfertat auf Golgatha sich heute irgendwo auf der
Erde beim Vollzug eines Sakraments physisch (per efficientiam) aus-
wirken soll ? » (S. 61). Da scheiden sich nun die Geister. P. Odo Casel,
Rohner und andere antworten mit der Mysteriumgegenwart, was besagen
will, «daB in dem Mysterium wesensmiBig Heilstatsachen, die geschicht-
lich der Vergangenheit angehéren, durch den Vollzug des heiligen Ritus
nicht nur symbolisch dargestellt, sondern wieder wirkliche Gegenwart
werden » (S. 52). Die physische Wirksamkeit des instrumentum separatum,
des Sakramentes, setzt voraus die physische Wirksamkeit des instrumentum
coniunctum, der Menschheit oder des ILeidens Christi ; diese aber kann
nicht physisch wirken ohme ihve Gegenwart. Im letzten Satz nun sieht
Poschmann einen Hauptirrtum in der ganzen Frage. Die Sakramente
wirken nach dem hl. Thomas physisch als instrumenta separata der
Menschheit Christi ; das setzt die Wirksamkeit des instrumentum coniunc-



Literarische Besprechungen 109

tum voraus, aber keineswegs seine zeitliche Gegenwart. Denn die Mensch-
heit Jesu Christi wirkt als instrumentum divinitatis «per contactum
divinae virtutis iiber Zeit und Raum hinweg » (S. 70). « Die virtus divina
ist das Medium, das die raumliche und zeitliche Entfernung des Sakraments
von der Menschheit Christi als seiner Wirkursache iiberbriickt. Der
Gedanke, daf3 die Heilstaten Christi selber irgendwie in mystischer Weise,
aber wahrhaft gegenwartig werden mii3ten, liegt dem hl. Thomas  voll-
kommen fern» (S. 64). Poschmann beruft sich besonders auf S. Th. III
q. 56 a. 1 ad 3, wo der hl. Thomas dem Einwurf entgegentritt, die Auf-
erstehung Christi kénne nicht die (instrumentale) Wirkursache der allge-
meinen Auferstehung sein, weil der noétige korperliche Kontakt fehle.
Thomas antwortet darauf: « Humanitas Christi, secundum quam resur-
rexit, est quodammodo instrumentum divinitatis ipsius et operatur in
virtute eius. Et ideo sicut alia quae Christus in sua humanitate fecit et
passus est, ex virtute divinitatis eius sunt nobis salutaria, ita et resurrectio
Christi est causa efficiens nostrae resurrectionis virtute divina, cuius pro-
prium est mortuos vivificare ; quae quidem virtus praesentialiter attingit
omnia loca et tempora; et talis contactus virtualis sufficit ad rationem
huius efficientiae ». Zu den andern Heiligungsmitteln, die Christus in seiner
Menschheit durch sein Tun und Leiden uns bereitet, gehoren ohne Zweifel
die Sakramente. Poschmann verweist auf III 62. 4, 5; 66. 1, 2; 78. 5.
So kennt also der hl. Thomas, nach Poschmann, nur eine virtuelle Gegen-
wart der Menschheit Christi in den Sakramenten. Die Sakramente ver-
sinnbilden und bewirken werkzeuglich die Heiligung, sie versinnbilden
aber bloB deren Ursache, das Leiden Christi. « Die Aufgabe der Sakramente
kann also nur sein, die Ursache der Heiligung zu versinnbilden, nicht zu
bewirken. Wohl aber ist es der Zweck des Sakraments, den Effekt der
Heiligung zu bewirken » (S. 70).

Damit ist der Grund gelegt fiir das richtige Verstindnis der Lehre
des Aquinaten von der Messe als repraesentatio passionis Christi. Casel
und Poschmann stimmen mit Vonier darin iiberein, daB nach Thomas
die Messe « ein sakramentales Opfer » sei, das Kreuzopfer in sakramentaler
Darbringung. Aber Casel versteht das so, daB Christi Passion in geheimnis-
voller Weise in der Messe wirklich gegenwirtig werde. Poschmann sieht
bei Thomas in der Messe eine sakramentale Versinnbildlichung des Kreuz-
opfers mit Austeilung von dessen Friichten. In diesem Abschnitt unter-
sucht der Breslauer Theologe den Sinn des repraesentare Christum passum,
repraesentatio passionis und dgl. Casel hat darunter seine Mysterien-
gegenwart, die wirkliche Gegenwirtigsetzung des Leidens Christi ver-
standen, Poschmann sieht darin nur eine sinnbildliche Darstellung, Be-
zeichnung, sakramentale Erinnerung an das einmalige und vergangene
Kreuzesleiden. «Das ‘immolari in sacramento’ besteht eben darin, daB
von der Passion Christi, der ‘vera eius immolatio’ in der sakramentalen
Feier eine ‘imago’ oder ein ‘exemplum’ geboten wird, das die Wirkung
des Leidens Christi dem Menschen zufiihrt» (S. 75 f.). «Dies Sakrament
ist ein’ Zeichen der Passion Christi und nicht die Passion selbst » ; 4. Sent.,
dist. 12 q. 1 a. 3 q. 1 ad 2.



I10 Literarische Besprechungen

« Die repraesentatio (passionis Christi) besteht darin, daB vi sacramenti
der wahre Leib und das wahre Blut Christi getrennt von einander real
vergegenwirtigt werden und dadurch Christi Passion in denkbar héchster
Weise bildlich darstellen». Wo ist aber dann die zum wahren Opfer
erforderte Destruktion ? Nach Casel ist sie gegeben, indem die Passion
« ebenso real praesens wie der Leib Christi» ist (S. 89). Eine neue Opfer-
handlung Christi sei mit der Einheit des christlichen Opfers unvertriglich
und darum koénne nur die reale Gegenwirtigsetzung der historischen
Opfertat die Eucharistie zum wahren und eigentlichen Opfer machen.
Mit dieser Erklirung stimmt die Auffassung der thomistischen Lehre von
seiten Poschmanns insofern iiberein, als auch er, im Gegensatz zur fast
allgemeinen Ansicht der neueren Theologen, leugnet, «daB Christus in
jeder Messe nicht nur remote, sondern auch proxime, unmittelbar, also
in seinem jetzigen verklirten Zustand einen Opferakt setzt» (S. 89 f.).
Nein, Christus wirkt zwar in jeder Messe als agens principalis durch den
Priester als agens instrumentalis die Konsekration, aber nicht durch einen
neuen Akt, nicht durch Vergegenwirtigung des Kreuzesleidens, sondern
durch jenen Akt, durch den Christus bei der Einsetzung der Eucharistie
den Priestern und ihren Konsekrationsworten fiir alle Zeit die instrumen-
tale Kraft verliehen hat, den Leib und das Blut des Herrn ex vi sacramenti
getrennt gegenwirtig zu setzen und so sakramental das Kreuzopfer dar-
zubringen. « Es ist ein Opfer «in sacramento », nicht in natura» (S. 32).
Es «hat in der Messe die sakramentale Versinnbildung des Opfers Christi
die Kraft dieses Opfers ». Die « sakramentale Schlachtung » auf dem Altar
hat die Kraft der wirklichen Schlachtung auf Golgatha, ist die von der
gottlichen Weisheit und Liebe geschaffene Form, in der der Herr das ein
fiir allemal in natura vollzogene Opfer seines Fleisches und Blutes immer
wieder fiir unsere tiglichen Bediirfnisse dem Vater darbringt» (S. 98).

So ist die Messe ein und dasselbe Opfer mit dem Kreuzesopfer der
Opfergabe, nicht aber der Opferhandlung nach. Als sakramentales Opfer
ist es kein selbstindiger Heilsakt, sondern « Abbildung » des geschicht-
lichen Opfers. « Die Opferkandlung vollzieht sich nicht in der wirklichen,
sondern in der sakramental versinnbildeten oder reprisentierten Trennung
von Leib und Blut des Herrn», féillt also keineswegs mit der Opfer-
handlung am Kreuze zusammen.

Das sakramentale Opfer ist aber nicht bloB Abbild, sondern auch
Anteilnahme, participatio am Kreuzesopfer, an den Friichten der Gnaden,
der Siihne, der latreutischen Kraft, fiir den Priester und fiir das Volk,
das zwar im AuBern Opfern nicht titig mitwirkt, wohl aber am innern
Opfer und an der Opferspeise. « Wir machen uns in der Messe je nach
dem MaBe unserer Devotion die Anbetung, Siihne und Bitte zu eigen,
die Christus am Kreuz fiir alle geleistet hat, und empfangen entsprechend
die Frucht seines blutigen Opfers» (S. 110). ‘

S. 111 f. faBt Poschmann den Unterschied und die Verwandtschaft
seiner Auffassung von der Casels in die Worte zusammen : « Das Mysterium
vergegenwirtigt durch das Symbol nicht die Heilstat an sich, wohl aber
in ihrer Wirkkraft. Aber auch so bleibt ihm ungeschmilert die ganze



Literarische Besprechungen IIX

Bedeutung fiir Liturgie und Leben, die Casel ihm beilegt ». So konne er,
unter genannter Korrektur, Casels « Mysterienlehre » weithin seine Zu-
stimmung geben und anerkenne durchaus ihr groBes Verdienst um ein
vertieftes Verstindnis der Liturgie und besonders des MeBopfers.

Dieses Verdienst ist auch Poschmann in seiner vorliegenden Abhand-
lung zuzuerkennen. Gewil3 ist in einer so vielumstrittenen Frage damit
noch nicht das letzte Wort gesprochen. Namentlich jene Theologen,
welche die physische Wirksamkeit der Sakramente in Abrede stellen,
werden Poschmann ihre Zustimmung versagen. Fiir jene aber, die mit
Thomas die physische Wirksamkeit festhalten, bedeuten seine Ausfiih-
rungen doch wohl einen Schritt vorwirts im Verstindnis des hl. Thomas
in seiner Lehre von den Sakramenten und besonders eine Vertiefung
seiner Lehre vom heiligen MeBopfer. Diese Uberzeugung ist der Grund
vorliegender ausfiihrlicher Berichterstattung.

Stift Einsiedeln. P. Meinvad Benz O.S. B.

1. Matthias Joseph Scheeben, 1835-1935. Festschrift des Collegium
Germanico-Hungaricum. Rom 1935. 109 S.

2. Matthias Joseph Scheeben, der Erneuerer katholischer Glaubens-
wissenschaft. Herausgegeben vom Katholischen Akademikerverband. Mainz

1935. I4I S.

1. Bei Gelegenheit der Hundertjahrfeier der Geburt eines seiner be-
riihmtesten Alumnen gibt das Collegium Germanicum eine handliche,
von jetzigen Alumnen verfaBte Gedenkschrift heraus. Sie enthilt drei
Beitrige : eine allgemeine Darstellung und Wiirdigung von Scheebens
Leben und Schaffen, in lateinischer Sprache, von Dr. Franz B. Konig ;
eine Abhandlung von Dr. Heribert Schauf iiber die Lehre von der Ein-
wohnung des Heiligen Geistes, bei Karl Passaglia und Klemens Schrader ;
eine weitere von Dr. Alfred Er68 iiber die Herrlichkeiten der géttlichen
Gnade (Scheebens Gnadenlehre in ihrer ersten Fassung). Dr. Franz B.
Konig gibt zuerst eine gedringte Skizze des Lebenslaufes des Gefeierten,
fiigt eine chronologische Ubersicht seiner hauptsichlichen Schriften und
Werke bei und geht nach einigen kurzen Bemerkungen iiber den Stand
der katholischen Dogmatik zu Scheebens Zeiten an die Darlegung des
besondern Charakters der Methode und Leistung des letzteren heran.
Eine eingehendere Wiirdigung wird den «Mysterien des Christentums »
sowie dem « Handbuch der katholischen Dogmatik » zuteil. Den Schlufl
bildet ein Abschnitt iiber die GréBe der Persénlichkeit Scheebens als Sohn
der Kirche und Priester. Das Ganze atmet eine warme Begeisterung fiir
den beriihmten Theologen, dessen Eigenart und Stirke gut erfaBt werden.
Schade, daB so manches Gute in arg schwerfilligem, unbeholfenem Latein
und mit der Belastung zahlreicher Druckfehler gesagt ist.

Die Abhandlung von Heribert Schauf stellt einen wichtigen Beitrag
zu einer Art Quellenkunde fiir die Ideen Scheebens dar. Bekanntlich
zdhlt zu den hauptsichlichen Sonderlehren des groBen Dogmatikers von



112 Literarische Besprechungen

Koln seine Auffassung iiber die Einwohnung des Heiligen Geistes in der
Seele des Gerechten. Scheeben sieht darin mehr als eine bloBe sog.
Appropriation, er will dem Heiligen Geist eine Einwohnung zugeschrieben
wissen, die real verschieden wire von jener der zwei ersten gottlichen
Personen. Hier wird nun gezeigt, wie diese Ansicht von Passaglia und
Schrader, deren Horer Scheeben am Collegium Romanum war, vertreten
wurde. Besonders wertvoll ist die Arbeit durch die sorgfiltigen und aus-
fiithrlichen Belege fiir Passaglia aus einem bloB lithographisch vorhandenen
Werk iiber die Gnade. Auch in der Analyse und Zusammenfassung sind
dieser Abhandlung hohe Qualititen eigen. Die Absicht des Verf., in einer
weiteren Arbeit « das mehr oder minder unbekannte Schaffen Passaglias
und Schraders, das Verhiltnis der beiden Theologen zu Franzelin, Cercia,
Kleutgen ... » zu beleuchten, muB lebhaft begriiBt werden. S. 47, Z. 2
ist statt «iibernatiirliche » wohl «natiirliche » zun lesen.

Der Aufsatz von Alfred Evéff hat sich die Darlegung von Scheebens
Gnadenlehre in ihrer ersten Fassung an Hand des Buches « Die Herrlich-
keiten der gottlichen Gnade » zum Ziele gesteckt. Dabei soll auch das
Verhiltnis zu den Hauptquellen aufgewiesen werden. Es ist zuerst die
Rede vom Sinn der Gnade, darauf von ihrem Wesen, in einem dritten
Abschnitt von der Gnade und den Geheimnissen, sodann von der uner-
schaffenen Gnade, zum SchluB von der wirklichen Gnade. Griindlich,
gewandt, bietet der Verf. eine Synthese und Beurteilung dieser hoch-
stehenden Jugendarbeit Scheebens, bei der durch ein, man mdéchte sagen
gliickliches, MiBgeschick statt der zuerst beabsichtigten Ubersetzung des
Buches Nierembergs iiber die Gnade ein im groBen Ganzen selbstindiges
Werk erwuchs, das durch und durch den Stempel des Genius Scheebens
triagt. Treffend wird hier unter anderm die besondere Auffassung des
Kolner Professors vom Wesen und von den Wirkungen der heiligmachenden
Gnade herausgestellt. Man sieht, zu welcher Vertiefung unseres Denkens
iiber die Gnadenwirklichkeit und zu welch lebendiger Wertschiatzung der-
selben Scheeben fithren kann.

2. Die zweite Festschrift enthilt, auBer einer Einfithrung von F. X.
Miinch, einem Nekrolog auf Scheeben aus « Kdlner Volkszeitung » vom
28. Juli 1888 und einem Nachwort, in teilweiser Erweiterung die drei Vor-
trige, die bei der Scheebengedenkfeier zu Kdln am 10. und 11. Mirz 1935
gehalten wurden. Die Feier veranstaltete der katholische Akademiker-
verband, die Vortrige stammen von anerkannten Fachgelehrten: den
Professoren Dr. M. Schmaus, Prialat Dr. M. Grabmann, Dr. Karl Feckes.

Schmaus spricht iber die Stellung Scheebens in der Theologie des
19. Jahvhunderts. Die Bedeutung Scheebens als wahren Erneuerers auf
theologischem Gebiet wird hier deutlich durch die Darlegung des Standes
der heiligen Wissenschaft nach dem Einbruch der rationalistischen Auf-
klirung bis auf ihn. In kurzen, markanten Strichen charakterisiert Schmaus
einzelne Gestalten und deren Ideen. Das Erbe der Aufklirung lastete
noch so stark selbst auf katholischer Theologie, daB Scheebens realistisch-
eigenstindige Fassung der iibernatiirlichen Wirklichkeit im eigenen Lager



Literarische Besprechungen 113

gelegentlich auf verstindnislose Ablehnung stieB. In einer Synthese von
klarer Geschlossenheit und wuchtiger Priagnanz stellt Verf. diese Leistung
des verewigten Baumeisters der Lehre vom iibernatiirlichen Sein und
Leben vor Augen. Dessen Gedanken werden hier umgegossen in modernere
Form, schneidig, geschliffen, unter Vermeidung allzu langatmiger, kompli-
zierter Sdatze. Der Nachdruck liegt darauf, daB die Gnade einen neuen,
hoheren Seinsstand bedeutet als Eingliederung des Menschen in Christus.
Auf die Rolle und Eigenart der Kirche fillt von da aus das rechte
Licht, ebenso auf die iibernatiirliche Betdtigung, darin Scheebens Glaubens-
begriff eingehendere Wiirdigung erfahrt. AbschlieBend hebt Schmaus den
Gegenwartswert solcher Theologie heraus.

Grabmann behandelt Matthias Joseph Scheebens Auffassung vom
Wesen und Wert der theologischen Wissenschaft, vorzugsweise auf Grund
des SchluBabschnitts der « Mysterien des Christentums». Wir gewahren,
wie Scheeben sowohl den Wissenschaftscharakter der Theologie als ihre
Selbstandigkeit von der Subjekt- und Objektseite her begriindet. Darauf
untersucht er die der Theologie eigentiimliche GewiBheit und das durch
sie angestrebte bzw. erreichbare Verstindnis der ihr als Wirklichkeit gege-
benen Objekte. Er zeigt ferner ihre besondern Méglichkeiten, durch Auf-
spiirung von Zusammenhangen Gottes Pliane in etwa nachzudenken. Grab-
mann verweilt zundchst bei dem, was Scheebens Hauptanliegen in der
Frage ist, nidmlich der Erforschung des gegenseitigen Verhiltnisses von
Verstehen und Glauben bei der theologischen Arbeit, nach dem program-
matischen Wort von der fides quaerens intellectum. Der Nutzen sog.
Beschauung kommt hier zur Sprache. AnschlieBend erdrtert er seine
Stellungnahme zum Satz, die Philosophie sei ancilla der Theologie und
sein Urteil iiber die Beziehung zwischen Vernunft und Glauben, wofiir
Scheeben die Analogie von Braut und Brautigam bevorzugt, nicht ohne
als Typus Maria, die ancilla und Braut des Heiligen Geistes, ja Christi
menschliche Natur gegeniiber der gottlichen heranzuholen. Eigens gelangt
alsdann die systematische Einheit und Geschlossenheit der theologischen
Wissenschaft zur Behandlung, ihre iiberragende Stellung als Weisheit,
weitgehendes Abbild der persénlichen Weisheit Gottes. Der letzte Teil
der ausfiihrlichen Abhandlung Grabmanns kniipft besonders die Verbin-
dungsfiden von Scheeben zur katholischen Theologie der Vorzeit. «Ich
kenne keinen Theologen der neueren Zeit, der eine solche tiefe Kenntnis
der ganzen theologischen Tradition gehabt hitte, wie Scheeben ». Hell-
sichtig und aufgeschlossen fiir alles Wertvolle, blieb er gleichwohl eine
stark selbstindige wissenschaftliche Personlichkeit, in der Originalitit
seines Genius aufnehmend um weiterzufiihren.

Der Beitrag von Feckes beschaftigt sich mit der Stellung der Gottes-
mutter Maria in der Theologie Matthias Joseph Scheebens. Als echt katho-
lischer Theologe hat Scheeben in seiner Dogmatik nicht bloB stiefmiitterlich
kurz bei Maria verweilt. Bei allem Reichtum der Gedanken, die er gerade
liber sie und ihre Vorziige entwickelt, zeigt sich hier besonders stark auch
sein Drang nach der theologischen Synthese, indem er nach einer Wahr-
heit forscht, die als Grundidee der gesamten Mariologie betrachtet werden

Divus Thomas. 8



114 Literarische Besprechungen

kénne. Diesem Versuch widmet Feckes den Kern seiner Abhandlung.
Insofern beriihrt sich dieser Vortrag mit dem, was er in einem Artikel
der Festschrift fiir Kardinal Schulte, « Scientia Sacra », ausfiihrt. Die
gestellte Frage lautet: « Kann die dogmatische Wissenschaft aus all den
von der Kirche vorgelegten Einzellehren und aus all den verschiedenen
Gnadenprivilegien Mariens ein Prinzip herausholen, das Grund- und Eck-
stein, Motiv und Zielpunkt aller ist ? Oder — dasselbe anders ausgedriickt :
— Wie lautet die groBe Idee, welche Gott fiir die Erschaffung und Aus-
stattung, fiir den irdischen Lebensweg und die himmlische Tatigkeit
Mariens gewahlt und nach der er die Verwirklichung gestaltet hat ? Welcher
Schliissel ermdglicht den sicheren Zutritt zu allen Einzellehren ? » Scheeben,
und Feckes mit ihm, bezeichnet als den Schliissel « die briautliche Gottes-
mutterschaft ». Die Idee der Gottesmutterschaft an und fiir sich ermég-
liche keine logisch notwendige Ableitung aller Gnadenvorziige Mariens,
die der Gottesbrautschaft sei beizugesellen, aus beiden gelange man dann
«mit notwendiger Konsequenz» zur Annahme aller Einzelgnaden und
Einzellehren iiber Maria, die die Kirche uns zu glauben vorlegt. Diese
Spekulation scheint uns auf einer unbewiesenen Voraussetzung zu beruhen,
ndmlich daB Gott bei der Ausstattung der Mutter Christi sich an eine
notwendige logische Verkettung gebunden habe bzw. dall Maria dem-
zufolge nur solche Vorziige besitze, die sich logisch stringent aus einer
Woaurzel ableiten lassen, nicht weniger, aber auch nicht mehr. Wir sind
der Uberzeugung, daB dies an sich keineswegs der Fall zu sein braucht,
sonst nehmen wir fiir die freien Verfiigungen Gottes nichts anderes an
als was wir bei Menschen psychologischen Determinismus nennen wiirden.
Moglicherweise gibt es in der Mariologie keine einheitliche Grundidee von
solcher Bedeutung, wie der Verf. sie finden will. Halten wir diese Mog-
lichkeit offen, so werden wir vor Uberbewertung systematischer Versuche
geschiitzt sein. Wir haben den Eindruck, daB die Idee der Gottesbraut-
schaft Mariens, der Eva des Neuen Bundes, wenigstens soweit sie aus den
Offenbarungsquellen gesichert ist, jene stringent logische Tragweite nicht
besitzt, die hier fiir sie beansprucht wird. Scheeben faBt freilich die
Gottesbrautschaft in einem so absoluten, so engen Sinn fiir Maria, daB
wir es schon als seine eigene Lehre auf sein eigenes Wagnis hin bezeichnen
miissen, und es ist ihm das hier auch bewuBt, denn er gebraucht ab-
schwichende Wendungen. Nur ein Beispiel (Dogmatik, 3. Bd. ,n. 1610) :
« Als ein solches Gleichnis Christi erscheint sie zwar schon dann, wenn sie
ihrerseits vom goéttlichen Logos in und mit seiner menschlichen Natur
in Besitz genommen und von seiner Gottheit erfiillt betrachtet wird.
IndeB unter diesem Gesichtspunkt kommt der Charakter der Braut als
einer selbstindigen, der Person des Briutigams #dhnlichen und zugleich
dessen Wesen in einem besonderen Typus darstellenden Person nicht
vollkommen zum Ausdruck. Dagegen tritt dieser Charakter der Braut
Christi deutlich und lebendig hervor, wenn der Personalcharakter Mariens
unmittelbar und formell gesucht wird in ihrer Eigenschaft als lebendige
und personliche Trigerin und Reprdsentantin, d. h. Wohnung, Gefdif, Organ,
Kleid und Bild, m. e. W. als Heiligtum der vom Logos ausgehenden Person



Literarische Besprechungen 115

des Heiligen Geistes, oder darin, daBl sie in ebenso spezieller, wenn auch
enifernt wnicht gleich vollkommener Weise mit der sie gleichsam (! von wmir
gesperrt) informierenden und beseelenden Person des Heiligen Geistes
Eine Person bildet, wie die menschliche Natur Christi mit dem Logos
Eine Person ausmacht. Denn unter diesem Gesichtspunkt erscheint Maria
sofort nicht nur als eine eigene Person neben Christus, sondern auch
gerade in dieser Stellung als eine #dhnlich konstituierte und gleichwohl
einen besonderen iibernatiirlichen Typus darstellende Person, weil der
Heilige Geist gegeniiber dem Logos nach derselben Richtung hin die gott-
liche Natur reprasentiert, wie das Weib neben dem Manne die menschliche,
und eben diese beiden Typen in Maria als dem vom Heiligen Geiste
beseelten Weibe sich dhnlich zum iibernatiirlichen Typus der himmlischen
und geistlichen Eva verbinden, wie in Christus der Typus des Logos und
des Mannes zum Typus des himmlischen und geistlichen Adam» Wer
wird leugnen, daB das Spekulation auf eigene Verantwortung ist, bei der
der Gedankengang so weit iiber die Gegebenheiten der Offenbarungsquellen
hinausgeschritten ist unter Verabsolutierung bildlicher Terminologie, da
von Gewilheit aus dem Glauben nicht mehr die Rede sein kann ? Zudem
bleibt es selbst auf dieser Grundlage fiir abzuleitende Vorziige Mariens
vielfach bei Konvenienzgriinden ohne evidente Inkonvenienz des Gegen-
teils, so etwa fiir die stete Jungfrauschaft. Diese ist von den Protestanten
nicht darum «von ihrer Sicht aus mit Recht» verworfen worden, weil
sie nur das Kind-Mutter-Verhiltnis zulassen, wie Feckes meint, sondern
entscheidend darum, weil sie die Heilige Schrift allein als Glaubensquelle
anerkennen. Als richtigen und iiberaus gliicklichen Gedanken schitzen
wir den, mit dem Feckes abschlieBt : daBl wir in Maria « das Meisterwerk
und Glanzstiick der Evlosung Jesu Christi » zu sehen haben. Kann nicht
gerade diese Idee auch die tiefere Grundlage einer ganzen Mariologie ab-
geben, haben wir von da aus nicht eine unmittelbare Ankniipfung an die
Erlésungslehre und eine Parallele in der Ubernatur zur Entstehung Evas
aus der Seite Adams ?

Mogen die beiden Festschriften beitragen zur Forderung des Inte-
resses am Studium eines zwar nicht immer leichtlesbaren, dafiir aber stets
so bereichernden Theologen, wie Scheeben es war und durch seine unsterb-
lichen Werke bleibt.

Schoneck. C. Zimara, S. M. B.

E. Drinkwelder O. 8. B. : Vollendung in Christus. Paderborn, Schéningh.
1934.

Das Neue des Buches liegt darin, daB8 es von der vergleichenden
Religionswissenschaft her dieses Thema behandelt. Nicht beweisend, sondern
« wertend » (vgl. d. Vorwort) will es den absoluten Charakter der Voll-
endung des religidsen Lebens in und durch Christus aufzeigen. Dies hat
seine Schwierigkeiten. Denn wir befinden uns wegen des wesentlichen
Unterschiedes von Natur und Ubernatur schon von vornherein nicht
auf derselben Ebene. Entweder wird dieser Unterschied ausdriicklich



116 Literarische Besprechungen

an die Spitze gestellt und dann sind die auBerchristlichen Religionen
von vornherein gerichtet und jedes Vergleichen ziemlich miigig. Oder
man liBt diesen Unterschied beiseite, betrachtet also die Religionen
beim Vergleichen mehr « in confuso, prout abstrahunt a naturali et super-
naturali », dann besteht die Gefahr des Naturalismus, zumindest 148t
sich aber so der absolute Charakter des Christentums nicht dartun.
Diesem Dilemma ist der Verf. geschickt ausgewichen, indem er das
Christentum samt seines iibernatiirlichen Charakters einfach als gegebenes
Objekt der Untersuchung und des Vergleiches, als gegebene Tatsache
ebenso hinnimmt wie die anderen Religionen. Er beruft sich in seinen
Gedankengingen nirgends auf das Ubernatiirliche, verfillt also nicht
einer apriorischen Beurteilung, er sieht aber das christliche Leben auch
nicht rein religionsgeschichtlich und so naturalistisch, sondern so wie es
sich aus Lehre und Leben selber verstanden wissen will. So liegen aber
auch die letzten grundsitzlichen apologetischen Fragen auBerhalb der
Betrachtungsweise des Verf. Er nimmt jenen, in jiingster Zeit oft gegen-
iiber der apologetischen Methode verfochtenen Standpunkt ein, es miisse
schlieBlich die lebendige Lehre durch sich selber wirken. Demgemil ist
seine Methode nicht so sehr eine scholastische, sondern vielmehr eine phino-
menologische, deren Wert und Berechtigung wir aber nicht bestreiten wollen,

Besonders sei auch hervorgehoben, daB der Verf. das Wesen, «den
Zentralakt » des religiosen Lebens in der Selbsthingabe als Opfer sieht.
Da Christus das denkbar vollendetste Opfer darbrachte und der Mensch
in der Vereinigung mit diesem Opfer selber zum vollendetsten Opfer
gelangt, ergibt sich dem Verf. daraus die absolute Vollendung des reli-
giosen Lebens in und durch Christus. Da dringt sich uns die Frage auf,
wie diese Anschauung sich mit der Lehre, daB die Vollendung in der
charitas liege, vereinigt. Man muB sich vor Augen halten, daB diese
Vollendung in und durch Christus eine positive Wahrheit ist, bedingt
durch die gegenwirtige Heils6konomie Gottes, daB sie letzten Endes doch
durch die Siinde und die Erlésung bedingt ist, sofern man die thomistische
These, daB Christus, wenn Adam nicht gesiindigt hitte, nicht Mensch
geworden wire, festhalten will. Deshalb 148t sich die Art der Vollendung
in und durch Christus nicht apriori als wesentliche Vollendung ansprechen,
sondern die Sache ist folgende: die Vollendung in der charitas ist die
Vollendung schlechthin in der iibernatiirlichen Ordnung, nach dem Siinden-
fall und durch die Erlésung erhilt sie nun die Form in und durch
Christus. Es hitte also die Vollendung in der Charitas als der Form des
christlichen I.ebens mehr hervorgehoben werden kénnen.

Die Darstellung der auBerchristlichen Religionen entspricht den neuen
Forschungen und will auch dem Guten an ihnen gerecht werden. Viel-
leicht sind doch einige Urteile zu exklusiv, so wenn der Verf. sagt, es gebe
kein echtes religiéses L.eben auBer durch Christus (s. 167), oder in denen,
die auBer Christus stehen, sei ein religiéses Leben ganz unmdglich (a. a. O.) ;
vielleicht wire es doch besser den Ausdruck « iibernatiirlich » hinzuzufiigen,
um auch der Religionspsychologie gerecht zu werden.

Graz. A. Well. O. P,



Literarische Besprechungen 117

E. J. Scheller : Das Priestertum Christi im AnschluB an den hl. Thomas
von Aquin. Schéningh, Paderborn. 1934.

Dieses dem hl. Albert gewidmete, von Prof. Dr. Grabmann angeregte
Werk bedeutet eine umfassende Arbeit iiber das Priestertum Christi.
Umfassend deshalb, weil der Verfasser die dogmatische Lehre : Christus
ist Priester, mit der gesamten Heilstkonomie in Zusammenhang bringt
und zugleich auch die religionsphilosophischen Ergebnisse unter kritischer
Einbeziehung alles dessen, was die jiingste Vergangenheit und Gegenwart
dariiber zu sagen hatte, beriicksichtigt. So erweist sich die Arbeit als eine
vorziigliche im Sinne der Aufgaben und Methoden der Neuscholastik.

Im ersten Hauptteil, der die ideengeschichtliche Grundlegung des
Themas gibt, wird besonders der aristotelische Begriff der Mitte und des
Mittels, und der platonische der Anteilnahme untersucht und dargestellt.

Der zweite Hauptteil gibt die dogmengeschichtliche Entfaltung ; aus-
gehend vom lebendigen Lehramt der Kirche wendet er sich dann der
Heiligen Schrift und den Theologen zu. Unter ihnen nimmt Thomas
den Hauptplatz ein. Alle einschligigen Thomastexte werden gebracht
und besprochen, die 22. quaestio der III. pars, die ja ex professo iiber
das Thema handelt, wird ginzlich in Ubersetzung wiedergegeben und
eingehend besprochen, ebenso die 26. quaestio von der Mittlerschaft
Christi. Daran reiht sich eine « Textgenese» ein Versuch, die Quellen
der Lehre des hl. Thomas anzugeben, schlieBlich wird noch die Stellung
der Lehre iiber das Priestertum Christi im Gesamtbau der Summa
behandelt. Sodann folgen Schriften und Lehrmeinungen iiber das Thema
aus der Zeit nach Thomas.

Der dritte Hauptteil bringt die Ergebnisse der Forschung in syste-
matischer Darstellung. Durch die Vorarbeit, die in den beiden ersten
Teilen vorliegt, ist die Rechenschaft iiber die Ergebnisse gegeben.

Den SchluB bildet eine Wertung der Lehre vom Priestertum Christi,
wieder im AnschluB an Thomas. Der Verf. weist auf das Buch wvon
O. Kanders hin: « Geschichte der psychischen Hygiene » und zeigt, wie
die Lehre vom Priestertum Christi in iibernatiirlicher Hinsicht zu hoher
geistiger Gesundheit und geistlicher Vollkommenheit wirksam ist. In
guter Zusammenfassung der Lehre des hl. Thomas wird das Mittler- und
Opfer-Priestertum als sozial-pidagogischer, das Erloser-Priestertum als
ethisch-liturgischer und das Melchisedech-Priestertum als metaphysisch-
religiser Wert erkannt und entwickelt.

Graz. A. Well O.P.

W. Verwiebe : Welt und Zeit bei Augustin. Forschungen zur Geschichte
der Philosophie und der Piadagogik. Bd. V, Heft 3. Leipzig, F. Meiner. 1933.
1v-88 SS.

F.Cayré A. A. : Les sources de I’amour divin. La divine présence d’apreés
saint Augustin, Paris, Desclée De Brower. 1933. VIII-271 SS.

G. Combés : La charité d’aprés saint Augustin. Paris, Desclée De
Brower. 1934. x1v-323 SS.



118 Literarische Besprechungen

R. Jolivet : Dieu soleil des esprits ou la doctrine augustinienne de
Pillumination. Paris, Desclée De Brower. XI-220 SS.

Verwiebes kleine, in ihrem Thema eng umgrenzte, aber sehr gut
gearbeitete Studie setzt sich zum Ziel, von der Zeitspekulation des
hl. Augustinus her zum Verstindnis seines Gottes- und Weltbegriffes vor-
zudringen. Das weltliche Sein ist wesentlich « mutabile ». Mutabilitit und
Zeit bedingen einander. « Ohne Mutabilitit des Seienden gibt es keine
Zeit ; und die Mutabilitit des Seienden ist in dem In-der-Zeit-sein des
Seienden begriindet» (S. 36). Kein weltliches Sein hat seine Existenz
in eins gefaBt. « Die Weltlichkeit der Welt ist ihre pure Zeitverhaftetheit,
ihre Mutabilitit, die sie keinen Augenblick ihres Existierens verbergen
kann. Der Gesamtheit der Jetzte korrespondiert die Gesamtentfaltung der
Welt, sodaB jeder Zeitstelle ein bestimmter Zeitinhalt entspricht, denn
wie die Zeit die reine Jetztfolge ist, so ist kein Moment der Faktizitit der
Welt wiederholbar. Deshalb kénnen Zeitstelle und Zeitinhalt nicht rein
voneinander geschieden werden» (S. 39). Die Mutabilitit ist zugleich
das Zeichen, daB die Welt dem Nichts entstammt, daB sie geschaffen ist.
Dementsprechend sind Zeitlosigkeit (Ewigkeit) und Unverdnderlichkeit der
direkte Ausdruck fiir das Anderssein Gottes allem Weltlichen gegeniiber ;
beide besagen das wahre Sein und die Seinsfiille Gottes, der bestindig das
weltliche wandelbare Sein vor dem Versinken in das Nichtsein rettet.

So koénnen wirklich Welt und Mensch vom Begriff der Zeitlichkeit her
in ihrem Verhiltnis zu Gott verstanden werden. Fiir die Bedeutung des
Zeitbegriffs in der Anthropologie Augustins sieche nun auch E. Dinkler,
Die Anthropologie Augustins (1934), S. 239. Besonderes Interesse kénnen
Verwiebes Ausfiihrungen iiber den Gottesbegriff Augustins fiir das Verstind-
nis der mittelalterlichen Theologie beanspruchen : immutabilitas, aeternitas,
vere und maxime esse bestimmen z. B. auch das Gottesbild Anselms von
Canterbury (vgl. sein Proslogion).

Cayré erodfinet mit seiner Studie eine unter seiner Leitung heraus-
gegebene Bibliothéque augustinienne, zu der auch die folgenden Arbeiten
gehoren. Die neue Serie will an Hand von Studien und Texten die Grund-
ziige des Augustinismus besonders in seiner Beziehung zum Leben fiir weitere
Kreise darlegen. Der erste Band unterrichtet zunichst in lingeren Dar-
legungen iiber Augustinismus im allgemeinen, Augustins Philosophie und
seine geistige Entwicklung. Besondere Beachtung diirfen dabei die Ver-
gleiche zwischen Augustinismus und Thomismus finden. In 4 Kapiteln
stellt dann C. die Hauptpunkte der Theologie Augustins als « Quellen der
Gottesliebe » zusammen : die Allgegenwart Gottes, seine Einwohnung in der
Seele des Geheiligten, die Gottebenbildlichkeit des Menschen, Erlésung und
Heiligung durch Christus und seine Gnade. Das Erwigen dieser mit groBer
Klarheit und umfassender Sachkenntnis dargelegten Lehren muB3 notwendig
in einem von der Liebe geleiteten Gottsuchen enden. Bei der gedringten Be-
handlung so wichtiger Punkte der Theologie Augustins war es natiirlich nicht
immer moglich, die Auslegung des augustinischen Gedankengutes voll-
stindig zu entfalten und anderen Auffassungen gegeniiber zu rechtfertigen.



Literarische Besprechungen 119

Combés stellt den augustinischen Begriff der Liebe in den Mittelpunkt.
Er schildert zunachst mit Augustin das bestindige Verlangen des Menschen
nach Gliick, das nur in Gott sein eigentliches Objekt und in der christlichen
Tugend der Liebe seinen vollendeten Ausdruck findet. Diese Liebe wird
in den folgenden Kapiteln in ihrer dreifachen Entfaltung in Gottes-, Selbst-
und Niachstenliebe dargestellt. Gott ist wesenhaft Liebe ; das Innenleben
der drei goéttlichen Personen, ihr Heilswirken, alles das ist Ausflu ihrer
wesenhaften Liebe. Die Liebe muB darum auch das Wesentliche und
Normgebende im christlichen Leben sein, insofern es nach Gottiahnlichkeit
strebt. Selbst Gewaltanwendung steht im christlichen Leben unter dem
Gesetz der Liebe, so wenn die Kirche den staatlichen Beistand anfieht,
um den auBenstehenden Briidern die Gemeinschaft und Segnungen des
Gottesreiches zu verschaffen (compellite intrare). Die Augustinustexte zur
Erlduterung der zentralen Stellung der Liebe im christlichen Leben sind
geschickt ausgewihlt. Im Anhang finden sich kurze Auseinandersetzungen
mit dem Bajanismus (iiber den Wert der Tugenden der Ungliubigen)
Jansenismus (delectatio victrix) und Quietismus (castus amor). In der
Darstellung der Lehre Augustins hitte eine eingehendere Beriicksichtigung
der geistigen Entwicklung Augustins den Blick gelegentlich schirfen kénnen.
DagB die Bedeutung der caritas fiir den Kirchenbegriff nicht eigens behandelt
wurde (C. redet nur von der Liebe des Katholiken zum Hiretiker), darf
man wohl als Mangel bezeichnen, wenn man bedenkt, welche Rolle fiir
Augustin die Liebe in der Auseinandersetzung mit den Donatisten spielte,
die zwar Glaube und Hoffnung besaBen, aber die Liebe nicht.

Jolivet bietet die bereits vor einigen Jahren (1930) in der Revue de
philosophie entwickelten Ausfiilhrungen iiber die Illuminationstheorie
Augustins. Die einzelnen Interpretationen dieser Lehre werden sorgfiltig
gepriift. Mit Recht betont J., daB fiir Augustin das Schwergewicht auf
der Tatsache der stindigen Erleuchtung ruhte ; er wollte damit das stindige
Angewiesensein des Menschen auf Gottes Hilfe ausdriicken. AuBerst
lesenswert sind J.s Ausfiihrungen iiber den «abstrakten » Charakter der
augustinischen Philosophie. Bei Augustin gibt es namlich kein fiir sich
stehendes philosophisches System, sondern nur in sein theologisches und
mystisches Denken hineinverwobene Wahrheiten, die wir « abstrahieren »,
um so eine augustinische Philosophie zusammenzustellen. Auch dieser
Band besitzt wie die vorhergehenden nicht geringen Wert durch die stindige
Verbindung, in die er den Leser mit dem Text des hl. Augustin selbst halt.

Rom (S. Anselmo). P. Anselm Stolz O. S. B.

Geschichte.

0. Bauhofer: Das Geheimnis der Zeiten. Christliche Sinndeutung der
Geschichte. Miinchen, Késel-Pustet. 1935. 168 SS.

Die Frage nach dem Wesen der Geschichte, nach ihrem Sinn, findet
heute viele Beantworter und ein aufmerksames Publikum. J. Bernhart
erdffnet mit seiner Abhandlung « Sinn der Geschichte » die eindrucksvolle



120 Literarische Besprechungen

Reihe der Bande der « Geschichte der fiihrenden Vélker » (Freiburg, Herder).
Es sei u. a. erinnert an J. Engert, Der Begriff der Geschichte als Wissen
schaft (Jahresbericht der Gorres-Gesellschaft 1932-33, S. 63 *-95 *), an
die Ausfiihrungen von H. Finke iiber « Wandlungen des geschichtlichen
Denkens in jiingster Zeit» auf der Generalversammlung der Gérres-
Gesellschaft zu Breslau 1929 (Jahresbericht 1928-29, S. 106 ff.).

Bauhofer will kein System geben, sondern geistvolle Essays iiber
den Sinn der Geschichte, in denen vor allem die Person Christi als das
Zentrum der Geschichte betont wird. Das hdngt zusammen mit der Ent-
stehung des Buches. Es sind drei Gruppen zusammengefalt: der Text
von Vorlesungen von der Heidelberger Tagung des Kathol. Akademiker-
verbandes (August 1934), ein Vortragszyklus von der Oberschlesischen
Tagung desselben Vereines (Dezember 1934) und ein in verschiedenen
Ortsgruppen des Vereines Januar 1935 gehaltener Vortrag. So gliedert
sich das Buch in drei Abschnitte: 1. der Sinn der Geschichte, mit den
Abteilungen Imago Dei, Der Status der Geschichtlichkeit, Der Tod,
Christus und die Geschichte, Corpus Christi mysticum. Als Probe moge
dienen : « Die Frage nach dem Sinn der Geschichte ist unablésbar von
der Frage nach dem Wesen des Menschen» (S. 19). « Die moderne Ge-
schichtswissenschaft und das geschichtliche Bewulltsein, das der Ge-
schichtswissenschaft weltanschauungsmafig zugrundeliegt und auch wieder
ein Niederschlag derselben ist, sieht den geschichtlichen Menschen und
den Raum geschichtlichen Lebens vollig ametaphysisch in reiner ge-
schlossener Diesseitigkeit » (S. 27). Diese « geschlossene Diesseitigkeit des
geschichtlichen Raumes und des geschichtlichen Menschen ist eine meta-
physische Fiktion » (S. 29). Der zweite Abschnitt behandelt Jesus Christus.
Der dritte ist betitelt « Held und Heiliger ». Den Unterschied von Held
und Heiligem schildert Bauhofer so (S. 154) : « Die Leistung oder das Werk
— und das Durchformtsein von den Gnadenkriften des mystisch gegen-
wirtigen Christus und des einwohnenden Heiligen Geistes oder kurz das

neue Sein: — Leistung und Sein, das ist der erste und grundlegende
Unterschied zwischen dem Heldischen und dem Heiligen ».
Freiburg (Schw). P. Gabriel M. Lohr O. P.

A.-M. Jacquin O. P.: Histoire de I’Eglise. Tome II. Le Haut Moyen Age.
Paris, Desclée. 1936. 683 SS.

Der zweite Band von Jacquins groBangelegter Kirchengeschichte
umfaBt die Zeit vom Schlul des Konzils von Chalcedon (451) bis zum
Regierungsantritt Karls d. Gr. (768), also eine relativ kurze Zeit. In groben
Umrissen gesehen, befaBt sich die eine Hilfte mit den orientalischen Irr-
lehren und ihren Auswirkungen, die andere mit den neuen germanischen
Vélkern. Damit ist auch am besten der Charakter der behandelten Zeit
gezeichnet : sie ist eine Ubergangszeit. Einerseits lebt und kimpft noch
die Antike, anderseits ringen sich neue Vélker und mit ihnen eine neue
Zeit durch. So wichst sich diese Kirchengeschichte zu einer umfang-



Literarische Besprechungen I21

reichen Darstellung aus. Das ist nur zu begriien, da wir an ausfiihrlichen,
dabei aber streng wissenschaftlichen Darstellungen keinen UberfluB haben.
Unsere ausfiihrlichste deutsche Darstellung (von J. P. Kirsch) behandelt
z. B. die Kirche Afrikas unter den Vandalen und die Folgezeit bis zur
arabischen Eroberung auf zwei Seiten (619-20), Jacquin auf 30! Ahnlich
ist Spanien geschildert. Besonders ausfiihrlich kommt die Kirche Galliens
unter den Merowingern zu Wort (S. 308-379). Die Darstellung liest sich
leicht, angenehm, nicht wie ein trockenes Lehr- und Lernbuch. Das ist
gerade das, was der Verfasser beabsichtigte und auch im zweiten Bande
gliicklich erreicht hat. Kleinere Ausstellungen oder Ergianzungen zur
Literatur zu machen, hat keinen Zweck, da die Absicht des Verf. ja nicht
darauf ausging, ganz vollstindig zu sein. Jacquin behandelt bei den ein-
zelnen Landeskirchen auch das kirchliche Leben. Aber wire nicht ein
eigenes Kapitel iiber die Volksfrommigkeit, die Liebestitigkeit am Platze,
vor allem mit Riicksicht auf den Leserkreis dieses Buches ? Ausfiihrliche
Indices und Tabellen erleichtern die Benutzung des Buches, dessen Aus-
stattung einen vorziiglichen Eindruck macht. Wir wiinschen auch diesem
Bande viele aufmerksame Leser.

Freiburg. P. Gabriel M. Léhr O. P.

- E. Tomek: Kirchengeschichte Osterreichs. I. Teil: Altertum und
Mittelalter. Innsbruck, Tyrolia-Verlag. 1935. 389 SS.

Der Wiener Kirchenhistoriker schenkt uns mit vorliegendem Werk
den ersten Band einer Kirchengeschichte Osterreichs. Das Buch prasentiert
sich vornehm, die Ausstattung ist so, wie man sie sich nicht besser wiinschen
kann. Ein gewaltiger Stoff ist hier verarbeitet, aufgebaut auf einer reichen
Spezialliteratur, wie sie eben nur ein Fachmann, der lange auf diesem
Gebiete gearbeitet hat, heranziechen kann.

Der vorliegende Band behandelt Altertum wund Mittelalter. Das
Altertum ist entsprechend der geringen Bedeutung, diedamalsdas behandelte
Gebiet besal3, kurz beschrieben in zwei Abschnitten : Vor und nach dem
Mailinder Toleranzedikt. Das Mittelalter (Die christlich-germanische
Kultur Osterreichs) ist chronologisch in 5 Abschnitte geteilt: Das friihe
Mittelalter, Karolingerkultur an der Donau, Die Kirche Osterreichs unter
den Babenbergern, Das Interregnum, Die Kirche Osterreichs unter den
Habsburgern. Als letzter Abschnitt: Verfassung und Leben der Kirche
in Osterreich im hohen und spiten Mittelalter.

Die Abgrenzung des Gebietes ist gegeben mit dem Umfang der heutigen
Republik Osterreich, kirchlich mit der Kirchenprovinz Salzburg, die sich
freilich weiter erstreckte. Ob man aber mit dieser Begrenzung der ganzen
Bedeutung der deutschsprechenden Alpenlinder gerecht wird, dem EinfluB
auf Bohmen, Mahren, Ungarn ? dem Einflu}, der besonders von der Uni-
versitit Wien ausging ? Fiir das Mittelalter wird das noch mdéglich sein,
aber auch fiir die Neuzeit ?

Die Vorliebe des Verfassers gehért anscheinend dem Friihmittelalter
und dem 12. Jahrhundert mit den groBen Stiften der Benediktiner, Zister-



122 Literarische Besprechungen

zienser und Augustinerchorherrn. Das zeigt sich schon an der Raum-
verteilung : die Zeit bis Rudolf von Habsburg nimmt 237 von im ganzen
364 Seiten in Anspruch, obwohl wir von da bis zum Ausgang des Mittel-
alters bedeutend mehr Nachrichten haben.

Die Ausfithrungen iiber die Entwicklung der Pfarreien in Nieder-
osterreich, wenigstens S. 318-340, fallen doch aus dem Rahmen des Ganzen
heraus, zumal ihre Entstehung meistens ins 17. und 18. Jahrhundert fillt.
Da miiBte es doch auch mdéglich sein, auf einigen Seiten der Bedeutung
der Mendikanten im 13.-14. Jahrhundert gerecht zu werden in Bezug auf
Seelsorge, Predigt, Wissenschaft, Volksfrommigkeit, namentlich in den
aufbliihenden Stiddten. Dieses Thema ist eigentlich iibergangen, so daB
man keinen rechten Begriff bekommt fiir die Bedeutung des 13. Jahr-
hunderts. Auch die Universitit Wien im Lauf des spidtern 15. Jahrhunderts
verdiente eine Schilderung ; sie war doch das geistige Zentrum des Landes.
Ferner die energische Reformtitigkeit der Mendikanten im 15. Jahrhundert,
die dahin fiihrte, daB z. B. die simtlichen Dominikanerkléster, ausgenommen
Friesach, nach Mitte des Jahrhunderts reformiert sind. Fiir beides sei
eine Stelle angefiihrt aus einem Briefe des Wiener Dominikaners Leonhard
Huntpichler von Brixental, Professors an der Universitit und Fiihrers
der Observanten : « Sub anno illo, quo obiit dive memorie rex Ladislaus
(1457), vidi habitudinem statuum spiritualium in celeberrima civitate
Parisiensi et in magna parte Francie et Burgundie, Flandrie, Brabantie,
et revera tot et tanta cenobia bene ordinata non vidi, quot et quanta sunt
Dei gracia in Austria et Stiria. Constat autem, quod hoc plurimum est
propter Universitatem et originaliter propter sincerissimas probitates
fundatorum dive memorie principum Austrie...» (an Erzherzog Albrecht VI)1.

Wir sehen der Fortsetzung des Werkes mit grolem Interesse entgegen.

Freiburg. P. Gabriel M. Léhr O. P.

M. Grabmann: Mittelalterliches Geistesleben. Band II : Abhandlungen
zur Geschichte der Scholastik und Mystik. Miinchen, Hueber. 1936.
1x-649 SS.

1935 erschien zum 6o0. Geburtstag M. Grabmanns eine umfangreiche
Festschrift in zwei Bidnden, die an dieser Stelle besprochen wurde
(Jahrg. 1935, S. 477-80). Zahlreiche Freunde und Schiiler hatten sich
zusammengefunden, um ihm ihre Ehrung darzubringen. Nun hat fast
gleichzeitig der Jubilar selber, ich méchte sagen, eine Festschrift heraus-
gegeben, die er feinsinnig einem andern groBen Erforscher des Mittelalters
gewidmet hat, der sich freilich mehr auf dem Gebiet der Kirchenpolitik,
aber auch der geistigen Strémungen des Mittelalters betatigt hat : Heinrich
Finke, zum 8o. Geburtstag.

Grabmann hat eine Reihe friiher gedruckter Abhandlungen, jetzt
iiberarbeitet und erweitert, mit einigen noch ungedruckten zu einem statt-

1 Zitiert bei A. Mortier, Histoire des Maitres Généraux, IV (1909) 474.



Literarische Besprechungen 123

lichen Bande vereinigt und als zweiten Band des « Mittelalterlichen Geistes-
lebens » herausgegeben ; Band I war 1926 erschienen.

Unser Dank sei dem Verf. abgestattet, daf8 er nun die an verschiedenen
Orten zerstreut erschienenen Arbeiten bequem zugdnglich gemacht hat.
Jeder dieser Aufsitze bringt, wie man es bei Grabmann gewohnt ist, reiches
Material aus ungedruckten Quellen, neue Aufschliisse und Anregungen
und eine vollstindige Literaturangabe. Sie bedeuten also eine Erweiterung
und Bereicherung unserer Kenntnis der geistigen Welt des Mittelalters.

Die umfangreichste Einzel-Abhandlung (XV) beschreibt den Einflu
Alberts d. Gr. auf das mittelalterliche Geistesleben. Zuerst 1928 in der
Zeitschrift fiir katholische Theologie erschienen, tragt sie jetzt den bedeu-
tungsvollen Untertitel : Das deutsche Element in der mittelalterlichen
Scholastik und Mystik. Die Leser des Divus Thomas werden besonders
interessieren die friiher in dieser Zeitschrift erschienenen Artikel : Die Lehre
des hl. Albertus M. vom Grunde der Vielheit der Dinge und der lateinische
Averroismus (XIII) ; Hilfsmittel des Thomasstudiums aus alter Zeit (XVII) ;
Einzelgestalten (7) aus der mittelalterlichen Dominikaner- und Thomisten-
schule, von denen 5 im Divus Thomas erschienen sind, die beiden letzten
(Jakob von Lilienstein und Kardinal Cajetan) an anderer Stelle. Als Er-
ginzung zu der Abhandlung iiber Lilienstein sei die Notiz gebracht aus dem
sog. Monachus Pirnensis, Joh. Lindner O. P.: « Jacobus von Lilienstein,
ein vorsumpter Doctor Prediger Ordens aus Osterreich, machte einen
meisterlichen tractat wider die Waldenser ketzir, starb bey Egra 1505
am behmischen gebirge » (J. B. Menkenius, SS. rerum Germanicarum II,
1516).

Von den andern Artikeln behandelt N. I: Der EinfluB des hl. Augu-
stinus auf die Verwertung und Bewertung der Antike im Mittelalter (neu).
II : Des hl. Augustinus Quaestio de Ideis . .. in ihrer inhaltlichen Bedeutung
und mittelalterlichen Weiterwirkung. III: Augustins Lehre vom Glauben
und Wissen und ihr Einflu3 auf das mittelalterliche Denken. IV: Aristoteles
im Werturteil des Mittelalters (neu). Zu S. 80-81 iiber die vielfach recht
zuriickhaltende Stellung der dltern Theologie des Dominikanerordens ist
zu erganzen, dall nach den Forschungen von P. E. Filthaut, Roland von
Cremona O. P. (Vechta 1936), Roland von Cremona den Aristoteles auBer-
ordentlich oft zitiert und als Aristoteliker (?) zu betrachten ist. V : Kaiser
Friedrich II. und sein Verhidltnis zur aristotelischen und arabischen Phi-
losophie. Besonders wertvoll darin der Nachweis, daB in der vielgeriihmten
und vielbekdmpften Biographie Friedrichs II. von E. Kantorowicz der
Abschnitt iiber die Stellung Friedrichs II. zur Wissenschaft «eine solche
Fiille von tatsichlichen Unrichtigkeiten und von unbegriindeten Urteilen
aufweist, daB3 eine erneute Behandlung des Gegenstandes nicht als iiber-
fliissig erscheinen diirfte» (S. 105). VI: Die Aristoteleskommentatoren
Adam von Bocfeld und Adam von Bouchermefort (neu). VII: Eine fiir
Examinazwecke abgefaBte Quaestionensammlung der Pariser Artisten-
fakultit aus der ersten Hilfte des 13. Jahrhunderts. VIII: Die Opuscula
de Summo bono sive de Vita philosophi und de Sompniis des Boétius
von Dacien. IX: Mitteilungen aus Miinchener Handschriften iiber bisher



124 Literarische Besprechungen

unbekannte Philosophen der Artistenfakultiat. X : Studien iiber den Aver-
roisten Taddeo da Parma. XI: Der Bologneser Averroist Angelo d’Arezzo
(neu). XII: Ein spitmittelalterlicher Pariser Kommentar zur Verurteilung
des lateinischen Averroismus durch Bischof Stephan Tempier von Paris
(1277) und zu anderen Irrtumslisten (neu). XIV: Die Stuttgarter Hand-
schrift des ungedruckten Ethikkommentars Alberts d. Gr. XVI: Die Pro-
klosiibersetzungen des Wilhelm von Moerbeke und ihre Verwertung in der
lateinischen Literatur des Mittelalters. XVIII: Die Lehre des Jakob
von Viterbo (1 1308) von der Wirklichkeit des géttlichen Seins. Beitrag
zum Streit iiber das Sein Gottes zur Zeit Meister Eckharts.

Freiburg. P. Gabriel M. Léhr O. P.

A. Muschg: Die Mystik in der Schweiz 1200-1500. Frauenfeld-Leipzig,
Huber Cie. 1935. 455 SS.

« Eine herrliche religiése Erscheinung ist die deutsche Mystik, wie sie
um die Wende des 13. zum 14. Jahrhundert emporbliihte. Sie hat die
Fréommigkeit aus den AuBerlichkeiten herausgefiihrt, belebt und vertieft.
Sie hat sie innerlicher und selbstindiger werden lassen ; sie hat befreiend
gewirkt und der Seele Nahrung zu freudigem Wachstum gegeben». So
Adolf von Harnack, Erforschtes und Erlebtes (1923), 105. Es ist freilich
nicht leicht, eine Geschichte der Mystik, sei es als Ganzes, sei es auf einem
engern Gebiete, zu schreiben. Heinrich Denifle O. P. hat s. Z., als er die
Geschichte der deutschen Mystik von Wilhelm Preger in den Aufsehen
erregenden Artikeln der Historisch-politischen Bliatter 1875 besprach,
darauf aufmerksam gemacht, daB der Darsteller der deutschen Mystik
im Mittelalter zugleich Historiker, Germanist und Theologe sein miisse ;
sonst laufe er Gefahr, ein Zerrbild zu zeichnen (M. Grabmann, P. Heinrich
Denifle. Eine Wiirdigung seiner Forschungsarbeit. Mainz 1905, S. 8).

Muschg hat ein Teilgebiet der mittelalterlichen Mystik gewihlt, die
Mystik in der Schweiz 1200-1500. Ob das méglich ist 7 Kann man die
Schweiz im Mittelalter in dieser Hinsicht getrennt behandeln ? Tatsichlich
fragt man sich beim Durchlesen des Buches immer wieder : was hat das
mit der Schweiz zu tun ? oder : wie hingt das zusammen mit der Zeit von
1200-1500 ? Das gilt z. B. von den ersten 8o Seiten, dann von S. 138-83.
Wenn man alles streichen wollte, was nicht direkt zu dem angegebenen
Thema gehort, so wiirde das Buch wohl auf die Hilfte zusammen-
schrumpfen. Da der Dominikanerorden in unserer Frage von besonderer
Bedeutung ist, so wire darauf hinzuweisen, daB fiir die Kloster auf
Schweizer Boden eine andere Einteilung in Betracht kommt, die Zuge-
hérigkeit zu einer bestimmten natio : Ziirich, Bern, Basel mit den abhingigen
Frauenkléstern gehoren zur natio Alsatia, Chur (und Konstanz) zur Suevia.
Ein anderes Bedenken : Gibt es in den Frauenkléstern des 15. Jahrhunderts
noch eine Mystik, die sich mit der des 14. vergleichen lit ? Die Geistes-
haltung des 14. und 15. Jahrhunderts, soweit sie hier entscheidend ist,
ist durchaus verschieden. Der Germanist Franz Jostes hat diesen Unter-
schied gut hervorgehoben : « Wenn man die Geistesprodukte der letztern



Literarische Besprechungen 125

(Nider, Herolt, Miilberg) mit denen ihrer eigenen Ordensgenossen des
14. Jahrhunderts vergleicht, so begreift man kaum, wie eine und dieselbe
Ordensgeneration (in St. Katharina in Niirnberg) beide gleich vortrefflich
und erbaulich finden konnte. Nider, z. B., war gewil} ein in seinen Kreisen
hervorragender Mann, und an kulturgeschichtlichem Wert iibertreffen
seine Schriften vielleicht die gesamte mystische Literatur des 14. Jahrh.,
aber was den Idealismus anbelangt, wird er auch von jedem minder-
bedeutenden Mystiker des vorhergehenden Jahrhunderts iibertroffen: der
Geist ist dahin, der Drang in die Hohen ist verschwunden, man hilt sich
am Boden und begniigt sich bei der Seelenleitung mit dem praktisch
Erreichbaren. Daher wird die Literatur niichterner, aber fiir den Durch-
schnittschristen verstindlicher und brauchbarer, sie erhidlt einen stark
katechetischen Charakter ... » (Fr. Jostes, Meister Eckhart und seine
Jiinger. Coll. Friburgensia IV. 1895, S. xxv).

Muschg hat sein Buch in folgende Abschnitte eingeteilt : Urspriinge,
Friihgotischer Stil, Gottesminne, Die Bettelorden, Meister Eckhart, Die
Frauenkloster, Mystische Poesie, Basel, Der Engelberger Prediger, Die
Klosterreform, Mystik des Buches, Mystik der Laien. Anmerkungen,
Register. Am meisten Ansto3 wird wohl der erste Abschnitt erregen.
Es war wirklich nicht nétig, hier iiber Religion als Urerfahrung zu sprechen;
ja, man mull gestehen : damit hat M. sich die Behandlung des eigentlichen
Themas unnotig erschwert und sich das volle Verstindnis fiir diese katho-
lische Mystik unméglich gemacht. Wenn er aber dariiber handeln wollte,
muBte er freilich die Sache ganz anders und zwar griindlicher anpacken.
Die angegebene Literatur ist wirklich diirftig. Katholische Autoren werden
nicht genannt : Poulain und Garrigou-Lagrange werden nur fiir eine Frage
zweiter Ordnung zitiert. Und doch, wenn man iiber die katholische Mystik
des Mittelalters schreiben will, kommt man nicht daran vorbei, sich auch
bei katholischen Autorititen dariiber griindlich zu unterrichten. Hier
hitte, da es sich um eine geschichtliche Darstellung handelt, ein Mann
wie Wilhelm Schmidt zitiert werden miissen, etwa sein Handbuch der
vergleichenden Religionsgeschichte : Ursprung und Werden der Religion.
Miinster i. W. 1930. Immer und immer wieder spricht M. von der Magie,
hiufig in Wendungen, die fiir einen Katholiken verletzend sind. Hier
hitte wiederum Schmidt als sicherer Fiihrer dienen koénnen, der in einem
eigenen Abschnitt (S. 114-58) Magismus und Dynamismus mit samtlichen
Deutungen bespricht und wiirdigt.

« Die Ekstase ist das Element aller Mystik » (S. 19). Wir erhalten aber
weder von der Ekstase noch von der Mystik eine klare und eindeutige
Beschreibung ; die Darstellung etwa S. 27 und S. 41 ist zu merkwiirdig.
Es gibt nach M. keinen Unterschied zwischen christlicher und heidnischer
Mystik ; so versteht man auch den Satz: die Kirche «lieB mit den Taten
ihrer Heiligen und Mértyrer auch den Gnadenschatz der heidnischen Kulte
in ihve Behdlter vinmen » (S. 22, von mir gesperrt).

Wiederum muB darauf hingewiesen werden, daB3 M. katholische Autoren
nicht zitiert und beniitzt. Es wire doch ein leichtes gewesen, die einfachen,
klaren Auseinandersetzungen von E. Krebs, Grundfragen der kirchlichen



126 Literarische Besprechungen

Mystik (1921) und von M. Grabmann, Wesen und Grundlagen der katho-
lischen Mystik (1923) zu lesen ; sie hitten ihm Verstindnis fiir katholische
Mystik erschlossen. Oder die ausfiihrliche Darstellung von J. Zahn, Ein-
fiihrung in die christliche Mystik (1922), der S. 612 das Wort von H. Denifle
anfiihrt : Solange man nicht die ganze Geschichte der Mystik als eine
Krankheitsgeschichte betrachten darf, bleibt es auch verwehrt, alle Visionen
fiir Erzeugnisse einer krankhaften Phantasie und fiir Illusion anzusehen.
Auf jeder Seite dieses einleitenden Kapitels, aber auch spiter, hdlt man
inne und macht seine Vorbehalte, ja, wird zu scharfem Widerspruche
gereizt. Ich will nur ein paar Anstife besonders hervorheben.

S. 21: « Das fremdartigste Altertum ging damals in die Kirche ein
und fand eine willige Erbin an ihr. Kaum eines der Symbole und Sakra-
mente, in die sie ihre Erlésungs- und Unsterblichkeitslehre kleidete, wurde
von ihr geschaffen». S. 22: «Die christliche Mystik ist das Fortleben
des antiken harmonikalen Denkens im Christentum». S. 23 ff. : Uber die
Gnosis hitten andere Forscher zu Worte kommen miissen, etwa A. Ehrhard
und J. P. Steffes. S. 30: « Alle groBe Mystik ist mit Blut befleckt. Es
ist das Zeichen ihrer Herkunft aus der heidnischen Welt ... ». S. 34-35:
Uber das Irische Christentum hitte die glinzende Abhandlung des prote-
stantischen Kirchenhistorikers K. Miiller, Der hl. Patrik (1931) zugrunde
gelegt werden miissen. S. 41: Soll diese Predigt Columbans wirklich
mystisch sein ? S. 43 : Was M. iiber den hl. Gallus bringt, ist legendarisch.
S. 50: « Erlésung aus der Verdammnis». S. 58 : Franz von Assisi wird
charakterisiert als «ein Christ in heidnischer Verziickung, ein geistlicher
Friihlingsgott mit den Wundmalen des Welterlosers». S. 66: Warum
hat M. nicht fiir die Bedeutung und Erklirung der Scholastik das monu-
mentale Werk des protestantischen Kirchenhistorikers A. Hauck, Kirchen-
geschichte Deutschlands, Bd. IV, benutzt ? S. 87: Die Sequenz Laetabundus
ist nicht vom hl. Bernhard. S. 102-03 : Warum bringt M. den ungliicklichen
Brief Schillers iiber den hl. Bernhard in extenso ? S. 125: « Die Bettel-
moénche miissen auf deutschem Boden schon sehr friih deutsch gepredigt
haben ». Ja, haben sie denn jemals lateinisch zum Volke gepredigt ? S. 127:
M. nennt die Dominikaner die « weiBen Monche ». Mittelalterlich werden
sie als die « Schwarzen Briider » bezeichnet. Uber die Zahlen, die M. fiir
den Dominikanerorden angibt (S. 127, 141), kann ich nicht mit ihm
rechten. S. 138: Das Provinzialkapitel der O. P. « tagte gewdhnlich im
Chor der ortlichen Predigerkirche, wo die Briider ihre Plitze in festge-
legter Reihenfolge einnahmen »! Den Satz M. iiber den hl. Thomas muf
ich vollstindig bringen. S. 146 : « Thomas zitiert den Ritselhaften (Ps. Dio-
nysius) hiufig und erweist sich etwa in der Abhandlung ‘De veritate’ als
ein autoritativer Fiihrer in die Mysterien der unmittelbaren Gottes-
erfahrung. Die Summa theologiae, das Fundament der hochmittelalter-
lichen Dogmatik, enthélt in der Abhandlung iiber die Gaben des Heiligen
Geistes eine Theorie der Kontemplation und viele andere auf das mystische
Leben bezogene Erérterungen. Ihr Gebdude ist nur scheinbar ein Labyrinth
von Vernunftschliissen. Es ist von einem ungeheuren Wissen um Gott
erbaut. ‘Intellecto quid significet hoc nomen Deus, statim habetur quod



Literarische Besprechungen 127

Deus est’, spricht dieser Lehrer ... Es ist das Grundwort seiner Philo-
sophie ». Thomas von Aquin also Vertreter des ontologischen Gottes-
beweises und der unmittelbaren Gottesschau! M. hat eine Objektion
als Beweis des Aquinaten aufgefaBt. S. 185: Heinrich von Egwint ist
kein Schweizer, sondern Bayer, Prior in Regensburg (und Wiirzburg).
Bruder Arnolt der Rote wird wohl identisch sein mit dem «rode prior »
der Kolner Klosterpredigten (ed. Ph. Strauch, 1911). S. 206: «Eine
Eigentiimlichkeit der Predigerkléster war vor allem noch die Matutin
oder Mette, der nachtliche Chor vor dem Morgengrauen ... ». Durchaus
nicht, sondern eine allgemeine Sitte der Mdénche und der Mendikanten.
S. 343: «Man pflegte (in den Dominikanerinnenkldstern des 15. Jahrhunderts)
die Andacht zum Altarssakrament, das hdufig gespendet wurde ». Namlich
15 mal im Jahre; vgl. meinen Aufsatz im Archivum Fratrum Praedica-
torum I, S. 95. S. 382 : « Die quietistische Mystik der ‘Nachfolge Christi’,
Ruysbroecks, der hl. Therese, des Johannes vom Kreuz ... » Das moge
an Einzelheiten geniigen. Als Lapsus calami seien noch erwihnt: das
Zisterzienserinnenkloster Helfta in Mecklenburg (S. 109), statt in Sachsen
bei Eisleben, der Heimat Luthers. S. 158: « Der Predigerorden verlor
allein in der deutschen Provinz 124 ooo Mitglieder » (durch den Schwarzen
Tod). Schwer denkbar, da im deutschen Sprachgebiet nur etwa 100 Klgster
bestanden.

Da die Mystik in den Dominikanerinnenkldstern vielleicht den wich-
tigsten Teil auch der Mystik in der Schweiz ausmacht, so ist es eine wichtige
Frage, den Ursprung dieser Mystik festzustellen. Heinrich Denifle hat
auf die Instruktion des Provinzials Hermann von Minden O. P. hinge-
wiesen und in ihr das entscheidende Moment gesehen. M. scheint anderer
Meinung zu sein; er erwdhnt Denifle (S. 411), nimmt aber weiter auf
dessen Darlegungen keine Riicksicht. Warum findet sich aber nur in den
Dominikanerinnenkléstern der deutschen Provinz, und nicht in andern
Provinzen, diese spekulative Mystik ? warum nicht im selben Grade in
den Frauenklostern anderer Orden ? Vgl. dazu Jostes a. a. O., S. xx f.
M. hat seine eigentliche Ansicht iiber die Mystik wohl in folgenden Stellen
ausgesprochen : « Hier wird noch einmal die strenge Héhe des reinen Gott-
denkens aufgesucht. Die Bedeutung der Sakramente, das Leiden und
Sterben Christi, die Fragen nach Siinde, Tugend, Werkheiligung und
Erlésung sind kaum beriihrt» (S. 355). « Auch was in den Kléstern ‘an
Verziickungen und Offenbarungen noch weiter lebte, war bestenfalls ein
ergreifender Anachronismus» (S. 383). Hier richt es sich, daB M. die
Instruktion Hermanns v. M. nicht benutzt hat; die Sermones sollten nur
eine Erginzung, Vorbereitung zum Sakramentenempfang sein; Eckhart
wollte wahrhaftig nicht den Sakramentenempfang zuriicksetzen.

Wie die Schilderung, die M. von den Mystikern im einzelnen gibt,
zu beurteilen ist, muB ich Berufenen iiberlassen. MaBgebend ist fiir ihn
Meister Eckhart. Neben ihm Mechtild von Magdeburg. Aber was hat
Mechtild mit der Schweiz zu tun, auch wenn die Ubersetzung des
« FlieBenden Lichtes der Gottheit » in der Schweiz entstanden ist ? Eckhart
ist das eine oder andere Mal in der Schweiz gewesen, aber sein Haupt-



128 Literarische Besprechungen

wirken spielt sich anderswo ab. Tauler darf man «nicht an Eckhart
messen » (S. 282). « Er weil nichts von der denkerischen Leidenschaft
des toten Meisters» (S. 283). Wie kann iibrigens M. die langst iiber-
wundene Ansicht von der Kirchenfeindlichkeit Taulers noch vortragen ?
(S. 289). Er hat den Sinn von Taulers Ausfilhrungen ganz miverstanden.
Die Otenbacher Nonnen meinten etwas ganz anderes: « Da der Orden
und die Kutte nicht selig mache, sondern vielmehr zu einer Trennung im
Glauben und im Heil der Seligkeit fiihve ... ». Das wiirde Tauler nie gesagt
haben. Vollends Seuses « Gestalt, wie wir sie kennen, ist ein einziger Verrat
an allen entscheidenden Aussagen des Meisters ... » (S. 243). «Kein
Strahl Eckhart’schen Erkennens fillt in diese Wildnis hinein » (S. 264).
Ja, ist denn Eckhart das MafB aller Dinge ? Zu der Frage nach der Echt-
heit der Schriften Seuses hitte M. auch die Arbeit von P. Dominikus
Planzer O. P. im Divus Thomas 1934-35 erwihnen miissen. Uber Heinrich
v. Nérdlingen ergieBt sich die Schale seines Spottes. Margareta Ebner
kommt nicht besser weg. Da hat doch der protestantische Kirchen-
historiker K. Miiller ein anderes Urteil (Kirchengeschichte II, 1, 38),
Man braucht nicht alles gutzuheiBen, was uns in den Viten der Schwestern
erziahlt wird, allein das Bild, das M. entwirft, ist wirklich nicht geeignet,
Sympathie fiir die deutsche Mystik zu erwecken. Kompetente katholische
Forscher haben diese Frage langst erdrtert, aber neben dem Absonder-
lichen auch das Ideale und Erhebende hervorgehoben ; ich verweise auf
E. Krebs, den M. selber nennt (S. 418) und H. Wilms O. P., Das Beten
der Mystikerinnen (1916).

In der Vorrede entschuldigt sich der Verf. (S. 10): « Versehen, die
sich im Einzelnen finden mdgen, sind bei der Vielschichtigkeit des Gegen-
standes, vollends bei einem dem Katholizismus fernstehenden Autor,
vielleicht entschuldbar ». Leider handelt es sich hier nicht nur um Ver,
sehen im Einzelnen, sondern auch um die Auffassung und Wertung des
Ganzen.

Freiburg. P. Gabriel M. Léhr O. P.

Freiburg, Schweiz. — Paulusdruckerei. — 37, "



	Literarische Besprechungen

