
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 15 (1937)

Artikel: Theologische Anthropologie als Unterscheidungslehre

Autor: Ternus, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762764

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762764
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische

Anthropologie als Unterscheidungslehre.
Von P. Jos. TERNUS, S. J. Valkenburg.

Die Frage nach dem theologischen Charakter der Anthropologie
ist in den letzten Jahren Gegenstand einer lebhaften Auseinandersetzung

im Kreis der protestantischen Theologen geworden. Ihre
schärfste Zuspitzung hat sie seltsamer Weise im engern Kreis der

sog. dialektischen Theologie selber gefunden. Sie ist es recht eigentlich

gewesen, die unter dem Stichwort « Anknüpfungspunkt zwischen
offenbarendem Gott und gläubigem Menschen » den Bruch in der
dialektischen Theologengeneration herbeigeführt hat. Karl Barth auf
der einen Seite erklärt sich theologisch völlig uninteressiert an einer
natürlichen Anthropologie und philosophischen Naturtheologie. Ein
wahres rechtschaffenes Gotterkennen und Selbstverstehen des Menschen

gibt es für ihn einzig und allein unter dem « An-spruch » Gottes, dessen

freies Erschließen und Aufschließen im Akt der Offenbarung, mit
und in dem gesprochenen Wort, erst das Hören und Glauben ermöglicht

und gibt1. Demgegenüber weisen Emil Brunner, Friedrich Go-

garten u. a. darauf hin, daß doch auch für den Begegnungsakt von
Offenbarung und Glaubensgehorsam immer noch die Frage nach dem

Menschen, der unter das Offenbarungswort gerufen wird, gestellt und

grundsätzlich geklärt sein will. Es würde ja sonst die Theologie immerzu
mit einem unbereinigten Begriffsfeld « Mensch » arbeiten und sich
selber die Möglichkeit eigenen Selbstverstehens vorenthalten 2.

Von einer natürlichen Theologie und Anthropologie kann aber

auch nach den Vertretern dieser gemäßigten Richtung innerhalb der

1 Vgl. K. Barth, Dogmatik I r (München 1932) § 6 : Die Erkennbarkeit
des Wortes Gottes. Abs. 2 : Das Wort Gottes und die Erfahrung ; Abs. 3 : Das
Wort Gottes und der Glaube. Dasselbe noch einmal in bündig-letzter Form in
dem Aufsatz : Das erste Gebot als theologisches Axiom (Zwischen den Zeiten 11

[I933] 3°8 ff.) und in dem Heft : Nein Antwort an Emil Brunner (Theologische
Existenz heute, 1934).

2 Vgl. E. Brunner, Gott und Mensch, Tübingen 1930. Darin namentlich
die erste der vier Untersuchungen (über die Götteridee der Philosophen und den
Schöpfergott des Glaubens) und die letzte (über Biblische Psychologie). Ferner

Divus Thomas. 5



66 Theologische Anthropologie als Unterscheidungslehre

neuprotestantisch-dialektischen Richtung nicht die Rede sein. Schon

gar nicht im Sinne eines geschlossenen Vernunftsystems. Aber auch
nicht einmal im Sinne eines wahren Gotterkennens und rein natürlichen

Selbstverstehens des endlichen, geschöpflichen Seins des Menschen.

« Geschöpf-sein heißt : Dasein durch und für Gott im Glauben, d. h.

im Betroffensein von der Offenbarung » h Wer Gott aus der Natur zu
erkennen wähnt, vergißt, daß Gottes Verhältnis zur Welt — geschweige
denn sein Wesen an sich — in Kategorien des endlichen Denkens gar
nicht zu erfassen ist. Wer aber glaubt, ihn als das Absolute in und
über der Geschichte begreifen zu sollen, mißversteht Geschichte in
ihrer wesentlichen Einmaligkeit, die in zeitindifferenten Formen
allgemeingültiger Ideen gar nicht zu begreifen ist. Die Geschichte offenbart

zwar Gott, aber immer nur im Wunder der Offenbarung und zwar
einer Offenbarung im strengen Sinne, die sich nur im Glauben
erschließt und entgegennehmen läßt. Der persönliche Gott der
Offenbarung ist der Gott der Liebe, also nicht ein Gott, der wartet, bis man
ihn fände, gleichsam als statische oder dynamische Größe oder als
wesenden Grund der Dinge oder als Baumeister der Welt. Zu erkennen

ist Gott nur, wann und wie er sich erschließt in der freien persönlichen

Offenbarung seines Wesens als Liebe. Man erkennt Gott nur,
sofern man selbst zuvor von ihm erkannt ist. Nur wer im Glaubensgehorsam

antwortet auf den Anruf der Offenbarung (— der selbst

nur in der Glaubensgnade zu vernehmen ist —), hat Gott gefunden
und tritt damit in das rechte Verhältnis zu Gott. In der Gottbezogen-
heit gründet aber alles wahre Sein des Menschen. In der Sünde getrennt
von Gott, kann der Mensch sein wahres Selbst nicht haben und nicht
finden. Es muß ihm in der Vergebung und Rechtfertigung, also im
Gnadenwege, geschenkt werden. Glaube an die Offenbarung und
Versöhnung in Christus ist der einzig mögliche Weg zum wahren Begreifen
des Menschen. Kein Erfahrungswissen und kein spekulatives Begreifen
diesseits vom Glauben kann dem Menschen seine zwiespältige Natur,
seine Weltangst und Verlorenheit, seine tief innerste Einsamkeit und

vom selben Verfasser die Abhandlung in «Zwischen den Zeiten» 10 (1932),
S. 505 ff., über « Die Frage nach dem 'Anknüpfungspunkt' als Problem der
Theologie ». Wesentlich die gleiche Auffassung, nur polemisch schärfer gefaßt,
in der Rechtfertigungsschrift desselben Verfassers « Natur und Gnade. Zum
Gespräch mit Karl Barth », Tübingen 1 1934, 2 1935-

1 Dietr. Bonhoeffer, Akt und Sein. Transzendentalphilosophie und Ontologie

in der systematischen Theologie (Beiträge zur Förderung christlicher Theologie

XXXIV 2), Gütersloh 1931, S. 147 bzw. 331.



Theologische Anthropologie als Unterscheidungslehre 67

sein Sündenbewußtsein verständlich machen. Der Zwiespalt der
Selbsterfahrung und die Ohnmacht des spekulativen Begreifens wird durch
den Glauben nicht aufgehoben, aber als gestörte ursprüngliche
Gottbeziehung, als Bruch und Zerfall der urständig einheitstiftenden Liebe

vor das offenbarungsgläubige Bewußtsein gebracht.
Also bei Barth Leugnung einer echten religiösen Naturanlage

im Menschen, Leugnung einer allgemein zugänglichen Naturoffenbarung,
Leugnung irgendeines positiven Anknüpfungspunktes für das

Evangelium. Bei Brunner hingegen wird eine echte religiöse Naturanlage
anerkannt, an die sich eine natürliche Offenbarung wendet und die
formale Voraussetzung der Ansprechbarkeit und Verantwortlichkeit
für die Heilsoffenbarung schafft. Nur kann es nicht zu einer zulänglichen

Verwirklichung natürlicher Religion in einem gleichsam für
sich geschlossenen Kreis natürlicher Ordnung kommen. Somit erst
recht nicht zu einem Vernunftsystem natürlicher Theologie. Wenn
der Thomismus ein solches natürliches System der Gottesehre und
Religion aufstelle, so richte er aus formalabstrakten Konstruktionen
ein scheinwirkliches Gebilde von selbständiger Natur auf, das in seiner

angemaßten Selbstherrlichkeit widerchristlich wäre oder wenigstens
dem Semipelagianismus und Synergismus Tür und Tor öffne 1.

Nun war es sehr aufschlußreich, zu sehen, wie unlängst Friedrich
Karl Schumann in einer theologiegeschichtlichen Untersuchung unter
dem Titel « Imago Dei »2 von einem bislang überhaupt noch nicht
« zur Ruhe gebrachten » theologischen Anliegen gesprochen hat. Er
meint das dogmatische Lehrstück von der « imago Dei in homine », das

eine merkwürdige Unsicherheit der Behandlung schon bei den Kirchenvätern

zu erkennen gebe. In der griechischen Theologie des Ostens

wäre die Gleichung «Gottebenbildlichkeit Vernunftnatur », in der
lateinischen Theologie des Westens die Gleichung «Gottebenbildlichkeit
=s ursprünglicher Vollkommenheitsstand » vertreten worden. Die
mittelalterliche Theologie hätte mit ihrer Unterscheidung : imago
Vernunftnatur, similitudo Urstandsvollkommenheit — die Unsicherheit

der Verhältnisbestimmung nicht behoben, sondern nur verdeckt.

1 Vgl. Joh. Wendland, Die Lehre vom Ebenbilde Gottes und von der
religiösen Anlage in der neueren Theologie. Zeitschrift für Theologie und Kirche.
Neue Folge 17 (1936), namentlich S. 74 ff.

2 In der Gustav-Krüger-Festschrift « Imago Dei. Beiträge zur theologischen
Anthropologie » (im Auftrag der Theol. Fakultät Gießen, hrg. von Heinrich
Bornkamm), Gießen 1932, S. 167 ff.



68 Theologische Anthropologie als Unterscheidungslehre

Eine Lösung habe aber auch der Durchbruch der altprotestantischen
Theologie nicht gebracht. « Derjenige Theolog des Altprotestantismus,
der es am entschiedensten unternahm, der Unsicherheit der Lehre

von der imago Dei ein Ende zu bereiten und das Verhältnis von
imago Dei und iustitia originalis im Sinne eines Ineinanderfallens
beider zu vereinigen, Johann Gerhard1, hat selbst nicht vermocht,
diesen Versuch konsequent durchzuführen, und die späteren
altprotestantischen Dogmatiker, insbesondere Baier 2 und Hollaz 3 sehen sich

— doch wohl unter dem Druck einer inneren Nötigung — veranlaßt,
die Lehre von der imago Dei in der von Gerhard abgelehnten Richtung
(imago Dei generaliter dicta) auszubauen, obwohl sie dadurch in die
Nähe der von dem ganzen Altprotestantismus abgelehnten katholischen

Interpretation der imago gedrängt werden »4.

Schumann fragt sich, was denn wohl das Störungsmoment
gewesen sein möge, das die theologische Gleichsetzung von iustitia
originalis und imago Dei — das Postulat der reformatorischen
Rechtfertigungslehre — immer wieder zu sprengen trachtete durch den
Gedanken von einem dennoch verbliebenen Restbestand der ursprünglichen

imago Dei. Schon in der altreformatorischen Theologie sei

ein ungeklärter Punkt geblieben : woher stammt die Gotteserkenntnis
in der Urstandsgerechtigkeit Die Vermittlung durch das

menschgewordene Wort blieb ausgeschlossen. Die rein natürliche und durch
zusätzliches inneres Licht vermittelte Gotteserkenntnis im Sinn der
mittelalterlichen Theologen wurde abgelehnt. Wo also die Lösung
Man staunt hier, zu hören, daß « die ganze Urstandsgerechtigkeit auf
reformatorischem Boden von einem andern Blickpunkt aus hätte
konstruiert werden müssen» (S. 171 Anm.). Von dieser Fehlkonstruktion
her bedrängt, hätte Gerhard sich zu dem Satz abdrängen lassen :

« ne cogeretur homo extra se et e longinquo Dei cognitionem quaerere,
posuit Deus intra ipsummet hominem suam imaginem, quam homo

1 Der führende protestantische Theologe zu Jena in der ersten Hälfte des

XVII. Jahrhunderts. « Theologisch erscheint G. vor allem durch seine berühmten
loci thologiei (9 Bde. 1610-1622) als der Höhepunkt der lutherischen Orthodoxie,
der er damit das umfassendste dogmatische System geschenkt hat ». RGG II 2

(1928) 1041.
2 Stark von Musaens beeinflußt ; « betont den philosophischen Unterbau

der Dogmatik und entwickelt eine ausführlichere natürliche Theologie ». RGG
II» (1928) 738.

3 Schüler Quenstedts ; «letzter Dogmatiker nach der analyt. Methode».
RGG II 2 (1928) 1996.

4 F. K. Schumann, a. a. O., S. 169.



Theologische Anthropologie als Unterscheidungslehre 69

intuens cognosceret, qualis sit Deus », und wäre dabei nicht inne

geworden, « daß er mit seinem Satz schon ganz auf der Linie einer

Theologie des innern Lichtes sich bewegte » (ebenda, a. a. O.). Also
auf der einen Seite : ausdrückliche Verneinung der katholischen These

von einer natürlichen imago Dei, die vom Erbsündenfall wesentlich
unversehrt erhalten geblieben wäre ; Gleichsetzung von iustitia origi-
nalis mit imago Dei ; Behauptung eines restlosen Verlustes der iustitia
originalis durch die Erbsünde. Auf der andern Seite hinwiederum :

Bejahung eines auch im gefallenen, sündigen Menschen noch erhaltenen
Überrestes von Gottebenbildlichkeit.

Es gelte — meint Schumann — angesichts solcher widersprüchlichen

Unausgeglichenheit geradezu eine Grundlagenrevision der

altprotestantischen Lehre vom Urständ und Fall des Menschen. Es

komme darauf an, den Gedanken der imago Dei anders zu fassen und
in die Architektonik der dogmatischen Lehre vom Menschen anders

einzubauen. Die katholische Auffassung komme nach wie vor nicht
in Frage. Was Schumann bestimmt, den Protest aufrecht zu erhalten,
sind die zwei herkömmlichen « Ärgernisse » an der katholischen Lehre :

das angeblich gradlinige Stetigkeitsverhältnis von Menschsein und
Gottsein, als Vergötzung des Menschen oder Vermenschung Gottes ;

anderseits die angeblich semipelagianische Abschwächung der
Erbsündenlehre. Die altprotestantische Auffassung habe die Lehre von
der Urstandsgerechtigkeit, ihrer « imago Dei », nur insofern in Betracht
gestellt, als die zentrale Lehre von der restitutio iustitiae (imaginis
Dei) durch Christus ein Wiederbringen des Verlorenen war. Damit
hätte also am Anfang des dogmatischen, soteriologischen Systems eine

Lehre vom Urständ des Menschen in seiner nichtsündigen Existenz
stehen müssen. Nun ist aber kein Stetigkeitsübergang von unserer
sündigen Existenz zur unsündigen Existenz, also auch keine wahre
Erkenntnis und Beschreibung des Urstandes möglich. Nur
offenbarungsweise kann ich nach der genuinen protestantischen Lehre
wissen um Sünde und Gesetz, um Gerechtigkeit und Stand der Un-
sündigkeit ; also nur von Christus her. Dann aber gibt es die imago
Dei gar nicht als Theologumenon eines Zustandes der Urgerechtigkeit,
also auch nicht das Prolegomenon über den Menschen vor dem Fall
für einen nachgeschickten Traktat vom Menschen unter dem Fall
und der Erlösung.

Es hört aber in Wirklichkeit der Mensch unter der Offenbarung
und der Christusverkündigung, daß er sündig ist und unsündig zu sein



70 Theologische Anthropologie als Unterscheidungslehre

berufen ist. Zur Buße aufgerufen, erfährt er, was Sünde ist an ihm
selbst, ohne damit allerdings (nach dieser protestantischen Auffassung)
etwas zu erfahren über das Wesen Sünde, über das Wesen der Gerechtigkeit,

noch auch über das Wesen Mensch, an dem Sünde bzw.
Gerechtigkeit beurteilt wird. Weiß sich einmal der offenbarungsgläubige
Mensch stehend in sündiger Existenz, dann muß er auch irgendwie
durch diese Offenbarung miterfahren (wenn auch noch so unanschaulich),
daß es eine von Gott her mögliche Weise des Vollzugs menschlicher
Existenz gibt, die im Wesen Mensch als Gottesgeschöpfs beschlossen,

wenn auch dem Menschen von sich aus in seiner gefallenen Existenz
verschlossen ist. Zur theologischen Lehre von der Sünde gehört also
eine Lehre vom Menschen, in dessen Wesen ein möglicher Existenzvollzug

auf Gott hin (allerdings auch nur von Gott her) beschlossen

liegt, und gerade damit wäre das Störungsmoment aufgedeckt, das

die altreformatorische Gleichsetzung von imago Dei und iustitia origi-
nalis immer wieder zu sprengen verleitete. Diese reine Daseinsform,
diese eigentliche Bestimmung des Menschen ist von Gott her die
zutiefst mensch-wesentliche, aber im jetzigen Existenzvollzug des

gefallenen Menschen die stets verdeckte, unanschauliche, nur im Sündig-
keitsbewußtsein der Buße unter der Offenbarungsgnade in Christus

zugängliche.
Es ist kontroverstheologisch höchst bemerkenswert, daß auch

diese abgeschwächte Form einer theologischen Naturwesensbestimmung
des Menschen (— existenziell angelegt zu sein auf die doppelte
Vollzugsmöglichkeit : eines reinen, unsündigen Menschseins mit Gott und

von Gott her auf Gott hin, oder aber eines sündig-verfallenen Menschsein

als Wider-Gott-Sein —) von einer streng protestantischen Theologie
des Wortes abgelehnt wird. Man fürchtet, daß hier doch wieder Gott
und Mensch, göttliche Möglichkeit und menschliche Unmöglichkeit,
Gerechtigkeit und Sünde, Leben und Tod, vermengt und von einer
selbstzuversichtlichen « Theologie der Ehren » in eine vermeintlich
gemeinsame denkerische Ebene projiziert werden. Dagegen erhebt

man fragend und warnend den Einwand : « Darf die Theologie oberhalb

von 'Wider-Gott-Sein' und 'Mit-Gott-Sein', also oberhalb von
Sünde und Gnade, noch allgemeine Begriffe finden Steht dort nicht
allein Gott selbst » 1.

1 Edm. Schlink, Der Mensch in der Verkündigung der Kirche, München 1936.
S. 187 Anm.



Theologische Anthropologie als Unterscheidungslehre

In der nicht mehr beigelegten Auseinandersetzung zwischen Barth
auf der einen Seite und Gogarten, Brunner und Bultmann auf der
andern Seite, ging es vor allem um die Frage : Gibt es eine dem Akt
der Offenbarung als ruhende Größe vorausliegende natürliche Ordnung
zu Gott hin, die ein Vorverständnis ermöglicht in Hinsicht auf das

Verständnis des Offenbarungswortes, in der also ein verantwortliches
Subjekt steht, das auf Grund seiner formalen Eigenschaften an
Vernunft, Gewissen, religiöser Anlage noch irgendwie über Gottbildlichkeit

oder wenigstens Gottfähigkeit verfügt Würde dann auch
infolge des Verlustes durch die Erbsünde der entscheidende Inhalt, das

belebende Pneuma in dieser formalen auf Gott ausgerichteten
Personstruktur fehlen, ginge also dem Menschen ein wirksames Streben, ja
auch nur ein wirkliches Können auf Gott hin ab, seitdem der Mensch

die Lebensgemeinschaft mit Gott verloren hat, so bliebe doch immer
noch jene formale Anlage und wesentliche Gottfähigkeit im Menschen,
das unzerstörte köstliche Erbe, an das der Gnadenanruf der
Offenbarung anknüpfen kann und tatsächlich immer anknüpft. Wenn Barth
dann die « formalis imago » für seinen Geschmack als « die uninteressanteste

Sache von der Welt » ansähe, objektiv gesprochen, bliebe es

immer noch die vornehmste Aufgabe der Philosophie und Menschenkunde,

jene Wesensstruktur und Angelegtheit des Menschen auf Gott
näher zu bestimmen, abzugrenzen und zu durchforschen. Nebst der

philosophischen wäre dann auch eine theologische Anthropologie auf
den Plan gerufen, die das leisten müßte, was heute bei aller Dogmatik
über das Verhältnis von religiös-sittlichem Bewußtsein und Glaubensgehorsam

oder -ungehorsam, bei aller Exegese von Act. 17 oder

Rom. 1 und 2, nicht zuletzt auch bei den schweren pastoraltheologischen
Problemen der Glaubensverkündigung vermißt werde. Man erinnert
sich, wie schneidend scharf das Nein war, das Karl Barth sprach mit
dem vorwurfsvollen Hinweis auf die Nähe römischer Theologie mit
ihrem Prinzip der « analogia entis », dieser « Erfindung des Antichrists »

Man erinnert sich aber auch an die gelassene Antwort der Gegenseite

mit ihrem Fingerzeig : « Auch Barths Dogmatik ruht
selbstverständlich, wie jede andere, auf dem Analogiegedanken ; nur daß er
dies nicht anerkennt » h

Es mehren sich die Stimmen, die entschieden Karl Barth die

größere Treue und Folgerichtigkeit zur ieformatorischen Tradition

1 Siehe E. Brunner, Natur und Gnade, Tübingen 1934, S. 39.



72 Theologische Anthropologie als Unterscheidungslehre

zusprechen. Es beruhigte offenbar nicht, daß Brunner gegen die
Nachbarschaft römischer Theologie Gräben aufwarf, indem er die Rede

von einem Rest an Gottebenbild im Menschen vermied und von einer

wirklichen Naturordnung und einem Vernunftsystem von
religiössittlichen Wahrheiten nichts wissen wollte. Gegen die von ihm als

zulässig erklärte Unterscheidung an Gottebenbildlichkeit — einer

imago formalis, die auch im Sünder noch erhalten sei, und einer imago
materialis, die in der Erbsünde verloren gegangen sei — machte man
geltend : diese Unterscheidung (wofern sie überhaupt gedanklich
durchführbar sei) bedeute entweder einen Rückfall in die vorreformatorische
katholische Unterscheidung, oder aber sie rede von einem Vorzug der

Persönlichkeit im Menschen, der nur einen relativ endlichen Vorrang
gegenüber untermenschlichen Kreaturen besage, nicht aber einen

Vorzug darstelle, wenn der absolute Maßstab Gottes zur Anwendung
komme. « Denn wenn in der Überlegenheit des Menschen gegenüber
den übrigen Geschöpfen seine Gottesebenbildlichkeit bestehen soll,
so wird damit das Göttliche in die Stufenfolge des Geschöpflichen
eingereiht »1. Der Vorrang vor aller untermenschlichen Kreatur, die

Herrschaftsstellung des Menschen sei in ihrem Bestand und Verlust

an sich unabhängig von einem besondern Verhältnis des Menschen zu
Gott in Gnaden oder Ungnaden. An sich eine Folge der natürlichen
Ausstattung, kann sie bei Verlust der Gottesgemeinschaft erhalten
bleiben, kann aber auch im rein physischen Leiden und Tod verloren
gehen und dennoch die Gottesverbundenheit des Menschen als Bild
Gottes erhalten sein lassen. Der ungeheure Vorrang des Menschen,
Vernunftwesen und verantwortliches Subjekt zu sein, mag philosophisch

noch so imponierend erscheinen, zu theologischen Aussagen

berechtigt er nicht und fällt schlechthin unter das Gericht, sobald
der Gegensatz von Gott und Mensch zum Maßstab wird.

Ganz in der gleichen Linie liegt die Stellungnahme des neuen
Werkes von Edmund Schlink : Der Mensch in der Verkündigung der

Kirche (München, Verlag Chr. Kaiser, 1936). Aus der pastoreilen Not
der letzten Jahre herausgeboren, auch wieder durchaus auf die kon-

1 C. Stange, Natürliche Theologie. Zur Krisis der dialektischen Theologie.
Zeitschr. f. syst. Theol. 12 (1934-35), S. 373. Im Grunde kommt auch Friedr.
Traub, trotz anfänglicher Stellungnahme für Brunner, auf dieselben kritischen
Bedenken gegen die Abscheidung einer angeblich rein formalen Gottbildlichkeit,
die dem gefallenen Menschen verblieben wäre (Zur Frage der natürlichen Theologie.

Zeitschr. f. syst. Theol. 13 [1936] 34 ff., bes. 46 ff.).



Theologische Anthropologie als Unterscheidungslehre 73

krete Situation des Verkünders und Hörers des Evangeliums
abgestellt, will es doch eine durchaus strenge dogmatische Untersuchung
sein. Denn letztlich hange die konkrete Entscheidimg und richtige
Haltung in der Verkündigung des Wortes in heutiger Zeit an den

recht verstandenen Aussagen des zu verkündenden Wortes über den
Menschen selber. Die heute von so vielen geforderte und sehnlich
erwartete Theologische Anthropologie wolle er nicht geben. Eine
abgeschlossene und vollständige monographische Lehre vom Menschen

erscheint ihm theologisch jedenfalls nicht dringlich, weil — wie gleich
gesagt sein soll — theologisch weithin auch nicht einmal legitim.
Entscheidend ist es, den Menschen nach den Aussagen der Heiligen Schrift
zu nehmen und zu verstehen. « Die theologische Bedeutung der
außertheologischen Anthropologie ist allein zu bestimmen als der Ort, den

die Heilige Schrift der natürlichen Erkenntnis des Menschen zuweist »

(S. 19). Jedem Versuch einer wirklich theologischen Anthropologie
wird eine scharfe Grenze nach unten gezogen, indem von vornherein

jede Miteinbeziehung von noch so pi ofan-wertvollen Erkenntnissen
natürlicher Anthropologie abgewehrt wird.

Ohne Offenbarung kann der Mensch sich nicht in der Wahrheit
seiner Geschöpflichkeit und Verderbtheit erkennen. Es fehlt ihm
dafür an der wirklichen Gotteserkenntnis als der unumgänglichen
Voraussetzung für ein wahres Selbsterkennen ; es fehlt ihm der wahre

Begriff der Sünde und des Gesetzes, ohne den es zu einer wahren

Erfassung seiner sündigen Existenz nicht kommen kann. Der Mensch

erkennt sich sowenig — wie er doch müßte (auch da schon in Wahrheit

tot vor Gott, wo er vor den Menschen noch lebt) — daß er

sogar dem bevorstehenden natürlichen Tod seinen eigentlichen Ernst
vor Gott nimmt, und gerade da nimmt, wo er im scheinbaren
Todernst der Rede vom « Sein zum Tode » recht eigentlich den wahren
Tod verfehlt, weil er die Wahrheit vom sündigen Sein des « Menschen

im Tod » verfehlt. « Die Aussagen theologischer Anthropologie sind
sämtlich allein auf Grund der Offenbarung Gottes, d. h. aber, auf
Grund der Offenbarung Gottes in Jesu Christo, seinem Wort, möglich » L

Ja, noch mehr. Die außertheologische, vorphilosophische oder auch

philosophische Anthropologie, kann es immer nur zu mehr oder
minder im Leben brauchbaren Teilerkenntnissen bringen. Ihr
Bemühen, wirklich den Menschen in seinem Wesen zu erfassen, wird

1 Edm. Schlink, a. a. O., S. 198.



74 Theologische Anthropologie als Unterscheidungslehre

immer scheitern müssen, weil mit außeroffenbarungsmäßigen Mitteln
weder der wahre Ursprung, noch das wahre Wesen, noch die wahre
Bestimmung des Menschen zu erkennen sind. « Darum kann die

philosophische Anthropologie nicht als Lehre vom Menschen
anerkannt werden, sondern nur als das Unternehmen ständig vorstoßender
Versuche, zu einer solchen Erkenntnis und Lehre zu kommen »I.

Es bleibt für eine kontroverstheologische Studie ungemein wertvoll,

daß Edmund Schlink in seinem neuen Werk das zentrale Stück
einer biblischen Lehre vom Menschen von einem Standpunkt
protestantischer Theologie her entworfen hat, der heute wohl weithin als

legitimste Möglichkeit reformatorischer Tradition anerkannt wird.
Wie gesagt, ist der Verfasser von der Absicht eines Systems
theologischer Anthropologie weit entfernt. Selbst von der biblischen
Anthropologie kommen wesentliche Stücke bewußt nicht zur Sprache.
Was in der Schrift an Aussagen über den psychophysischen Aufbau
enthalten ist, kommt hier nicht in einer biblischen Psychologie noch
einmal zur Behandlung. Daß auch « die Lehre von den Ordnungen »

außer Betracht geblieben ist, empfindet man mißlicher. Nicht mehr
bloß opportune Selbstbeschränkung war es, sondern geschah schon

aus grundsätzlichem Bedacht des protestantischen Dogmatikers, wenn
er nur vom gefallenen Menschen ausdrücklich handeln, den Urständ
und Fall nur voraussetzungsweise mitbehandeln wollte. Es war auch

vom protestantischen Standpunkt aus durchaus folgerichtig, wenn
er keine Sonderlehre über den bekehrten Christgläubigen, über den

wiedergeborenen Gerechten zur allgemeinen Lehre vom Menschen der
Sünde und des Todes beifügte. Denn wenn nach protestantischer
Auffassung schon die biblischen Aussagen über die Geschöpflichkeit
des Menschen nicht im Sinne zuständlicher Natureigenschaften, sondern

nur als stets im Glauben neu zu erfahrende Schöpfungstat Gottes

gemeint sind, so erst recht die Rechtfertigung und Wiedergeburt in
der Neuschöpfung durch Christus. Das reformatorische « simul » von
Geschöpf und Sünder, von lebendig und tot, aber auch des sündig
und gerecht, des sterbend und ewig lebend, ist ja nur ein anderer

Ausdruck dafür, daß der Mensch aus sich selbst jeweils nur sündig
und verderbt, tot und gerichtet ist, während sein Leben aus der

Neuschöpfung in Christus nicht sein Leben ist, das er innerlich hat,
sondern in Christus hat, von dem er vor dem Gericht nicht weiß, ob

1 a. a. O., S. 175.



Theologische Anthropologie als Unterscheidungslehre 75

er zu ihm gehört. Die theologischen Aussagen über den Menschen
schlechthin unter der Sünde treffen also alle Menschen und bleiben
in Kraft bis zum Gericht. Nur einer bleibt ausgenommen von dieser
universalen theologischen Anthropologie : jener einzige Mensch, der
ohne Sünde ist und das Leben ohne Tod in sich hat. Er begründet
das neue Menschsein, das aber für jeden anthropologischen Versuch
transzendent bleibt, wie auch das Wesen dieses neuen Adam in
strenger Transzendenz verharrt. Er ist die unbedingte Grenze aller
theologischen Anthropologie nach oben hin.

Das sind die angeführten objektiven Grenzen, das sind auch die
ausdrücklichen Einschränkungen der von Schlink entworfenen
biblischen Lehre vom Menschen. Dafür aber ist dieses mittlere Hauptstück

seines Werkes um so prägnanter in seiner strengen Thesenfolge

und durchsichtigen Gesamtkomposition. Sie ist geradezu ein
wertvolles Paradigma, dem heute kaum ein Gleiches zur Seite gestellt
werden kann. Es verlohnt sich in der Tat, hier einmal die Leitsätze

aus ihrer textlichen Zerstreuung herauszuheben und im Wortlaut
des Verfassers und im beigefügten Gitter seiner Gesamtdisposition
einmal übersichtlich zusammenzustellen. Nach dem, was oben
ausgeführt worden ist, sind die Sätze so weit verständlich, als es in
diesem kleinen kontroverstheologischen Beitrag erwartet werden kann.

Im übrigen muß auf die Ausführungen des Verfassers selbst verwiesen

werden.



76 Theologische Anthropologie als Unterscheidungslehre

A. Der Mensch als Geschöpf und Sünder.
Satz 1 : Jeder Mensch ist jederzeit ganz und gar Gottes Geschöpf.
Satz 2 : Jeder Mensch ist in seiner ganzen Natur verderbt.
Satz 3 : Der ganze Mensch ist Geschöpf und völlig verderbt zugleich.
Satz 4 : (abschließender Hinweis) : Die sichtbare Scheidung der Ge-

schöpflichkeit von der Verderbtheit wird geschehen in der
Auferstehung.

B. Die versklavte Freiheit der Entscheidung.
I. Die Unfähigkeit, Gott zu erkennen und Gott zu gehorchen.

Satz 5 : Der Mensch hat nicht die Fähigkeit, Gott zu erkennen.
Satz 6 : Der Mensch hat nicht die Fähigkeit, Gott zu gehorchen.

II. Die natürliche « Gottes » - Erkenntnis.
Satz 7 : Dem Menschen ist Gott, abgesehen von seiner Offenbarung

im Wort, erkennbar.
Satz 8 : Erkennbar ist Gottes « ewige Kraft und Göttlichkeit » (Rom. 1, 20).
Satz 9 : Indem der Mensch nicht den unsichtbaren Gott ehrt, sondern

sich « Gottes » stets und notwendig durch Namen, Bild und
Kultus bemächtigt, wird er unentschuldbar.

Satz 10 : Der Mensch weiß, daß Gott ist, aber nicht, wer Gott ist. Die
natürliche Gotteserkenntnis ist somit in praxi stets Nicht-
kenntnis Gottes.

III. Die natürliche « Gesetzes » - Erkenntnis.
Satz 11 : Werke des göttlichen Gesetzes geschehen auch abgesehen von

der Offenbarung Gottes im Wort.
Satz 12 : Gottes Gesetz ist dem Menschen in etwa erkennbar.
Satz 13 : Indem der Mensch nicht den fordernden Gott erkennt und

stets und notwendig die eigene Gerechtigkeit aufrichtet, wird
er unentschuldbar.

Satz 14 : Der Mensch erkennt einiges von dem, was Gott von ihm
fordert, aber nicht den, der fordert. Die natürliche
Gesetzeserkenntnis ist somit in praxi stets Nichtkenntnis des göttlichen
Gesetzes, und die natürlichen Gesetzeswerke sind zugleich Sünde.

IV. Die natürliche « Selbst » - Erkenntnis.
Satz 15 : Der Mensch erkennt sich ohne Gottes Offenbarung im Wort

weder als Geschöpf noch als Sünder.
Satz 16 : Philosophische Anthropologie gelangt nicht zur Erkenntnis

des Menschen, sondern nur zur Feststellung einzelner
Sachverhalte am Menschen.

C. Der Mensch als Lebender und Toter.
I. Die verlorene Gottebenbildlichkeit.

Satz 17 : Der Mensch ist lebendig und tot zugleich.
Satz 18 : Im Tod ist weder des Menschen Geschöpflichkeit noch seine

Sündhaftigkeit aufgehoben.
Satz 19 : Der Mensch hat die Gottebenbildlichkeit verloren.
Satz 20 (abschließender Hinweis) : Der Mensch muß zum Leben und

zum Bilde Gottes wiedergeboren und erneuert werden, welches
vollends geschehen wird in der Auferstehung.

II. Die Grenzen theologischer Anthropologie.
Satz 21 : Die erste Grenze theologischer Anthropologie müssen die Aus¬

sagen der Schrift über den Menschen sein.
Satz 22 : Im Hinblick auf seine Rechtfertigung und Wiedergeburt kann

der Mensch nicht Gegenstand theologischer Anthropologie sein.
Satz 23 : Als zweite Grenze theologischer Anthropologie muß der Gott¬

mensch Jesus Christus, der zweite Adam, anerkannt werden.
Satz 24 : Andere anthropologische Lehraussagen werden sich erst er¬

geben mit der Auferstehung.



Theologische Anthropologie als Unterscheidungslehre 77

Was Schlink darbietet, ist der Typ einer Anthropologie, wie sie

die Theologie des reinen Wortes allein duldet. Sie kommt der
Auffassung Karl Barths wohl am nächsten, wenn sie diese Nähe und
programmatische Stellung auch nicht herauskehrt. Mit Barth stimmt
sie jedenfalls in den entscheidenden Grundfragen überein : Es gibt
keine übergreifende Anthropologie im Sinne einer Summa de homine

aus theologischer und außertheologischer Anthropologie. Es gibt
keinen der Theologie übergeordneten oder auch nur vorgeordneten
Problemzusammenhang. Es gibt kein Medium der Gemeinsamkeit,
es gibt keine gemeinsame Diskussionsbasis für philosophische und
theologische Anthropologie, keine dem Glauben eindeutig zugeordnete
Vernunfterkenntnis, keine den Glauben legitimierende Philosophie.
Es gibt keine aus dem Glauben und der Glaubenswissenschaft
bereicherte Anthropologie.

Einig im Nein zur katholischen Auffassung des Verhältnisses von
Vernunft und Glaube, Philosophie und Theologie, allgemein
metaphysischer Anthropologie und theologischer Anthropologie, entzweien
sich bis heute immer noch untereinander die Richtungen innerhalb
der protestantischen Theologie, und zwar gerade am kritischen Punkt
des locus theologicus de homine. Denn von der protestantischen
Theologie gilt wirklich das Wort von Emil Brunner : « Die Lehre von
der imago Dei bestimmt das Schicksal jeder Theologie »1.

1 Siehe «Zwischen den Zeiten » 7 (1929), 264.


	Theologische Anthropologie als Unterscheidungslehre

