Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 15 (1937)

Artikel: Theologische Anthropologie als Unterscheidungslehre
Autor: Ternus, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762764

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762764
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Theologische
Anthropologie als Unterscheidungslehre.
Von P. Jos. TERNUS, S. J. Valkenburg.

Die Frage nach dem theologischen Charakter der Anthropologie
ist in den letzten Jahren Gegenstand einer lebhaften Auseinander-
setzung im Kreis der protestantischen Theologen geworden. Ihre
schiarfste Zuspitzung hat sie seltsamer Weise im engern Kreis der
sog. dialektischen Theologie selber gefunden. Sie ist es recht eigent-
lich gewesen, die unter dem Stichwort « Ankniipfungspunkt zwischen
offenbarendem Gott und gliubigem Menschen» den Bruch in der
dialektischen Theologengeneration herbeigefiihrt hat. IKarl Barth auf
der einen Seite erklirt sich theologisch vollig uninteressiert an einer
natiirlichen Anthropologie und philosophischen Naturtheologie. Ein
wahres rechtschaffenes Gotterkennen und Selbstverstehen des Menschen
gibt es fiir ihn einzig und allein unter dem « An-spruch » Gottes, dessen
freies ErschlieBen und AufschlieBen im Akt der Offenbarung, mit
und in dem gesprochenen Wort, erst das Héren und Glauben ermag-
licht und gibt . Demgegeniiber weisen Emil Brunner, Friedrich Go-
garten u. a. darauf hin, daB doch auch fiir den Begegnungsakt von
Offenbarung und Glaubensgehorsam immer noch die Frage nach dem
Menschen, der unter das Offenbarungswort gerufen wird, gestellt und
grundsitzlich geklirt sein will. Es wiirde ja sonst die Theologie immerzu
mit einem unbereinigten Begriffsfeld « Mensch » arbeiten und sich
selber die Moglichkeit eigenen Selbstverstehens vorenthalten 2.

Von einer natiirlichen Theologie und Anthropologie kann aber
auch nach den Vertretern dieser gemiBigten Richtung innerhalb der

1 Vgl. K. Barth, Dogmatik I 1 (Miinchen 1932) § 6: Die Erkennbarkeit
des Wortes Gottes. Abs. 2 : Das Wort Gottes und die Erfahrung; Abs. 3: Das
Wort Gottes und der Glaube. Dasselbe noch einmal in biindig-letzter Form in
dem Aufsatz : Das erste Gebot als theologisches Axiom (Zwischen den Zeiten 11
[1933] 308 ff.) und in dem Heft : Nein! Antwort an Emil Brunner (Theologische
Existenz heute, 1934).

? Vgl. E. Brunner, Gott und Mensch, Tiibingen 1930. Darin namentlich
die erste der vier Untersuchungen (iiber die Gotteridee der Philosophen und den
Schopfergott des Glaubens) und die letzte (iiber Biblische Psychologie). Ferner

Diyvus Thomas. 5



66 Theologische Anthropologie als Unterscheidungslehre

neuprotestantisch-dialektischen Richtung nicht die Rede sein. Schon
gar nicht im Sinne eines geschlossenen Vernunftsystems. Aber auch
nicht einmal im Sinne eines wahren Gotterkennens und rein natiir-
lichen Selbstverstehens des endlichen, geschépflichen Seins des Menschen.
« Geschopf-sein heilit : Dasein durch und fiir Gott im Glauben, d. h.
im Betroffensein von der Offenbarung » . Wer Gott aus der Natur zu
erkennen wihnt, vergit, daB Gottes Verhiltnis zur Welt — geschweige
denn sein Wesen an sich — in Kategorien des endlichen Denkens gar
nicht zu erfassen ist. Wer aber glaubt, ihn als das Absolute in und
iiber der Geschichte begreifen zu sollen, miBversteht Geschichte in
ihrer wesentlichen Einmaligkeit, die in zeitindifferenten Formen all-
gemeingiiltiger Ideen gar nicht zu begreifen ist. Die Geschichte offen-
bart zwar Gott, aber immer nur im Wunder der Offenbarung und zwar
einer Offenbarung im strengen Sinne, die sich nur im Glauben er-
schlieBt und entgegennehmen lifBt. Der persénliche Gott der Offen-
barung ist der Gott der Liebe, also nicht ein Gott, der wartet, bis man
ihn finde, gleichsam als statische oder dynamische GréBe oder als
wesenden Grund der Dinge oder als Baumeister der Welt. Zu erkennen
ist Gott nur, wann und wie er sich erschlieBt in der freien persén-
lichen Offenbarung seines Wesens als Liebe. Man erkennt Gott nur,
sofern man selbst zuvor von ihm erkannt ist. Nur wer im Glaubens-
gehorsam antwortet auf den Anruf der Offenbarung (— der selbst
nur in der Glaubensgnade zu vernehmen ist —), hat Gott gefunden
und tritt damit in das rechte Verhiltnis zu Gott. In der Gottbezogen-
heit griindet aber alles wahre Sein des Menschen. In der Siinde getrennt
von Gott, kann der Mensch sein wahres Selbst nicht haben und nicht
finden. Es muB ihm in der Vergebung und Rechtfertigung, also im
Gnadenwege, geschenkt werden. Glaube an die Offenbarung und Ver-
sohnung in Christus ist der einzig mogliche Weg zum wahren Begreifen
des Menschen. Kein Erfahrungswissen und kein spekulatives Begreifen
diesseits vom Glauben kann dem Menschen seine zwiespiltige Natur,
seine Weltangst und Verlorenheit, seine tief innerste Einsamkeit und

vom selben Verfasser die Abhandlung in « Zwischen den Zeiten» 10 (1932),
S. 505 ff., iiber « Die Frage nach dem ‘Ankniipfungspunkt’ als Problem der
Theologie ». Wesentlich die gleiche Auffassung, nur polemisch schirfer gefaBt,
in der Rechtfertigungsschrift desselben Verfassers « Natur und Gnade. Zum
Gesprich mit Karl Barth», Tiibingen ! 1934, ? 1935.

1 Dietr. Bonhoeffer, Akt und Sein. Transzendentalphilosophie und Onto-
logie in der systematischen Theologie (Beitrige zur Forderung christlicher Theo-
logie XXXIV 2), Giitersloh 1931, S. 147 bzw. 33I.



Theologische Anthropologie als Unterscheidungslehre 67

sein SiindenbewuBtsein verstindlich machen. Der Zwiespalt der Selbst-
erfahrung und die Ohnmacht des spekulativen Begreifens wird durch
den Glauben nicht aufgehoben, aber als gestdrte urspriingliche Gott-
beziehung, als Bruch und Zerfall der urstidndig einheitstiftenden Liebe
vor das offenbarungsgliubige BewuBtsein gebracht.

Also bei Barth Leugnung einer echten religiosen Naturanlage
im Menschen, Leugnung einer allgemein zugéinglichen Naturoffenbarung,
Leugnung irgendeines positiven Ankniipfungspunktes fiir das Evan-
gelium. Bei Brunner hingegen wird eine echte religiose Naturanlage
anerkannt, an die sich eine natiirliche Offenbarung wendet und die
formale Voraussetzung der Ansprechbarkeit und Verantwortlichkeit
fiir die Heilsoffenbarung schafft. Nur kann es nicht zu einer zuling-
lichen Verwirklichung natiirlicher Religion in einem gleichsam fiir
sich geschlossenen Kreis natiirlicher Ordnung kommen. Somit erst
recht nicht zu einem Vernunftsystem natiirlicher Theologie. Wenn
der Thomismus ein solches natiirliches System der Gottesehre und
Religion aufstelle, so richte er aus formalabstrakten Konstruktionen
ein scheinwirkliches Gebilde von selbstindiger Natur auf, das in seiner
angemalBten Selbstherrlichkeit widerchristlich wire oder wenigstens
dem Semipelagianismus und Synergismus Tiir und Tor 6ffne L.

Nun war es sehr aufschluBreich, zu sehen, wie unlingst Friedrich
Karl Schumann in einer theologiegeschichtlichen Untersuchung unter
dem Titel « Imago Dei»? von einem bislang iiberhaupt noch nicht
«zur Ruhe gebrachten» theologischen Anliegen gesprochen hat. Er
meint das dogmatische Lehrstiick von der « imago Dei in homine », das
eine merkwiirdige Unsicherheit der Behandlung schon bei den Kirchen-
viatern zu erkennen gebe. In der griechischen Theologie des Ostens
wire die Gleichung «Gottebenbildlichkeit = Vernunftnatur», in der
lateinischen Theologie des Westens die Gleichung « Gottebenbildlichkeit
= urspriinglicher Vollkommenheitsstand » vertreten worden. Die mittel-
alterliche Theologie hdtte mit ihrer Unterscheidung: imago = Ver-
nunftnatur, similitudo = Urstandsvollkommenheit — die Unsicher-
heit der Verhiltnisbestimmung nicht behoben, sondern nur verdeckt.

1 Vgl. Joh. Wendland, Die Lehre vom Ebenbilde Gottes und von der reli-
giosen Anlage in der neueren Theologie. Zeitschrift fiir Theologie und Kirche.
Neue Folge 17 (1936), namentlich S. 74 ff.

* In der Gustav-Kriiger-Festschrift « Imago Dei. Beitrige zur theologischen
Anthropologie » (im Auftrag der Theol. Fakultit GieBen, hrg. von Heinrich Born-
kamm), GieBen 1932, S. 167 ff.



68 Theologische Anthropologie als Unterscheidungslehre

Eine Losung habe aber auch der Durchbruch der altprotestantischen
Theologie nicht gebracht. « Derjenige Theolog des Altprotestantismus,
der es am entschiedensten unternahm, der Unsicherheit der Lehre
von der imago Dei ein Ende zu bereiten und das Verhiltnis von
imago Dei und iustitia originalis im Sinne eines Ineinanderfallens
beider zu vereinigen, Johann Gerhard?!, hat selbst nicht vermocht,
diesen Versuch konsequent durchzufiihren, und die spiteren altprote-
stantischen Dogmatiker, insbesondere Baier 2 und Hollaz ? sehen sich
— doch wohl unter dem Druck einer inneren Notigung — veranlaBt,
die Lehre von der imago Dei in der von Gerhard abgelehnten Richtung
(imago Dei generaliter dicta) auszubauen, obwohl sie dadurch in die
Nihe der von dem ganzen Altprotestantismus abgelehnten katholischen
Interpretation der imago gedringt werden » 4.

Schumann fragt sich, was denn wohl das Stérungsmoment ge-
wesen sein moge, das die theologische Gleichsetzung von iustitia
originalis und imago Dei — das Postulat der reformatorischen Recht-
fertigungslehre — immer wieder zu sprengen trachtete durch den
Gedanken von einem dennoch verbliebenen Restbestand der urspriing-
lichen imago Dei. Schon in der altreformatorischen Theologie sei
ein ungeklirter Punkt geblieben : woher stammt die Gotteserkenntnis
in der Urstandsgerechtigkeit ? Die Vermittlung durch das mensch-
gewordene Wort blieb ausgeschlossen. Die rein natiirliche und durch
zusitzliches inneres Licht vermittelte Gotteserkenntnis im Sinn der
mittelalterlichen Theologen wurde abgelehnt. Wo also die Lésung ?
Man staunt hier, zu héren, dal « die ganze Urstandsgerechtigkeit auf
reformatorischem Boden von einem andern Blickpunkt aus hitte kon-
struiert werden miissen » (S. 171 Anm.). Von dieser Fehlkonstruktion
her bedringt, hitte Gerhard sich zu dem Satz abdringen lassen :
« ne cogeretur homo extra se et e longinquo Dei cognitionem quaerere,
posuit Deus intra ipsummet hominem suam imaginem, quam homo

! Der fithrende protestantische Theologe zu Jena in der ersten Hilfte des
XVII. Jahrhunderts. « Theologisch erscheint G. vor allem durch seine beriihmten
loci thologiei (9 Bde. 1610-1622) als der Hohepunkt der lutherischen Orthodoxie,
der er damit das umfassendste dogmatische System geschenkt hat». RGG II?
(1928) 1041.

2 Stark von Musaens beeinflut; « betont den philosophischen Unterbau
der Dogmatik und entwickelt eine ausfithrlichere natiirliche Theologie». RGG
112 (1928) 738.

3 Schitler Quenstedts ; «letzter Dogmatiker nach der analyt. Methode ».
RGG II2 (1928) 1996. .

4 F. K. Schumann, a. a. O., S. 169.



Theologische Anthropologie als Unterscheidungslehre 69

intuens cognosceret, qualis sit Deus», und wire dabei nicht inne
geworden, «daBl er mit seinem Satz schon ganz auf der Linie einer
Theologie des innern Lichtes sich bewegte » (ebenda, a. a. O.). Also
auf der einen Seite : ausdriickliche Verneinung der katholischen These
von einer natiirlichen imago Dei, die vom Erbsiindenfall wesentlich
unversehrt erhalten geblieben wire ; Gleichsetzung von iustitia origi-
nalis mit imago Dei ; Behauptung eines restlosen Verlustes der iustitia
originalis durch die Erbsiinde. Auf der andern Seite hinwiederum :
Bejahung eines auch im gefallenen, siindigen Menschen noch erhaltenen
Uberrestes von Gottebenbildlichkeit.

Es gelte — meint Schumann — angesichts solcher widerspriich-
lichen Unausgeglichenheit geradezu eine Grundlagenrevision der alt-
protestantischen Lehre vom Urstand und Fall des Menschen. Es
komme darauf an, den Gedanken der imago Dei anders zu fassen und
in die Architektonik der dogmatischen Lehre vom Menschen anders
einzubauen. Die katholische Auffassung komme nach wie vor nicht
in Frage. Was Schumann bestimmt, den Protest aufrecht zu erhalten,
sind die zwei herkémmlichen « Argernisse » an der katholischen Lehre :
das angeblich gradlinige Stetigkeitsverhiltnis von Menschsein und
Gottsein, als Vergotzung des Menschen oder Vermenschung Gottes ;
anderseits die angeblich semipelagianische Abschwichung der Erb-
siindenlehre. Die altprotestantische Auffassung habe die Lehre von
der Urstandsgerechtigkeit, ihrer « imago Dei », nur insofern in Betracht
gestellt, als die zentrale Lehre von der restitutio iustitiae (imaginis
Dei) durch Christus ein Wiederbringen des Verlorenen war. Damit
hitte also am Anfang des dogmatischen, soteriologischen Systems eine
Lehre vom Urstand des Menschen in seiner nichtsiindigen Existenz
stehen miissen. Nun ist aber kein Stetigkeitsiibergang von unserer
siindigen Existenz zur unsiindigen Existenz, also auch keine wahre
Erkenntnis und Beschreibung des Urstandes moglich. Nur offen-
barungsweise kann ich nach der genuinen protestantischen Lehre
wissen um Siinde und Gesetz, um Gerechtigkeit und Stand der Un-
siindigkeit ; also nur von Christus her. Dann aber gibt es die imago
Dei gar nicht als Theologumenon eines Zustandes der Urgerechtigkeit,
also auch nicht das Prolegomenon iiber den Menschen vor dem Fall
fir einen nachgeschickten Traktat vom Menschen unter dem Fall
und der Erlosung.

Es hort aber in Wirklichkeit der Mensch unter der Offenbarung
und der Christusverkiindigung, daB er siindig ist und unsiindig zu sein



70 Theologische Anthropologie als Unterscheidungslehre

berufen ist. Zur BuBe aufgerufen, erfihrt er, was Siinde ist an ihm
selbst, ohne damit allerdings (nach dieser protestantischen Auffassung)
etwas zu erfahren iiber das Wesen Siinde, iiber das Wesen der Gerech-
tigkeit, noch auch iiber das Wesen Mensch, an dem Siinde bzw. Ge-
rechtigkeit beurteilt wird. Weil sich einmal der offenbarungsgliubige
Mensch stehend in siindiger Existenz, dann muB er auch irgendwie
durch diese Offenbarung miterfahren (wenn auch noch so unanschaulich),
daB es eine von Gott her mogliche Weise des Vollzugs menschlicher
Existenz gibt, die im Wesen Mensch als Gottesgeschopfs beschlossen,
wenn auch dem Menschen von sich aus in seiner gefallenen Existenz
verschlossen ist. Zur theologischen Lehre von der Siinde gehért also
eine Lehre vom Menschen, in dessen Wesen ein moglicher Existenz-
vollzug auf Gott hin (allerdings auch nur von Gott her) beschlossen
liegt, und gerade damit wire das Stérungsmoment aufgedeckt, das
die altreformatorische Gleichsetzung von imago Dei und iustitia origi-
nalis immer wieder zu sprengen verleitete. Diese reine Daseinsform,
diese eigentliche Bestimmung des Menschen ist von Gott her die
zutiefst mensch-wesentliche, aber im jetzigen Existenzvollzug des ge-
fallenen Menschen die stets verdeckte, unanschauliche, nur im Siindig-
keitsbewuBtsein der BuBe unter der Offenbarungsgnade in Christus
zugingliche.

Es ist kontroverstheologisch hdchst bemerkenswert, daB auch
diese abgeschwichte Form einer theologischen Naturwesensbestimmung
des Menschen (— existenziell angelegt zu sein auf die doppelte Voll-
zugsmoglichkeit : eines reinen, unsiindigen Menschseins mit Gott und
von Gott her auf Gott hin, oder aber eines siindig-verfallenen Mensch-
sein als Wider-Gott-Sein —) von einer streng protestantischen Theologie
des Wortes abgelehnt wird. Man fiirchtet, daB hier doch wieder Gott
und Mensch, gottliche Moglichkeit und menschliche Unmaéglichkeit,
Gerechtigkeit und Siinde, Leben und Tod, vermengt und von einer
selbstzuversichtlichen « Theologie der Ehren» in eine vermeintlich
gemeinsame denkerische Ebene projiziert werden. Dagegen erhebt
man fragend und warnend den Einwand : « Darf die Theologie ober-
halb von ’Wider-Gott-Sein’ und 'Mit-Gott-Sein’, also oberhalb von
Siinde und Gnade, noch allgemeine Begriffe finden ? Steht dort nicht
allein Gott selbst ? » 1,

1 Edm. Schlink, Der Mensch in der Verkiindigung der Kirche, Miinchen 1936.
S. 187 Anm.



Theologische Anthropologie als Unterscheidungslehre 71

In der nicht mehr beigelegten Auseinandersetzung zwischen Barth
auf der einen Seite und Gogarten, Brunner und Bultmann auf der
andern Seite, ging es vor allem um die Frage : Gibt es eine dem Akt
der Offenbarung als ruhende GréBe vorausliegende natiirliche Ordnung
zu Gott hin, die ein Vorverstindnis ermdglicht in Hinsicht auf das
Verstindnis des Offenbarungswortes, in der also ein verantwortliches
Subjekt steht, das auf Grund seiner formalen Eigenschaften an Ver-
nunft, Gewissen, religioser Anlage noch irgendwie iiber Gottbildlich-
keit oder wenigstens Gottfahigkeit verfiigt 7 Wiirde dann auch in-
folge des Verlustes durch die Erbsiinde der entscheidende Inhalt, das
belebende Pneuma in dieser formalen auf Gott ausgerichteten Person-
struktur fehlen, ginge also dem Menschen ein wirksames Streben, ja
auch nur ein wirkliches Konnen auf Gott hin ab, seitdem der Mensch
die Lebensgemeinschaft mit Gott verloren hat, so bliebe doch immer
noch jene formale Anlage und wesentliche Gottfihigkeit im Menschen,
das unzerstorte kostliche Erbe, an das der Gnadenanruf der Offen-
barung ankniipfen kann und tatsdchlich immer ankniipft. Wenn Barth
dann die « formalis imago» fiir seinen Geschmack als « die uninteres-
santeste Sache von der Welt » ansihe, objektiv gesprochen, bliebe es
immer noch die vornehmste Aufgabe der Philosophie und Menschen-
kunde, jene Wesensstruktur und Angelegtheit des Menschen auf Gott
niher zu bestimmen, abzugrenzen und zu durchforschen. Nebst der
philosophischen wire dann auch eine theologische Anthropologie auf
den Plan gerufen, die das leisten miilte, was heute bei aller Dogmatik
iiber das Verhiltnis von religigs-sittlichem BewuBtsein und Glaubens-
gehorsam oder -ungehorsam, bei aller Exegese von Act. 17 oder
R6m. 1 und 2, nicht zuletzt auch bei den schweren pastoraltheologischen
Problemen der Glaubensverkiindigung vermiBt werde. Man erinnert
sich, wie schneidend scharf das Nein war, das Karl Barth sprach mit
dem vorwurfsvollen Hinweis auf die Ndhe rémischer Theologie mit
threm Prinzip der « analogia entis », dieser « Erfindung des Antichrists » !
Man erinnert sich aber auch an die gelassene Antwort der Gegen-
seite mit ihrem Fingerzeig: « Auch Barths Dogmatik ruht selbstver-
stindlich, wie jede andere, auf dem Analogiegedanken ; nur dal} er
dies nicht anerkennt » 1.

Es mehren sich die Stimmen, die entschieden Karl Barth die
groBere Treue und Folgerichtigkeit zur 1eformatorischen Tradition

! Siehe E. Brumner, Natur und Gnade, Tiibingen 1934, S. 39.



72 Theologische Anthropologie als Unterscheidungslehre

zusprechen. Es beruhigte offenbar nicht, daB Brunner gegen die Nach-
barschaft romischer Theologie Griben aufwarf, indem er die Rede
von einem Rest an Gottebenbild im Menschen vermied und von einer
wirklichen Naturordnung und einem Vernunftsystem wvon religios-
sittlichen Wahrheiten nichts wissen wollte. Gegen die von ihm als
zulidssig erklirte Unterscheidung an Gottebenbildlichkeit — einer
imago formalis, die auch im Siinder noch erhalten sei, und einer imago
materialis, die in der Erbsiinde verloren gegangen sei — machte man
geltend : diese Unterscheidung (wofern sie tiberhaupt gedanklich durch-
fiihrbar sei) bedeute entweder einen Riickfall in die vorreformatorische
katholische Unterscheidung, oder aber sie rede von einem Vorzug der
Personlichkeit im Menschen, der nur einen relativ endlichen Vorrang
gegeniiber untermenschlichen Kreaturen besage, nicht aber einen
Vorzug darstelle, wenn der absolute MafBlstab Gottes zur Anwendung
komme. «Denn wenn in der Uberlegenheit des Menschen gegeniiber
den iibrigen Geschopfen seine Gottesebenbildlichkeit bestehen soll,
so wird damit das Gottliche in die Stufenfolge  des Geschépflichen
eingereiht »*. Der Vorrang vor aller untermenschlichen Kreatur, die
Herrschaftsstellung des Menschen sei in ihrem Bestand und Verlust
an sich unabhingig von einem besondern Verhiltnis des Menschen zu
Gott in Gnaden oder Ungnaden. An sich eine Folge der natiirlichen
Ausstattung, kann sie bei Verlust der Gottesgemeinschaft erhalten
bleiben, kann aber auch im rein physischen Leiden und Tod verloren
gehen und dennoch die Gottesverbundenheit des Menschen als Bild
Gottes erhalten sein lassen. Der ungeheure Vorrang des Menschen,
Vernunftwesen und verantwortliches Subjekt zu sein, mag philoso-
phisch noch so imponierend erscheinen, zu theologischen Aussagen
berechtigt er nicht und fillt schlechthin unter das Gericht, sobald
der Gegensatz von Gott und Mensch zum Malstab wird.

Ganz in der gleichen Linie liegt die Stellungnahme des neuen
Werkes von Edmund Schlink : Der Mensch in der Verkiindigung der
Kirche (Miinchen, Verlag Chr. Kaiser, 1936). Aus der pastorellen Not
der letzten Jahre herausgeboren, auch wieder durchaus auf die kon-

1 C. Stange, Natiirliche Theologie. Zur Krisis der dialektischen Theologie.
Zeitschr. f. syst. Theol. 12 (1934-35), S. 373. Im Grunde kommt auch Friedr.
Traub, trotz anfinglicher Stellungnahme fiir Brunner, auf dieselben kritischen
Bedenken gegen die Abscheidung einer angeblich rein formalen Gottbildlichkeit,
die dem gefallenen Menschen verblieben wire (Zur Frage der natiirlichen Theo-
logie. Zeitschr. f. syst. Theol. 13 [1936] 34 ff., bes. 46 ff.).



Theologische Anthropologie als Unterscheidungslehre 73

krete Situation des Verkiinders und Hoérers des Evangeliums abge-
stellt, will es doch eine durchaus strenge dogmatische Untersuchung
sein. Denn letztlich hange die konkrete Entscheidung und richtige
Haltung in der Verkiindigung des Wortes in heutiger Zeit an den
recht verstandenen Aussagen des zu verkiindenden Wortes iiber den
Menschen selber. Die heute von so vielen geforderte und sehnlich
erwartete Theologische Anthropologie wolle er nicht geben. Eine
abgeschlossene und vollstindige monographische Lehre vom Menschen
erscheint ihm theologisch jedenfalls nicht dringlich, weil — wie gleich
gesagt sein soll — theologisch weithin auch nicht einmal legitim. Ent-
scheidend ist es, den Menschen nach den Aussagen der Heiligen Schrift
zu nehmen und zu verstehen. « Die theologische Bedeutung der auBer-
theologischen Anthropologie ist allein zu bestimmen als der Ort, den
die Heilige Schrift der natiirlichen Erkenntnis des Menschen zuweist »
(S. 19). Jedem Versuch einer wirklich theologischen Anthropologie
wird eine scharfe Grenze nach unten gezogen, indem von vornherein
jede Miteinbeziehung von noch so profan-wertvollen Erkenntnissen
natiirlicher Anthropologie abgewehrt wird.

Ohne Offenbarung kann der Mensch sich nicht in der Wahrheit
seiner Geschopflichkeit und Verderbtheit erkennen. Es fehlt ihm
dafir an der wirklichen Gotteserkenntnis als der unumginglichen
Voraussetzung fiir ein wahres Selbsterkennen ; es fehlt ihm der wahre
Begriff der Siinde und des Gesetzes, ohne den es zu einer wahren
Erfassung seiner siindigen Existenz nicht kommen kann. Der Mensch
erkennt sich sowenig — wie er doch miiBte (auch da schon in Wahr-
heit tot vor Gott, wo er vor den Menschen noch lebt) — daBl er
sogar dem bevorstehenden natiirlichen Tod seinen eigentlichen Ernst
vor Gott nimmt, und gerade da nimmt, wo er im scheinbaren Tod-
ernst der Rede vom «Sein zum Tode » recht eigentlich den wahren
Tod verfehlt, weil er die Wahrheit vom siindigen Sein des « Menschen
im Tod» verfehlt. «Die Aussagen theologischer Anthropologie sind
samtlich allein auf Grund der Offenbarung Gottes, d. h. aber, auf
Grund der Offenbarung Gottes in Jesu Christo, seinem Wort, méoglich » 1.
Ja, noch mehr. Die auBertheologische, vorphilosophische oder auch
philosophische Anthropologie, kann es immer nur zu mehr oder
minder im Leben brauchbaren Teilerkenntnissen bringen. Ihr Be-
miihen, wirklich den Menschen in seinem Wesen zu erfassen, wird

1 Edm. Schlink, a. a. O., S. 198.



74 Theologische Anthropologie als Unterscheidungslehre

immer scheitern miissen, weil mit auBeroffenbarungsmifBigen Mitteln
weder der wahre Ursprung, noch das wahre Wesen, noch die wahre
Bestimmung des Menschen zu erkennen sind. « Darum kann die
philosophische Anthropologie nicht als Lehre vom Menschen aner-
kannt werden, sondern nur als das Unternehmen stindig vorstoBender
Versuche, zu einer solchen Erkenntnis und Lehre zu kommen » 1.

Es bleibt fiir eine kontroverstheologische Studie ungemein wert-
voll, daB Edmund Schlink in seinem neuen Werk das zentrale Stiick
einer biblischen Lehre vom Menschen von einem Standpunkt prote-
stantischer Theologie her entworfen hat, der heute wohl weithin als
legitimste Mdoglichkeit reformatorischer Tradition anerkannt wird.
Wie gesagt, ist der Verfasser von der Absicht eines Systems theo-
logischer Anthropologie weit entfernt. Selbst von der biblischen An-
thropologie kommen wesentliche Stiicke bewuBt nicht zur Sprache.
Was in der Schrift an Aussagen iiber den psychophysischen Aufbau
enthalten ist, kommt hier nicht in einer biblischen Psychologie noch
einmal zur Behandlung. Dal auch «die Lehre von den Ordnungen »
auBer Betracht geblieben ist, empfindet man miBlicher. Nicht mehr
bloB opportune Selbstbeschrinkung war es, sondern geschah schon
aus grundsitzlichem Bedacht des protestantischen Dogmatikers, wenn
er nur vom gefallenen Menschen ausdriicklich handeln, den Urstand
und Fall nur voraussetzungsweise mitbehandeln wollte. Es war auch
vom protestantischen Standpunkt aus durchaus folgerichtig, wenn
er keine Sonderlehre iiber den bekehrten Christgliubigen, iiber den
wiedergeborenen Gerechten zur allgemeinen Lehre vom Menschen der
Siinde und des Todes beifiigte. Denn wenn nach protestantischer
Auffassung schon die biblischen Aussagen iiber die Geschopflichkeit
des Menschen nicht im Sinne zustdndlicher Natureigenschaften, sondern
nur als stets im Glauben neu zu erfahrende Schopfungstat Gottes
gemeint sind, so erst recht die Rechtfertigung und Wiedergeburt in
der Neuschépfung durch Christus. Das reformatorische «simul» von
Geschépf und Siinder, von lebendig und tot, aber auch des siindig
und gerecht, des sterbend und ewig lebend, ist ja nur ein anderer
Ausdruck dafiir, daB der Mensch aus sich selbst jeweils nur siindig
und verderbt, tot und gerichtet ist, wihrend sein Leben aus der Neu-
schépfung in Christus nicht sein Leben ist, das er innerlich hat,
sondern in Christus hat, von dem er vor dem Gericht nicht weiB, ob

1a a O, S 175



Theologische Anthropologie als Unterscheidungslehre 75

er zu ihm gehort. Die theologischen Aussagen iiber den Menschen
schlechthin unter der Siinde treffen also alle Menschen und bleiben
in Kraft bis zum Gericht. Nur einer bleibt ausgenommen von dieser
universalen theologischen Anthropologie : jener einzige Mensch, der
ohne Siinde ist und das Leben ohne Tod in sich hat. Er begriindet
das neue Menschsein, das aber fiir jeden anthropologischen Versuch
transzendent bleibt, wie auch das Wesen dieses neuen Adam in
strenger Transzendenz verharrt. Er ist die unbedingte Grenze aller
theologischen Anthropologie nach oben hin.

Das sind die angefiihrten objektiven Grenzen, das sind auch die
ausdriicklichen Einschrinkungen der von Schlink entworfenen bib-
lischen Lehre vom Menschen. Dafiir aber ist dieses mittlere Haupt-
stiick seines Werkes um so prignanter in seiner strengen Thesen-
folge und durchsichtigen Gesamtkomposition. Sie ist geradezu ein
wertvolles Paradigma, dem heute kaum ein Gleiches zur Seite gestellt
werden kann. Es verlohnt sich in der Tat, hier einmal die Leitsitze
aus ihrer textlichen Zerstreuung herauszuheben und im Wortlaut
des Verfassers und im beigefiigten Gitter seiner Gesamtdisposition
einmal iibersichtlich zusammenzustellen. Nach dem, was oben aus-
gefithrt worden ist, sind die Sitze so weit verstindlich, als es in
diesem kleinen kontroverstheologischen Beitrag erwartet werden kann.
Im iibrigen muB auf die Ausfithrungen des Verfassers selbst verwiesen

werden.



76

Theologische Anthropologie als Unterscheidungslehre

A. Der Mensch als Geschopf und Siinder.

Satz 1: Jeder Mensch ist jederzeit ganz und gar Gottes Geschdpf.

Satz 2: Jeder Mensch ist in seiner ganzen Natur verderbt.

Satz 3: Der ganze Mensch ist Geschopf und vollig verderbt zugleich.

Satz 4 : (abschlieBender Hinweis) : Die sichtbare Scheidung der Ge-
schopflichkeit von der Verderbtheit wird geschehen in der
Auferstehung.

B. Die versklavte Freiheit der Entscheidung.

L.

4

I11.

IVv.

Die Unfahigkeit, Gott zu erkemnen und Gott zu gehorchen.

Satz 5: Der Mensch hat nicht die Fihigkeit, Gott zu erkennen.
Satz 6: Der Mensch hat nicht die Fihigkeit, Gott zu gehorchen.

Die natiirliche « Goltes » - Evkenntnis.

Satz 7 : Dem Menschen ist Gott, abgesehen von seiner Offenbarung
im Wort, erkennbar.

Satz 8: Erkennbarist Gottes « ewige Kraft und Goéttlichkeit » (R6m. 1, 20).

Satz ¢ : Indem der Mensch nicht den unsichtbaren Gott ehrt, sondern
sich « Gottes » stets und notwendig durch Namen, Bild und
Kultus bemichtigt, wird er unentschuldbar.

Satz 10: Der Mensch wei, daB Gott ist, aber nicht, wer Gott ist. Die
natiirliche Gotteserkenntnis ist somit in praxi stets Nicht-
kenntnis Gottes.

Die natiivliche « Gesetzes » - Evkenninis.

Satz 11: Werke des gottlichen Gesetzes geschehen auch abgesehen von
der Offenbarung Gottes im Wort.

Satz 12 : Gottes Gesetz ist dem Menschen in etwa erkennbar.

Satz 13: Indem der Mensch nicht den fordernden Gott erkennt und
stets und notwendig die eigene Gerechtigkeit aufrichtet, wird
er unentschuldbar.

Satz 14 : Der Mensch erkennt einiges von dem, was Gott von ihm
fordert, aber nicht den, der fordert. Die natiirliche Gesetzes-
erkenntnis ist somit in praxi stets Nichtkenntnis des gottlichen
Gesetzes, und die natiirlichen Gesetzeswerke sind zugleich Siinde.

Die natiivliche « Selbst » - Evkenninis.

Satz 15: Der Mensch erkennt sich ohne Gottes Offenbarung im Wort
weder als Geschépf noch als Siinder.

Satz 16 : Philosophische Anthropologie gelangt nicht zur Erkenntnis
des Menschen, sondern nur zur Feststellung einzelner Sach-
verhalte am Menschen.

C. Der Mensch als Lebender und Toter.

it

11.

Die verlovene Gottebenbildlichkeit.

Satz 17 : Der Mensch ist lebendig und tot zugleich.

Satz 18 : Im Tod ist weder des Menschen Geschopflichkeit noch seine
Siindhaftigkeit aufgehoben.

Satz 19 : Der Mensch hat die Gottebenbildlichkeit verloren.

Satz 20 (abschlieBender Hinweis) : Der Mensch muB zum Leben und
zum Bilde Gottes wiedergeboren und erneuert werden, welches
vollends geschehen wird in der Auferstehung.

Die Grenzen theologischer Anthropologie.

Satz 21 : Die erste Grenze theologischer Anthropologie miissen die Aus-
sagen der Schrift iiber den Menschen sein.

Satz 22 : Im Hinblick auf seine Rechtfertigung und Wiedergeburt kann
der Mensch nicht Gegenstand theologischer Anthropologie sein.

Satz 23 : Als zweite Grenze theologischer Anthropologie muBl der Gott-
mensch Jesus Christus, der zweite Adam, anerkannt werden.

Satz 24 : Andere anthropologische Lehraussagen werden sich erst er-
geben mit der Auferstehung.



Theologische Anthropologie als Unterscheidungslehre 77

Was Schlink darbietet, ist der Typ einer Anthropologie, wie sie
die Theologie des reinen Wortes allein duldet. Sie kommt der Auf-
fassung Karl Barths wohl am nichsten, wenn sie diese Nihe und
programmatische Stellung auch nicht herauskehrt. Mit Barth stimmt
sie jedenfalls in den entscheidenden Grundfragen iiberein: Es gibt
keine iibergreifende Anthropologie im Sinne einer Summa de homine
aus theologischer und auBertheologischer Anthropologie. Es gibt
keinen der Theologie iibergeordneten oder auch nur vorgeordneten
Problemzusammenhang. Es gibt kein Medium der Gemeinsamkeit,
es gibt keine gemeinsame Diskussionsbasis fiir philosophische und
theologische Anthropologie, keine dem Glauben eindeutig zugeordnete
Vernunfterkenntnis, keine den Glauben legitimierende Philosophie.
Es gibt keine aus dem Glauben und der Glaubenswissenschaft berei-
cherte Anthropologie.

Einig im Nein zur katholischen Auffassung des Verhidltnisses von
Vernunft und Glaube, Philosophie und Theologie, allgemein meta-
physischer Anthropologie und theologischer Anthropologie, entzweien
sich bis heute immer noch untereinander die Richtungen innerhalb
der protestantischen Theologie, und zwar gerade am kritischen Punkt
des locus theologicus de homine. Denn von der protestantischen
Theologie gilt wirklich das Wort von Emil Brunner : « Die Lehre von
der imago Dei bestimmt das Schicksal jeder Theologie » 1.

1 Siehe « Zwischen den Zeiten» 7 (1929), 264.



	Theologische Anthropologie als Unterscheidungslehre

