
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 15 (1937)

Artikel: Die Offenbarung als "Wort Gottes" bei Karl Barth und Thomas von
Aquin

Autor: Fehr, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762763

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762763
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Offenbarung als « Wort Gottes »

bei Karl Barth und Thomas von Aquin.

Von J. FEHR, Appenzell.

Nichts kann im theologischen und überhaupt im christlichen
Denken soviele und so schwere Verwirrung stiften, wie die Verwendung
von Begriffen, über deren eindeutigen Sinn innerhalb einer bestimmten
Sphäre man sich nicht zuvor Rechenschaft gegeben hat. Gerade das

Wort « Offenbarung » steht mit in der vordersten Reihe jener christlichen

Termini, welche innerhalb ihrer eigenen Sphäre qualitative
Kategorien sind, welche aber — sobald sie aus der Sphäre einer

spezifisch theologisch-christlichen Ordnung herausgenommen und z. B.
ins Ästhetische zurückversetzt werden — ihren bestimmten Sinn
verlieren und dann bloß noch in einem reduzierten Zustand, — als
geistreiche Ausdrücke, die so allerhand bedeuten, — in der Literatur und
im öffentlichen Gerede ihre Dienste tun. Wenn die Sphäre des Christlichen

im Sinne einer kategorialen Ordnung aufgelöst und ins
Allgemein-Religiöse oder Ästhetische zurückerklärt wird, dann entsteht

jene Verwirrung, durch welche auch heute — wahrlich zum Überfluß

— so manche Auseinandersetzung unter Christen belastet ist.
Dinge, die voneinander unendlich verschieden sind, werden dann
vermengt : Berufung von Gott und menschliche Genialität, Offenbarung
und Ursprünglichkeit, ein Prophet und ein Genie : all das kommt
und läuft dann so ungefähr auf ein und dasselbe hinaus.

Bei Karl Barth werden wir über die eindeutige und streng kate-

goriale Bestimmtheit seines Offenbarungsbegriffes nicht im Unklaren
gelassen. Nicht einmal von zweierlei Offenbarung 1 darf nach ihm die

Rede sein, sondern wir sündige Menschen kennen nur die eine und

einzige Offenbarung in Jesus Christus. Bei der substanziellen
Verderbtheit des ganzen Menschen, seines Wesens, Tuns und Denkens,
kann in keinem irgendwie relevanten Sinne von einer Natur- oder

Schöpfungsoffenbarung gesprochen werden. Deshalb erklärt sich

1 Vgl. den Aufsatz « Zweierlei Offenbarung » in Divus Thomas, 1936, Heft 3-4.



56 Die Offenbarung als « Wort Gottes »

Karl Barth an einer theologischen Anthropologie wie auch an jeder
philosophischen Theodizee in gleicher Weise uninteressiert. — Es
wird sich alsbald zeigen, wie sehr Karl Barths positive Lehre von der
Eigenart der Christusoffenbarung gerade durch seine schroffe

Ablehnung jeder natürlichen Offenbarung und ihrer Voraussetzungen
mitbestimmt ist. Zum Verständnis seiner Offenbarungslehre und
ihres Gegensatzes zur katholischen ist es vielleicht überhaupt das

Wichtigste, zu wissen, daß und warum es für Karl Barth keine

Schöpfungsoffenbarung mehr gibt. Wir versuchen im Folgenden,
zunächst einfach den beiderseitigen Offenbarungsbegriff zu verdeutlichen,
indem wir von der merkwürdigen Tatsache ausgehen, daß sowohl
Karl Barth als auch Thomas von Aquin auf die Frage nach dem

eigentlichen Wesen der (Christus-) Offenbarung die gleiche positive
Antwort geben : « Die Offenbarung ist wesentlich Gottes Wort ». Es
ist nun möglichst getreu zu zeigen, was diese Antwort beim einen und
beim andern bedeutet.

I.

Die Offenbarung ist wesentlich Wort Gottes. Diese These enthält
für Karl Barth zunächst eine doppelte Negation : Die Offenbarung
kann als Wort Gottes weder dem menschlichen Geiste entstammen,
noch in menschliches Denken übergehen, ohne eben damit aufzuhören,
Gottes Wort zu sein. Die erstere Negation versteht sich von selbst ;

die zweite aber bedarf einer genauem Präzisierung. Gehört es nicht
gerade zum Begriff göttlicher O^ewbarung, daß Gottes Wort sich

irgendwie durch das Mittel menschlicher Worte dem Menschen kund
tue, sodaß dann diese menschlichen Worte als wahrer, wenngleich
unzulänglicher Ausdruck des göttlichen Gedankens und Willens
anzusehen wären Dieser Möglichkeit widerspricht nun aber nach Karl
Barth 1 die Tatsache, daß das menschliche Denken dem Worte Gottes
nicht nur in « Unvollkommenheit und Unzulänglichkeit », sondern in
«gänzlicher Verkehrtheit und Nichtigkeit» (KD, 231) gegenübersteht.
Die ganze Existenz des Menschen ist seit der Sünde Widerspruch

1 Die dogmatisch wichtigsten Werke Karl Barths werden im Folgenden
im Text und unter Verwendung folgender Abkürzungen zitiert :

CD Die christliche Dogmatik im Entwurf, erster Band : Die Lehre vom
Worte Gottes, München 1927.

KD Die kirchliche Dogmatik, erster Band : Die Lehre vom Worte Gottes,
München 1932.



Die Offenbarung als « Wort Gottes » 57

gegen Gott, « Widerspruch, der das Hören auf Gott ausschließt »

(KD, 428), und keine Berufung auf die Rechtfertigung gestattet, von
der « Verlorenheit », der « ganzen menschlich-sündigen Verkehrtheit »

des Menschen und seines Tuns Abstriche zu machen (KD, 253 f.).
Der Mensch hört also in seiner « radikalen Sündigkeit » nicht Gott
oder Gottes Wort, sondern « was wir hören, sind die Stimmen, und
was wir sehen, ist das Angesicht der Hölle » (KD, 481). Was der
Mensch denkt und erkennt, ist immer nur « Finsternis » und «

Unwahrheit » ; ja, selbst « sein Glaubensbewußtsein als solches » ist Sünde

und « menschliche Finsternis » (KD, 256, 455).
Wenn nun trotzdem die Offenbarung als « Wort » oder « Reden »

Gottes bezeichnet werden soll, so muß man sich nach Karl Barth
daran erinnern, daß die Offenbarung « zunächst und ursprünglich
das Wort ist, das Gott bei und zu sich selber spricht in ewiger
Verborgenheit » (KD, 198). Die Offenbarung muß in ihrer absoluten
Erhabenheit oberhalb und außerhalb alles menschlichen Denkens

begriffen werden ; Gott allein darf Subjekt dieses Redens sein, aber

er kann in seinem Reden auch niemand anders als sich selber Objekt

werden, wenn nicht sein Reden dadurch vermenschlicht und in die
Relativität des Irdischen herabgezogen werden soll : « Gott ist nicht
und wird nicht anders Objekt als sich selber, auch nicht in seinem

Worte » (CD, 64, 170, 215 ; KD, 402). In diesem Reden Gottes ist also

er selber Subjekt (der Offenbarer), er selber ist auch der Akt des

Redens (die Offenbarung), und er ist zugleich auch nur sich selber

das Objekt (das Offenbartsein) seiner Rede (CD, 126 ff. ; KD, 311 ff.),
und darum muß nach Barth die Lehre von der Offenbarung notwendig
mit der Trinitätslehre beginnen, weil jede sachgemäße Analyse des

christlichen Offenbarungsbegriffes unmittelbar zur Lehre vom
dreieinigen Gott führt (KD, 312, 325). Die Trinitätslehre allein «garantiert

» ihm sozusagen die Transzendenz des Offenbarungsbegriffes

(KD, 403), weil sie allein jede menschliche Relativierung und Objektivierung,

jede « Hypostasierung » und « Vergötzung » des Offenbarungswortes

ausschließt (CD, 157 f. ; KD, 371 f.). Die Trinitätslehre ist
für Karl Barth nicht nur « die genaueste und klarste Formel zum
Verständnis der Offenbarung» (CD, 150, 169), sondern er glaubt sogar,
daß wir gar nicht anders auf die Trinitätslehre1 kommen können,

1 Nach Barths Meinung « fehlt in der Bibel die ausdrückliche Feststellung,
daß der Vater, der Sohn und der Heilige Geist gleichen Wesens und also im



58 Die Offenbarung als « Wort Gottes »

« als eben auf dem Wege einer Analyse des Offenbarungsbegriffes »

(KD, 329). So sehr ist die Trinitätslehre die « Interpretation der

Offenbarung » und der Offenbarungsbegriff die « Wurzel » und der
« Grund der Trinitätslehre » (CD, 215 ; KD, 329) Die Erinnerung
an den dreifaltigen persönlichen Gott soll die Offenbarung vor aller
Vermenschlichung und « Verdinglichung » sichern und soll sie bewahren
als Gottes Wort.

Damit soll also Ernst gemacht werden : Gott kann nicht
Erkenntnis-Objekt des Menschen werden, sonst würde ja der Mensch in
Gedanken Herr über Gott, er würde über ihn « verfügen » Das ist nach
Barths Beteuerung eine Erkenntnis, die man nicht alsbald überwinden
und hinter sich lassen kann, sondern der man immer wieder
standzuhalten hat (CD, 216). Was der sündige Mensch sieht oder hört oder
sonst irgendwie wahrnimmt, das ist nie Gott oder Gottes Wort : « So

ist es und dabei bleibt es » (CD, 217). — Kann unter solchen Umständen
die Offenbarung etwas anderes als ein innertrinitarischer Monolog
sein Heißt das nicht, daß Gott eben nur sich selber, uns Menschen
aber gerade nicht offenbar wird Auf diese Fragen antwortet Karl
Barth mit der Lehre von der « Fleischwerdung des Wortes ». Diese

Lehre gestattet nämlich, allem bisher Gesagten Rechnung zu tragen,
und zu zeigen, daß paradoxerweise Gottes Offenbarung für uns Menschen

gerade in seiner Verhüllung, in seiner Nicht-Offenbarung bestehe

In Jesus Christus ist eine doppelte Bedingung erfüllt : einerseits ist
hier « ganz und gar Gott » gegenwärtig, aber andrerseits begegnet

er uns hier in einer menschlichen Gestalt, die uns « begreiflich,
anschaulich, faßbar», also unserm Erkennen zugänglich ist (CD, 225).

Einerseits muß wirklich Gott sich in Jesus Christus verhüllen, und

zwar so, daß er sich so absolut wie in der Trinität jedem menschlichen

Zugriff, jedem Versuch, ihn zum Objekt zu machen, entzieht : « die

göttliche Subjektivität müßte so unaufgehoben wie nur je triumphieren
in der menschlichen Objektivität, die sie angenommen hätte, in die
sie eingegangen wäre » (CD, 220). Andrerseits aber muß Christus,
in welchem sich Gott verhüllt, ein wirklicher, sündiger Mensch sein

wie wir, kein « Übermensch oder Geist oder Engel », sonst würde Gott
nicht uns begegnen, die wir ja nur diese Welt der Sünde kennen, in

gleichen Sinn Gott selber sind » (KD, 401). Die Trinität sei « viel weniger durch
einzelne Bibelstellen, als durch das Faktum der Offenbarung » geoffenbart
(CD. 168).



Die Offenbarung als « Wort Gottes » 59

der wir leben. Zur objektiven Möglichkeit der Offenbarung gehört
also, daß Gott wirklich « Fleisch » wird, d. h. aber « die Natur Adams,
die Natur des Menschen, der unter dem Fluche des Sündenfalls steht,
im Widerspruch gegen Gott und mit sich selbst, die gefallene,
verdorbene, erst wieder zu heiligende und zu erlösende Menschennatur »

annimmt (CD, 222). Mit andern Worten : « Die Verhüllung müßte
schließen, das Inkognito müßte vollständig sein. Er dürfte gerade
kein direkter Offenbarer sein, er dürfte Gott, das Wort, nicht so

begreiflich machen, daß entweder seine ganze Erscheinung oder doch
ein größerer oder kleinerer Teil davon eine für jedermann als solche

wahrnehmbare Theophanie wäre. Und zwar darum nicht, weil er
gerade insofern offenbar nicht oder nicht ganz Mensch wäre, gerade
insofern nicht das Organ, durch das sich Gott begreiflich macht. Er
wäre dann gar nicht der Offenbarer » (CD, 222). Alle diese Bedingungen
sieht Karl Barth in der Gestalt Jesu Christi erfüllt : in ihm hat sich

Gott so vollständig hinter einem menschlich-sündigen Wesen

verborgen, daß wir diese seine Verhüllung wie « unseresgleichen » (CD, 218)

kennen und begreifen, während Gott sich dem Zugriff unseres Erkennens
immer noch so absolut entzieht, wie in der Trinität selber
Offenbarung ist jetzt gleich Nicht-Offenbarung

Man frägt sich nun erstaunt, welchen Sinn diese absolute
Verhüllung Gottes in Christus eigentlich haben könne : Bewirkt sie nicht
gerade, daß wir Christus wie « unseresgleichen » ansehen und an ihm
vorbeigehen Wie sollen wir erkennen, daß diese Nicht-Offenbarung
für uns gerade die Offenbarung bedeutet Wir stehen hier vor Barths
Frage nach der subjektiven Möglichkeit der Offenbarung. Handelte
es sich vorhin bei der Frage nach der objektiven Möglichkeit der

Offenbarung darum, zu zeigen, wie Gottes Offenbarung gerade in
seiner vollständigen, objektiven Verhüllung bestehe, so handelt es

sich hier um das scheinbar noch größere Kunststück, nämlich zu
zeigen, daß auch das Erkennen und Hören der Offenbarung beim
gegenwärtigen Stand des Menschen nur im Nicht-Erkennen und NichtHören

bestehen könne. Offenbarung ist auch hier gleich Nicht-Offenbarung

— Wir haben bereits gehört, daß Gott niemals Erkenntnisobjekt

des Menschen werden kann. Diese Wahrheit darf man nicht
alsbald vergessen und hinter sich liegen lassen (CD, 216). Der Mensch
ist eben auch als gerechtfertigter und glaubender Mensch ganz und

gar Sünder (KD, 249). Als solcher ist er wesentlich « der Mensch, dem

Gott nicht offenbar werden kann » (CD, 287), der nicht Gottes, sondern



6o Die Offenbarung als « Wort Gottes »

nur der Hölle Stimmen hört (KD, 481). Es gibt also auch hier keine
andere Möglichkeit, als daß Offenbarung gleich Nicht-Offenbarung
bedeutet, d. h. Gott kann dem Menschen nur so offenbar sein, daß

für diesen Nicht-Offenbarsein gleichbedeutend ist mit Offenbarsein

Gott müßte das offenbare Nicht-Hören des Menschen, sein offenbares

Verharren in der Sünde und im Widerspruch gegen Gott, als wirkliches
Hören, als wirkliches Vernehmen und Aufnehmen seines Wortes
erklären. « Es müßte eine Betätigung seiner im Widerspruch gefangenen
und zwar endgültig gefangenen Menschlichkeit geben, hinter deren

eingestandenes menschliches Unvermögen tragend, erfüllend,
gutmachend, Gott selbst sich stellen, für den Menschen eintreten würde,
mit dem Vermögen, das nur in Gott selbst für Gott selbst vorhanden
ist » (CD, 288 f.). Diese menschliche Betätigung würde nicht aufhören
menschlich, sündig, verkehrt und im Widerspruch zu Gott zu sein,
aber indem Gott dieses menschliche Tun « in seiner ganzen Unkraft,
ja Verkehrtheit, in seine eigene Kraft und Gerechtigkeit einbeziehen »,

und so den Menschen trotz seiner Sünde « zu sich rechnen würde »

(CD, 289), würde gerade das Nicht-Hören des Menschen vor Gott zum
Hören seines Wortes. Die subjektive Möglichkeit der Offenbarung
liegt also nach Barth nicht darin, daß der Mensch eine « besondere

Erhöhung, Vertiefimg oder Bereicherung » — etwa durch die Gnade —
erhalten würde (CD, 217). «Es ist nicht an dem, als ob Gottes
Offenbarung etwa auch nur zuguterletzt in ihrer Spitze identisch würde
mit einer Erleuchtung der Vernunft » (CD, 138), denn auch einer

göttlich erleuchteten Vernunft kann Gott nie zum Objekt werden.
« Er ist und er bleibt dem Denken unzugänglich », denn « immer denkt
unser Denken ein Objekt und insofern gerade nicht Gott » (CD, 455).

Die subjektive Möglichkeit der Offenbarung besteht also darin, daß

Gott selber für uns eintretend Gottes Wort für uns hört. « Wenn Gott
sich offenbart, so heißt das, daß Gott selbst erkannt und erkennend,

gewußt und wissend, redend und hörend auf den Plan tritt » (CD, 139).

Dies geschieht nach Karl Barth in der Ausgießung des Heiligen Geistes.

Der Heilige Geist ist es, welcher hinter unserm menschlichen,
unfähigen und unfähig bleibenden Hören als « der in dieser Sache allein
Zuständige redet und hört » (CD, 358). Nochmals erweist sich hier
die Trinitätslehre als die genaueste « Formel » des Offenbarungsbegriffs,
denn die Trinitätslehre bekennt Gott allein als den Offenbarer, Gott
selbst als sein Wort und nochmals Gott selbst und Gott allein als den

Hörer seines Wortes. Nun ist die Transzendenz der göttlichen Offen-



Die Offenbarung als « Wort Gottes » 6l

barung vor jeder menschlichen Relativierung und Verdinglichung
gerettet « Auch im Empfange des Heiligen Geistes bleibt der Mensch

Mensch, der Sünder Sünder» (KD, 485), und darum handelt es sich
auch hier nicht etwa darum, daß der Mensch zuguterletzt doch noch
über Gott Herr werde, indem Gottes Wort Objekt menschlicher
Erkenntnis würde. Der Mensch kann nicht sein Wesen verlieren, « um
etwa selber Heiliger Geist zu werden » (KD, 484) Wohl aber ist der
Mensch, wann und wo es Gott gefällt, gleichsam der « Schauplatz »1

des göttlichen Redens und Hörens, er ist der äußere « Ort », an welchem

Gott selber sein Wort spricht in der Fleischwerdung des Wortes, und
wo er selber es auch wiederum für uns hört in der Ausgießung des

Heiligen Geistes. Dies ist der eigentliche Sinn von Barths Offenbarungslehre

: Gott ist so ausschließlich nur sich selber offenbar (Erkenntnisobjekt),

daß Offenbarung an die Menschen nur in dem uneigentlichen
Sinne möglich ist, daß das innertrinitarische Reden Gottes objektiv
in Jesus Christus, als äußerm « Orte » gegenwärtig ist, und daß Gott
selber in den einzelnen Gläubigen als äußerm « Schauplatz » sein

eigenes Wort vernimmt. Indem Gottes Reden und Hören für das

endgültige Nicht-Hören-Können des Menschen eintritt, « offenbart »

sich Gott den Menschen. Offenbarung ist jetzt objektiv und subjektiv
gleich — Nicht-Offenbarung

II.
Karl Barths Offenbarungslehre könnte und sollte sinnvollerweise

mit dieser Feststellung schließen. Denn diese Thesen haben das

Eigentümliche an sich, daß alles, was über sie hinaus gesagt wird,
nur dazu dienen kann, ihren klaren Eindruck zu verwischen. Es soll
dies hier nur mit wenigen Worten angedeutet werden, um später
ausführlicher zu zeigen, wie undurchführbar Barts Thesen in ihren

Konsequenzen sind, und wie offenkundig sie sich selber ad absurdum
führen. — Wir standen soeben sozusagen vor einem vollständig
geschlossenen Kreis : Gott allein redet sein Wort ; er verbirgt es in
Christus in einem vollständigen Inkognito ; er allein ist im Heiligen
Geist der Hörer seines Wortes. Dieser Kreis darf vom Menschen nicht

1 Vgl. K. Barth, Der Römerbrief, München 19295, S. 332. — Ähnlich
schreibt E. Brunner : Beim Hören des Wortes « ist kein Gegenüberverhältnis
mehr da. Reden und Hören ist eins, ich bin nichts als Schauplatz von beidem,
das nicht zweierlei, sondern eins ist : Gottes-in-mir-Reden ». Philosophie und
Offenbarung, Tübingen 1925, S. 51.



62 Die Offenbarung als « Wort Gottes »

durchbrochen werden. Gott ist nur sich selber Objekt, niemals wird
er Gegenstand menschlicher Erkenntnis, auch nicht im Glauben.
Der Mensch hört auch im Glauben nicht Gottes Wort, sondern die
Stimmen der Hölle. « So ist es und dabei bleibt es », — so haben wir
uns versichern lassen Tatsächlich kann es nun aber doch nicht
« dabei bleiben ». Theo-logie ist nun einmal Rede von Gott, und zwar
menschliche Rede von Gott. Und darum kommt auch Karl Barth,
nachdem er eindrucksvoll und ausführlich gezeigt hat, wie Gott sein

eigenes Wort redet und hört, — (es war freilich schon sehr

verwunderlich, daß er dies so genau und sicher zu sagen wußte, obwohl
doch der Mensch — selbst im Glauben — nur Finsternis und Lüge
wahrnimmt) — nicht darum herum zu fragen, wie denn der Mensch
dieses Wort höre, und wie darauf die menschliche Rede von Gott
beschaffen sein müsse. Es wird auch von Karl Barth auf einmal allen
Ernstes nach dem Wie und dem Was der menschlichen Rede von
Gott gefragt, und wir vernehmen, daß es ein paradoxes und dialektisches

Erkennen, ein Reden in Gleichnissen und Analogien (analogia
fidei) sein müsse. Könnte es wirklich von so großem Belange sein,

nach Inhalt und Beschaffenheit der menschlichen Rede von Gott zu
fragen, wenn es im Ernst dabei bleiben würde, daß niemals Gott oder
Gottes Wort Gegenstand menschlicher Erkenntnis und Rede sein

könnte Lohnt es sich, den Stimmen der Hölle soviele Aufmerksamkeit

zu schenken
Es ist nicht Aufgabe der Offenbarungslehre, zu zeigen, daß Gott

selber sein eigenes Wort hört und kennt, sondern zu fragen, ob und
in welcher Form Gott den Menschen sein Wort vernehmbar und
erkennbar machen kann 1. In diesem Sinne ist nun auch für Thomas

von Aquin die Offenbarung wesentlich « Wort » oder « Reden Gottes ».

« Divina nobis credenda per modum locutionis revelantur Quae
nobis revelantur, sub quibusdam similitudinibus et obscuritatibus
verhörtem nobis proponuntur» (C. G. IV i). Schon die Propheten
verkündeten unter dem unermüdlichen Hinweis : « So spricht der Herr »

1 Sollte man aber zur Erkenntnis gelangt sein, daß Gott und Gottes Wort
überhaupt nicht Objekt des menschlichen Erkennens werden können, dann sollte
man dies nicht mit einer breiten Erläuterung der höchsten göttlichen Geheimnisse,
welche der christliche Glaube lehrt (Ausgang des Wortes vom Vater, Fleisch-
werdung des Wortes, Ausgießung des Heiligen Geistes), begründen. Die Berufung
auf die Trinitätslehre beweist ja, sofern damit wirklich eine göttliche Realität
und nicht bloß eine « Formel » zur Erläuterung des Offenbarungsbegriffs gemeint
ist, gerade das Gegenteil von dem, was sie beweisen soll.



Die Offenbarung als « Wort Gottes » 63

nichts anderes als « das Wort, das an sie ergangen war » 1, und auch

von der neutestamentlichen Offenbarung in Christus steht geschrieben :

« Nachdem vorzeiten Gott auf vielfache und mannigfaltige Weise

durch die Propheten zu den Vätern gesprochen hat, hat er zuletzt in
diesen Tagen zu uns geredet durch seinen Sohn » (Hebr. 1, 1). Wie
ist nun das bei Thomas zu verstehen, wenn auch er das Wesen der

Offenbarung im Wort und Reden Gottes erblickt
Wer die Trinitätslehre und die Christologie des hl. Thomas von

Aquin kennt, weiß, wie sehr auch er an das unergründliche Geheimnis

glaubt, daß Gott von Ewigkeit her sein Wort spricht, und sich in
seinem wesensgleichen Worte erkennt und liebt, und daß dieses sein

Wort in der Fülle der Zeit Fleisch geworden ist und unter uns gewohnt
hat. Die thomistische Theologie sieht ja darin gerade die zentralen
Geheimnisse der christlichen Offenbarung. — Wie sind uns nun nach
Thomas diese Geheimnisse geoffenbart Offenbar nicht dadurch,
daß wir unsern anthropologischen Voraussetzungen gemäß über die

Möglichkeit der Offenbarung spekulieren und als passendste « Formel »

des Offenbarungsbegriffs eine Trinitätslehre konstruieren. Wie könnte
Thomas die Lehre von den innersten Geheimnissen Gottes von unsern
theologischen Spekulationen über den Offenbarungsbegriff abhängig
machen Wohl aber ist die Trinitätslehre ein klassisches Beispiel
dafür, wie Gott in der Form menschlicher Analogien (Dreipersönlichkeit,

Vaterschaft, Sohn usf.) über sein verborgenes Wesen zu den

Menschen redet. Offenbarung als Wort Gottes bedeutet für Thomas,
daß Gott selber in seinem Erbarmen sich dazu herabläßt, in der
Gestalt menschlicher Worte, « sub quibusdam similitudinibus et obs-

Curitatibus verhorum » (C. G. IV 1) zu den Menschen zu reden.

Freilich gibt sich Thomas darüber Rechenschaft, daß das Wort
und das Reden in der uns am nächsten liegenden Bedeutung als

« locutio corporalis » von Gott nur metaphorisch ausgesagt werden
kann (De Verit. 2, 11). Aber es liegt im Begriff des Redens auch ein
formales Element rein geistiger Art, das von Gott in einem wirklichen,
wenngleich analogen Sinn ausgesprochen werden kann. Es handelt
sich im Reden darum, einen Gedanken oder eine Wahrheit dem
Hörenden kundzutun. Dieser eigentliche Sinn der « Rede » wird in
der Heiligen Schrift noch dadurch besonders betont, daß sie Gott

1 Vgl. Ezech. 1, 3 ; Osee, 1, 1 ; Joel, 1, 1 ; Jon, 1, 1 ; Mich. 1, 1, sowie
zahlreiche Stellen bei Jesaja und Jeremia.



64 Die Oflenbarung als « Wort Gottes »

wie einen « Lehrmeister » zum menschlichen « Schüler » sprechen läßt h
Nach dieser Analogie der lehrenden Rede des Meisters an den
hörenden Schüler bestimmt der hl. Thomas den Begriff der göttlichen
Offenbarung als eine locutio Dei ad homines per modum magisterii.

Gott offenbart sich also dem Menschen in der Form menschlicher
Rede, per modum locutionis. Weder in der Gotteserkenntnis der

Propheten noch in derjenigen einfacher Gläubiger handelt es sich

um ein direktes Schauen des göttlichen Wesens, sondern um ein
Erkennen « durch einen Spiegel in einem dunkeln Wort » (I. Kor. 13,12).
Gerade darin sieht der hl. Thomas die bezeichnendste Analogie zwischen

dem menschlichen Reden und dem Reden Gottes in der Offenbarung :

« sicut enim in exteriore locutione proferimus ad ipsum audientem

non ipsam rem quam notificare cupimus, sed signum illius rei, scilicet

vocem significativam ; ita Deus interius inspirando non exhibet essen-

tiam suam ad videndum, sed aliquod suae essentiae signum, quod est

aliqua spiritualis similitudo suae sapientiae» (De Verit. 18, 3). Wie
der menschliche Lehrer seinen Schüler durch das Mittel des Wortes
unterrichtet2, so spricht auch der offenbarende Gott zu den Propheten
in der Form menschlicher Rede 3.

Das Problem der Offenbarung formuliert sich nun so : wie ist es

möglich, daß Gott sein Wort dem Menschen durch das Mittel menschlicher

Worte kund tue, sodaß diese menschlichen Worte als wahrer,
wenngleich unzulänglicher Ausdruck des göttlichen Gedankens

aufgenommen und erkannt werden können Von dieser Frage waren
wir oben bei Karl Barth ausgegangen ; wir haben gesehen, wie
entschieden er sich von dieser Frage abzuwenden schien, um am Ende -—

nach dem weiten Exkurs über das innertrinitarische Reden und Hören

von Gottes Wort — doch wieder zur Frage nach der Beschaffenheit

der menschlichen Rede von Gott zurückzukehren. Von Barth und

von Thomas hörten wir bereits übereinstimmend, daß diese menschliche

Rede von Gott nur ein Reden im Gleichnis und in Analogien sein

könne. Nun stehen wir abermals vor der Frage, was wohl beiderseits

mit diesen scheinbar übereinstimmenden Worten gemeint sein möge

1 Vgl. Is. 50, 4 ; Ps. 118.
2 Homo suo discipulo repraesentat aliquas res per signa locutionum

(II-II q. 173, 3).
3 Visio prophetica non est visio divinae essentiae, neque in ipsa divina

essentia vident ea quae vident, sed in quibusdam similitudinibus, secundum
illustrationem divini luminis (II-II q. 173, 1 ; De Verit. 12, 6).


	Die Offenbarung als "Wort Gottes" bei Karl Barth und Thomas von Aquin

