Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 15 (1937)

Artikel: Die Offenbarung als "Wort Gottes" bei Karl Barth und Thomas von
Aquin

Autor: Fehr, J.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-762763

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762763
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Offenbarung als « Wort Gottes »

bei Karl Barth und Thomas von Aquin.

Von J. FEHR, Appenzell.

Nichts kann im theologischen und {iberhaupt im christlichen
Denken soviele und so schwere Verwirrung stiften, wie die Verwendung
von Begriffen, iiber deren eindeutigen Sinn innerhalb einer bestimmten
Sphdre man sich nicht zuvor Rechenschaft gegeben hat. Gerade das
Wort « Offenbarung » steht mit in der vordersten Reihe jener christ-
lichen Termini, welche innerhalb ihrer eigenen Sphire qualitative
Kategorien sind, welche aber — sobald sie aus der Sphére einer
spezifisch theologisch-christlichen Ordnung herausgenommen und z. B.
ins Asthetische zuriickversetzt werden -— ihren bestimmten Sinn ver-
lieren und dann bloB noch in einem reduzierten Zustand, — als geist-
reiche Ausdriicke, die so allerhand bedeuten, — in der Literatur und
im offentlichen Gerede ihre Dienste tun. Wenn die Sphire des Christ-
lichen im Sinne einer kategorialen Ordnung aufgelést und ins Allge-
mein-Religiose oder Asthetische zuriickerklirt wird, dann entsteht
jene Verwirrung, durch welche auch heute — wahrlich zum Uber-
fluB! — so manche Auseinandersetzung unter Christen belastet ist.
Dinge, die voneinander unendlich verschieden sind, werden dann ver-
mengt : Berufung von Gott und menschliche Genialitit, Offenbarung
und Urspriinglichkeit, ein Prophet und ein Genie: all das kommt
und liuft dann so ungefihr auf ein und dasselbe hinaus.

Bei Karl Barth werden wir iiber die eindeutige und streng kate-
goriale Bestimmtheit seines Offenbarungsbegriffes nicht im Unklaren
gelassen. Nicht einmal von zweterlei Offenbarung ! darf nach ihm die
Rede sein, sondern wir siindige Menschen kennen nur die eine und
einzige Offenbarung in Jesus Christus. Bei der substanziellen Ver-
derbtheit des ganzen Menschen, seines Wesens, Tuns und Denkens,
kann in keinem irgendwie relevanten Sinne von einer Natur- oder
Schopfungsoffenbarung gesprochen werden. Deshalb erklirt sich

1 Vgl. den Aufsatz « Zweierlei Offenbarung » in Divus Thomas, 1936, Heft 3-4.



56 Die Offenbarung als « Wort Gottes »

Karl Barth an einer theologischen Anthropologie wie auch an jeder
philosophischen Theodizee in gleicher Weise uninteressiert. — Es
wird sich alsbald zeigen, wie sehr Karl Barths positive Lehre von der
Eigenart der Christusoffenbarung gerade durch seine schroffe Ab-
lehnung jeder natiirlichen Offenbarung und ihrer Voraussetzungen
mitbestimmt ist. Zum Verstindnis seiner Offenbarungslehre und
ihres Gegensatzes zur katholischen ist es vielleicht iiberhaupt das
Wichtigste, zu wissen, daB und warum es fiir Karl Barth keine
Schépfungsoffenbarung mehr gibt. Wir versuchen im Folgenden, zu-
nichst einfach den beiderseitigen Offenbarungsbegriff zu verdeutlichen,
indem wir von der merkwiirdigen Tatsache ausgehen, daB sowohl
Karl Barth als auch Thomas von Aquin auf die Frage nach dem
eigentlichen Wesen der (Christus-) Offenbarung die gleiche positive
Antwort geben : « Die Offenbarung ist wesentlich Gottes Wort». Es
ist nun moglichst getreu zu zeigen, was diese Antwort beim einen und
beim andern bedeutet.

L,

Die Offenbarung ist wesentlich Wort Gottes. Diese These enthilt
fir Karl Barth zunichst eine doppelte Negation: Die Offenbarung
kann als Wort Gottes weder dem menschlichen Geiste entstammen,
noch in menschliches Denken iibergehen, ohne eben damit aufzuhéren,
Gottes Wort zu sein. Die erstere Negation versteht sich von selbst ;
die zweite aber bedarf einer genauern Prizisierung. Gehort es nicht
gerade zum Begriff gottlicher Offenbarung, daB Gottes Wort sich
irgendwie durch das Mittel menschlicher Worte dem Menschen kund
tue, sodaB dann diese menschlichen Worte als wahrer, wenngleich
unzulinglicher Ausdruck des géttlichen Gedankens und Willens anzu-
sehen wiren ? Dieser Moglichkeit widerspricht nun aber nach Karl
Barth ! die Tatsache, daB das menschliche Denken dem Worte Gottes
nicht nur in « Unvollkommenheit und Unzulinglichkeit », sondern in
« ginzlicher Verkehrtheit und Nichtigkeit » (KD, 231) gegeniibersteht.
Die ganze Existenz des Menschen ist seit der Siinde Widerspruch

1 Die dogmatisch wichtigsten Werke Karl Barths werden im Folgenden
im Text und unter Verwendung folgender Abkiirzungen zitiert :
CD = Die christliche Dogmatik im Entwurf, erster Band: Die Lehre vom
Worte Gottes, Miinchen 1927.
KD = Die kirchliche Dogmatik, erster Band : Die Lehre vom Worte Gottes,
Miinchen 1932.



Die Offenbarung als « Wort Gottes » 57

gegen Gott, « Widerspruch, der das Horen auf Gott ausschlieBt »
(KD, 428), und keine Berufung auf die Rechtfertigung gestattet, von
der « Verlorenheit », der «ganzen menschlich-siindigen Verkehrtheit »
des Menschen und seines Tuns Abstriche zu machen (KD, 253 f.).
Der Mensch hért also in seiner «radikalen Siindigkeit » nicht Gott
oder Gottes Wort, sondern « was wir hoéren, sind die Stimmen, und
was wir sehen, ist das Angesicht der Holle» (KD, 481). Was der
Mensch denkt und erkennt, ist immer nur « Finsternis» und « Un-
wahrheit » ; ja, selbst « sein GlaubensbewuBtsein als solches » ist Siinde
und « menschliche Finsternis» (KD, 256, 455).

Wenn nun trotzdem die Offenbarung als « Wort » oder « Reden »
Gottes bezeichnet werden soll, so muB man sich nach Karl Barth
daran erinnern, daB die Offenbarung «zundchst und urspriinglich
das Wort ist, das Gott bei und zu sich selber spricht in ewiger Ver-
borgenheit » (KD, 198). Die Offenbarung mulB in ihrer absoluten
Erhabenheit oberhalb und auBerhalb alles menschlichen Denkens
begriffen werden ; Gott allein darf Swubjek? dieses Redens sein, aber
er kann in seinem Reden auch niemand anders als sich selber Objekt
werden, wenn nicht sein Reden dadurch vermenschlicht und in die
Relativitit des Irdischen herabgezogen werden soll: « Gott ist nicht
und wird nicht anders Objekt als sich selber, auch nicht in seinem
Worte » (CD, 64, 170, 215 ; KD, 402). In diesem Reden Gottes ist also
er selber Subjekt (der Offenbarer), er selber ist auch der Akt des
Redens (die Offenbarung), und er ist zugleich auch nur sich selber
das Objekt (das Offenbartsein) seiner Rede (CD, 126 ff. ; KD, 311 ff.),
und darum muB nach Barth die Lehre von der Offenbarung notwendig
mit der Trinititslehre beginnen, weil jede sachgemilBe Analyse des
christlichen Offenbarungsbegriffes unmittelbar zur Lehre vom drei-
einigen Gott fithrt (KD, 312, 325). Die Trinitdtslehre allein « garan-
tiert » ihm sozusagen die Transzendenz des Offenbarungsbegriffes
(KD, 403), weil sie allein jede menschliche Relativierung und Objekti-
vierung, jede « Hypostasierung » und « Vergétzung » des Offenbarungs-
wortes ausschlieft (CD, 157 f.; KD, 371 f.). Die Trinititslehre ist
fiir Karl Barth nicht nur «die genaueste und klarste Formel zum
Verstindnis der Offenbarung » (CD, 150, 169), sondern er glaubt sogar,
daB wir gar nicht anders auf die Trinititslehre ! kommen kénnen,

1 Nach Barths Meinung « fehlt in der Bibel die ausdriickliche Feststellung,
daB der Vater, der Sohn und der Heilige Geist gleichen Wesens und also im



58 Die Offenbarung als « Wort Gottes »

«als eben auf dem Wege einer Analyse des Offenbarungsbegriffes »
(KD, 329). So sehr ist die Trinitdtslehre die « Interpretation der
Offenbarung » und der Offenbarungsbegriff die « Wurzel » und der
« Grund der Trinititslehre » (CD, 215; KD, 329)! Die Erinnerung
an den dreifaltigen persénlichen Gott soll die Offenbarung vor aller
Vermenschlichung und « Verdinglichung » sichern und soll sie bewahren
als Goltes Wort.

Damit soll also Ernst gemacht werden : Gott kann nicht Erkennt-
nis-Objekt des Menschen werden, sonst wiirde ja der Mensch in Ge-
danken Herr iiber Gott, er wiirde iiber ihn « verfiigen »! Das ist nach
Barths Beteuerung eine Erkenntnis, die man nicht alsbald iiberwinden
und hinter sich lassen kann, sondern der man immer wieder stand-
zuhalten hat (CD, 216). Was der siindige Mensch sieht oder hort oder
sonst irgendwie wahrnimmt, das ist nie Gott oder Gottes Wort : « So
ist es und dabei bleibt es » (CD, 217). — Kann unter solchen Umstinden
die Offenbarung etwas anderes als ein innertrinitarischer Monolog
sein ? HeiBt das nicht, daBl Gott eben nur sich selber, uns Menschen
aber gerade micht offenbar wird 7 Auf diese Fragen antwortet Karl
Barth mit der Lehre von der « Fleischwerdung des Wortes ». Diese
Lehre gestattet ndmlich, allem bisher Gesagten Rechnung zu tragen,
und zu zeigen, daB3 paradoxerweise Gottes Offenbarung fiir uns Menschen
gerade in seiner Verhiillung, in seiner Nicht-Offenbarung bestehe !
In Jesus Christus ist eine doppelte Bedingung erfiillt : einerseits ist
hier «ganz und gar Gott» gegenwirtig, aber andrerseits begegnet
er uns hier in einer menschlichen Gestalt, die uns « begreiflich, an-
schaulich, faBbar », also unserm Erkennen zuginglich ist (CD, 225).
Einerseits mul wirklich Go#t sich in Jesus Christus verhiillen, und
zwar so, daB er sich so absolut wie in der Trinitdt jedem menschlichen
Zugriff, jedem Versuch, ihn zum Objekt zu machen, entzieht : «die
gottliche Subjektivitit miite so unaufgehoben wie nur je triumphieren
in der menschlichen Objektivitit, die sie angenommen hitte, in die
sie eingegangen wire» (CD, 220). Andrerseits aber muB Christus,
in welchem sich Gott verhiillt, ein wirklicher, siindiger Mensch sein
wie wir, kein « Ubermensch oder Geist oder Engel », sonst wiirde Gott
nicht uns begegnen, die wir ja nur diese Welt der Siinde kennen, in

gleichen Sinn Gott selber sind » (KD, 401). Die Trinitit sei « viel weniger durch
einzelne Bibelstellen, als durch das Faktum der Offenbarung» geoffenbart
(CD, 168).



Die Offenbarung als « Wort Gottes » 59

der wir leben. Zur objektiven Moglichkeit der Offenbarung gehort
also, daBB Gott wirklich « Fleisch » wird, d. h. aber « die Natur Adams,
die Natur des Menschen, der unter dem Fluche des Siindenfalls steht,
im Widerspruch gegen Gott und mit sich selbst, die gefallene, ver-
dorbene, erst wieder zu heiligende und zu erlésende Menschennatur »
annimmt (CD, 222). Mit andern Worten: « Die Verhiillung miiBte
schlieBen, das Inkognito miite vollstindig sein. Er diirfte gerade
kein direkter Offenbarer sein, er diirfte Gott, das Wort, nicht so
begreiflich machen, daB entweder seine ganze Erscheinung oder doch
ein groBerer oder kleinerer Teil davon eine fiir jedermann als solche
wahrnehmbare Theophanie wire. Und zwar darum nicht, weil er
gerade insofern offenbar nicht oder nicht ganz Mensch wire, gerade
insofern nicht das Organ, durch das sich Gott begreiflich macht. Er
wire dann gar nicht der Offenbarer » (CD, 222). Alle diese Bedingungen
siecht Karl Barth in der Gestalt Jesu Christi erfiillt : in ihm hat sich
Gott so vollstindig hinter einem menschlich-siindigen Wesen ver-
borgen, dall wir diese seine Verhiillung wie « unseresgleichen » (CD, 218)
kennen und begreifen, wihrend Gott sich dem Zugriff unseres Erkennens
immer noch so absolut entzieht, wie in der Trinitit selber ! Offen-
barung ist jetzt gleich Nicht-Offenbarung !

Man fragt sich nun erstaunt, welchen Sinn diese absolute Ver-
hiillung Gottes in Christus eigentlich haben kénne : Bewirkt sie nicht
gerade, daB wir Christus wie « unseresgleichen » ansehen und an ihm
vorbeigehen ? Wie sollen wir erkennen, daB diese Nicht-Offenbarung
fiir uns gerade die Offenbarung bedeutet ? Wir stehen hier vor Barths
Frage nach der subjektiven Moglichkeit der Offenbarung. Handelte
es sich vorhin bei der Frage nach der objektiven Moglichkeit der
Offenbarung darum, zu zeigen, wie Gottes Offenbarung gerade in
seiner vollstindigen, objektiven Verhiillung bestehe, so handelt es
sich hier um das scheinbar noch groéBere Kunststiick, ndamlich zu
zeigen, daB auch das Erkennen und Horen der Offenbarung beim
gegenwirtigen Stand des Menschen nur im Nicht-Erkennen und Nicht-
Hoéren bestehen konne. Offenbarung ist auch hier gleich Nicht-Offen-
barung ! — Wir haben bereits gehort, daB Gott niemals Erkenntnis-
objekt des Menschen werden kann. Diese Wahrheit darf man nicht
alsbald vergessen und hinter sich liegen lassen (CD, 216). Der Mensch
ist eben auch als gerechtfertigter und glaubender Mensch ganz und
gar Siinder (KD, 249). Als solcher ist er wesentlich « der Mensch, dem
Gott nicht offenbar werden kann » (CD, 287), der nicht Gottes, sondern



60 Die Offenbarung als « Wort Gottes »

nur der Hélle Stimmen hort (KD, 481). Es gibt also auch hier keine
andere Moglichkeit, als daB Offenbarung gleich Nicht-Offenbarung
bedeutet, d. h. Gott kann dem Menschen nur so offenbar sein, daB
fiir diesen Nicht-Offenbarsein gleichbedeutend ist mit Offenbarsein !
Gott miilte das offenbare Nicht-Horen des Menschen, sein offenbares
Verharren in der Siinde und im Widerspruch gegen Gott, als wirkliches
Horen, als wirkliches Vernehmen und Aufnehmen seines Wortes er-
kliren. « Es miite eine Betitigung seiner im Widerspruch gefangenen
und zwar endgiiltiz gefangenen Menschlichkeit geben, hinter deren
eingestandenes menschliches Unvermégen tragend, erfiillend, gut-
machend, Gott selbst sich stellen, fiir den Menschen eintreten wiirde,
mit dem Vermogen, das nur in Gott selbst fiir Gott selbst vorhanden
ist » (CD, 288 f.). Diese menschliche Betitigung wiirde nicht aufhéren
menschlich, siindig, verkehrt und im Widerspruch zu Gott zu sein,
aber indem Gott dieses menschliche Tun «in seiner ganzen Unkraft,
ja Verkehrtheit, in seine eigene Kraft und Gerechtigkeit einbeziehen »,
und so den Menschen trotz seiner Siinde «zu sich rechnen wiirde »
(CD, 28g), wiirde gerade das Nicht-Héren des Menschen vor Gott zum
Horen seines Wortes. Die subjektive Moglichkeit der Offenbarung
liegt also nach Barth nicht darin, daB der Mensch eine « besondere
Erhohung, Vertiefung oder Bereicherung » — etwa durch die Gnade —
erhalten wiirde (CD, 217). « Es ist nicht an dem, als ob Gottes Offen-
barung etwa auch nur zuguterletzt in ihrer Spitze identisch wiirde
mit einer Erleuchtung der Vernunft» (CD, 138), denn auch einer
gottlich erleuchteten Vernunft kann Gott nie zum Objekt werden.
« Er ist und er bleibt dem Denken unzuginglich », denn « immer denkt
unser Denken ... ein Objekt und insofern gerade nicht Gott » (CD, 455).
Die subjektive Moglichkeit der Offenbarung besteht also darin, daB
Gott selber fiir uns eintretend Gottes Wort fiir uns hért. « Wenn Gott
sich offenbart, so heiBt das, daB Gott selbst erkannt wnd erkennend,
gewuBt und wissend, redend und horend auf den Plan tritt » (CD, 139).
Dies geschieht nach Karl Barth in der AusgieBung des Heiligen Geistes.
Der Heilige Geist ist es, welcher hinter unserm menschlichen, un-
fihigen und unfihig bleibenden Hoéren als «der in dieser Sache allein
Zustindige redet und hort» (CD, 358). Nochmals erweist sich hier
die Trinitéitslehre als die genaueste « Formel » des Offenbarungsbegriffs,
denn die Trinititslehre bekennt Gott allein als den Offenbarer, Gott
selbst als sein Wort und nochmals Gott selbst und Gott allein als den
Horer seines Wortes. Nun ist die Transzendenz der gottlichen Offen-



Die Offenbarung als « Wort Gottes » 61

barung vor jeder menschlichen Relativierung und Verdinglichung
gerettet ! « Auch im Empfange des Heiligen Geistes bleibt der Mensch
Mensch, der Siinder Siinder » (KD, 485), und darum handelt es sich
auch hier nicht etwa darum, daB3 der Mensch zuguterletzt doch noch
iber Gott Herr werde, indem Gottes Wort Objekt menschlicher Er-
kenntnis wiirde. Der Mensch kann nicht sein Wesen verlieren, « um
etwa selber Heiliger Geist zu werden » (KD, 484) ! Wohl aber ist der
Mensch, wann und wo es Gott gefillt, gleichsam der « Schauplatz » !
des gottlichen Redens und Hoérens, er ist der duBere « Ort », an welchem
Gott selber sein Wort spricht in der Fleischwerdung des Wortes, und
wo er selber es auch wiederum fiir uns hort in der AusgieBung des
Heiligen Geistes. Dies ist der eigentliche Sinn von Barths Offenbarungs-
lehre : Gott ist so ausschlieBlich nur sich selber offenbar (Erkenntnis-
objekt), daB Offenbarung an die Menschen nur in dem uneigentlichen
Sinne moglich ist, daB das innertrinitarische Reden Gottes objektiv
in Jesus Christus, als duBlerm « Orte » gegenwirtig ist, und daB Gott
selber in den einzelnen Gliubigen als duBerm «Schauplatz» sein
eigenes Wort vernimmt. Indem Gottes Reden und Horen fiir das
endgiiltige Nicht-Horen-Konnen des Menschen eintritt, «offenbart »
sich Gott den Menschen. Offenbarung ist jetzt objektiv und subjektiv
gleich — Nicht-Offenbarung !

II.

Karl Barths Offenbarungslehre kénnte und sollte sinnvollerweise
mit dieser Feststellung schlieBen. Denn diese Thesen haben das
Eigentiimliche an sich, daB alles, was iiber sie hinaus gesagt wird,
nur dazu dienen kann, ihren klaren Eindruck zu verwischen. Es soll
dies hier nur mit wenigen Worten angedeutet werden, um spiter aus-
fiithrlicher zu zeigen, wie undurchfithrbar Barts Thesen in ihren Kon-
sequenzen sind, und wie offenkundig sie sich selber ad absurdum
fiihren. — Wir standen soeben sozusagen vor einem vollstindig ge-
schlossenen Kreis : Gott allein redet sein Wort; er verbirgt es in
Christus in einem vollstindigen Inkognito ; er allein ist im Heiligen
Geist der Horer seines Wortes. Dieser Kreis darf vom Menschen nicht

! Vgl. K. Barth, Der Romerbrief, Miinchen 1929°% S. 332. — Ahnlich
schreibt E. Brunmner: Beim Horen des Wortes «ist kein Gegeniiberverhiltnis
mehr da, Reden und Héren ist eins, ich bin nichts als Schauplatz von beidem,
das nicht zweierlei, sondern eins ist : Gottes-in-mir-Reden ». Philosophie und
Offenbarung, Tiibingen 1925, S. 5I.



62 Die Offenbarung als « Wort Gottes »

durchbrochen werden. Gott ist nur sich selber Objekt, niemals wird
er Gegenstand menschlicher Erkenntnis, auch nicht im Glauben.
Der Mensch hért auch im Glauben nicht Gottes Wort, sondern die
Stimmen der Hélle. « So ist es und dabei bleibt es », — so haben wir
uns versichern lassen! Tatsdchlich kann es nun aber doch nicht
« dabei bleiben ». Theo-logie ist nun einmal Rede von Goi#t, und zwar
menschliche Rede von Gott. Und darum kommt auch Karl Barth,
nachdem er eindrucksvoll und ausfiihrlich gezeigt hat, wie Goff sein
eigenes Wort redet und hort, — (es war freilich schon sehr ver-
wunderlich, daBB er dies so genau und sicher zu sagen wuBte, obwohl
doch der Mensch — selbst im Glauben ! — nur Finsternis und Liige
wahrnimmt) — nicht darum herum zu fragen, wie denn der Mensch
dieses Wort hore, und wie darauf die menschliche Rede von Gott
beschaffen sein miisse. Es wird auch von Karl Barth auf einmal allen
Ernstes nach dem Wie und dem Was der menschlichen Rede von
Gott gefragt, und wir vernehmen, dall es ein paradoxes und dialek-
tisches Erkennen, ein Reden in Gleichnissen und Analogien (analogia
fidei) sein miisse. Koénnte es wirklich von so groBem Belange sein,
nach Inhalt und Beschaffenheit der menschlichen Rede von Gott zu
fragen, wenn es im Ernst dabei bleiben wiirde, daB niemals Gott oder
Gottes Wort Gegenstand menschlicher Erkenntnis und Rede sein
kénnte ? Lohnt es sich, den Stimmen der Holle soviele Aufmerksam-
keit zu schenken ?

Es ist nicht Aufgabe der Offenbarungslehre, zu zeigen, daB Gott
selber sein eigenes Wort hort und kennt, sondern zu fragen, ob und
in welcher Form Gott den Menschen sein Wort vernehmbar und
erkennbar machen kann!. In diesem Sinne ist nun auch fiir Thomas
von Aquin die Offenbarung wesentlich « Wort » oder « Reden Gottes ».
« Divina nobis credenda per modum locutionis revelantur ... Quae
nobis revelantur, sub quibusdam similitudinibus et obscuritatibus
verborum nobis proponuntur » (C. G. IV 1). Schon die Propheten ver-
kiindeten unter dem unermiidlichen Hinweis : « So spricht der Herr »

1 Sollte man aber zur Erkenntnis gelangt sein, daB Gott und Gottes Wort
iiberhaupt nicht Objekt des menschlichen Erkennens werden kdénnen, dann sollte
man dies nicht mit einer breiten Erliuterung der hochsten goéttlichen Geheimnisse,
welche der christliche Glaube lehrt (Ausgang des Wortes vom Vater, Fleisch-
werdung des Wortes, AusgieBung des Heiligen Geistes), begriinden. Die Berufung
auf die Trinititslehre beweist ja, sofern damit wirklich eine gottliche Realitit
und nicht bloB eine « Formel » zur Erliuterung des Offenbarungsbegriffs gemeint
ist, gerade das Gegenteil von dem, was sie beweisen soll.



Die Offenbarung als « Wort Gottes » ' 63

nichts anderes als «das Wort, das an sie ergangen war» !, und auch
von der neutestamentlichen Offenbarung in Christus steht geschrieben :
« Nachdem vorzeiten Gott auf vielfache und mannigfaltige Weise
durch die Propheten zu den Vitern gesprochen hat, hat er zuletzt in
diesen Tagen zu uns geredet durch seinen Sohn» (Hebr. 1, 1). Wie
ist nun das bei Thomas zu verstehen, wenn auch er das Wesen der
Offenbarung im Wort und Reden Gottes erblickt ?

Wer die Trinitdtslehre und die Christologie des hl. Thomas von
Aquin kennt, weill, wie sehr auch er an das unergriindliche Geheimnis
glaubt, daB Gott von Ewigkeit her sein Wort spricht, und sich in
seinem wesensgleichen Worte erkennt und liebt, und daB dieses sein
Wort in der Fiille der Zeit Fleisch geworden ist und unter uns gewohnt
hat. Die thomistische Theologie sieht ja darin gerade die zentralen
Geheimnisse der christlichen Offenbarung. — Wie sind uns nun nach
Thomas diese Geheimnisse geoffenbart ? Offenbar nicht dadurch,
daB wir unsern anthropologischen Voraussetzungen gemif iiber die
Moglichkeit der Offenbarung spekulieren und als passendste « Formel »
des Offenbarungsbegriffs eine Trinitdtslehre konstruieren. Wie kdénnte
Thomas die Lehre von den innersten Geheimnissen Gottes von unsern
theologischen Spekulationen iiber den Offenbarungsbegriff abhingig
machen ? Wohl aber ist die Trinititslehre ein klassisches Beispiel
dafiir, wie Gott in der Form menschlicher Analogien (Dreipersonlich-
keit, Vaterschaft, Sohn usf.) iiber sein verborgenes Wesen zu den
Menschen redet. Offenbarung als Wort Gottes bedeutet fiir Thomas,
daB Gott selber in seinem Erbarmen sich dazu herabliBt, in der
Gestalt menschlicher Worte, « sub quibusdam similitudinibus et obs-
curitatibus wverborum » (C. G. IV 1) zu den Menschen zu reden.

Freilich gibt sich Thomas dariiber Rechenschaft, daB das Wort
und das Reden in der uns am nichsten liegenden Bedeutung als
« locutio corporalis» von Gott nur metaphorisch ausgesagt werden
kann (De Verit. 2, 11). Aber es liegt im Begriff des Redens auch ein
formales Element rein geistiger Art, das von Gott in einem wirklichen,
wenngleich analogen Sinn ausgesprochen werden kann. Es handelt
sich im Reden darum, einen Gedanken oder eine Wahrheit dem
Hoérenden kundzutun. Dieser eigentliche Sinn der « Rede» wird in
der Heiligen Schrift noch dadurch besonders betont, daB sie Gott

1 Vgl. Ezech. 1, 3; Osee, 1, 1; Joel, 1, 1; Jon, 1, 1; Mich. 1, 1, sowie
zahlreiche Stellen bei Jesaja und Jeremia.



64 Die Offenbarung als « Wort Gottes »

wie einen « Lehrmeister » zum menschlichen « Schiiler » sprechen li8t 1.
Nach dieser Analogie der lehrenden Rede des Meisters an den
horenden Schiiler bestimmt der hl. Thomas den Begriff der gottlichen
Offenbarung als eine locutio Dei ad homines per modum magisterii.

Gott offenbart sich also dem Menschen in der Form menschlicher
Rede, per modum locutionis. Weder in der Gotteserkenntnis der
Propheten noch in derjenigen einfacher Gldubiger handelt es sich
um ein direktes Schauen des géttlichen Wesens, sondern um ein
Erkennen « durch einen Spiegel in einem dunkeln Wort» (I. Kor. 13,12).
Gerade darin sieht der hl. Thomas die bezeichnendste Analogie zwischen
dem menschlichen Reden und dem Reden Gottes in der Offenbarung :
«sicut enim in exteriore locutione proferimus ad ipsum audientem
non ipsam rem quam notificare cupimus, sed signum illius rei, scilicet
vocem significativam ; ita Deus interius inspirando non exhibet essen-
tiam suam ad videndum, sed aliquod suae essentiae signum, quod est
aliqua spiritualis similitudo suae sapientiae» (De Verit. 18, 3). Wie
der menschliche Lehrer seinen Schiiler durch das Mittel des Wortes
unterrichtet 2, so spricht auch der offenbarende Gott zu den Propheten
in der Form menschlicher Rede ®.

Das Problem der Offenbarung formuliert sich nun so: wie ist es
moglich, daB Gott sein Wort dem Menschen durch das Mittel mensch-
licher Worte kund tue, sodall diese menschlichen Worte als wahrer,
wenngleich unzulinglicher Ausdruck des goéttlichen Gedankens auf-
genommen und erkannt werden konnen ! Von dieser Frage waren
wir oben bei Karl Barth ausgegangen ; wir haben gesehen, wie ent-
schieden er sich von dieser Frage abzuwenden schien, um am Ende —
nach dem weiten Exkurs iiber das innertrinitarische Reden und Héren
von Gottes Wort — doch wieder zur Frage nach der Beschaffenheit
der menschlichen Rede von Gott zuriickzukehren. Von Barth und
von Thomas horten wir bereits iibereinstimmend, daB diese mensch-
liche Rede von Gott nur ein Reden im Gleichnis und in Analogien sein
konne. Nun stehen wir abermals vor der Frage, was wohl beiderseits
mit diesen scheinbar iibereinstimmenden Worten gemeint sein maoge !

1 Vgl. Is. 50, 4; Ps. 118.

2 Homo suo discipulo repraesentat aliquas res per signa locutionum
(II-II q. 173, 3).

3 Visio prophetica non est visio divinae essentiae, neque in ipsa divina
essentia vident ea quae vident, sed in quibusdam similitudinibus, secundum
illustrationem divini luminis (II-II q. 173, 1; De Verit. 12, 6).



	Die Offenbarung als "Wort Gottes" bei Karl Barth und Thomas von Aquin

