
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 15 (1937)

Artikel: Die Lehre der Frühscholastik von der knechtischen Furcht

Autor: Landgraf, Artur

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762762

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762762
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Lehre der Frühscholastik

von der knechtischen Furcht.

Von Artur LANDGRAF, Bamberg.

In früheren Untersuchungen konnte ich nachweisen, daß man
in der Frühscholastik beim Prozeß der Rechtfertigung in erster Linie
derjenigen Reue ein Augenmerk zuwandte, die unmittelbar mit der

Rechtfertigung verknüpft ist, und daß darum der durch die Liebe
sich betätigende Glaube zu grundlegender Bedeutung im Gebäude

der damaligen Spekulation gelangt ist. Man darf aber daraus nicht
entnehmen wollen, daß deshalb für die Furcht im Zusammenhang
mit der contritio kein Platz mehr geblieben wäre. Es ist wohl auch

richtig, daß im processus iustificationis, so wie er schematisch
dargestellt wird, die Furcht überhaupt nicht auftritt, da sie eben nicht
unmittelbar mit der Rechtfertigung verknüpft ist. Daraus erklären
sich denn alle Aussprüche, die eine Furchtreue für ungenügend erklären.
Allein schon die Definition der compunctio, der man nicht selten

begegnet, drängte dazu, sich auch mit der Furcht zu beschäftigen.
Denn diese lautet : Compunctio cordis est humilitas mentis cum
lacrimis et recordatione peccatorum et timore iudicii1.

1 Man vgl. Alkuin, De virtutibus et vitiis liber, c. n (SSL xoi, 620).
Die auctoritates Patrum des Cod. Erlangen, lat. 408 fol. 57 : Ysidorus de summo
bono : Compunctio cordis est humilitas mentis cum lacrimis exoriens ex
recordatione peccati et tremore iudicii. Isidor selber sagt in seiner Regula mona-
chorum c. 30 (SSL 103, 617) : Duo igitur sunt compunctionum genera, hoc est
irriguum superius et irriguum inferius. Irriguum quippe inferius quisque accipit,
cum inferni supplicia flendo pertimescit. Irriguum vero superius accipit, cum
se in lacrimis coelestis regni desiderio affligit. — Glossa ordinaria, Evangelium
Matthaei c. 3 (SSL 114, 79) : Poenitentiae virtus timore concipitur, qui est
initium sapientiae. — Abaelard, Sic et Non c. 152 (SSL 178, 1600) ; Magister
Omnebene (München, Staatsbiliothek, Cod. Sim 168 fol. 54) : Compunctio est
in contritione cordis, que nascitur ex recordatione preteritorum malorum ex
timore iudicii futuri. — Summa Sententiarum (SSL 176, 146 f. — Kopenhagen,
Kgl. Bibliothek, Cod. Ny kgl. S. 2878 40 fol. 4). — Petrus Lombardus, Sententias,
4 dist. 14 c. 2 [Quaracchi (1916) 819 n. 133]. — Martin von Leon, Sermo IV
In natale Domini § 33 (SSL 208, 495, 500). — Alanus von Lille, De sex alie



44 Die Lehre der Frühscholastik von der knechtischen Furcht

Eine besondere Untersuchung über das Furchtproblem in der

ganzen Frühscholastik ist bis heute noch nicht erschienen. P. Schmoll

kommt in seiner dogmengeschichtlichen Untersuchung Die Bußlehre
der Frühscholastik1 nur ganz zufällig darauf zu sprechen und hat
obendrein den Kreis der Autoren, mit denen er sich beschäftigt, noch
reichlich eng gezogen. Auch A. Teetaert läßt sich in seinem, die ganze
Periode erfassenden monumentalen Werk, La confession aux laïques
dans l'Eglise latine depuis le VIIIme jusqu'au XI Vme siècle 2, nicht näher
darauf ein. Die Habilitationsschrift von Hunzinger, Das Furchtproblem
in der katholischen Bußlehre von Augustin bis Petrus Lombardus3,
kennt aus der Periode der Scholastik lediglich Anselm von Laon,
Abaelard, Bernhard von Clairvaux, Hugo von St. Viktor und Robertus
Pullus. Sie kommt zudem zu dem Resultat, daß die scholastische

Furchtlehre sich rettungslos in einen Semipelagianismus verstrickt
habe 4. Es ist darum nicht überflüssig, das Problem noch einmal und
zwar auf Grund des gesamten bis heute zugänglichen Materiales zu
bearbeiten.

Cherubim (SSL 210, 274). — Goffridus abbas Vindocinensis, Epistolae, lib. 4,

29, 44 ; lib. 5, 20, 22 (SSL 157, 171, 178, 202, 204). Garnerius canonicus reg.
S. Victoris, Gregorianum lib. 3 c. 3 (SSL r93, 90). — Richard von St. Viktor,
Benjamin Maior lib. 2 c. 17 (SSL 196, 98). Die Abhandlung de peccatis des Cod.
Brit. Mus. Royal 5 F XV (XIII. Jahrh.) fol. 72*. Endlich auch die Flores quo-
rumdam librorum beati Augustini im Cod. 173 der Frankfurter Dombibliothek
(XIII. Jahrh.), sowie die nach Thomas geschriebenen theologischen Miszellania
des Cod. 186 der Frankfurter Dombibliothek (fol. 61), beide in der Frankfurter
Stadtbibliothek. — Im Poenitentiale des Robert von Flamesbury z. B. wird
der Pönitent ermahnt : Frequenter cogita de vite brevitate et fragilitate, de

penarum inferni acerbitate et ita tibi timorem incuties, licet servilem, tarnen
multum expedientem (Cod. Erlangen, lat. 233 fol. 9).

1 München 1909.
2 Wetteren-Bruges-Paris 1926.
3 Naumburg a. S. 1906.
4 A. a. O. 70 : Bezüglich Bernhards von Clairvaux : « Aber die entscheidende

Frage, die sich nun erhebt, ist ja die : wie will Bernhard die Umwandlung der
Furcht in die Liebe, die immerhin die Gnade bewirken mag, verstanden wissen
Augustinisch-Abaelardianisch oder Gregorianisch - Anselmisch d. h. so, daß
der timor nur die negativ dispositorische Voraussetzung der iustificatio bildet,
die den timor sanctus hervorruft, oder so, daß das in dem Sünder vorhandene,
wenn auch primitive religiös-sittliche Material allmählich geraden Weges zur
Liebe gesteigert wird In welchem Sinne soll der timor initium caritatis sein —
Und da muß denn gesagt werden, daß Bernhard die Einleitung der Bekehrung
durch die Furcht im letzteren Sinne verstanden haben will. Nicht nur
heilsempfänglich, nein heilsfähig, ja sogar heilswürdig macht die Furcht den Sünder.
In positiver Weise befähigt sie ihn, die Gnade zu verdienen ». — Bezüglich Hugos
von St. Viktor vgl. man ebenda, 76.



Die Lehre der Frühscholastik von der knechtischen Furcht 45

Dabei sei von vorneherein gesagt, daß die Frage : negative oder

positive Vorbereitung auf die Rechtfertigung bzw. Gnade, zur Zeit
eines Bernhard von Clairvaux oder Hugo von St. Viktor — wie ich

längst dargetan habe — noch nicht zur Diskussion stand ; weshalb
denn auch Redensarten, die ohne solche Überlegungen formuliert
wurden, nicht in dem einen oder anderen Sinn, sondern nur ganz
allgemein von einer Vorbereitung gedeutet werden dürfen. Daß wir
damit nicht Unrecht haben, wird unsere Untersuchimg ergeben.

Die Einteilung wurde durch den Gegenstand selber bestimmt,
da wir zuerst vom Begriff der knechtischen Furcht und ihrer Güte,
sodann von ihrer Gnadenhaftigkeit und endlich von der Art, wie sie

auf die Liebe hinleitet, zu reden haben. Leider gestaltete sich aber
der erste Teil reichlich umfangreich, da die Verwirrung in den Begriffen
und der stark fühlbare Mangel an schulischen Zusammenhängen ein

Eingehen auf die Einzelheiten fast bei jedem Autor forderte.

1. Begriff und Güte der Knechtsfurcht,

a) Ausgangspunkt und Beginn der theologischen Erörterung.

Wichtig für die Formulierung und Entwicklung des

Furchtproblems wurde eine Reihe von Sentenzen des hl. Augustinus, die z. T.
auf dem scheinbaren Gegensatz zwischen zwei Schriftstellen fußten,
nämlich zwischen Psalm 18, 10 : Timor Domini sanctus permanens
in saeculum saeculi, und i Joh. 4, 18 : Timor non est in caritate ;

sed perfecta Caritas foras mittit timorem, quoniam timor poenam
habet ; qui autem timet, non est perfectus in caritate. Nach den

Vorarbeiten, die über die Väterzeit bereits erschienen sind, genügt
es hier, lediglich auf den Fundort der in Betracht kommenden

Augustinusstellen hinzuweisen. Sie sind : In epist. Johannis tr. 9

n. 4 1, Sermo 161 n. 8, 9 2, Sermo 270 n. 4 3, In epist. ad Galatas n. 53 4,

Super psalm. 127, 1 n. 7 5, In evangelium Johannis tr. 85 n. 3 6, De

spiritu et littera c. 32 n. 56 7. Jedenfalls kam bereits aus der Väterlehre

die Unterscheidung zwischen verschiedenen Arten von Furcht
in die beginnende Scholastik. So tritt bei Beda die augustinisChe
Zweiteilung auf in die Furcht, mit der die Menschen fürchten in die
Hölle geschickt zu werden, und in die Furcht vor der Trennung von

1 SSL 35, 2047 f.
4 SSL 35, 2142.
7 SSL 44, 236.

2 SSL 38, 882 f.
6 SSL 37, 1680 fi.

3 SSL 38, 1241.
6 SSL 35, 1849.



46 Die Lehre der Frühscholastik von der knechtischen Furcht

Gott. Die erste Furcht bringt die Liebe, besteht aber mit derselben

nicht zusammen. Denn solange man wegen der Strafe Gott fürchtet,
liebt man noch nicht den Gefürchteten ; man ersehnt damit noch nicht
das Gute, sondern geht lediglich dem Übel aus dem Weg. Da man
aber dem Übel aus dem Weg geht, bessert man sich und beginnt das

Gute zu ersehnen. Sobald man aber anfängt, das Gute zu ersehnen,
ist in einem die heilige Furcht vor dem Verlust des Guten, also nicht
davor, in die Hölle geschickt zu werden, sondern davor, die Gegenwart
des Herrn zu verlieren, deren ewigen Genuß man begehrt1. Die erste
Furcht ist nach dem Gesagten eine Furcht vor, die zweite eine Furcht
um Gott. Die Caritas steht lediglich zur ersten in Gegensatz, und diese

erste hat zum Gegenstand nicht bloß Gott als Richter, sondern auch
die gegenwärtigen Übel2. Ähnliche Gedanken drängen auch bei
Alkuin an die Oberfläche, da er zwischen einem timor servorum oder
auch servilis und einem timor filiorum, den er auch timor sanctus

nennt, unterscheidet. Sklaven fürchten ihre Herren wegen der Qualen ;

Söhne fürchten die Väter um der Liebe willen. Die Unverträglichkeit
dieser beiden Furchtarten versucht Alkuin psychologisch zu erklären :

Wer den Herrn fürchtet, läßt vom schlechten Weg ab und richtet
seine Schritte nach dem Pfad der Tugend. Die Furcht vor dem Herrn
hält die Sünde fern und bringt die Tugenden. Die Furcht macht den
Menschen vorsichtig und besorgt vor der Sünde. So treibt die Furcht
vor Gott die Furcht vor der Hölle aus. Und darum sollen wir Gott
so fürchten, daß wir ihn lieben 3. Ausführungen übrigens, die man
in gleicher Art bei Rabanus Maurus 4 findet. Ohne selber eine

Begriffsbestimmung zu geben, unterscheidet Bruno der Kartäuser zwischen

timor servilis (dem Anfang der Weisheit, d. i. des guten Lebens)5
und dem timor castus, der den servilis austreibt. Beide sind ihm ein

1 In I epistolam B. Johannis c. 4, 18 (SSL 93, in). Man vgl. ebenso bei
Smaragdus abbas, Diadema monachorum c. 6 (SSL 102, 603) ; Via regia c. 3

(SSL 102, 939) ; Collectiones in epistolas et evangelia (SSL 102, 347).
2 Ebenda : « Sed perfecta Caritas foras mittit timorem ». Ilium scilicet

timorem, de quo dicitur : « Initium sapientiae timor Domini ». Quo timet
quisque incipiens opera iustitiae, ne veniat districtus iudex et se minus casti-
gatum inveniens damnet. Hunc timorem illa Caritas pellit foras, quae pro merito
iustitiae fiducipm habet in die iudicii. Sed et praesentium adversitatum timorem
perfecta Caritas eiicit ex animo

3 De virtutibus et vitiis liber, c. 15 (SSL 101, 624). Man vgl. hier auch
Abaelard, Sic et Non c. 78 (SSL 178, 1454).

4 Iiomiliae de festis praecipuis. Homil. 54 (SSL 101, 100).
5 Expositio in psalmos, ps. 108 (152, 1232).



Die Lehre der Frühscholastik von der knechtischen Furcht 47

timor sanctus *. Die dem X. Jahrhundert angehörige Collectio Canonum
Anselmo dedicata des Cod. Bamberg. Can. 10 bringt auf Blatt 214
aus einem Schreiben Eusebii Papae kapitul. VI : In hoc perfecta est
Caritas nobiscum, ut fidutiam habeamus in die iudicii, quia sicut ille
est et nos sumus in hoc mundo. Timor non est in caritate, sed

perfecta Caritas foras mittit timorem, quoniam timor penam habet.

Qui autem timet, non est perfectus in caritate. Nos ergo diligamus
*

Dominum, quoniam prior dilexit nos.
Wo wir sodann über die Schwelle der Frühscholastik treten,

begegnen wir zunächst zwei Sentenzen, die Anselm von Laon
zugeschrieben werden. In ihnen finden sich drei Furchtarten aufgezählt :

der timor humanus, der nicht gut ist ; der timor servilis oder initialis,
dessen Motiv die Hölle ist und der sich scheut, Gott zu beleidigen —
er ist gut, wenn auch für das Heil nicht zureichend — ; endlich der

timor Dei oder castus (sanctus), der vollkommen ist2.

1 Expositio in psalmos, ps. 18 (SSL 152, 712).
2 Man vgl. unter den Anselmfragmenten aus dem Liber Pancrisis bei

F. Bliemetzricder, Trente-trois pièces inédites de l'œuvre théologique d'Anselme
de Laon [Recherches de théologie ancienne et médiévale II, Louvain (1930) 60] :

Si quis enim ad favorem vel pro timoré humano facit elemosinam vel propter
aliud aliquid, non est bonum. Si autem pro timoré gehenne, qui est servilis et
initium sapientie, bonum quidem est, sed non est perfectum nec ad salutem
sufficiens. Si autem pro timoré Dei, bonum perfectum est. Sic igitur servare
mandatum sive pro tali timoré sive amore, iustitia est. — Zu Psalm 18, 10
liest man im Psalmenkommentar des Gilbert de la Porrée : « Timor Domini ».

Unas timor est penalis, qui perhorrescit sibi subtrahi temporalia, quorum amore
anima fornicatur. Alius est initium sapientie, qui timet ofîendere Deum iustum.
Ille penitus non est in caritate ; iste foras mittitur a perfecta. Est alius castus
vel sanctus, quo Ecclesia bonum sponsum quanto ardentius diligit, tanto dili-
gentius cavet ofîendere. Amat gratis non timens puniri, sed ab eo separari.
Hune non mittit foras consummata dilectio. — Dazu ist am Rand vermerkt :

Ans[elmus]. So im Cod. Paris. Nat. lat. 12004 fol. 23.
Eine Fünfteilung kennt die Glossa ordinaria zu Rom. 8, 15 : Unus ergo

spiritus, qui duos timorés facit, qui et duo genera servorum faciunt. Est enim
servus, qui et filius, qui timet Dominum et honorât Patrem. Und Malachias :

Si Dominus sum, ubi est timor meus Si Pater, ubi est amor meus Et est
servus, qui timet penam, sed non diligit iustitiam. Sciendum etiam preter
naturalem timorem, qui omnibus inest, quattuor esse timorés, scilicet mundanum,
qui malus nec est a Deo, et servilis, qui bonus est et a Deo, sed non sufficiens ;

initialis, qui bonus est et sufficiens, et castus, qui bonus est et perfïciens, de quo
hoc : ipse enim générât nos filios Dei. [Inkunabel von Basel 1498 und SSL 114,
416]. Ich habe wegen des Textes die Glossa ordinaria im Cod. lat. 40 der
Universitätsbibliothek von Marburg durchgesehen. Dort fehlt die Stelle, die
übrigens auch sonst — z. B. weil sie den timor servilis als gut bezeichnet, nicht
recht in den Bereich Anselms paßt. Es dürfte sich also hier um einen späteren
Zusatz handeln.



48 Die Lehre der Frühscholastik von der knechtischen Furcht

In der Schule Anselms wurde sodann die Güte der Furcht zum
ernsten Problem, da schon in ihr die Frage aufgeworfen wurde, ob auch
in Christus Furcht war. In den Sententie Anselmi tritt dieselbe bereits
auf. Hier ist denn zur Lösung vor allem von vier Furchtarten die
Rede : timor servilis, die Enthaltung vom Bösen zur Strafvermeidung,
aber unter Beibehaltung des Willens das Böse zu tun ; timor mundanus,
die Enthaltung vom Guten aus Furcht vor Strafe ; timor gehenne
oder timor Domini, der Anfang der Weisheit genannt wird1. Ihn
befiehlt der Herr. Anfang der Weisheit wird er genannt, weil, sobald

er den Geist erfaßt, alsbald die Liebe zu Gott beginnt. Je mehr die

Caritas wächst, um so mehr nimmt diese Furcht ab. Doch erreicht
in diesem Leben die Caritas niemals einen so hohen Grad, daß sie

diese Furcht völlig vertriebe ; es müßte denn einer durch Offenbarung
Sicherheit von seiner zukünftigen Seligkeit gewinnen. Diese Furcht
nützt ohne die Liebe nicht. Sie ist aber eine der sieben Gaben des

Heiligen Geistes 2.

Sie deckt sich hinsichtlich ihrer Ursache mit dem timor servilis,
hinsichtlich ihrer Auswirkungen mit dem timor filialis. Als Ursachen

kommen nämlich die Strafe für die Gesetzesübertretung und die
Strafgewalt des Herrn in Betracht. Beide gehen nur Sklaven und
Gesetzesübertreter an. Durch diese ihre Ursachen wird die Furcht nicht zu
einem timor filialis, noch auch zum Anfang der Weisheit, noch auch
ist diese Furcht gut oder ein Verdienst ; denn, wenn sie auch das böse

Werk verhindert, schließt sie doch nicht den bösen Willen aus 3. Erst
durch eine dreifache Auswirkung wird diese Furcht zum timor Domini,
timor filialis und Anfang der Weisheit, nämlich durch wahre Buße,
den Willen zum Gehorsam und die Armut des Geistes. Eines geht
hier aus dem andern hervor. Ein Sklave hat manchmal, wenn er zu
viel gegessen oder getrunken hat, Schmerz, nicht weil er seinen Herrn
beleidigt hat, sondern weil er Schmerzen im Leib oder Kopf zu fühlen
bekam. Wahre Buße ist also nicht Sache von Sklaven, sondern von
Söhnen, weil der Mensch wegen des Mißfallens, das er bei Gott durch

1 Ohne Zweifel spielt bei dieser Festsetzung die Rücksicht auf Eccli. i, 16 :

Initium sapientiae timor Domini, eine entscheidende Rolle.
2 F. Bliemelzrieder, Anselms von Laon systematische Sentenzen (Beiträge

zur Geschichte der Philosophie des Mittelalters, Bd. XVIII, Heft 2-3), Münster
i. W. (1919) 105.

3 F. Bliemelzrieder, Anselms von Laon, 106. — Cod. Bamberg. Can. 10
fol. 12.



Die Lehre der Frühscholastik von der knechtischen Furcht 49

seinen Ungehorsam erregt hat, nicht Schmerz empfinden oder

deswegen mit sich unzufrieden sein kann, wenn er nicht auch das

Wohlgefallen Gottes durch Gehorsam sich erwerben will. Und so ist die

wahre Buße notwendig begleitet vom Willen zum Gehorsam. Damit
aber dieser Gehorsam ein vollkommener werde, muß man notwendig
auf die Liebe zu äußeren und fleischlichen Wünschen, die zur Ursache
des Ungehorsams geworden, verzichten und sich selber, und zwar im
Angesicht Gottes, als schlecht verurteilen. Darin besteht die wahre
und geistige Armut. Und, dies sei vorweggenommen, diese dreifache

Wirkung der Furcht reinigt nach Anselm den inneren Menschen, d. h.
sie rechtfertigt ihn1. So betrachtet, versteht man auch, wie die
Sententie Anselmi dem timor gehennalis, den sie ja mit dem timor
Domini und timor initialis gleichsetzen, den Antrieb zur Buße und
zur Versöhnung mit dem durch die Gesetzesübertretung Beleidigten
zuschreiben können 2.

Die vierte Furchtart, die die Sententie Anselmi kennen, ist der
timor filialis, der sich von den beiden ersten schlechten Furchtarten
durch seine Heiligkeit, vom timor initialis durch sein Beharren
unterscheidet -— er bleibt ja in Ewigkeit. Diese Furcht ist — und hier
berufen sich die Sententie auf Augustinus — nichts anderes als eine

Ehrfurcht (reverentia), die wir Gott bezeugen. Denn die unfaßbare

Majestät Gottes ist für uns Gegenstand der Ehrfurcht3, seine unschätzbare

Barmherzigkeit und Güte Gegenstand der Liebe. Aus dem timor
initialis wird die Liebe geboren und aus dieser der timor castus. Hier
verweisen die Sententie Anselmi zur Illustration der verschiedenen

Furchtarten andeutungsweise auf das bereits von Augustinus4
gebrachte Beispiel vom ehebrecherischen und keuschen Weib5.

Sie kennen endlich noch eine fünfte Furchtart, die sie als timor
invincibilis bezeichnen und die darin besteht, daß unsere menschliche

1 F. Bliemetzrieder, a. a. O. 107 f. ; Cod. Bamberg. Can. 10 fol. 12 ; ferner
Fulda, Landesbibliothek, Cod. Aa 36 40 fol. Ö2V f.

2 F. Bliemetzrieder, a. a. O. 121.
3 Die vielleicht dem Anselm von Laon zugehörigen Sentenzen des Cod.

lat. 18 der Bibliothek von Vitry le François bemerken unter der Rubrik Timor
sanctus (fol. 28) : Jeronimus in nu ps. XVIII : Dilectio cum pavore est timor
sanctus, qui usu seculari reverentia nuncupatur. — Idem eodem ps. XXXIIII :

Reverentia est timor amori permixtus.
4 Sermo 270, 4 (SSL 38, 1241) ; In epist. ad Gal. n. 53 (SSL 35, 2142) ;

In epist. Johannis tract. 9 n. 6 (SSL 35, 2049).
5 F. Bliemetzrieder, a. a. O. 106.

Divus Thomas. 1



50 Die Lehre der Frühscholastik von der knechtischen Furcht

Natur natürlicher Weise wegen ihrer Schwäche sich vor Strafen scheut ;

eine Furcht, die auch Christus nicht fremd war 1.

Aus den gesamten Ausführungen geht mit Sicherheit hervor, daß
der timor geheime im Gegensatz zum timor servilis auch den schlechten

Willen zurückdämmt. Wie sich aber der Gegenstand des timor gehenne

von demjenigen des timor servilis unterscheidet, ist dagegen hier
nicht völlig klar zum Ausdruck gebracht. Beide scheinen die Hölle
zum Objekt zu haben. Immerhin gibt der Hinweis auf Matth. 10, 28

« sed timete eum, qui potest et animam et corpus perdere in gehennam »,

einen Anhaltspunkt dafür, daß beim timor gehenne als Gegenstand
die Höllenstrafe, diese aber nicht allein, sondern zugleich mit ihr auch
Gott in Frage kommt. Auch das Beispiel : Mulier enim adultéra
quandoque dolet, quia domum adulteri intravit, non tarnen, quia
marito displicuit, sed magis, quia ab eo repulsa est propter adulterum,

quem invenit2, sowie das bereits erwähnte Beispiel des Sklavens
legen nahe, daß auch Gott Objekt des timor gehenne ist, nicht bloß
insofern er straft, sondern auch insofern durch die Sünde sein
Mißfallen erregt wird. Der timor gehenne hat aber die Liebe erst im
Gefolge 4.

Klarer wird dies noch in den ebenfalls zum Bereich des Anselm

von Laon gehörigen Sentenzen des Cod. Paris. Nat. lat. 10448, die
ausdrücklich nur vier timorés nennen, den Unterschied zwischen timor
castus (filialis) und timor gehennae ebenfalls in der Dauer sehen, und
den timor initialis die Caritas, die Caritas wieder den timor castus

erzeugen lassen 5. Betreff der übrigen Arten sagen sie :

Unus enim timor est, quem quidam servi habentes a malo se abstinent,

iussa faciunt, non vitant penam, rettinent tarnen malam voluntatem.
Unde apostolus : Non accepistis spiritum servitutis in timore. Est et
alius, qui impellit quosdam a bono recedere pro vitanda corporali afllic-

1 F. Bliemetzrieder, a. a. O. 106. — Der ganze bisher gebrachte Text findet
sich auch im Cod. Brit. Mus. Royal 11 B II fol. 46^ f.

3 F. Bliemetzrieder, a. a. O. 107. Dieser Vergleich sollte in der Scholastik
klassisch bleiben. Man vgl. z. B. Petrus Lombardus, Sententiae 3 dist. 34 c. 6

[Quaracchi (1916) 704 n. 238] ; die Abbreviation des Cod. Paris. Nat. lat. 15747
fol. 79 ; oder auch Petrus Cantor, Summa Abel (Cod. Brug. lat. 228 fol. 114T),
Kommentar zum 1. Johannesbrief (Cod. Paris. Maz. lat. 176 fol. 282v),
Psalmenkommentar (Cod. Paris. Maz. lat. 176 fol. 17).

3 F. Bliemetzrieder, a. a. O.
4 Im Wesentlichen finden wir dies alles auch in den Enarrationes in Mat-

thaeum c. 5 des Gottfried von Babion (SSL 162, 1284 f.).
5 Fol. 188.



Die Lehre der Frühscholastik von der knechtischen Furcht 51

tione ; de quo Dominus : Nolite, inquit, timere eos, qui occidunt corpus.
Sunt autem duo boni, quorum unus timor Domini et timor gehenne
vocatur, non quod ipsa, sed quod Dominus propter earn timeatur. Unde
ipse ait : Timete autem eum, qui potest corpus et animam mittere in
gehennam. Iste timor est initium sapientie, quia eo mentem occupante
mox incipit Deus diligi ; quia testante Augustino, sicut seta inducit linum,
sic precedente isto timore Caritas sine intervallo subinducitur ; qua comi-
tante et crescente timor sic diminuitur, ut non hic, sed in futuro vel in
revelatione foras expellatur. Hie timor sine caritate non prodesset, ut
dicit Augustinus, cum tamen sine ilia non existât1.

Hier kommt also ganz deutlich zum Ausdruck, daß mit dem

timor Domini (gehennae) nicht eigentlich die Hölle, sondern Gott um
ihretwillen gefürchtet wird. Er hat aber die Liebe erst im Gefolge.

Fünf Furchtarten zählen wiederum die zum Bereich des Anselm

von Laon gehörigen Sentenzen des Cod. Bamberg. Patr. 47 auf. Als
erste erscheint die von den Sententie Anselmi als timor invincibilis
bezeichnete Art, die hier den Namen timor naturalis trägt.

Est timor naturalis procedens ex fragüitate carnis, qui communis
est hominibus cum bestiis, scilicet, quod fugiunt et abhorrent noeiva,
id est carni contraria, ut ignem, aquam, vel etiam amara, ut potiones
fortes, et appétit dulcia, quibus caro delectatur. Unde : Nemo umquam
carnem suam odio habuit, sed nutrit et fovet eam. Hic timor etiam in
Christo fuit, non necessitate, sed voluntate, secundum quod dicit ipse
Christus : tristis est anima mea usque ad mortem. Hic timor est cum
caritate et sine ea. Sine ea sicut in malis hominibus et in brutis animalibus.
Cum ea sicut in Christo, in quo omnes nostre penalitates fuerunt absque
peccato 2.

Daran werden die übrigen Furchtarten gereiht :

Est alius timor mundi, qui per effectum suum potest cognosci ; qui
respectus pene cohibet manum, non affectum. Et [fol. 57] est triplex :

quando homo vel timet amittere, quod habet, vel non plus acquirere
quam habet, vel vilis haberi timet. F.t pro his causis sepe facere, quod
vellet, timet. Est et timor servilis, qui eodem modo per effectum suum
cognoscitur, qui non ex aliqua devotione, sed solo timore operatur. Unde
apostolus : Non aeeepistis spiritum servitutis in timore. Hi duo timorés
mali sunt et sine caritate. Est et alius timor, qui est initium sapientie,
qui fit ex peccatorum recordatione et respectu divine potentie et timore
gehenne. De quo in evangelio : Eum timete, qui potest mittere in
gehennam. Qui timor ideo dicitur initium sapientie, quia eo precedente
Deum tandem ineipimus diligere et tantum diligendo profieimus, ut
timorem in amorem vertentes hic eum excludere ineipiamus. Quod in

1 Fol. 188. 2 Fol. 56V.



52 Die Lehre der Frühscholastik von der knechtischen Furcht

futuro in nobis perfici non dubitamus. Hune sequitur timor filialis, qui
castus, permanens in seculum seculi, nullo quando respectu peccatorum
vel timore gehenne, sed ex omni cordis devotione Deum non ofiendimus
et in aliquo, quantum in nobis est, ofiendere timemus x.

Hier fällt auf, daß die Begriffsbestimmungen für den timor mundi
und den timor servilis anders gefaßt sind als in den vorher aufgeführten
Werken der Anselmschule. Der timor mundi würde hier auch das

umfassen, was bisher als timor servilis bezeichnet wurde, da auch
in diesem nur die Hand, nicht aber der Wille zurückgehalten wird.
Der timor servilis dagegen wäre hier derjenige, der sich lediglich aus

Furcht, nicht aber aus Ehrfurcht (devotio) betätigt. Dies sowie die

damit in Verbindung gebrachte Schriftstelle würde wieder zum bisher

gezeichneten timor servilis passen. Zudem wird auch hier der timor
servilis als schlecht bezeichnet.

Daß aber tatsächlich schon in der Umgebung Anselms von Laon
eine Umwertung der Begriffe einsetzte, läßt sich an Wilhelm von
Champeaux ersehen. Denn dieser erklärt vor allem den timor naturalis

ganz im Sinne des Cod. Bamberg. Patr. 47 und fährt dann fort : Es

gibt eine zweite Furcht, die aus einem Mangel (vitium) der Seele kommt,
wenn wir nämlich wegen der Begierde oder Hoffnung auf (Welt)dinge
die Menschen mehr fürchten als Gott, oder wenn wir widerwillig aus
Furcht vor der Hölle und ohne Hinblick auf Gott Gutes tun. Diese

Furcht ist timor mundanus und schlecht2. Der timor servilis deckt
sich bei ihm dafür mit dem, was wir bisher als timor initialis bezeichnet

gefunden haben, d. h. mit der Furcht, die hinblickt auf Gott, insofern
wir Gott fürchten wegen seiner Macht, da er Leib und Seele in die

Hölle zu senden vermag. In dieser Furcht macht sich die Kraft der
Liebe insofern bemerkbar, als dieselbe Rücksicht auf Gott nimmt
und ein Geschenk Gottes ist. Weil aber ihr Gegenstand Gottes Macht
ist, stellt sie eine Last dar und ist knechtlich. Sie ist gut, aber
unvollkommen, zum Heil unzureichend und Anfang der Weisheit3. Der

1 Fol. 5öv f.
2 G. Lefèvre, Les variations de Guillaume de Champeaux et la question

des universaux. Etude suivie de documents originaux. [Travaux et mémoires
de l'Université de Lille. Tom. VI. Mémoire N° 20, Lille (1898)] 37.

3 G. Lefèvre, a. a. O. : Est igitur tertius timor respectum habens in Deum,
quando videlicet ipsum timemus propter potentiam ipsius, quia potest [38]
mittere corpus et animam in gehennam. Hune autem iussit habere nos dicens :

Nolite timere eos, qui occidunt corpus, animam autem non possunt occidere ;

sed potius timete eum, qui potest et animam et corpus perdere in gehennam.



Die Lehre der Frühscholastik von der knechtischen Furcht 53

timor castus endlich ist gegeben, wenn wir Gott um seiner selbst

willen fürchten. Er ist eher als Liebe zu bezeichnen, denn in ihm
wird Gott geliebt ohne Rücksicht auf Strafen, die er verhängen kann ;

er wird in ihm begehrt und ersehnt. Mit ihr kann die Furcht, welche

die Macht Gottes zum Gegenstand hat, nicht bestehen h

In hoc igitur timore aliquantula vis est caritatis in hoc, quod ad Deum respicit
et donum Dei est. Sed quia ex eius potentia habetur, poenam habet et servilis
dicitur et quidem bonus sed imperfectus nec sufficiens ad salutem et initium
sapientiae.

1 Ebenda, 38. — Der Abt Wolbero macht ausdrücklich darauf aufmerksam,
daß der timor initialis manchmal in der Heiligen Schrift auch als timor servilis
bezeichnet werde [Comment, in Cant. Cant. lib. I (SSL 195, 1089) und zwar mit
Worten, die der Summa Sententiarum entnommen sind (tract. 3 c. 17 — Rotho-
magi (1648) 453]. Man vgl. auch die Sentenzen des Cod. lat. 208 (Seite 161) der
Bibliotheca Abbaziale von Montecassino ; Petrus Lombardus, Sententiae 3 dist.
34 c. 7 [Quaracchi (1916) 706 n. 240], Udo (Cod. Bamberg. Patr. 127 fol. Ô2V) ;

die Quaestiones in epistolas Pauli q. 195 (SSL 175, 479), die zum Bereich der
Summa Sententiarum gehörigen Sentenzen des Clm 7972 fol. 26. Tatsächlich
identifiziert beide der pseudobernhardinische Tractatus de statu virtutum (Pars
tertia — SSL 184, 807) : Est et alius timor respectum habens in Deum, quando
videlicet ipsum Dominum timemus propter potentiam ipsius, quia potest animam
et corpus mittere in gehennam. Hunc autem Dominus iussit habere dicens :

« Nolite timere illos, qui occidunt corpus, animam autem non possunt occidere ;

sed timete ilium, qui potest animam et corpus perdere in gehennam » (Matth.
10, 28). In hoc autem timore aliquantulum vis caritatis est, in hoc, quod ad
Dominum respicit et donum Dei est ; sed quia ex eius potentia habetur, poenam
habet et servilis dicitur, et quod in initio suo bonus est, sed non perfectus est
nec ad salutem sufficiens, verumtamen per excrescentes. gradus melioratur et
adeo hominem corrigit, ut nec actu nec voluntate peccare libeat, etiamsi peccatis
obligetur invincibilibus. Et timor iste dicitur Domini, dicitur correptionis, dicitur
sapientiae.

Die zum Bereich der Summa Sententiarum gehörigen Sentenzen des Cod.
Vat. lat. 1345 (fol. iiiv) bezeichnen als timor servilis das, was in den Sententie
Anselmi als timor mundanus erscheint. Honorius von Autun, der nur zwei
Furchtarten nennt, bezeichnet als timor servilis denjenigen, durch den wir die
Sünden meiden, um den Strafen zu entgehen ; als filialis denjenigen, durch den
wir das Begangene beweinen, damit wir der Gnade des Vaters und der ewigen
Freuden nicht verlustig gehen [Speculum Ecclesiae, Dominica in Quinquagesima
(SSL 172, 872) ; man vgl. ebenda, In Pentecosten (SSL 172, 960) und Scala minor
seu de gradibus caritatis opusculum c. 6 (SSL 172, 1242). Ferner Speculum
Ecclesiae, Dominica XIII post Pentecosten (SSL 172, 1060), Dominica XXIII
post Pentecosten (SSL 172, 1071)]. Gottfried von Admont wieder identifiziert
timor servilis und initialis (quando timet Deum propter futurum, quam meruit,
poenam peccatorum), der vom filialis sich unterscheidet (quando filiali affectu
erga Deum succensus timet offendere eum, et solo hoc timore, ne eum, quem
agnoscit Patrem ofîendat, peccata quantum possibile est, déclinât et omnimodo,
quantum in se est, virtuosis actibus insudat) [Homiliae festivales, Horn. 40 —
SSL 174, 828].



54 Die Lehre der Frühscholastik von der knechtischen Furcht

Es mögen diese Werke aus der Schule Anselms genügen. Jedenfalls
haben sie alle das gemeinsam, daß sie kein Hehl aus ihrer Verurteilung
derjenigen Furcht machen, die lediglich die Hand, nicht aber den
Willen zurückhält. In der Folgezeit sollten aber hier wesentliche
Umstellungen einsetzen. Schon der Ausdruck timor gehennae für
den timor initialis sollte sich nicht halten und nur noch in den
Sentenzen des Cod. Vat. Reg. lat. 223 (XII. Jahrh.) begegnen \ der
bezeichnender Weise auch zur Anselmschule gehört. Die Hochscholastik
greift dann allerdings den Ausdruck wieder auf, versteht aber
darunter den timor servilis 2.

Da der Bruder Anselms, Radulph von Laon, besonderen Einfluß
auf die Literatur der Paulinenkommentare gewann, sei hier darauf
hingewiesen, daß die frühen Paulinenkommentare allem Anschein
nach ebenfalls durch den timor servilis lediglich die schlechte Tat,
nicht aber den Willen geknebelt glaubten und diese Furchtart nur
so als nützlich bezeichneten3. (Fortsetzung folgt).

1 Fol. 37v : Humanus timor est, quando timemus pati pericula carnis. Hic
in primo gradu cum mundo deseritur, sed timor Dei permanet, cum per timorem
gehenne continet se homo a peccato et lit consuetudo iustitie, quia incipit amari
quod iustum erat, et incipit excludi timor a caritate et succedit timor castus,
quo timemus, ne tardet, ne discedat, ne eo careamus. Hic timor permanet in
eternum ; prior utilis est, sed non permanens.

2 Man vgl. z. B. den Paulinenkommentar des Petrus von Tarantasia (Cod.
Brug. lat. 80 fol. I3iv) : Responsio : Perfecta Caritas expellit timorem servilem,
scilicet gehenne, non naturalem.

3 Zu Rom. 8, 15. Man vgl. Glossa ordinaria [Florenz, Bibliotheca Medicea
Laurenziana, Plut. 23 Cod. 5 fol. i8T : Filii esse debetis, non servi, quia non
accepistis Spiritum servitutis, qui invitos timoré pene servire facit. — Glossa
interlinearis (Florenz, Bibl. Medic. Laurenz., Plut. 23 Cod. 7 fol. 18). — Bereits
Sedulius Scottus (Cod. Bamberg. Bibl. 127 fol. 2ç»v) : Iudei acceperunt Spiritum,
qui illos ad servitutem cogeret per timorem. Timere enim servorum, diligere
filiorum. Qui enim opera caritatis voluntate nolebant, timoris vindicte necessitate

coguntur. — Cod. Bamberg. Bibl. 128 fol. 18 : « Non enim ». Vere debetis
esse filii, non servi, ut quondam, « quia non accepistis Spiritum servitutis », qui
invitos facit servire in timoré pene. Profuit, quod spiritus timoris retinendo eos

a prohibitis, sed non sufiicit ad salutem. — Glosule glosularum (Cod. Bamberg
Bibl. 129 fol. 2i und Florenz, Bibl. Medic. Laurenz., Plut. 20 Cod. 23 fol. 35T). —
Die Erklärung zu ausgewählten Stellen des Römerbriefes im Cod. Vat. Ottob.
lat. 434 fol. 67V. — Übrigens liest man auch noch in dem durch seine Namenzitate

ausgezeichneten, dem XIII. Jahrhundert angehörigen Paulinenkommentar
des Cod. Paris. Maz. lat. 179 fol. 24v : « Spiritum servitutis in timore », glossa :

id est Spiritum Sanctum, qui vos invitos timore pene servire faciat. [Man vgl.
hiezu Th. M. Käppeli, Eine aus frühscholastischen Werken exzerpierte Bibel-
katene, Divus Thomas, Freiburg/Schweiz (1931) 309-319].


	Die Lehre der Frühscholastik von der knechtischen Furcht

