
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 15 (1937)

Artikel: Gratia supponit naturam : eine Paraphrase zu zwei Thomasstellen

Autor: Soukup, Leopold

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762760

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762760
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gratia supponit naturam.
Eine Paraphrase zu zwei Thomasstellen.

Von P. Dr. Leopold SOUKUP 0. S. B., Seckau.

Daß die Gnade die Natur voraussetzt, daß also die Gnade durch
eine Vernachlässigung der Natur gewissermaßen den Boden unter den
Füßen verlieren muß, das war eine der bedeutsamsten oder besser

Wieder-Erkenntnisse des lebendigen theologischen Denkens der letzten
zehn bis fünfzehn Jahre.1

Er wurde mit Recht als einer der grundlegendsten Sätze der
thomistischen Theologie angesprochen. Aber je mehr dieser Satz
hinein ins religiöse Leben bis in die allgemeinsten Seelsorgeangelegenheiten

vordrang, desto weniger wurde er in seinem eigentlichen Sinn
verstanden, sodaß er zuweilen zu einem recht billigen Entschuldigungsoder

Rechtfertigungsgrund oft durchaus nicht zu rechtfertigender
Handlungen wurde und teilweise fast zu einem Gemeinplatz herabsank.

Das, was allgemein als der Sinn dieses Satzes angesprochen wurde,
war die Behauptung, daß das Verhältnis von Natur und Gnade durchaus

kein gegensätzliches, sondern ein kontinuierlich-organisches
darstelle. Daß man diese, in ihrem eigentlichen Wesen freilich noch recht
unklare Tatsache als eine Grundlehre des hl. Thomas hinstellte, geschah
mit voller Berechtigung, denn an allen Stellen seines Lehrgebäudes
läßt sich dieser innere, durchaus positive Zusammenhang von Natur
und Gnade nachweisen. Eine schärfere Klarstellung dieses Zusammenhanges

blieb aber aus, obwohl gerade das eminent Praktische dieses

1 Zum richtigen Verständnis des Satzes ist ein klarer Begriff von Natur
unbedingt erfordert. Thomas versteht unter Natur im Gegensatz zu Übernatur
alles, was ein geschöpfliches Wesen begründet ; dann was sich aus ihm ergibt
oder aus ihm hervorgeht ; ferner was es sich mit seinen ihm eigenen Kräften
beschaffen kann, und schließlich, was immer ihm entspricht, d. h. schuldigerweise

zukommt. Gnade oder Übernatur dagegen ist alles, was den Anspruchsbereich

eines geschöpflichen Wesens übersteigt.



26 Gratia supponit naturam

Satzes immer mehr eine solche Klärung erfordert hätte. Eine gewisse

Erklärung dieser Tatsache wird vielleicht darin zu erblicken sein,
daß überraschenderweise das Axiom : Gratia supponit naturam, nur
an zwei Stellen aller Werke des hl. Thomas ausdrücklich vorkommt.
Und zwar finden sich diese Stellen beide am Anfang der theologischen
Summe, die eine I q. i a. 8 ad 2, die andere I q. 2 a. 2 ad 1. Die
folgende Untersuchung soll sich mit diesen Stellen, beschäftigen und
versuchen, aus ihnen die Auffassung des hl. Thomas über das Grundverhältnis

von Natur und Gnade näher zu präzisieren.
Die erste der beiden Stellen lautet : «... Freilich nimmt die

heilige Lehre auch die menschliche Vernunft in ihren Dienst ; nicht
um den Glauben zu beweisen, denn dadurch würde sie das Verdienst
des Glaubens aufheben ; sondern um den einen oder anderen ihrer
Lehrsätze näher zu erläutern. Da nämlich die Gnade die Natur nicht
unterdrückt, sondern im Gegenteil vollendet, so gehört es sich, daß die
natürliche Vernunft ganz im Dienst des Glaubens stehe, wie auch
die natürlichen Neigungen des Willens der übernatürlichen Liebe
gehorchen. So schreibt der Apostel (2. Kor. 10, 5), er wolle 'jeden
Verstand gefangennehmen, um ihn Christus gehorsam zu machen'.
Deshalb führt die heilige Lehre auch die Autorität der Philosophen an,
wo es diesen etwa gelungen ist, durch die natürliche Vernunft die
Wahrheit zu erkennen. So zitiert z. B. Paulus (in Athen) den Aratus :

'Es haben ja auch einige von euren eigenen Dichtern gesagt : Wir
sind vom Geschlechte Gottes' (Apg. 17, 28) »1

Wie aus dem Text hervorgeht, ist der Satz : Gratia non tollit
naturam, sed perficit, nicht weiter erklärt, sondern wird gerade zur
Erklärung des Verhältnisses vom Glauben und Vernunftwissen

herangezogen. Direktes Licht erhalten wir demnach für unsere Frage aus
dieser — wie übrigens auch aus der zweiten Stelle — nicht. Wohl
aber läßt sich aus den Erörterungen über das Verhältnis von Glauben
und Vernunftwissen, die im Text durch das Axiom : Gratia non tollit,

1 Utitur tarnen sacra doctrina etiam ratione humana non quidem ad probandam
fidem, quia per hoc tollerentur meritum fidei ; sed ad manifestandum aliqua, quae
traduntur in hac doctrina. Cum igitur gratia non tollat naturam, sed perficiat,
oportet quod naturalis ratio subserviat fidei ; sicut et naturalis inclinatio voluntatis

obsequitur caritati. Unde et Apostolus dicit (2 Cor. 10) : « In captivitatem
redigentes omnem intellectum in obsequium Christi ». Et inde est, quod etiam
auctoritatibus philosophorum sacra doctrina utitur, ubi per rationem naturalem
veritatem cognoscere potuerunt, sicut Paulus act. 17 inducit verbum Arati dicens :

« Sicut et quidem poetarum vestrorum dixerunt : genus Dei sumus ».



Gratia supponit naturam 27

sed perficit naturam, begründet werden sollen, ein Rückschluß auf
seinen eigentlichen Sinn ziehen. Es wird also gerade das, was Thomas
mit diesem Axiom erklären will, von uns zu dessen Erklärung
herangezogen. Es ist dies deshalb ohne weiteres möglich, weil das Verhältnis
vom Glauben zum Vernunftswissen nur ein besonderer Fall des
allgemeinen Verhältnisses von Gnade und Natur darstellt, — der Glaube
ist ja eine durchaus gnadenhafte Erhebung unserer Vernunft zu einer

ihr Können überragenden Erkenntnis.
Bevor jedoch an die Analyse der zitierten Stelle gegangen werden

kann, muß kurz zu ihrer näheren Beleuchtung der Einwand dargelegt
werden, dessen Beantwortung sie beabsichtigt. Er lautet : « Ginge
die heilige Lehre doch beweisend vor1, so müßte sie ihre Beweise

entweder aus der Autorität nehmen oder aus der Vernunft. Aus der

Autorität sie zu nehmen, würde ihrer Würde widersprechen, denn der
Beweis aus der Autorität ist von allen der schwächste, wie schon

Boëthius hervorgehoben hat. Ein Beweis aus der Vernunft aber

entspricht nicht dem Ziel dieser Lehre. Denn nach Gregor dem Großen

'hat der Glaube kein Verdienst, solange die menschliche Vernunft mit
ihren Gründen dreinredet' ». Also kennt die heilige Lehre kein
Beweisverfahren. Die heilige Lehre, das ist die wissenschaftlichen,
systematischen Darlegungen der von Gott geoffenbarten Wahrheiten,
widerspreche einem Beweis, der auf der Autorität ruht, ebenso wie einer, —
und dies ist für unsere Frage das Bedeutende —, der mit Vernunftsgründen

vorgeht ; die heilige Lehre beruhe demnach gänzlich auf der

von Gott geoffenbarten und daher geglaubten Wahrheit und trete,
ja könne aus verschiedensten Gründen gar nicht mit der Vernunft
in einen inneren Zusammenhang treten, sie ist also durch den Glauben,
ihr oberstes Prinzip, über die Vernunft, d. h. über alles Natürliche,
schlechthin hinausgehoben. Gratia simpliciter transcendit naturam,
hieße dann das Axiom. Dem entgegnet nun unsere Stelle und stellt
zuallererst einmal fest, daß die sacra doctrina, die Glaubenswissenschaft
oder Theologie, sich der menschlichen Vernunft bedient. Uti heißt
zunächst gebrauchen, sich bedienen, aber in einer stärkeren Bedeutung
auch brauchen oder nötig haben. Und auch in diesem zweiten Sinn
könnte man es hier verwenden : die Glaubenswissenschaft hat auch
die Vernunft nötig, sie braucht sie. Denn sie ist eine Wissenschaft,

1 Der Artikel beschäftigt sich mit der Frage : Kennt die heilige Lehre ein
Beweisverfahren



28 Gratia supponit naturam

die trotz ihres übernatürlichen Ursprungs eine menschliche Wissenschaft

bleibt und mit menschlichen Begriffen arbeiten muß, um sich

überhaupt verständlich zu machen. Man kann demnach bereits sagen,
daß die Glaubenswissenschaft durchaus auf die Vernunft und ihre

Tätigkeit angewiesen ist, wenn sie sich betätigen will. Die
Glaubenswissenschaft verwirklicht sich nur in der Vernunft, ohne sie ist sie

unmöglich. Denn durch den Glauben bekommen wir keine andere,

neue Erkenntnisfähigkeit, sondern werden nur über unser natürliches
Verstehen-Können hinausgehoben. Schon aus dieser Feststellung
ergibt sich etwas ganz Grundsätzliches für das Verhältnis von Gnade

oder Übernatur und Natur : Die Gnade ist ihrem Wesen nach etwas,
das sich zunächst im Bereich und dann freilich auch über den Bereich
der Natur hinaus verwirklichen läßt. Das gleiche könnte man auch

so formulieren : Die Gnade hängt ohne Natur gewissermaßen in der

Luft und die Natur wird durch die Gnade über ihre Grenzen, Ansprüche
und Rechte hinaus erweitert, gewissermaßen in einen neuen Raum
hinein fortgesetzt.

Doch unser Text läßt noch weitere Schlüsse zu : «... nicht um
den Glauben zu beweisen, denn dadurch würde sie das Verdienst des

Glaubens aufheben, sondern um den einen oder den andern ihrer Lehrsätze

näher zu erläutern ». Könnte die Vernunft alle geoffenbarten
Wahrheiten in ihren Gründen einsehen, dann wäre sie in ihrem Können
dem Glauben nicht bloß gleich und ebenbürtig, sondern würde bereits
den höchsten Grad der Übernatur einnehmen, die Schau Gottes der

Seligen. Wohl aber vermag die Vernunft einiges aus der Offenbarung
« näher zu erläutern », — ad manifestandum aliqua. Manifestare
bedeutet etwas be-greiflich (handgreiflich) machen, etwas, was vorher
dunkel war, ins Licht bringen, sichtbar machen. Es vermag demnach
eine entsprechende Betätigung der Vernunft einiges aus dem Bereiche
der Offenbarung zu erhellen und so dem Menschen zugänglicher zu
machen und damit zu erreichen, daß die Offenbarung tiefer in den
Menschen eindringt. Angewandt auf das Grundverhältnis von Natur
und Gnade will das besagen, daß bisweilen eine richtige Betätigung
der Natur oder noch allgemeiner eine richtige Disposition der Natur
die Übernatur besser verwirklichen läßt. Die Natur vermag also in
einigen, wenn auch nicht grundsätzlich, sondern nur nebenbei und
in zweiter Linie — dispositive — beizutragen, die Übernatur stärker
zu aktualisieren. Der für unsere Frage bedeutsame Ausdruck unserer
Stelle ist « subservire », ein sehr starker Terminus für « untertänig,



Gratia supponit naturam 29

unterwürfig sein », der aber auch die Bedeutung von "zu Hilfe kommen'
hat. Die Vernunft hat die Rolle eines Dieners. Der Diener hilft und
unterstützt seinen Herrn und so soll sich auch die Vernunft gegenüber
dem Glauben oder ganz allgemein die Natur gegenüber der Gnade

dienstbereit, helfend, unterstützend verhalten. Die Natur muß wissend

und wollend auf die sie wesenhaft überragende Übernatur ausgerichtet
sein. Und das 'obsequor', das nicht bloß ein 'gehorchen', sondern
ein 'sich hingeben, vollkommen zu Willen sein', bedeutet, unterstreicht
noch besonders, daß die Haltung der Natur gegenüber der Gnade eine

Haltung der Fügsamkeit und Hingabe sein müsse. Und 2. Kor. 10, 5 :

Paulus wolle « den Verstand gefangennehmen, um ihn Christus gefügig
zu machen », drückt dieses Verhältnis der Dienstbarkeit eigentlich
noch stärker aus ; denn eine Gefangenschaft ist ja soviel wie totale
Abhängigkeit von einem Höheren, Übergeordneten. Der Hinweis auf
die Stelle aus der Apostelgeschichte besagt, daß Vernunft und Glaube
in einigen Dingen in ihrem Gegenstand übereinstimmen, grundsätzlich
dagegen der Glaube den Bereich der natürlichen Vernunft überragt
und fortsetzt. Und all' dies kann ohne Einschränkung auf das
Verhältnis von Natur und Gnade übertragen werden, sodaß als Résumé
dieser Stelle folgendes sich ergibt : Gratia non tollit naturam, das
heißt : die Gnade vernichtet, besser hebt die Natur nicht auf, sie bildet
vielmehr mit der Natur zusammen ein kontinuierliches Ganze, in dem
die Natur nur einen Teil darstellt. Diesem Teil kommt aber die Stellung
einer Basis für den sich über ihr wölbenden Raum der eigentlichen
Übernatur zu. Basis- und Fundament-Sein ist soviel wie ein Tragen,
ein wesenhaftes Dienen einem Höheren, Anderen : ja besagt ein totales
Bezogensein auf dieses Höhere, das sich in einem lebendigen Geist
als bewußte Hingabe beweisen muß.

Sed perficit eam, sondern vollendet sie. Die Gnade oder die Übernatur

ist eine Fortführung, eine Überhöhung der Natur, die zwar
deren Rechte und wesenbedingte Ansprüche absolut übersteigt, aber
auf die diese dennoch innerlich bereits angelegt war, sonst wäre das

Wort : Vollendung in keinerweise am Platz. Es handelt sich freilich
um keine naturgeforderte Voll-Endung, sondern um eine rein gnadenhafte,

welche die Natur aus eigenen Kräften niemals erreichen kann.

Die zweite Stelle hat diesen Wortlaut : « Das Dasein und alle
anderen Wahrheiten, die wir — nach Rom. 1, 19 — von Gott erkennen
können, sind nicht Gegenstand der Glaubensartikel, sondern Voraus-



3° Gratia supponit naturam

Setzungen derselben (sogenannte praeambula fidei). Der Glaube setzt
nämlich die natürliche Erkenntnis in der gleichen Weise voraus, wie
die Gnade die Natur und die Vollkommenheit ein Wesen voraussetzt,
das vervollkommnet werden kann. Indessen steht nichts im Wege, daß

das, was an sich bewiesen werden und Gegenstand echten Wissens
sein kann, von denen, die den wissenschaftlichen Beweis nicht fassen

können, als Glaubenslehre festgehalten werde ».1

Wiederum müssen wir zunächst sehen, was für ein Einwand dieser

Antwort entgegensteht. Er lautet : « Das Dasein Gottes ist Glaubenssatz.

Glaubenslehren aber lassen sich nicht beweisen, denn jeder echte
Beweis gibt ein Wissen (d. h. er läßt uns die innere Notwendigkeit
des erkannten Sachverhaltes schauen), der Glaube aber ist — nach
Hebr. n, i — eine feste Überzeugung von dem, was man nicht sieht.
Also können wir das Dasein Gottes nicht erweisen ». Auf diese

Schwierigkeit erwidert die Antwort eingehends, daß es sich beim Dasein
Gottes und bei allem, was wir mit der natürhchen Vernunft zu
erkennen vermögen, nicht um Glaubenssätze handelt, sondern um
Voraussetzungen des Glaubens, um die sogenannten praeambula fidei.
Und dann heißt es, daß der Glaube die natürliche Erkenntnis ebenso

voraussetzt wie die Gnade die Natur, oder wie die Voll-Kommenheit
(perfectio) ein Wesen, das vervollkommnet werden kann, das « zum
Vollem kommen kann » (perfectibile). Damit ist folgende Parallele

aufgestellt : Glaube natürliche Erkenntnis, Gnade Natur,
perfectio perfectibile. Über das Verhältnis von Glaube und natürlicher
Vernunfterkenntnis war schon oben die Rede, aber darüber hinaus
kann man sagen, daß ein gesicherter übernatürlicher Glaube erst auf
Grund einer durch unsere Vernunft allein begründeten, also natürlichen

Gotteserkenntnis vollzogen werden kann. Eine Tatsache, die

am Vaticanum ausdrücklich ausgesprochen worden ist und die das

Konzil bewog, der Konstitution über den Glauben die Definition über
die Möglichkeit der natürlichen Gotteserkenntnis vorauszustellen. Soll
der Glaube völlig gerechtfertigt sein, dann benötigt er der natürlichen
Erkenntnis. Daß ein Glaube auch ohne eine evidente Einsicht in die

1 Ad primum ergo dicendum, quod Deum esse et alia huiusmodi quae per
rationem naturalem nota possunt esse de Deo, ut dicitur Rom. i non sunt articula

fidei, sed praeambula ad articulos : sic enim fides praesupponit cognitionem
naturalem, sicut gratia naturam et ut perfectio perfectibile. Nihil tarnen pro-
hibet illud, quod secundem se demonstrabile est et seibile, ab aliquo aeeipi ut
credibile, qui demonstrationem non capit.



Gratia supponit naturam 31

praeambula fidei möglich ist, sagt Thomas ausdrücklich im letzten
Satz, aber ebenso deutlich fühlt man heraus, daß dies nicht einen

entsprechenden, sachlich richtig vollzogenen Glaubensakt darstellt.
Am schärfsten aber beleuchtet an dieser Stelle das Verhältnis von
Gnade und Natur die Gegenüberstellung von perfectio und perfecti-
bile. In dem Begriff : Voll-Endung liegt etwas Zu-voll-endendes
notwendig miteingeschlossen. Eine Vollendung ohne ein Zu-voll-endendes
ist innerlich unmöglich, die Vollendung ruht völlig auf dem Zu-voll-en-
denden : wie das Dach auf dem Haus oder die kunstvolle Form an dem
Marmorblock. Beispiele aus dem Organischen sind bedenklich, da
die Gnade niemals aus der Natur gleichsam wie aus einem Samen

herauswachsen kann. Aus dem Gesamten ergibt sich nun, daß die
Natur für die Gnade ein notwendiges Fundament, die Basis bietet, —
woraus sich als unausweichliche Folgerung ergibt, daß eine richtige
Pflege und Rücksichtnahme auf die Natur, insofern sie natürlich stets
in ihrer Hingeordnetheit auf die Übernatur geschieht, zu einer vollen
Entwicklung der Gnade wesentlich beiträgt. Die Gnade ist eben eine,

zwar die Rechte und Ansprüche der Natur wesenhaft übersteigende,
Vollendung und Fortsetzung ebendieser Natur. Die Natur ist einer
weiteren Erhöhung fähig, mag sie diese auch aus sich, das heißt mit
eigenen Kräften, nicht zu erreichen imstande sein.

Das Ergebnis der Untersuchung der beiden Stellen zusammenfassend,

kann man folgendes feststellen : Die Natur stellt zwar ein

abgeschlossenes Ganzes dar, aber diese Abgeschlossenheit kann nur
als eine relative angesprochen werden, denn diese Abgeschlossenheit
ist innerlich auf etwas Weiteres, Höheres angelegt, das sie erweitert,
fortsetzt und vollendet. Die Natur ist der Anfang und die notwendige
Basis der Übernatur, der Gnade. Zwar vermag die Natur aus sich
diese Anlage auf die Gnade nicht zu aktualisieren, sie kann aber doch

beitragen, daß diese sich tiefer in ihr und stärker über sie hinaus
verwirklicht. Dies geschieht vor allem dadurch, daß sie sich bewußt —
das heißt, wissend und wollend — der Übernatur unterordnet, sie

unterstützt und ihr dient, und so durch diese möglichst starke Hingabe

und Fügsamkeit ihre absolute Überordnung innerlich und äußerlich

anerkennt. Freilich muß diese Leistung der Natur nicht höher
als eine bloß dispositive eingeschätzt werden.

Kurz — gratia non tollit naturam, die Gnade benötigt die Natur
als ihr Fundament, daher je besser und ausgebildeter die Natur, desto
herrlicher kann die Gnade eingreifen, — sed perficit eam, die Natur



32 Gratia supponit naturam

ist innerlich auf den Empfang der Gnade angelegt, die für sie eine

wahre, wenn auch geschenkhafte Erfüllung ihres Wesens darstellt.
Die Haltung der Natur ist daher grundsätzlich die der demütigen
Bereitschaft und der Hingabe ; eine sich abschließende Natur
widerspricht sich selber, d. h. ihrem innersten Wesen, denn sie ist in sich

unfertig und auf Höheres ausgerichtet.


	Gratia supponit naturam : eine Paraphrase zu zwei Thomasstellen

