Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 15 (1937)

Artikel: Gratia supponit naturam : eine Paraphrase zu zwei Thomasstellen
Autor: Soukup, Leopold

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762760

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762760
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Gratia supponit naturam.

Eine Paraphrase zu zwei Thomasstellen.

Von P. Dr. Leopold SOUKUP O. S. B., Seckau.

DaB3 die Gnade die Natur voraussetzt, daB also die Gnade durch
eine Vernachlissigung der Natur gewissermaBen den Boden unter den
FiiBen verlieren mulBl, das war eine der bedeutsamsten oder besser
Wieder-Erkenntnisse des lebendigen theologischen Denkens der letzten
zehn bis fiinfzehn Jahre.!

Er wurde mit Recht als einer der grundlegendsten Sitze der
thomistischen Theologie angesprochen. Aber je mehr dieser Satz
hinein ins religiose Leben bis in die allgemeinsten Seelsorgeangelegen-
heiten vordrang, desto weniger wurde er in seinem eigentlichen Sinn
verstanden, sodaBl er zuweilen zu einem recht billigen Entschuldigungs-
oder Rechtfertigungsgrund oft durchaus nicht zu rechtfertigender Hand-
lungen wurde und teilweise fast zu einem Gemeinplatz herabsank.

Das, was allgemein als der Sinn dieses Satzes angesprochen wurde,
war die Behauptung, daB das Verhiltnis von Natur und Gnade durch-
aus kein gegensitzliches, sondern ein kontinuierlich-organisches dar-
stelle. DaB man diese, in ihrem eigentlichen Wesen freilich noch recht
unklare Tatsache als eine Grundlehre des hl. Thomas hinstellte, geschah
mit voller Berechtigung, denn an allen Stellen seines Lehrgebdudes
liBt sich dieser innere, durchaus positive Zusammenhang von Natur
und Gnade nachweisen. Eine schirfere Klarstellung dieses Zusammen-
hanges blieb aber aus, obwohl gerade das eminent Praktische dieses

1 Zum richtigen Verstindnis des Satzes ist ein klarer Begriff von Natur
unbedingt erfordert. Thomas versteht unter Natur im Gegensatz zu Ubernatur
alles, was ein geschopfliches Wesen begriindet; dann was sich aus ihm ergibt
oder aus ihm hervorgeht; ferner was es sich mit seinen ihm eigenen Kriften
beschaffen kann, und schlieBlich, was immer ihm entspricht, d. h. schuldiger-
weise zukommt. Gnade oder Ubernatur dagegen ist alles, was den Anspruchs-
bereich eines geschopflichen Wesens iibersteigt.



26 Gratia supponit naturam

Satzes immer mehr eine solche Klirung erfordert hitte. Eine gewisse
Erklarung dieser Tatsache wird vielleicht darin zu erblicken sein,
daB iiberraschenderweise das Axiom : Gratia supponit naturam, nur
an zwei Stellen aller Werke des hl. Thomas ausdriicklich vorkommt.
Und zwar finden sich diese Stellen beide am Anfang der theologischen
Summe, die eine I q. 1 a. 8 ad 2, die andere I q. 2 a. 2 ad 1. Die
folgende Untersuchung soll sich mit diesen Stellen. beschiftigen und
versuchen, aus ihnen die Auffassung des hl. Thomas iiber das Grundver-
hiltnis von Natur und Gnade niher zu prézisieren.

Die erste der beiden Stellen lautet: « ... Freilich nimmt die
heilige Lehre auch die menschliche Vernunft in ihren Dienst ; nicht
um den Glauben zu beweisen, denn dadurch wiirde sie das Verdienst
des Glaubens aufheben; sondern um den einen oder anderen ihrer
Lehrsitze ndher zu erliutern. Da wndmlich die Gnade die Natur nicht
unterdriickt, sondern im Gegenteil vollendet, so gehort es sich, daB die
natiirliche Vernunft ganz im Dienst des Glaubens stehe, wie auch
die natiirlichen Neigungen des Willens der iibernatiirlichen Liebe
gehorchen. So schreibt der Apostel (2. Kor. 10, 5), er wolle ‘jeden
Verstand gefangennehmen, um ihn Christus gehorsam zu machen’.
Deshalb fiihrt die heilige Lehre auch die Autoritit der Philosophen an,
wo es diesen etwa gelungen ist, durch die natiirliche Vernunft die
Wahrheit zu erkennen. So zitiert z. B. Paulus (in Athen) den Aratus :
‘Es haben ja auch einige von euren eigenen Dichtern gesagt: Wir
sind vom Geschlechte Gottes’ (Apg. 17, 28) ...»1

Wie aus dem Text hervorgeht, ist der Satz: Gratia non tollit
naturam, sed perficit, nicht weiter erklirt, sondern wird gerade zur
Erklirung des Verhiltnisses vom Glauben und Vernunftwissen heran-
gezogen. Direktes Licht erhalten wir demnach fiir unsere Frage aus
dieser — wie iibrigens auch aus der zweiten Stelle — nicht. Wohl
aber 14Bt sich aus den Erérterungen iiber das Verhiltnis von Glauben
und Vernunftwissen, die im Text durch das Axiom : Gratia non tollit,

1 Utitur tamen sacra doctrina etiam ratione humana non quidem ad probandam
fidem, quia per hoc tollerentur meritum fidei ; sed ad manifestandum aliqua, quae
traduntur in hac doctrina. Cum igitur gratia mon tollat naturam, sed perficiat,
oportet quod naturalis ratio subserviat fidei; sicut et naturalis inclinatio volun-
tatis obsequitur caritati. Unde et Apostolus dicit (2 Cor. 10) : « In captivitatem
redigentes omnem intellectum in obsequium Christi». Et inde est, quod etiam
auctoritatibus philosophorum sacra doctrina utitur, ubi per rationem naturalem
veritatem cognoscere potuerunt, sicut Paulus act. 17 inducit verbum Arati dicens :
« Sicut et quidem poetarum vestrorum dixerunt: genus Dei sumus »,



Gratia supponit naturam 27

sed perficit naturam, begriindet werden sollen, ein RiickschluB auf
seinen eigentlichen Sinn ziehen. Es wird also gerade das, was Thomas
mit diesem Axiom erkliren will, von uns zu dessen Erklirung heran-
gezogen. Es ist dies deshalb ohne weiteres moglich, weil das Verhiltnis
vom Glauben zum Vernunftswissen nur ein besonderer Fall des allge-
meinen Verhiltnisses von Gnade und Natur darstellt, — der Glaube
ist ja eine durchaus gnadenhafte Erhebung unserer Vernunft zu einer
ihr Koénnen iiberragenden Erkenntnis.

Bevor jedoch an die Analyse der zitierten Stelle gegangen werden
kann, muB kurz zu ihrer ndheren Beleuchtung der Einwand dargelegt
werden, dessen Beantwortung sie beabsichtigt. Er lautet: « Ginge
die heilige Lehre doch beweisend vor!, so miilte sie ihre Beweise
entweder aus der Autoritit nehmen oder aus der Vernunft. Aus der
Autoritdt sie zu nehmen, wiirde ihrer Wiirde widersprechen, denn der
Beweis aus der Autoritit ist von allen der schwichste, wie schon
Boéthius hervorgehoben hat. Ein Beweis aus der Vernunft aber ent-
spricht nicht dem Ziel dieser Lehre. Demn mnach Gregor dem Grofen
‘hat der Glaube kein Verdienst, solange die menschliche Vernunft mit
thrven Griinden dreinvedet’ ». Also kennt die heilige Lehre kein Beweis-
verfahren. Die heilige Lehre, das ist die wissenschaftlichen, syste-
matischen Darlegungen der von Gott geoffenbarten Wahrheiten, wider-
spreche einem Beweis, der auf der Autoritit ruht, ebenso wie einer, —
und dies ist fiir unsere Frage das Bedeutende —, der mit Vernunfts-
griinden vorgeht ; die heilige Lehre beruhe demnach génzlich auf der
von Gott geoffenbarten und daher geglaubten Wahrheit und trete,
ja koénne aus verschiedensten Griinden gar nicht mit der Vernunft
in einen inneren Zusammenhang treten, sie ist also durch den Glauben,
ihr oberstes Prinzip, liber die Vernunft, d. h. iiber alles Natiirliche,
schlechthin hinausgehoben. Gratia simpliciter transcendit naturam,
hieBe dann das Axiom. Dem entgegnet nun unsere Stelle und stellt
zuallererst einmal fest, daB3 die sacra doctrina, die Glaubenswissenschaft
oder Theologie, sich der menschlichen Vernunft bedient. Uti heilt
zunichst gebrauchen, sich bedienen, aber in einer stirkeren Bedeutung
auch brauchen oder nétig haben. Und auch in diesem zweiten Sinn
kdnnte man es hier verwenden : die Glaubenswissenschaft hat auch
die Vernunft nétig, sie braucht sie. Denn sie ist eine Wissenschaft,

1 Der Artikel beschiftigt sich mit der Frage: Kennt die heilige Lehre ein
Beweisverfahren ?



28 Gratia supponit naturam

die trotz ihres iibernatiirlichen Ursprungs eine menschliche Wissen-
schaft bleibt und mit menschlichen Begriffen arbeiten mub}, um sich
iiberhaupt verstdndlich zu machen. Man kann demnach bereits sagen,
daB die Glaubenswissenschaft durchaus auf die Vernunft und ihre
Titigkeit angewiesen ist, wenn sie sich betitigen will. Die Glaubens-
wissenschaft verwirklicht sich nur in der Vernunft, ohne sie ist sie
unmoéglich. Denn durch den Glauben bekommen wir keine andere,
neue Erkenntnisfihigkeit, sondern werden nur iiber unser natiirliches
Verstehen-Kénnen hinausgehoben. Schon aus dieser Feststellung
ergibt sich etwas ganz Grundsitzliches fiir das Verhiltnis von Gnade
oder Ubernatur und Natur : Die Gnade ist ihrem Wesen nach etwas,
das sich zunidchst im Bereich und dann freilich auch iiber den Bereich
der Natur hinaus verwirklichen liB8t. Das gleiche kénnte man auch
so formulieren : Die Gnade hingt ohne Natur gewissermalen in der
Luft und die Natur wird durch die Gnade iiber ihre Grenzen, Anspriiche
und Rechte hinaus erweitert, gewissermaflen in einen neuen Raum
hinein fortgesetzt.

Doch unser Text 14Bt noch weitere Schliisse zu: « ... nicht um
den Glauben zu beweisen, denn dadurch wiirde sie das Verdienst des
Glaubens aufheben, sondern um den einen oder den andern ihrer Lehr-
sitze niher zu erliutern» Konnte die Vernunft alle geoffenbarten
Wabhrheiten in ihren Griinden einsehen, dann wire sie in ihrem Koénnen
dem Glauben nicht bloB gleich und ebenbiirtig, sondern wiirde bereits
den héchsten Grad der Ubernatur einnehmen, die Schau Gottes der
Seligen. Wohl aber vermag die Vernunft einiges aus der Offenbarung
«naher zu erliutern », — ad manifestandum aligua. Manifestare
bedeutet etwas be-greiflich (handgreiflich) machen, etwas, was vorher
dunkel war, ins Licht bringen, sichtbar machen. Es vermag demnach
eine entsprechende Betitigung der Vernunft einiges aus dem Bereiche
der Offenbarung zu erhellen und so dem Menschen zuginglicher zu
machen und damit zu erreichen, daB8 die Offenbarung tiefer in den
Menschen eindringt. Angewandt auf das Grundverhiltnis von Natur
und Gnade will das besagen, daB bisweilen eine richtige Betitigung
der Natur oder noch allgemeiner eine richtige Disposition der Natur
die Ubernatur besser verwirklichen L:iBt. Die Natur vermag also in
einigen, wenn auch nicht grundsitzlich, sondern nur nebenbei und
in zweiter Linie — dispositive — beizutragen, die Ubernatur stirker
zu aktualisieren. Der fiir unsere Frage bedeutsame Ausdruck unserer
Stelle ist « subservire», ein sehr starker Terminus fiir « untertinig,



Gratia supponit naturam 29

unterwiirfig sein », der aber auch die Bedeutung von ‘zu Hilfe kommen’
hat. Die Vernunft hat die Rolle eines Dieners. Der Diener hilft und
unterstiitzt seinen Herrn und so soll sich auch die Vernunft gegeniiber
dem Glauben oder ganz allgemein die Natur gegeniiber der Gnade
dienstbereit, helfend, unterstiitzend verhalten. Die Natur muB3 wissend
und wollend auf die sie wesenhaft iiberragende Ubernatur ausgerichtet
sein. Und das ‘obsequor’, das nicht bloB ein ‘gehorchen’, sondern
ein ‘sich hingeben, vollkommen zu Willen sein’, bedeutet, unterstreicht
noch besonders, daB die Haltung der Natur gegeniiber der Gnade eine
Haltung der Fiigsamkeit und Hingabe sein miisse. Und 2. Kor. 10, 5 :
Paulus wolle « den Verstand gefangennehmen, um ihn Christus gefiigig
zu machen », driickt dieses Verhdltnis der Dienstbarkeit eigentlich
noch stirker aus; denn eine Gefangenschaft ist ja soviel wie totale
Abhingigkeit von einem Hoéheren, Ubergeordneten. Der Hinweis auf
die Stelle aus der Apostelgeschichte besagt, daB Vernunft und Glaube
in einigen Dingen in ihrem Gegenstand iibereinstimmen, grundsitzlich
dagegen der Glaube den Bereich der natiirlichen Vernunft iiberragt
und fortsetzt. Und all’ dies kann ohne Einschrinkung auf das Ver-
hiltnis von Natur und Gnade iibertragen werden, sodaB als Résumé
dieser -Stelle folgendes sich ergibt: Gratia non tollit naturam, das
heiBt : die Gnade vernichtet, besser hebt die Natur nicht auf, sie bildet
vielmehr mit der Natur zusammen ein kontinuierliches Ganze, in dem
die Natur nur einen Teil darstellt. Diesem Teil kommt aber die Stellung
einer Basis fiir den sich iiber ihr wolbenden Raum der eigentlichen
Ubernatur zu. Basis- und Fundament-Sein ist soviel wie ein Tragen,
ein wesenhaftes Dienen einem Hoheren, Anderen : ja besagt ein totales
Bezogensein auf dieses Hohere, das sich in einem lebendigen Geist
als bewuBte Hingabe beweisen muB.

Sed perficit eam, sondern vollendet sie. Die Gnade oder die Uber-
natur ist eine Fortfilhrung, eine Uberhéhung der Natur, die zwar
deren Rechte und wesenbedingte Anspriiche absolut iibersteigt, aber
auf die diese dennoch innerlich bereits angelegt war, sonst wire das
Wort : Vollendung in keinerweise am Platz. Es handelt sich freilich
um keine naturgeforderte Voll-Endung, sondern um eine rein gnaden-
hafte, welche die Natur aus eigenen Kriften niemals erreichen kann.

Die zweite Stelle hat diesen Wortlaut : « Das Dasein und alle
anderen Wahrheiten, die wir — nach Rém. 1, 19 — von Gott erkennen
konnen, sind nicht Gegenstand der Glaubensartikel, sondern Voraus-



30 Gratia supponit naturam

setzungen derselben (sogenannte praeambula fidei). Der Glaube setzt
nimlich die natiirliche Erkenntnis in der gleichen Weise voraus, wie
die Gnade die Natur und die Vollkommenheit ein Wesen voraussetzt,
das vervollkommmnet werden kann. Indessen steht nichts im Wege, daB
das, was an sich bewiesen werden und Gegenstand echten Wissens
sein kann, von denen, die den wissenschaftlichen Beweis nicht fassen
konnen, als Glaubenslehre festgehalten werde ». 1

Wiederum miissen wir zunichst sehen, was fiir ein Einwand dieser
Antwort entgegensteht. Er lautet : « Das Dasein Gottes ist Glaubens-
satz. Glaubenslehren aber lassen sich nicht beweisen, denn jeder echte
Beweis gibt ein Wissen (d. h. er 14Bt uns die innere Notwendigkeit
des erkannten Sachverhaltes schauen), der Glaube aber ist — nach
Hebr. 11, 1 — eine feste Uberzeugung von dem, was man nicht sieht.
Also koénnen wir das Dasein Gottes nicht erweisen». Auf diese
Schwierigkeit erwidert die Antwort eingehends, daB3 es sich beim Dasein
Gottes und bei allem, was wir mit der natiirlichen Vernunft zu
erkennen vermodgen, nicht um Glaubenssitze handelt, sondern um
Voraussetzungen des Glaubens, um die sogenannten praeambula fidei.
Und dann heiBt es, daB der Glaube die natiirliche Erkenntnis ebenso
voraussetzt wie die Gnade die Natur, oder wie die Voll-Kommenheit
(perfectio) ein Wesen, das vervollkommnet werden kann, das «zum
Vollem kommen kann» (perfectibile). Damit ist folgende Parallele
aufgestellt : Glaube = natiirliche Erkenntnis, Gnade = Natur, per-
fectio = perfectibile. Uber das Verhiltnis von Glaube und natiirlicher
Vernunfterkenntnis war schon oben die Rede, aber dariiber hinaus
kann man sagen, daB ein gesicherter iibernatiirlicher Glaube erst auf
Grund einer durch unsere Vernunft allein begriindeten, also natiir-
lichen Gotteserkenntnis vollzogen werden kann. FEine Tatsache, die
am Vaticanum ausdriicklich ausgesprochen worden ist und die das
Konzil bewog, der Konstitution iiber den Glauben die Definition iiber
die Moglichkeit der natiirlichen Gotteserkenntnis vorauszustellen. Soll
der Glaube véllig gerechtfertigt sein, dann benétigt er der natiirlichen
Erkenntnis. DaB ein Glaube auch ohne eine evidente Einsicht in die

1 Ad primum ergo dicendum, quod Deum esse et alia huiusmodi quae per
rationem naturalem nota possunt esse de Deo, ut dicitur Rom. 1 non sunt arti-
cula fidei, sed praeambula ad articulos: sic enim fides praesupponit cognitionem
naturalem, sicut gratia naturam et ut perfectio perfectibile. Nihil tamen pro-
hibet illud, quod secundem se demonstrabile est et scibile, ab aliquo accipi ut
credibile, qui demonstrationem non capit. '



Gratia supponit naturam 31

praesambula fidei moglich ist, sagt Thomas ausdriicklich im letzten
Satz, aber ebenso deutlich fiihlt man heraus, daB dies nicht einen
entsprechenden, sachlich richtig vollzogenen Glaubensakt darstellt.
Am schirfsten aber beleuchtet an dieser Stelle das Verhiltnis von
Gnade und Natur die Gegeniiberstellung von perfectio und perfecti-
bile. In dem Begriff : Voll-Endung liegt etwas Zu-voll-endendes not-
wendig miteingeschlossen. Eine Vollendung ohne ein Zu-voll-endendes
ist innerlich unméglich, die Vollendung ruht voéllig auf dem Zu-voll-en-
denden : wie das Dach auf dem Haus oder die kunstvolle Form an dem
Marmorblock. Beispiele aus dem Organischen sind bedenklich, da
die Gnade niemals aus der Natur gleichsam wie aus einem Samen
herauswachsen kann. Aus dem Gesamten ergibt sich nun, daB die
Natur fiir die Gnade ein notwendiges Fundament, die Basis bietet, —
woraus sich als unausweichliche Folgerung ergibt, daB eine richtige
Pflege und Riicksichtnahme auf die Natur, insofern sie natiirlich stets
in ihrer Hingeordnetheit auf die Ubernatur geschieht, zu einer vollen
Entwicklung der Gnade wesentlich beitrdgt. Die Gnade ist eben eine,
zwar die Rechte und Anspriiche der Natur wesenhaft iibersteigende,
Vollendung und Fortsetzung ebendieser Natur. Die Natur ist einer
weiteren Erhohung fihig, mag sie diese auch aus sich, das heilt mit
eigenen Kriften, nicht zu erreichen imstande sein.

Das Ergebnis der Untersuchung der beiden Stellen zusammen-
fassend, kann man folgendes feststellen: Die Natur stellt zwar ein
abgeschlossenes Ganzes dar, aber diese Abgeschlossenheit kann nur
als eine relative angesprochen werden, denn diese Abgeschlossenheit
ist innerlich auf etwas Weiteres, Hoheres angelegt, das sie erweitert,
fortsetzt und vollendet. Die Natur ist der Anfang und die notwendige
Basis der Ubernatur, der Gnade. Zwar vermag die Natur aus sich
diese Anlage auf die Gnade nicht zu aktualisieren, sie kann aber doch
beitragen, daB diese sich tiefer in ihr und stirker tiber sie hinaus ver-
wirklicht. Dies geschieht vor allem dadurch, daB sie sich bewuBt —
das heiBt, wissend und wollend — der Ubernatur unterordnet, sie
unterstiitzt und ihr dient, und so durch diese moglichst starke Hin-
gabe und Fiigsamkeit ihre absolute Uberordnung innerlich und 4uBer-
lich anerkennt. Freilich muB diese Leistung der Natur nicht hoher
als eine bloB dispositive eingeschitzt werden.

Kurz — gratia non tollit naturam, die Gnade benétigt die Natur
als ihr Fundament, daher je besser und ausgebildeter die Natur, desto
herrlicher kann die Gnade eingreifen, — sed perficit eam, die Natur



32 Gratia supponit naturam

ist innerlich auf den Empfang der Gnade angelegt, die fiir sie eine
wahre, wenn auch geschenkhafte Erfiillung ihres Wesens darstelit.
Die Haltung der Natur ist daher grundsitzlich die der demiitigen
Bereitschaft und der Hingabe ; eine sich abschlieBende Natur wider-
spricht sich selber, d. h. ihrem innersten Wesen, denn sie ist in sich
unfertig und auf Hoéheres ausgerichtet.



	Gratia supponit naturam : eine Paraphrase zu zwei Thomasstellen

